
https://czasopisma.kul.pl/index.php/ba/index

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pl

THE BIBLICAL ANNALS 15/4 (2025)   637–651

DOI: https://doi.org/10.31743/ba.18963  Zielinski ISSN 2083-2222     e-ISSN 2451-2168

 Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 
w świetle filozofii stoickiej

 Emotions of the Wicked at the Eschatological Judgment in Wisdom 5:1–3  
in the Light of Stoic Philosophy

 Marcin Zieliński
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II 

marcin.zielinski@kul.pl 
 https://orcid.org/0000-0001-9965-2196

Streszczenie:�  W artykule zbadano temat emocji, które przeżywają bezbożni w momencie sądu escha-
tologicznego w Mdr 5,1–3. Nagromadzenie terminów związanych z tematem emocji w tak krótkiej sekcji 
wydaje się mieć znaczenie teologiczne. Dla zrozumienia sposobu ukazywania bezbożnych konieczne jest 
uwzględnienie wpływu filozofii stoickiej, w której przeżywanie emocji, a konkretnie cierpienia i strachu, 
było znakiem braku filozoficznej mądrości. W ten sposób autor ukazuje bezbożnego nie tylko jako godne-
go potępienia w świetle objawienia biblijnego, ale także jako człowieka krytycznie ocenianego przez sto-
icyzm, ponieważ działającego pod wpływem emocji. To uleganie emocjom powodowało, że bezbożni nie 
byli w stanie logicznie wybierać i ostatecznie nie osiągnęli celu swojego życia, którym jest według stoików 
życie zgodne z powołaniem człowieka, czyli życie rozumne. Ów brak mądrości oraz prześladowanie spra-
wiedliwego są traktowane jako istotne wady także w kontekście objawienia starotestamentalnego, ponie-
waż sprowadzają na nich ostateczną karę.

Słowa kluczowe:� mądrość, stoicyzm, emocje, strach, cierpienie, sąd eschatologiczny

Abstract:� The article examines the emotions experienced by the wicked at the moment of eschatological 
judgement in Wis 5:1–3. The accumulation of terms related to the subject of emotions in such a short 
section seems to have theological significance. To understand how the wicked are portrayed, it is necessary 
to consider the influence of Stoic philosophy, in which the experience of emotions, specifically suffering 
and fear, was a sign of a lack of philosophical wisdom. In this way, the author presents the wicked not only 
as deserving of condemnation in the light of biblical revelation, but also as people who are critically judged 
by Stoicism because they act under the influence of emotions. This succumbing to emotions meant that 
the ungodly were unable to make logical choices and ultimately failed to achieve their life goal, which, 
according to the Stoics, is to live in accordance with man’s calling, i.e. to live a rational life. This lack 
of wisdom and persecution of the righteous are also considered significant flaws in the context of Old 
Testament revelation, because they bring ultimate punishment upon them.

Keywords:� wisdom, stoicism, emotions, fear, suffering, eschatological judgment

Księga Mądrości,  najmłodsza księga w kanonie Starego Testamentu, jest ciekawym świadec-
twem teologicznej refleksji nad Bożym objawieniem oraz przykładem uaktualniania Boże-
go orędzia w nowym kontekście kulturowym. Autor pisze tę księgę w celu ukazania bogac-
twa myśli teologicznej i etycznej Izraela. Adresatami księgi, oprócz miłośników mądrości 

https://www.kul.pl/
https://czasopisma.kul.pl/index.php/ba/index
mailto:marcin.zielinski@kul.pl
https://orcid.org/0000-0001-9965-2196


The Biblical Annals 15/4 (2025)638

i filozofii ze świata greckiego, są przede wszystkim Izraelici zamieszkujący Aleksandrię, 
szczególnie ci, którzy zaczęli odchodzić od wiary ojców, zafascynowani życiem kultural-
nym i ekonomicznym miasta, które od czasów zajęcia  przez Rzymian ciągle się rozwijało 
i stanowiło kluczowe centrum kulturalne  imperium rzymskiego. Dla tego opracowania 
szczególnie ważna jest ostatnia grupa adresatów. Poprzez swoje dzieło autor chce ukazać 
piękno wiary Izraela i podkreślić, że to dziedzictwo jest w wielu momentach zgodne z my-
śleniem filozoficznym, które kształtuje ich sposób postępowania, a w pewnych aspektach 
zdecydowanie to myślenie filozoficzne przewyższa. Dlatego odważnie wyraża pewne myśli 
teologiczne przy użyciu nowych kategorii filozoficznych i językowych, należących do świa-
ta greckiego, aby wchodzić z nim w twórczy dialog.

W księdze, która dzieli się na trzy części, autor mówi kolejno o przyszłości, teraźniej-
szości i przeszłości. Nie zaczyna w sposób chronologiczny od przeszłości (Mdr 10–19), ale 
od refleksji nad losem sprawiedliwego i bezbożnych, która ma charakter eschatologiczny 
(1–6), czyli dotyczący wydarzeń przyszłych. W ten sposób podkreśla, że dla właściwego 
działania kluczowe staje się odkrycie sensu życia, wyznaczenie właściwych celów, ponieważ 
tylko one warunkują właściwe postępowanie. Poznanie przyszłości jest możliwe tylko dzię-
ki obecności Mądrości. Potwierdzenie słuszności tego modelu znajduje się w części histo-
rycznej (10–19), w której autor podkreśla rolę figury Mądrości oraz Prawa w wychodzeniu 
z sytuacji kryzysowych. W pierwszej części, która orientuje działanie człowieka na strate-
giczne cele, autor pisze o sprawiedliwości, cnocie, nieśmiertelności, próbie, wierności Bogu 
i ostatecznej nagrodzie po śmierci. Cała pierwsza część ma jako istotny punkt docelowy sąd 
eschatologiczny bezbożnych (Mdr 5,1–13), który zawiera odniesienia do emocji przeżywa-
nych przez popełniających zło. Nawet pobieżna analiza Księgi Mądrości pozwala zauwa-
żyć, że jej autor często opisuje ludzkie emocje. Wystarczy przeanalizować występowanie 
poszczególnych słów, aby odkryć, że istnieje co najmniej  18 terminów opisujących gniew 
czy  23 słowa odnoszące się do strachu (Księga Mądrości zawiera także jedyną w całej Biblii 
definicję strachu). Autor Księgi Mądrości przedstawia nie tylko wiele ludzkich emocji, ale 
również ukazuje ich różne aspekty psychologiczne. Szczególne zainteresowanie badawcze 
budzi fragment Mdr 5,1–3, który jest wstępem do sądu eschatologicznego i ukazuje jego 
generalny kontekst. W strukturze księgi został precyzyjnie wyodrębniony poprzez inklu-
zję στήσεται – ἐκστήσονται w Mdr 5,1.2 oraz przejście od narracji do monologu w w. 41. 
Ta krótka sekcja w jednym wersecie opisuje postawę sprawiedliwego (w. 1) i jednocześnie 
zawiera szeroki opis emocji bezbożnych, co w tak krótkim tekście (ww. 2–3) wydaje się 
zastanawiające. Dominuje tu strach, cierpienie i zdumienie. Również sekcja poprzedzająca 
opis sądu zapowiada te emocje. W 4,19 mówi się o bólu i cierpieniu bezbożnych (ὀδύνη), 
co jest swoistą antycypacją ich cierpienia i rozterek w momencie sądu. W 4,20 mówi się 
z kolei o ich strachu (δειλός). Przygotowanie do sceny sądu to podkreślenie ich nieświado-
mości, zaskoczenia oraz towarzyszących temu innych emocji. Bezbożni już za życia mają 

1	 P. Bizzeti, Il libro della Sapienza. Struttura e genere letterario (Supplementi alla Rivista Biblica 11; Brescia: 
Paideia 1984) 61.



Marcin Zieliński  ·  Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 w świetle filozofii stoicki 639

przedsmak doświadczeń, które staną się ich udziałem w momencie sądu eschatologicznego. 
Rodzi się pytanie: dlaczego ten krótki opis tak eksponuje te emocje? To opis realnego stanu 
emocjonalnego bezbożnych czy też emocje mają inny, teologiczny sens? Wydaje się, że klu-
czowy jest tutaj kontekst filozoficzny, który pomaga głębiej zrozumieć znaczenie emocji 
bezbożnych w momencie sądu.

1.	 Generalny kontekst sądu eschatologicznego

W opisie sądu eschatologicznego należy podkreślić brak postaci Boga jako tego, który wy-
daje ostateczny werdykt. Na scenie pojawiają się tylko dwie strony: sprawiedliwy i bezboż-
ni. Autor Księgi Mądrości często zestawia ze sobą dwa kontrastujące elementy (sprawiedli-
wy i bezbożni; Mądrość i Salomon; Izraelici i Egipcjanie)2. Można sądzić, że właśnie dla 
podkreślenia kontrastu w scenie z Mdr 5 Bóg nie jest wprost wspominany, choć jest obecny 
jako tło i prawdziwy spiritus movens tych wydarzeń. Wydaje się, że dla Pseudo-Salomona 
moment sądu to przede wszystkim ukazanie skrajnie przeciwnych postaw sądzonych oraz 
konfrontacja z własnym sumieniem, które ocenia postępowanie w zgodzie z wewnętrznym 
głosem, w świetle kryteriów, które zostały podane w pierwszej części księgi. Moment su-
mienia i autorefleksji jest dla autora bardzo istotny, dlatego ten temat zostanie na nowo 
przywołany i rozwinięty w Mdr 17,10, podobnie jak element strachu w Mdr 17,11–123.

Scena sądu to konfrontacja dwóch stron. Sprawiedliwy jest przedstawiony jako stojący 
przed sądem z wielką śmiałością. Wyrażenie παρρησία (szczerość, otwartość) obecne w tek-
ście razem z innym słowem ἀναιδεία (bezwstydność, bezczelność) były charakterystyczne 
dla cynizmu, gdyż prezentowały jego wolność wobec świata i ludzi, która uczyniła  cynizm 
popularną filozofią4. Słowo παρρησία ma tutaj przede wszystkim znaczenie biblijne, pod-
kreślające śmiałość i bliskość w relacji z Bogiem. Może być także ukrytą aluzją do kwestii 
obywatelstwa, o które walczyli Żydzi w czasach po podboju miasta przez Rzymian5. W kul-
turze greckiej παρρησία opisywała polityczny przywilej obywatela do wyrażania bez żad-
nych przeszkód swojej opinii. Czyniono to otwarcie na zgromadzeniu obywateli (ἐκκλησία), 
a wolność słowa była jedną z charakterystycznych cech greckiej demokracji6. W opisie 
sceny zaskakuje fakt, że sprawiedliwy, mający παρρησία, czyli prawo głosu, nie wypowiada 
ani słowa podczas sądu eschatologicznego, tak jak nie zabiera głosu w całej sekcji Mdr 2–5. 

2	 Czasem w tej logice σύγκρισις pojawia się trzeci element, jak np. świat działający w imieniu Boga w III części; 
por. L. Mazzinghi, Libro della Sapienza.  Introduzione – traduzione – commento ( AnBib Studia 13;  Roma: Gre-
gorian & Biblical Press 2020) 412–413.

3	 Temat ten rozwija szeroko: L. Mazzinghi, Notte di paura e di luce. Esegesi di Sap 17,1–18,4 (AnBib 134; Roma: 
Pontificio Istituto Biblico 1995) 79–89.

4	 D. Winston, The Wisdom of Solomon: A New Translation with Introduction and Commentary (AB 43; Garden 
City, NY: Doubleday 1979) 146.

5	 L. Mazzinghi, „Sap 19,13–17 e i diritti civili dei Giudei di Alessandria”, Il libro della Sapienza. Tradizione, reda-
zione, teologia (red. G. Bellia – A. Passaro) (StudBib ;  Roma: Città Nuova 2004) 70–72.

6	 G. Scarpat, Parrhesia greca, parrhesia cristiana (Studi biblici 130; Brescia: Paideia 2001) 35–36.



The Biblical Annals 15/4 (2025)640

Wydaje się, że na sądzie liczy się jego postępowanie oraz wypracowane cnoty, a nie dekla-
racje7. Autor pragnie podkreślić, że ten człowiek jest pełnoprawnym obywatelem nieba, 
uznanym za takiego przez Boga. Można sądzić, że opisanie sprawiedliwego jako posiada-
jącego παρρησία może podnosić także aspekt poszanowania norm, prawa i godnego życia. 
W Mdr 4 przeciwnicy sprawiedliwego są opisani przy pomocy słowa ἄτιμος, które odnosiło 
się do ludzi pozbawionych praw obywatelskich właśnie za popełnione wykroczenia, brak 
właściwej postawy obywatelskiej8. Widać wyraźnie, że w relacji do prawa objawia się głębo-
ki kontrast między tymi grupami.

Przeciwnicy sprawiedliwego, grupa określana przy pomocy terminu ἀσεβεῖς (bezboż-
ni) to ci, którzy w pierwszej części księgi są opisywani jako osoby, które nie tylko demon-
strują swoje bezbożne postawy i różne emocje (smutek w 2,1; bezrozumne radowanie 
się w 2,6; pogarda w 3,10; cierpienie w 4,19), ale także mówią o swojej porażce. Naj-
pierw w Mdr 2,1–20 przedstawia się ich sposób myślenia, deklaracje, plany, które są opisy-
wane jako wynik niewiedzy i głupoty. Podkreśla się szczególnie brak zdolności rozumienia 
przyszłości, który doprowadza do złych wyborów i ostatecznie do egzystencjalnego upad-
ku, powiązanego z karą po śmierci9. To właśnie niemądre wybory doprowadzają ich do mo-
mentu sądu, któremu poświęcono dwa wersety (5,2–3), opisujące ich stany emocjonalne. 
W logice autora emocje bezbożnych ukazują brak życiowej mądrości oraz upadek, którego 
kulminacją jest moment sądu. Następnie ich porażka zostaje opisana przez nich samych 
w monologu zawartym w Mdr 5,4–13 (paralelnym do tego w Mdr 2,1–20).

Sam opis sądu sugeruje, że mamy do czynienia z momentem konfrontacji, w której Bóg 
pozostaje nieobecny, choć osąd dokonuje się według ustalonych przez Niego kryteriów. Na 
zachowanie podczas sądu wpływa niewątpliwie postawa w ciągu ziemskiego życia. Istot-
nym elementem w wydawaniu osądu jest sumienie, które przejmuje rolę Boga, ponieważ to 
ono objawia naturę i postępowanie człowieka. Nacisk jest położony na postawy negatywne, 
ponieważ zgodnie z klasycznymi definicjami sumienie to głos potępiający przede wszyst-
kim złe postępowanie10. Postawa bezbożnych na sądzie oraz ich monolog to autorefleksja 
nad popełnionym przez nich złem, które objawia się dzięki osądowi sumienia. Ważne jest 
także przeżywanie określonych emocji, które wydają się podkreślać brak poszanowania 
prawa i mądrości. Autor natchniony ukazuje moralność bezbożnych w kluczu, który jest 
charakterystyczny dla filozofii stoickiej, przedstawiającej niektóre emocje jako znak głupo-
ty oraz braku należytej formacji filozoficznej.

7	 Szczegółowa interpretacja tego słowa oraz istotnego w tym kontekście słowa ἄτιμος: M. Zieliński, La gioia e la tri-
stezza nel libro della Sapienza (Studia Biblica Lublinensia 22; Lublin: Wydawnictwo KUL 2020) 175–178.

8	 Zieliński, Gioia, 178.
9	 Ważne podkreślenie o pozornym widzeniu bezbożnych, który podkreśla ich brak wiedzy i rozumienia natury 

tego świata: Mazzinghi, Libro della Sapienza, 207.
10	 Mazzinghi, Libro della Sapienza, 648.



Marcin Zieliński  ·  Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 w świetle filozofii stoicki 641

2.	 Emocje bezbożnych w Mdr 5,2–3

W dwóch wersetach autor używa słownictwa, które przedstawia szerokie spektrum emo-
cji doświadczanych przez bezbożnych, ze szczególnym uwzględnieniem dwóch dominują-
cych: cierpienia i strachu, którym towarzyszą stany zdumienia czy zdziwienia. 

W w. 2 występuje słowo ταράσσω, które w grece klasycznej oznacza „zakłócać, niepo-
koić, dręczyć” i określa negatywny, wręcz fizyczny wpływ na drugą osobę. Rzeczowniki 
pochodzące od czasownika, czyli τάραχος i ταραχή pierwotnie oznaczały „nieporządek, 
zamieszki, tumult”, ponieważ miały znaczenie analogiczne do słowa στάσις oznaczające-
go „podburzenie, spór, niezgodę, spór” (takie znaczenie ma u Ajschylosa w Prometheus 
vinctus, 20211). Czasownik może również odnosić się do przewrotu politycznego (ozna-
czałby „agitować, zakłócać porządek” – por. Arystofanes, Equites, 86712) lub do zamieszek 
o charakterze wojskowym („wprowadzać nieporządek, buntować” –  Herodot, Herodoti 
Historiae, 3,9,5113). Opisuje również wewnętrzne niepokoje o charakterze psychologicz-
nym i emocjonalnym oraz jest często tłumaczony jako „strapienie, udręka”14. W Septuagin-
cie czasownik ten ma te same znaczenia co w grece klasycznej. Odnosi się do fizycznych 
wstrząsów (w Jr 4,24 opisuje przykładowo trzęsienie ziemi), do zachowania niespokojnego 
tłumu (por. 1 Sm 14,16; Wj 3,15) lub do wewnętrznego niepokoju (por. Rdz 40,6, gdzie 
wyraża niepokój uwięzionych urzędników faraona spowodowany przez ich sny). Słowo 
w kontekście Mdr 5,2 oznacza wewnętrzne poruszenie, doświadczenie niepokoju, które 
jest  wywołane zewnętrzną sytuacją sądu oraz niepewnością przyszłości, która ciągle wydaje 
się tajemnicza i przez to jeszcze bardziej straszna. Akcentuje się moment silnego poruszenia 
emocjonalnego, które nie może być kontrolowane. Oznaczałoby to, że bezbożni doświad-
czali głębokiego niepokoju i wewnętrznego poruszenia, a nawet stanu bliskiego przeraże-
niu, wywołanego oskarżeniami własnego sumienia.

Kolejne wyrażenie z pola semantycznego strachu to φόβος δεινός, które jest przeci-
wieństwem śmiałości sprawiedliwego. Scarpat zauważa, że terminy z Mdr 5,2 pojawiają się 
również w Łk 5,26, gdzie po uzdrowieniu paralityka świadków cudu ogarnął strach oraz 
zdumienie. Wydaje się, że wspólny dla obu tekstów moment zbawienia jest zaskakujący 
i jednocześnie straszny, budzący wręcz lęk wśród ludzi nierozumiejących Bożego działa-
nia15. Motyw strachu jest w Biblii Hebrajskiej często spotykany i bogaty w różne znaczenia. 
Słowo φόβος jest często używane w księgach mądrościowych, gdzie odnosi się do koncepcji 

11	 Aeschylus, Persians. Seven against Thebes. Suppliants. Prometheus Bound (red. i tłum. A.H. Sommerstein) 
(LCL 145; Cambridge, MA: Harvard University Press 2009).

12	 Aristophanes, Acharnians. Knights (red. i tłum. J. Henderson) (LCL 178; Cambridge, MA: Harvard Universi-
ty Press 1998).

13	 Herodotus, Herodoti Historiae. I. Books I–IV (red. H.B. Rosen) (Leipzig: Teubner 1987).
14	 G. Scarpat, Il libro della Sapienza. Testo, traduzione, introduzione e commento (Biblica. Testi e studi 1; Brescia: 

Paideia 1989) I, 319.
15	 Scarpat, Il libro della Sapienza, I, 302.



The Biblical Annals 15/4 (2025)642

„bojaźni Bożej”16. W Księdze Mądrości występuje tylko pięć razy, ale jeśli uwzględnimy 
inne słowa zawierające ten rdzeń, jest ich łącznie 11. Słowo φόβος zawsze opisuje postawę 
bezbożnych (czterokrotnie w trzeciej części Księgi opisuje lęk Egipcjan: Mdr 17,6.11.14; 
18,17). Z kolei słowo δεινός pojawia się w Księdze Mądrości sześć razy, zawsze, aby wzmoc-
nić naturę strasznych zjawisk, które dotykają wyłącznie bezbożnych (w 11,18 opisuje 
budzące strach istoty, które gnębią Egipcjan, a w 18,17 charakteryzuje nocne widziadła 
ukazujące się Egipcjanom). Wyrażenie podobne do φόβος δεινός pojawia się tylko w Księ-
dze Hioba (33,15), gdzie użyto δεινὸς φόβος w kontekście strasznych nocnych widziadeł. 
Widać wyraźnie, że autor rezerwuje te słowa jedynie dla bezbożnych, aby podkreślić, że 
tylko ich dotyka to doświadczenie i że jest  straszne w swej naturze17.

Po doświadczeniu strachu pojawia się moment zdumienia i zaskoczenia, który podkre-
śla, że ci, którzy wcześniej chcieli decydować o losach sprawiedliwego i ustanawiać swoje 
prawa (Mdr 2,10–12), w istocie nie mają wpływu na nic, ponieważ wszystko dzieje się 
zgodnie z wolą Boga18. W w. 2 jest użyte słowo ἐξίστημι, które wydaje się aluzją do ἵστημι 
z w. 1, aby podkreślić na nowo kontrast między sprawiedliwym stojącym ze spokojem a bez-
bożnym, który jest przerażony i zdumiony. Słowo podkreśla aspekt nieoczekiwanej zmia-
ny (może odnosić się do nastroju człowieka, ale także do wina; por. Plutarch, Quaestiones 
convivales, 702a19), a także aspekt zaskoczenia, bycia zdumionym, tracenia zmysłów czy 
bycia wstrząśniętym. W kontekście sądu eschatologicznego zbawienie sprawiedliwego po-
woduje zdumienie i zaskoczenie u bezbożnych, a cała sytuacja jest paradoksalna, ponieważ 
jest absolutnym zaprzeczeniem oczekiwań bezbożnych, którzy lekceważyli wiarę sprawie-
dliwego i oczekiwanie na Bożą sprawiedliwość jako zupełnie bezsensowne i nieuzasadnio-
ne. Słowo ἐίστημι opisuje więc stan zdumienia, wstrząsu wewnętrznego i podkreśla brak 
zdolności odczytywania przyszłości, która wcześniej została objawiona przez Mądrość. Po-
chodną tego czasownika jest słowo ἔκστασις, które oznacza „zdumienie, wzburzenie, eksta-
zę”, a także „strach, terror” (pojawia się w Septuagincie 28 razy, bardzo często w znaczeniu 
„strachu” – por. Rdz 15,12; 2 Krn 29,8; Dn 7,28). Samo słowo, oprócz aspektu zdumienia, 
może także odsyłać do poczucia strachu, ponieważ doświadczenie czegoś niezwykłego i nie-
przewidywalnego zwykle budzi wewnętrzne zamieszanie i lęk. Warto zaznaczyć, że słowo 
to nie podkreśla aspektu filozoficznego zdumienia, który dla Platona i Arystotelesa był po-
czątkiem wiedzy, punktem wyjścia w filozofowaniu20. Mamy do czynienia raczej z zaskocze-

16	 Warto zauważyć, że wyrażenie typowe dla mądrościowej tradycji religijnej, tj. φόβος κυρίου (występuje 
w Syr 18 razy, 11 razy w Prz) nigdy nie pojawia się w Księdze Mądrości.

17	 Zieliński, Gioia, 239–243.
18	 Bóg wystawia sprawiedliwego na próbę, a nie bezbożni; por. Bizzeti, Il libro della Sapienza, 55.
19	 Plutarch, Moralia. IX. Table-Talk, Books 7–9. Dialogue on Love (LCL 425; Cambridge, MA: Harvard Univer-

sity Press 1961).
20	 Platon, Theaetetus, 155d (Theaetetus. Sophist [tłum. H.N. Fowler] [LCL 123; Cambridge, MA: Harvard Uni-

versity Press 1921 ]). Dla stoików ekstaza była momentem wzburzenia emocjonalnego, wyjściem z siebie i była 
zjawiskiem niekorzystnym. Powodowała, że filozof przestawał być sobą; por. M. Pohlenz, La Stoa. Storia di un 
movimento spirituale  (Firenze: La Nuova Italia 1978) II, 290.



Marcin Zieliński  ·  Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 w świetle filozofii stoicki 643

niem osób, które uważały się za mądre, a ich filozofia życiowa okazała się, ku ich zdumieniu 
i rozpaczy, bezsensowna. 

Kolejnym ważnym terminem jest παράδοξος, który pojawia się na określenie zbawie-
nia sprawiedliwych i oznacza „nieoczekiwany, zaskakujący, wspaniały”. Występuje tylko 
sześć razy w Septuagincie (trzy razy w Księdze Mądrości), zawsze dla opisania czegoś nie-
zwykłego. Słowo παράδοξος ma bardzo podobne znaczenie w Mdr 19,5, gdzie mowa jest 
o nieoczekiwanym zbawieniu Izraelitów, podczas gdy Egipcjan czekała śmierć opisana jako 
„dziwna, niesłychana” (ξένος). W myśli autora natchnionego zdziwienie w Księdze Mądro-
ści często towarzyszy patrzącym na działanie Boga, który wbrew wszelkim oczekiwaniom 
doprowadza sprawiedliwego do zbawienia. Słowo to występuje tylko raz w Nowym Testa-
mencie, w Łk 5,26. Opisuje reakcję  Żydów, którzy byli świadkami cudu dokonanego przez 
Jezusa (to, czego byli świadkami, określają jako παράδοξος). Całe wydarzenie wzbudziło ich 
podziw (ἔκστασις) i lęk (φόβος), które pojawiają się w kontekście sądu eschatologicznego 
w Mdr 521. Autor, akcentując zdumienie i strach, chce podkreślić, że wybawienie zaskaku-
je, ponieważ zakłada istnienie szczęśliwej wieczności, która była odrzucana przez Greków 
i powoli rozwijała się w tradycji judaistycznej. Bezbożni nie są w stanie odkryć tajemnicy 
zbawienia, choć jest dostępna dla miłośników mądrości. Motywy niewidzenia i niezrozu-
mienia w Mdr 1–6 podkreślają dodatkowo, że nie można bezbożnych zaliczyć do grona 
mędrców. To powoduje, że sposób działania Boga i konsekwencje własnych czynów będą 
dla nich zaskoczeniem.

Aspekt cierpienia podkreśla występujące w Mdr 5,3 słowo στενάζω. Wiąże się z nim 
problem natury tekstualnej, ponieważ istnieją dwa warianty: στενάξονται oraz στενάξοντες. 
Pierwszy jest preferowany przez Ralfsa i Zieglera, ponieważ jest poświadczony przez ważne 
kodeksy (B, A).  Słowo στενάξονται to czasownik w czasie przyszłym, który oznacza „będą 
jęczeli, będą płakali”. Drugi wariant to czasownik w formie aorystu („jęczący”), poświad-
czony przez wersję łacińską, która tłumaczy słowo przy pomocy imiesłowu gementes ozna-
czającego „jęczący”. Ten wariant powstał prawdopodobnie jako dostosowanie formy grama-
tycznej do wcześniej występującego w tym wersecie imiesłowu μετανοοῦντες. 

Larcher preferuje imiesłów, argumentując, że ten wybór sprawia, że zdanie jest bardziej 
płynne i pozwala, zgodnie z zasadami krytyki tekstowej, wyjaśnić powstanie innych wa-
riantów22. Czasownik pochodzi od słowa στέω i wraz ze słowami pochodnymi (στεναγμός, 
συστενάζω) jest używany, począwszy od Pindara, do opisania jęków osoby dotkniętej 
chorobą. Greccy tragicy używają go do opisania jęków spowodowanych nędzą ludzkiej 
egzystencji lub indywidualnymi nieszczęściami. Może także odnosić się do głębokiego 
cierpienia i nieszczęścia, które prowadzi do łez (Arystofanes, Vespae, 31523; Eurypides, 

21	 Scarpat, Sapienza, I, 302.
22	 C. Larcher, Le Livre de la Sagesse, ou, La Sagesse de Salomon (Études Bibliques. Nouvelle Série 1;  Paris: Gabalda 

1983) I, 360.
23	 Aristophanes, Clouds. Wasps. Peace (red. i tłum. J. Henderson) (LCL 488; Cambridge, MA: Harvard Universi-

ty Press 1998).



The Biblical Annals 15/4 (2025)644

Fenisa, 33424). W Septuagincie używa się go w opisach sądu Bożego nad ludźmi i naro-
dami (często u Ezechiela,  w Lamentacjach, u Izajasza i Jeremiasza), w odniesieniu do cza-
sów ostatecznych (Iz 24,7), a także jako nieodłączny element pokuty (Iz 30,15; Jr 38,19). 
Bardzo interesujący jest tekst w Iz 24,7, w którym jest napisane: στενάξουσιν πάντες οἱ 
εὐφραινόμενοι τὴν ψυχήν  („będą jęczeć wszyscy, który rozweselają swoją duszę”). Radość 
tych, którzy beztrosko cieszyli się życiem, przeradza się po zniszczeniu miasta w wielki 
smutek. Motyw początkowej i powierzchownej radości, braku szacunku dla prawa, który 
w konsekwencji prowadzi do ruiny, przypomina postawę bezbożnych z Księgi Mądrości. 
Poszukiwanie przyjemności i cieszenie się życiem za wszelką cenę i bez żadnych zasad osta-
tecznie zamienia się w doświadczenie cierpienia na sądzie eschatologicznym.

Kolejne analizowane słowo to στενοχωρία, oznaczające „wąskość, ciasnotę” w odniesie-
niu do przestrzeni materialnej (Platon, Leges, 708b25) lub odnoszące się do „trudności, pro-
blemów” (Ksenofont, Historia  graeca, 1, 3, 726). Często pojawia się w tekstach biblijnych 
razem ze słowem θλῖψις i dlatego uważa się je za niemal synonimiczne (Est 1,7; Iz 8,22; 
30,6). Niektórzy egzegeci sugerują, że autor natchniony inspirował się Księgą Izajasza 
(według niektórych ważnym tłem biblijnym dla całego rozdziału 5 Księgi Mądrości są ob-
razy i język Księgi Izajasza). W Nowym Testamencie στενοχωρία pojawia się cztery razy, 
zwykle w kontekście cierpienia chrześcijan, które jest spowodowane przez prześladowania 
(Rz 8,35; 2 Kor 6,4). 

Analiza wybranych słów pozwala zauważyć, że w krótkim fragmencie Mdr 5,2–3 po-
jawiają się różne terminy, które podkreślają aspekt cierpienia i smutku, podobne do tych, 
które znajdziemy w Iz 8,22–23. Obraz bólu służy podkreśleniu, że niegodziwy człowiek, 
który próbował uciskać sprawiedliwych, jest teraz sam zmiażdżony przez cierpienia, jakie 
go dotykają oraz przez nieoczekiwane wywyższenie sprawiedliwego. Co więcej, odzwiercie-
dlenie znajduje tu wielokrotnie przywoływana w Księdze Mądrości zasada, która podkreśla 
silny związek pomiędzy grzechem a wynikającą z niego karą (kto sprowadzał cierpienie, 
sam cierpi w podobny sposób)27. Warto zauważyć, że słowa opisujące lęk i cierpienie nigdy 
nie odnoszą się do sprawiedliwego28. Nawet jeśli mamy odczucie, że sprawiedliwy cierpi 
z powodu bezbożnych, nie jest nigdy przestawiany jako doświadczający smutku i cierpienia. 
Rodzi się ważne pytanie: dlaczego tyle stanów emocjonalnych dotyka bezbożnych?

24	 Euripides, Fragments: Oedipus-Chrysippus. Other Fragments (red. i tłum. C. Collard – M. Cropp) (LCL 506; 
Cambridge, MA: Harvard University Press 2009).

25	 Plato, Laws. I. Books 1–6 (LCL 187; Cambridge, MA: Harvard University Press 1926).
26	 Xenophon, Hellenica. I. Books 1–4 (LCL 88; Cambridge, MA: Harvard University Press 1918).
27	 Zieliński, Gioia, 245–246.
28	 Jedynym wyjątkiem jest tu Mdr 8,9, ale tam cierpienie jest związane z grzechem sprawiedliwego, który dzięki 

pouczeniom mądrości zostaje jednak natychmiast usunięty; por. Scarpat, Sapienza, II, 154.



Marcin Zieliński  ·  Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 w świetle filozofii stoicki 645

3.	 Kontekst stoicyzmu i ocena emocji

Dla opisania sądu i ukazania upadku bezbożnych autor wydaje się uciekać do kategorii filo-
zoficznych, które w starożytnej Aleksandrii były szczególnie modne i oddziaływały na mło-
dych Izraelitów żyjących w Aleksandrii. Filozofia cieszyła się wówczas dużą popularnością 
jako droga do poszukiwania szczęścia i właściwego stylu życia. Szczególnie popularna była 
myśl stoicka ze względu na działalność popularyzatorską stoików, którzy aktywnie naucza-
li swej doktryny w przestrzeni publicznej. Dla stoików kluczowe było odkrycie specyfiki 
ludzkiej natury (uważali, że jest nią życie zgodne z rozumem oraz postawa prospołeczna)29. 
W ich nauczaniu emocje oraz styl i sens życia zajmowały doniosłe miejsce. Dla stoików 
emocje były elementem z reguły negatywnym, ponieważ oznaczały niekorzystne oddziały-
wanie na proces myślowy i decyzyjny. Początkowo wszystkie emocje były traktowane jako 
coś złego, później wprowadzono koncepcję pozytywnych emocji. Kluczowe w tej filozofii 
słowo πάθoς oznaczało powstające pod wpływem czynników zewnętrznych emocje, któ-
rych człowiek nie był w stanie kontrolować. Emocje były niebezpieczne dla życia moralne-
go, ponieważ ludzki rozum pod ich wpływem nie mógł analizować rzeczywistości w sposób 
wolny i autonomiczny. Człowiek tracił wtedy swój zwykły umiar i celowość w działaniu. 
Z powodu niekorzystnego oddziaływania emocji należało ich unikać, starano się je wypie-
rać albo wyciszać, aby dzięki wolności od ich wpływów dobrze wybierać i realizować swoje 
powołanie w harmonii z logosem.

W tekstach stoickich poświęca się sporo miejsca tematowi emocji i ich charakterystyki. 
Emocje są opisywane jako doświadczenia, które charakteryzują się tym, że wymykają się 
spod kontroli rozumu, są mu przeciwstawne i nigdy nie idą za zdrową logiką30. Są określane 
jako „poruszenia irracjonalne” przeciw naturze, która powinna charakteryzować się logicz-
nością i uporządkowaniem31. Natura emocji była łączona z impulsami bardziej właściwymi 
dla zwierząt lub ludzi niewykształconych, a kierowanie się nimi było niegodne filozofa. 
Emocje nie są więc traktowane jako część ludzkiej natury uformowanej przez bóstwo, ale 
jako żywe doświadczenie czegoś trudnego i niewłaściwego dla człowieka wynikające z nie-
doskonałości ludzkiej. Jeden z ojców stoicyzmu, Chryzyp, twierdził, że wszelkie pasje to 
poruszenia zniekształcone, wynikające z fałszywych osądów, które jednak mają wielką siłę 
oddziaływania. Za nim inni autorzy stoiccy podkreślają zgodnie, że pasje są w swojej natu-
rze nieracjonalne (ἄλογος) i dlatego prawdziwy filozof musi się ich wystrzegać32. 

Stoicy podjęli próby skatalogowania poszczególnych emocji i określenia ich natury33. 
U wielu autorów pojawiają się cztery główne emocje zestawione w pary, które są istotne 
także dla właściwego odczytania sądu eschatologicznego w Księdze Mądrości. Łaciński 

29	 Pohlenz, Stoa, I, 266.
30	 H.F.A. von Arnim, Stoicorum veterum fragmenta (Leipzig: Teubner 1905–1924) III, 92,6–9.
31	 SVF III, 92,11.
32	 SVF III, 111,24–26.
33	 Andronikos z Rodos wylicza w jednym ze swych dzieł 27 różnych pasji, które określa jako jednoznacznie nega-

tywne; por. SVF III,96,35–97,21; SVF III , 95,14–21.



The Biblical Annals 15/4 (2025)646

pisarz i erudyta Marek Terencjusz Warron pisał, że są cztery podstawowe pasje: cierpienie, 
lęk, pragnienie oraz pożądliwość – zmysłowość34. Podobnie w Stoicorum veterum fragmenta 
(SVF)  III, 94,21–24 czytamy, że w duszy człowieka są cztery kluczowe pasje. Dwie odno-
szą się do dobra obecnego, a dwie do rzeczywistości przyszłych. Pierwsza para emocji to 
ἡδονή i ἐπιθυμία, czyli pożądanie przeżywane teraz oraz oczekiwanie na coś przyjemnego 
w przyszłości. Dwie inne odnoszą się do zła obecnego oraz tego przyszłego i są nimi λύπη 
i φόβος. Opisują konkretny smutek i cierpienie przeżywane teraz oraz zło, które nieubłaga-
nie nadejdzie i dlatego wzbudza lęk w człowieku, nawet jeśli to zło nie jest obecne w życiu 
osoby. Warto podkreślić, że negatywne jest nie tylko samo cierpienie rozumiane jako ucisk 
spowodowany przez zło aktualnie obecne, ale także strach przed tym cierpieniem, który 
jest antycypacją przyszłego cierpienia i przynosi negatywne skutki nawet wtedy, gdy tego 
cierpienia jeszcze się nie doświadcza. Stoicy badali także naturę tych emocji. W swym na-
uczaniu Andronikos podkreśla, że λύπη jest stanem depresji i cierpienia, które jest żywym 
doświadczeniem obecnego zła35. Pojawiające się na określenie natury emocji słowo ἄλογος 
(nielogiczny, sprzeczny z logosem) opisuje zjawisko emocji jako jednoznacznie negatywne, 
gdyż sprzeczne z logosem, który nadaje ludzkiemu życiu sens i cel. Postępowanie wbrew 
logosowi oznacza brak realizacji życiowego powołania i w konsekwencji życie smutne 
i nieudane36. 

Często przywoływany w dziełach stoickich strach (φόβος) jest określany jako niera-
cjonalny (ἄλογος), ponieważ spowodowany wyobrażeniem czegoś, co w przyszłości może 
okazać się straszne, ale aktualnie przyczyna cierpienia jest nieobecna. Samo doświadczenie 
strachu należy więc kontrolować. Stoicy podkreślali nieustannie, że moment lęku i strachu 
może pojawić się bez powodu (ἀπειθῆ λόγῳ) i jest generowany przez brak logicznego my-
ślenia, a nie przez realnie istniejące zjawisko37. Strach jest więc w definicji stoików oczeki-
waniem na zło, które ma nadejść. Wyrażał się w greckiej formule προσδοκία κακοῦ (oczeki-
wanie zła). Stoicy podkreślali aspekty psychologiczne strachu, pisząc, że często całe zło jest 
powiększane przez ludzką wyobraźnię i czynione straszniejszym niż jest w rzeczywistości38. 
Analizując sytuacje życiowe, stoicy zauważyli, że nic tak nie uderza w człowieka, jak nie-
spodziewane odwrócenie się losu, zaskakująca sytuacja, która nie daje człowiekowi czasu na 
namysł. To pozwala działać emocjom, które ze swej natury nie znają umiaru39. Te aspekty 
podkreśla także Księga Mądrości w jedynej w całej Biblii definicji strachu. Definicja stra-
chu z Mdr 17,11 to  προδοσία τῶν ἀπὸ λογισμοῦ βοηθημάτων, czyli zdradziecki brak pomocy 
ze strony rozumu, który powoduje narastanie strachu bez żadnego racjonalnego powodu40.

34	 SVF III, 94,16–17.
35	 SVF III, 9517–18.
36	 Pohlenz, Stoa, I, 175.
37	 SVF III, 95,40–41.
38	 SVF III,95,39–40; por. B. Poniży, Księga Mądrości. Wstęp. Przekład z oryginału. Komentarz (Nowy Komen-

tarz Biblijny. Stary Testament 20; Częstochowa: Edycja Świętego Pawła 2012) 459.
39	 Pohlenz, Stoa, I, 306.
40	 Słowo προδοσία to gra słowna z προσδοκία, które pojawia się w definicji strachu w Mdr 17,12; por. J. Vílchez 

Líndez, Sapienza. Traduzione e commento (Commenti  biblici;  Roma: Borla 1990) 507.



Marcin Zieliński  ·  Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 w świetle filozofii stoicki 647

W filozofii stoickiej od początku emocje były odrzucane. Ich obecność zaburzała pro-
ces decyzyjny, dlatego w formacji kładziono duży nacisk na ich wyeliminowanie poprzez 
wejście w stan zwany ἀπάθεια, czyli wolności od wszystkich emocji. Takie podejście do te-
matu emocji zostało w pewnym momencie uznane za zbyt radykalne i trudne do realiza-
cji, ponadto sprzeczne z naturalnym odczuciem, że emocje mają także swoje pozytywne 
aspekty. Stąd w stoicyzmie pojawiła się koncepcja dobrych emocji takich jak radość (χαρά), 
która jest zawsze poruszeniem związanym z rozumem (radość racjonalna)41. Przyjęto, że 
każda osoba przeżywa pewne emocje, gdy umiera ktoś bliski albo tracimy bezpowrotnie coś 
wartościowego. Jednocześnie zachęcano do medytacji i pozostania nieporuszonym dzięki 
kontaktowi z bóstwem. To pozwalało przeżyć moment cierpienia w sposób racjonalny, bez 
popadania w skrajności, które są związane z brakiem panowania nad uczuciami.

4.	 Emocje bezbożnych podczas sądu w kontekście filozofii stoickiej

Pamiętając o kontekście filozoficznym, łatwiej dostrzec wielowymiarowość krytyki bezboż-
nych w Księdze Mądrości. Mdr 1–6 przedstawia ich jako całkowicie bezradnych wobec ta-
jemnicy życia, bo odrzucających mądrość i Boga. Brak autentycznego rozumowania moral-
nego i filozoficznego powoduje, że stają się ofiarą różnych emocji, które obejmują elementy 
fascynacji, pozornej radości, smutku, a ostatecznie prowadzą do strachu i cierpienia, które 
pojawiają się w Mdr 5 jako ostatnie przeżywane emocje. Po opisie emocji w Mdr 5,2–3 
autor przedstawia monolog bezbożnych, w którym pojawia się chłodna analiza popełnio-
nych przez nich błędów, doskonale diagnozująca ich postawę, która ostatecznie doprowa-
dziła do życiowej porażki. Ten sposób ukazania bezbożnych wpisuje się doskonale w sche-
maty filozofii stoickiej, w której brak kontroli nad emocjami prowadzi do podejmowania 
nieracjonalnych decyzji i ostatecznie powoduje, że człowiek nie może w pełni realizować 
tego, do czego został powołany w momencie stworzenia. W mentalności stoików uleganie 
emocjom czy brak kontroli nad nimi to cecha ludzi niemądrych. 

Opis w Mdr 5 podkreśla zatem nie tylko klęskę bezbożnych na sądzie eschatologicz-
nym, ale także błędne rozumowanie od samego początku, ponieważ brak zrozumienia 
ludzkiego powołania oraz kierowanie się błędnym rozumieniem Boga, emocjami oraz wro-
gością wobec ludzi jest motorem ich działania i kształtuje ich postawy w Mdr 2–5. Autor 
podkreśla to poprzez swoistą inkluzję tematyczną , którą jest motyw smutku, stanowiący 
wstęp do dłuższej mowy bezbożnych. W Mdr 2,1, w mowie programowej bezbożni pod-
kreślają, że życie ludzkie jest krótkie i smutne (λυπηρóς). Już w tym momencie ich rozumo-
wanie jest określone jako błędne (λογισάμενοι οὐκ ὀρθῶς – Mdr 2,1)42. Jedynym sposobem 
pokonania smutku i bezsensu życia jest próba cieszenia się życiem bez umiaru (kierowanie 

41	 SVF III, 105,16.
42	 A. Sisti, Il libro della Sapienza: introduzione, versione, commento ( Assisi: Porziuncola 1992) 109.



The Biblical Annals 15/4 (2025)648

się pożądaniem) oraz gnębienie tych, których postawa jest dla nich wyrzutem sumienia43. 
Temat emocji, czyli cierpienia i strachu, powraca także w ostatnim opisie bezbożnych, czyli 
momencie ich śmierci w Mdr 5,2–3. W przeciwieństwie do nich sprawiedliwy jest opisany 
jako wolny od emocji, szczególnie od cierpienia czy strachu, które się mu czasami przypisu-
je, sądząc, że musiał cierpieć czy przeżywać lęki. Uważna analiza pokazuje, że autor nigdy 
nie łączy osoby sprawiedliwego ze słownictwem z pola semantycznego cierpienia. Ten opis 
ma charakter manifestu programowego podkreślającego, że sprawiedliwy dzieli z każdym 
miłośnikiem stoicyzmu prawdziwą mądrość, życie zgodne z naturą, które jest wolne od 
emocji czy cierpienia. Ten styl życia i jego owoce trafnie opisał Cyceron, stwierdzając, że 
prawdziwy mędrzec jest zawsze wolny od cierpienia44. W ten sposób autor natchniony, in-
spirowany kodem kulturowym swoich czasów, chciał podkreślić absolutną wartość życia 
pełnego cnót i głębokiej mądrości. Obecność mądrości w życiu sprawiedliwego oddala do-
świadczenie strachu i przynosi radość i wesele (8,16: εὐφροσύνην καὶ χαράν), które są opisa-
ne jako doświadczenie pozytywne, ponieważ każda radość przeżywana w sposób racjonalny 
ma charakter emocji pozytywnej.

Wydaje się, że autor opisuje doświadczenie cierpienia, strachu oraz późniejszych wyrzu-
tów sumienia bezbożnych na sądzie eschatologicznym jako istotny model, który powtarza 
się w historii. Elementy strachu oraz osądu sumienia w kontekście sądu eschatologiczne-
go pojawiają się również w piątym dyptyku, czyli w Mdr 17,1–18,4. W Mdr 17,10 po raz 
pierwszy w Biblii greckiej pojawia się termin συνείδησις, który odnosi się do sumienia rozu-
mianego jako wewnętrzny głos, który ocenia moralną wartość ludzkich uczynków. Wydaje 
się, że ten termin narodził się najpierw w greckiej religijności popularnej ok. III  przed Chr., 
a następnie został przyjęty przez filozofię stoicką jako wewnętrzny głos oskarżający w przy-
padku popełnienia moralnego zła45. W podobnym znaczeniu pojawia się także u Filona, 
który twierdził, że sumienie odkrywa przed człowiekiem popełnione przez niego zło i jed-
nocześnie wzywa do przemiany życia (por. Praem., 16346). Teksty filozoficzne oraz teolo-
giczne podkreślają, że sumienie uciska bezbożnego lękiem i wewnętrznym niepokojem, by 
przypominać mu nieustannie o popełnionych grzechach. Warto podkreślić, że to sumie-
nie budzi się w określonym momencie, kiedy dojrzeje świadomość popełnionego zła. Taka 
refleksja jest zawsze powiązana z życiową mądrością, a w przypadku tekstów religijnych, 
takich jak Księga Mądrości, pokazuje bezbożnemu, że nie był w stanie odkryć Bożej obec-
ności i działania w historii. W ten sposób sumienie zyskuje ważny aspekt teologiczny, gdyż 
jest nie tylko odniesieniem do moralnej oceny poszczególnych czynów, ale także do praw 
Bożych funkcjonujących w stworzonym świecie47.

Kolejny ważny aspekt łączący teksty z Mdr 5 i Mdr 17 to temat strachu. Strach przeży-
wany przez bezbożnych na sądzie zostaje zdefiniowany w Mdr 17,11–12. Autor inspiruje 

43	 Zieliński, Gioia, 148–149.
44	 SVF III, 93,11–15.
45	 Mazzinghi, Libro della Sapienza, 648.
46	 C.D. Yonge (tłum.), The Works of Philo Judaeus, the Contemporary of Josephus (London: Bohn 1854–1890).
47	 Temat ten został przeanalizowany w Mazzinghi, Notte di paura e di luce, 79–89.



Marcin Zieliński  ·  Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 w świetle filozofii stoicki 649

się filozofią grecką i podkreśla, że strach jest wynikiem braku zdrowego rozumowania (autor 
używa tutaj terminologii wojskowej, sugerującej wręcz dezercję rozumu) i jest powiązany 
z irracjonalnością, ponieważ brak właściwego myślenia powoduje dominację elementów 
nieracjonalnych, powiązanych ściśle z pasjami48. W myśli stoickiej to właśnie rozum po-
zwala pokonać emocje i pasje, a jego brak czyni człowieka igrzyskiem sprzecznych emocji 
i nielogicznych zachowań. Autor podkreśla także w swej definicji, że jedną z konsekwencji 
życia w moralnym nieporządku i strachu jest utrata zdolności przewidywania przyszłego 
zła (προσδοκία), co powoduje, że bezbożni nie są w stanie przewidzieć konsekwencji swo-
ich błędów, nie dostrzegają zbliżającej się kary49. Wreszcie trzecim elementem łączącym te 
sceny jest motyw sądu eschatologicznego. Motyw nocy o charakterze wręcz piekielnym 
(17,13–14), strach jako zapowiedź kary i cierpienia (17,11–12), motyw stosu pogrzebowe-
go jako jedynego źródła światła (17,6) to zapowiedź ich śmierci, a jednocześnie sądu escha-
tologicznego, któremu Egipcjanie zostaną poddani50. 

Wymienione powyżej motywy występują najpierw w scenie sądu eschatologiczne-
go w Mdr 5, który dokonuje się po śmierci. Pojawiają się tu elementy cierpienia i strachu 
wynikające z popełnionego zła oraz związana z nim kara. Autor podkreśla wagę osądu 
sumienia, które odpowiada za moralny styl życia i jest powiązane w organiczny sposób 
z mądrością oraz odniesieniem do Bożych praw. Nierespektowanie prawa i mądrości rodzi 
wyrzuty sumienia i prowadzi do egzystencjalnego upadku, który jest przedstawiany jako 
nieodwracalny po śmierci. Ten model sądu, który jak cała pierwsza część Księgi Mądrości 
ma wymiar teoretyczny (to zapowiedź tego, co  wydarzy się w przyszłości), zrealizował się 
wiernie w przeszłości, czyli w życiu  Egipcjan gnębiących Izraelitów. W ten sposób autor 
natchniony przy pomocy historii potwierdza prawdziwość swojego teologicznego modelu 
w Mdr 1–551. 

48	 R. Pietkiewicz, „Czym jest strach? Studium egzegetyczno-teologiczne Mdr 17,12(11)n”, „Jawicie się jako źró-
dła światła w świecie” (Flp 2,15) (red. T.M. Dąbek) (Kraków:  Tyniec   – Wydawnictwo Benedyktynów 2010) 
53; Vílchez Líndez, Sapienza, 507.

49	 Według Filona z Aleksandrii to właśnie oczekiwanie na zło, które ma się wydarzyć w przyszłości, generuje 
w człowieku strach (Det. 119 ; Yonge  [tłum.], The Works of Philo Judaeus). Brak mądrości u bezbożnych powo-
duje, że nie są w stanie przewidzieć przyszłości, a strach dodatkowo pogłębia to uczucie chaosu i bezradności 
w kontekście sądu, którego nie są w stanie teraz uniknąć. Kiedy sąd eschatologiczny jawi się jako coraz  bardziej 
realny, narasta także ich strach, ponieważ nie potrafili przewidzieć tego momentu ani mu zapobiec.

50	 Mazzinghi, Libro della Sapienza, 641–643.
51	 Te dwie sceny można połączyć na zasadzie flashbacku, który jako koncept został wprowadzony przez Re-

ese’a. W swoim opracowaniu, Hellenistic Influence on the Book of Wisdom and Its Consequences (AnBib 41; 
Rome: Biblical Institute Press 1970), przedstawił listę 40 motywów powtarzających się w poszczególnych czę-
ściach księgi i łączących myśl teologiczną w organiczną całość. Rozwój badań nad Księgą Mądrości i nowe odkry-
cia pozwalają na poszerzenie tej listy i jednocześnie potwierdzenie słuszności intuicji amerykańskiego egzegety.



The Biblical Annals 15/4 (2025)650

Podsumowanie

Analizując scenę sądu eschatologicznego pod kątem znaczenia emocji, należy stwierdzić, że 
opisywane tam emocje to nie tylko element odczuć, całkiem prawdopodobnych w kontek-
ście wyroku eschatologicznego, który musi wywoływać cierpienie i strach. Emocje obecne 
w opisie mają swoje znaczenie w kontekście filozoficznym i jednocześnie teologicznym. 
Strach i cierpienie to dwa kluczowe elementy przeżyć bezbożnych, bardzo charakterystycz-
ne dla filozofii stoickiej, ubogacone o moment zdziwienia, który w naturalny sposób łączy 
się ze strachem. Wymienienie tych emocji w kontekście kodu kulturowego tamtej epoki ma 
oznaczać, że bezbożni nie są ludźmi moralnie uformowanymi i myślącymi racjonalnie, gdyż 
łatwo ulegają emocjom uważanym za prawdziwą chorobę duszy. Nie tylko z punktu widze-
nia teologicznego, ale również tego filozoficznego ich życie odbiega od ideału. Autor, mając 
na myśli Izraelitów zafascynowanych filozofią stoicką, ale także wszystkich miłośników tej 
filozofii, chce pokazać, że zostają osądzeni przez Boga tak, jakby  zostali osądzeni przez 
zwolenników stoicyzmu. W ten sposób autor natchniony stara się ukazać wspólne warto-
ści charakterystyczne dla myślenia biblijnego oraz filozoficznego, aby podkreślić uniwersa-
lizm i mądrość wiary oraz zachęcić młodych do uważnego jej studiowania. Jednocześnie, 
w duchu inteligentnego dialogu ze światem nie przekreśla filozofii ani jej nie deprecjonuje, 
ale stara się wskazywać na wspólne wartości w celu podkreślenia wartości myśli teologicznej 
Izraela, ale także, aby dialogować i tworzyć wspólny front przeciw temu, co wiara i filozofia 
określały jako zło i nieszczęście. 

Niniejsze studium pokazuje, że temat emocji i ich interpretacji w świetle filozofii sto-
ickiej to zagadnienie wymagające pogłębienia i nowych badań. Owocne mogłyby okazać 
się badania interdyscyplinarne, w których dziedziny takie jak filozofia czy psychologia mo-
głyby pomóc w jeszcze głębszym zrozumieniu wszystkich aspektów ludzkich emocji, które 
niewątpliwe były istotne dla filozofii stoickiej, ale również wykorzystywano ich wpływ na 
sposób postępowania czy myślenia człowieka, chociażby w szeroko rozumianej retoryce. 
 Książka Jamesa M. Reese’a, zatytułowana Hellenistic Influence on the Book of Wisdom and 
Its Consequences, która rozpoczęła badanie wpływu filozofii na Księgę Mądrości, wymaga 
dopisania kolejnych rozdziałów, szczególnie tych dotyczących szeroko opisanego świata 
ludzkich emocji.

Bibliografia

Aeschylus, Persians. Seven against Thebes. Suppliants. Prometheus Bound ( red. i tłum. A.H. Sommerstein) (Loeb 
Classical Library 145; Cambridge, MA: Harvard University Press 2009).

Aristophanes, Acharnians. Knights ( red. i tłum. J. Henderson) (Loeb Classical Library 178; Cambridge, MA: 
Harvard University Press 1998).

Aristophanes, Clouds. Wasps. Peace ( red. i tłum. J. Henderson) (Loeb Classical Library 488; Cambridge, MA: 
Harvard University Press 1998).



Marcin Zieliński  ·  Emocje bezbożnych na sądzie eschatologicznym w Mdr 5,1–3 w świetle filozofii stoicki 651

von Arnim, H.F.A., Stoicorum  veterum fragmenta  (Leipzig: Teubner 1905–1924) I–IV (SVF).
Bizzeti, P., Il libro della Sapienza. Struttura e genere letterario (Supplementi alla Rivista Biblica 11; Brescia: 

Paideia 1984).
Euripides, Fragments: Oedipus-Chrysippus. Other Fragments ( red. i tłum. C. Collard – M. Cropp) (Loeb Classi-

cal Library 506; Cambridge, MA: Harvard University Press 2009).
Herodotus, Herodoti Historiae. I. Books I–IV ( red. H.B. Rosén) ( Leipzig: Teubner 1987).
Larcher, C., Le Livre de la Sagesse, ou, La Sagesse de Salomon (Études Bibliques. Nouvelle Série 1; Paris: Gabalda 

1983, 1984, 1985) I–III.
Mazzinghi, L., Notte di paura e di luce. Esegesi di Sap 17,1–18,4 (Analecta Biblica 134;  Roma: Pontificio Istituto 

Biblico 1995).
Mazzinghi, L., „Sap 19,13–17 e i diritti civili dei Giudei di Alessandria”, Il libro della Sapienza. Tradizione, 

redazione, teologia (red. G. Bellia – A. Passaro) (Studia Biblica ;  Roma: Città Nuova 2004) 67–98.
Mazzinghi, L., Libro della Sapienza.  Introduzione – traduzione – commento (Analecta  Biblica Studia 13;  Roma: 

Gregorian & Biblical Press 2020).
 Pietkiewicz, R., „Czym jest strach? Studium egzegetyczno-teologiczne Mdr 17,12(11)n”, „Jawicie się jako źródła 

światła w świecie” (Flp 2,15) (red. T.M. Dąbek) (Kraków:  Tyniec – Wydawnictwo Benedyktynów 2010) 
37–64.

Plato, Laws. I. Books 1–6  (tłum. R.G. Bury) (Loeb Classical Library 187; Cambridge, MA: Harvard University 
Press 1926).

Plato, Laws. II. Books 7–12  (tłum. R.G. Bury) (Loeb Classical Library 192; Cambridge, MA: Harvard Univer-
sity Press 1926).

Plato, Theaetetus. Sophist  (tłum. H.N. Fowler) (Loeb Classical Library 123; Cambridge, MA: Harvard Univer-
sity Press 1921).

Plutarch, Moralia. IX. Table-Talk, Books 7–9. Dialogue on Love (Loeb Classical Library 425; Cambridge, MA: 
Harvard University Press 1961).

Pohlenz, M., La Stoa. Storia di un movimento spirituale (Firenze: La Nuova Italia 1978) I–II.
Poniży, B., Księga Mądrości. Wstęp. Przekład z oryginału. Komentarz (Nowy Komentarz Biblijny. Stary Testa-

ment 20; Częstochowa: Edycja Świętego Pawła 2012).
Reese, J.M., Hellenistic Influence on the Book of Wisdom and Its Consequences (Analecta Biblica 41; Rome: Bibli-

cal Institute Press 1970).
Scarpat, G., Il libro della  Sapienza. Testo, traduzione, introduzione e commento (Biblica. Testi e  studi  1, 3, 6; 

Brescia: Paideia 1989–1999) I–III.
Scarpat, G., Parrhesia greca, parrhesia cristiana (Studi biblici 130; Brescia: Paideia 2001).
Sisti, A., Il libro della Sapienza: introduzione, versione, commento  (Assisi: Porziuncola 1992).
Vílchez Líndez, J., Sapienza. Traduzione e commento (Commenti  biblici;  Roma: Borla 1990 ).
Winston, D., The Wisdom of Solomon : A New Translation with Introduction and Commentary (Anchor Bible 43; 

Garden City, NY: Doubleday 1979).
Xenophon, Hellenica. I. Books 1–4 (Loeb Classical Library 88; Cambridge, MA: Harvard University 

Press 1918).
Yonge, C.D. (tłum.), The Works of Philo Judaeus, the Contemporary of Josephus (London: Bohn 1854–1890) I–IV.
Zieliński, M., La gioia e la tristezza nel libro della Sapienza (Studia Biblica Lublinensia 22; Lublin: Wydawnic-

two KUL 2020).




