
234

Anna KOŚCIOŁEK

O SAKRALIZACJI MONARCHY
Koronacja Aleksandra II we wspomnieniach Andrieja Murawjowa

Sakralizacja zakłada uznanie, że monarcha obdarzony jest szczególnym cha-
ryzmatem, darami łaski, na mocy których zaczyna być traktowany jak istota 
nadprzyrodzona. Charakterystyczna dla Rosji idea paralelizmu władcy i Boga 
przejęta została z Bizancjum, jednakże podczas gdy tam nazywanie panującego 
„basileusem” wiązało się przede wszystkim z tradycją imperialną, w Rosji okre-
ślenie „car” miało odniesienie w szczególności do tradycji religijnej, do tekstów, 
w których w ten sposób nazywany jest Bóg.

Andriej Murawjow (1806-1874), rosyjski pisarz religijny, teolog, po-
eta, dramaturg, działacz kościelny i państwowy, pochodził ze starej rodziny 
szlacheckiej. W latach 1823-1827 służył w wojsku. Jako poeta zadebiutował 
w roku 1827, a w kolejnym rozpoczął pracę w Ministerstwie Spraw Zagranicz-
nych. Pod koniec roku 1829 pielgrzymował do Ziemi Świętej; swoje wrażenia 
i doświadczenia zdobyte podczas tej peregrynacji zawarł w wydanej w roku 
1832 książce Putešestvie ko Svâtym mestam v 1830 godu [„Podróż do Świętych 
miejsc w 1830 roku”]1. Dzieło to przyniosło autorowi znaczną popularność 
i zainicjowało religijny etap jego twórczości. Dzięki sukcesowi temu Mu-
rawjow wszedł do kręgów literackich Petersburga. W roku 1833 jego książkę 
przeczytał car Mikołaj I. Pisarz został wówczas sekretarzem oberprokuratora 
Świątobliwego Synodu, co skłoniło go do intensywnych studiów nad dziejami 
Kościoła prawosławnego. Pracował też (w latach 1842-1866) w azjatyckim 
departamencie Ministerstwa Spraw Zagranicznych Rosji, od roku 1846 jako 
urzędnik do zadań specjalnych. Zajmował się sprawami chrześcijańskiego 
Wschodu, imperium osmańskiego i krajów Europy Zachodniej. W swoim ży-
ciu odbył wiele pielgrzymek. Można podzielić je na trzy grupy: na Wschód, 
po sanktuariach rosyjskich oraz na zachód Europy. W dorobku pisarza, oprócz 
utworów poetyckich i podróżniczo-pielgrzymkowych, znajdują się również 
dzieła dramaturgiczne, hagiografi czne, hymnografi czne, dotyczące historii 
Kościoła oraz szeroko pojętych kwestii teologicznych, a także teksty o cha-
rakterze pamiętnikarsko-wspomnieniowym. 

Murawjow żył w czasach panowania trzech władców: Aleksandra I, Miko-
łaja I oraz Aleksandra II. Na okres władania „dziwnego cara” przypadły jego 

1  Zob. A. M u r a v’e v, Puteshestvie ko Svyatym mestam v 1830 godu, cz. 2, Tipografi â 
III Otdeleniâ Sob. E. I. V. Kancelârii, Sankt-Peterburg 1848.

„Ethos” 33(2020) nr 4(132) 234-248
DOI 10.12887/33-2020-4-132-15



235

dzieciństwo i młodość, a dojrzałe życie – na okres rządów Mikołaja I i jego 
syna Aleksandra II. Od cara Mikołaja, „żandarma Europy”, poeta otrzymał 
zgodę na wspomnianą wyżej pierwszą pielgrzymkę do Ziemi Świętej2. W Pu-
tešestvie ko Svâtym mestam v 1830 godu relacjonował rozmowę, jaką w Judei 
odbył po włosku z Arabem, chrześcijaninem pochodzącym z Betlejem. Kiedy 
ten dowiedział się, że jego interlokutor jest Rosjaninem, zapytał, kiedy car 
przybędzie, by oswobodzić Ziemię Świętą od jarzma pogańskiego. Dla po-
dróżnika były to słowa wzruszające, wręcz rozczulające3. Mikołaja I postrzegał 
on bowiem jako jedyną wieczną nadzieję Wschodu. Doceniał jego działania 
w tym regionie świata, przede wszystkim powołanie w roku 1847 Rosyjskiej 
Misji Duchownej w Jerozolimie, instytucji odpowiadającej rangą placówce 
dyplomatycznej.

Murawjow zawsze z radością przyjmował ciepłe słowa kierowane pod 
adresem Mikołaja I. W książce Rimskie pis’ma [„Listy rzymskie”], będącej 
pokłosiem wyprawy do Italii, rosyjski pisarz odnotował, że w trakcie udzielo-
nej mu prywatnej audiencji papież Grzegorz XVI z wdzięcznością wspominał 
o kamieniach szlachetnych (jaspisach i malachitach), które car przysłał jako 
dar dla odnawianej bazyliki św. Pawła za Murami4. Z kolei w czasie swojego 
drugiego pobytu w Ziemi Świętej, szóstego (czyli osiemnastego według nowe-
go stylu) grudnia 1849 roku, w Jerozolimie, Murawjow po uroczystej Boskiej 
Liturgii wysłuchał kaznodziei, który zamiast wejść na ambonę5, wyszedł na ka-
mienne podwyższenie przed wejściem do Świętego Grobu i wygłosił w języku 
greckim i tureckim pochwałę cara Mikołaja I. Duchowny sławił imperatora 
za to, że tak wspaniale nosił swoją carską koronę, co jego zdaniem wynikało 
stąd, że władca pamiętał o koronie cierniowej Zbawiciela. Kaznodzieja wyraził 
też przekonanie, iż monarsza purpura przypominała carowi szkarłatny płaszcz 
Chrystusa, i nawiązując do imienia Mikołaja (czyli „zwycięzcy narodów”), 
dodał, że ze względu na swą bogobojność otrzymał on królewskie berło, przed 
którym Pan ukorzył różne ludy. Ta mowa ku czci monarchy uradowała ser-
ce poety. Uważał, że nawet w Rosji nie wyrażono by piękniej istoty władzy 
carskiej6. 

2  W roku 1849 Murawjow udał się do po raz drugi do Ziemi Świętej. Wrażenia z tej podróży 
zawarł w listach, których adresatem był Filaret (Drozdow), metropolita moskiewski i kołomeński 
(zob. t e n ż e, Pis’ma s Vostoka ot 1849-1850 godov, cz. 2, Tipografi â III Otdeleniâ Sob. E. I. V. Kan-
celârii, Sankt-Peterburg 1851).

3  Por. t e n ż e, Putešestvie ko Svâtym mestam v 1830 godu, cz. 2, s. 199.
4  Por. t e n ż e, Rimskie pis’ma, cz. 1, Tipografi â Otdeleniâ Sob. E. I. V. Kancelârii, Sankt-Pe-

terburg 1846, s. 281n. 
5  Ambona to podwyższone miejsce na środku cerkwi przed królewską bramą, z którego diakon 

wygłasza ektenię (rodzaj litanii), czyta Ewangelię, a kapłan wygłasza kazanie.
6  Por. M u r a v’e v, Pis’ma s Vostoka ot 1849-1850 godov, s. 110-113.

O sakralizacji monarchy



236

Znajomość z Aleksandrem II Murawjow zawarł, gdy ten był jeszcze na-
stępcą tronu. W roku 1837, na prośbę Wasilija Żukowskiego, znanego poety 
i wychowawcy carewicza, towarzyszył Aleksandrowi w pielgrzymce po mo-
skiewskich miejscach kultu, świątyniach i monasterach, od klasztoru Nowa 
Jerozolima aż do ławry Troicko-Sergijewskiej7. Później pisarz doświadczał 
życzliwości monarchy – to właśnie Aleksander II w roku 1858 ofi arował mu 
pięć tysięcy rubli na zakup posiadłości w Kijowie8. 

Zdaniem Murawjowa punktem kulminacyjnym drogi życiowej tego wład-
cy była koronacja. W tekście Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ [„Wspo-
mnienia świętej koronacji”]9 zamieścił swoją relację z tej uroczystości. Tekst 
ten nie ma jednak wymiaru wyłącznie wspomnieniowego. Opis ceremonii ko-
ronacyjnej stał się bowiem dla Murawjowa pretekstem do przekazania swojej 
opinii na temat roli panującego. W niniejszym szkicu podjęto próbę przedsta-
wienia zapatrywań pisarza na kwestię sakralizacji monarchy w Rosji. 

W imperium Romanowów koronacja była najistotniejszym elementem 
uroczystości inaugurujących panowanie każdego władcy, widowiskiem pod-
kreślającym znaczenie mocarstwa, bardzo ważnym wydarzeniem o charakterze 
państwowym, sakralnym i prawnym – stanowiła bowiem legitymizację wła-
dzy. W dokładnie zaplanowanej ceremonii kluczową rolę odgrywał kompleks 
symbolicznych działań i przedmiotów10. Akt koronacji składał się z czterech 
głównych etapów: uroczystej procesji do soboru Uspieńskiego (Zaśnięcia Mat-
ki Bożej); nałożenia korony i wręczenia innych regaliów, Boskiej Liturgii wraz 
z namaszczeniem cara we wspomnianej świątyni, będącej główną przestrzenią 
sakralną imperium; przejścia do soborów Archangielskiego (św. Michała Ar-
chanioła) i Błagowieszczeńskiego (Zwiastowania), aby uczcić pochowanych 
tam poprzedników na tronie, oraz powrotu do pałacu na Kremlu z obowiąz-
kowym trzykrotnym pokłonieniem się narodowi z tak zwanego paradnego 
ganku11.

Mikołaj I umarł 18 lutego (2 marca) 1855 roku, gdy trwała jeszcze wojna 
krymska. Jego syn pragnął odłożyć koronację do czasu, aż ów konfl ikt zbrojny 
się zakończy. Miesiąc później, 18 (30) marca 1856 roku, podpisano pokój 

7  Murawjew opisał wrażenia z tej pielgrzymki (zob. t e n ż e, Vospominanie o poseŝenii Svâtyni 
Moskovskoj Gosudarem Naslednikom, Tipografi â III Otdeleniâ Sob. E. I. V. Kancelârii, Sankt-Pe-
terburg 1838).

8  Por. t e n ż e, Moi vospominaniâ, w: tenże, Putešestvie po svâtym mestam russkim, Institut 
russkoj civilizacii, Moskva 2014, s. 669.

9  Zob. t e n ż e, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, w: tenże, Putešestvie po svâtym mestam 
russkim, s. 604-617.

10  Zob. S. A m e l e h i n a, Ceremonial koronacii v Rossijskoj imperii, http://naukarus.com/
tseremonial-koronatsii-v-rossiyskoy-imperii.

11  Por. R.S. W o r t m a n, Scenarii vlasti. Mify i ceremonii russkoj monarchii, t. 2, Ot Aleksan-
dra II do otrečeniâ Nikolaâ II, OGI, Moskva 2004, s. 52.

Anna KOŚCIOŁEK



237

w Paryżu, a po upływie kolejnego miesiąca rozpoczęto przygotowania do cere-
monii, którą wyznaczono na 26 sierpnia (7 września), a zatem dopiero półtora 
roku po wstąpieniu Aleksandra II na tron. W dniu uroczystości opublikowano 
manifest ogłaszający amnestię dla więźniów politycznych. 

Murawjow w swoich wspomnieniach relacjonował jedynie obrzędy ko-
ścielne, w których uczestniczyli: rodzina carska, duchowieństwo, przedstawi-
ciele wszystkich warstw społecznych oraz dyplomaci. Uroczystości świeckie 
nie były przedmiotem jego zainteresowania.

Kiedy car wraz z małżonką podążał w uroczystej procesji do soboru 
Uspieńskiego, w świątyni panowało milczenie. Murawjow określił je jako 
apokaliptyczne, bo wszystko – jak pisał – było tajemnicze i znaczące12. Mogło 
zatem przywodzić na myśl słowa z księgi Apokalipsy św. Jana – „zapanowała 
w niebie cisza prawie na pół godziny” (Ap 8,1). Wkraczającego do soboru 
Uspieńskiego cara, ubranego w generalski mundur ze złotym łańcuchem Or-
deru św. Andrzeja13, witał śpiew Psalmu 101(100), zatytułowanego Wzorowy 
władca i ukazującego idealnego monarchę teokratycznego. Jak wyznaje pisarz, 
dźwięki psalmu zdały mu się anielskie, unosiły jego myśli i serce z ziemi do 
nieba. Samodzierżawcy towarzyszyła cała Rosja, a Kościół – reprezentowany 
przez metropolitę moskiewskiego Filareta (Drozdowa) – witał go modlitwą 
nadziei i miłości14. 

W soborze para imperatorska ucałowała ikony Zbawiciela Emmanuela15 
i Matki Boskiej Włodzimierskiej. Ikona Matki Boskiej Włodzimierskiej jest 
jedną z najbardziej czczonych i znanych ikon maryjnych; towarzyszyła Rosji 
na wszystkich etapach jej dziejów. Wykorzystywana była podczas najważniej-
szych wydarzeń państwowych i cerkiewnych, przed nią namaszczano i koro-
nowano książęta oraz carów, wybierano nowych patriarchów. Przed nią też 
gorliwie modlono się w chwilach zagrożenia ze strony innowierców. Tradycją 
było obnoszenie tej ikony w procesji wokół granic Moskwy podczas najazdów 
obcych wojsk. Stało się to przynajmniej trzy razy – podczas napaści Temir-
Aksaka Tamerlana 26 sierpnia 1395 roku, chana Achmata 23 czerwca 1480 
i Mehmeda I Gireja 21 maja 152116. W dniu koronacji Aleksandra II przypa-
dało święto ikony Matki Boskiej Włodzimierskiej, obchodzone na pamiątkę 

12  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 605n.
13  Por. E. R a d z i ń s k i, Aleksander II. Ostatni wielki car, tłum. E. Siemaszkiewicz, R. Śli-

wowski, Wydawnictwo Magnum, Warszawa 2005, s. 144.
14  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 606.
15  Emmanuel to ikonografi czne przedstawienie Młodzieńca z proroctwa Izajasza: ,,Dlatego 

Pan sam da wam znak: Oto PANNA pocznie i porodzi Syna, i nazwie Go imieniem EMMANUEL” 
(Iz 7,14). 

16  Por. A. N a u m o w, Ikony w rosyjskiej polityce dawnej i nowej, „Zeszyty Naukowe Uniwer-
sytetu Jagiellońskiego. Studia Religiologica” 40(2007), s. 12n.; J. S p r u t t a, Ikona maryjna typu 
Eleusa, „Salvatoris Mater” 10(2008) nr 1, s. 119n.

O sakralizacji monarchy



238

ucieczki mongolskiego władcy Tamerlana i bitwy pod Borodino w roku 1812, 
w której Opatrzność uratowała Rosję przed najazdem Napoleona. Ze względu 
na to nacechowanie symboliczne Murawjow był przekonany, że nie można 
było wybrać lepszego dnia na koronację17.

W trakcie uroczystości car zasiadał na wytwornie rzeźbionym tronie Iwana III
(tron ten, wraz z orłem imperium bizantyjskiego, wniosła w posagu żona Iwa-
na III Zofi a Paleolog). Małżonka Aleksandra II spoczęła na jednym ze wschod-
nich tronów, które przysyłano do Rosji w darze. W tym kontekście pisarz 
przypomniał słowa psalmu: „Królowa w złocie z Ofi ru stoi po twojej prawi-
cy” (Ps 45(44),10)18.

Metropolita Filaret, który trzydzieści lat wcześniej uczestniczył w korona-
cji ojca Aleksandra, wszedł po schodach odziany w złoty sakkos19 i purpurowy 
omoforion20. Przed rozpoczęciem ceremonii koronacji car złożył uroczyste 
wyznanie wiary. Kościół wymaga tego aktu, jak podkreślał pisarz, nie tylko 
od biskupa, pasterza dusz, ale i od władcy. Jako obrońca i opiekun Cerkwi 
winien on bowiem wyznać swoją wiarę przed powierzonymi jego pieczy ludź-
mi i w ten sposób zapewnić o swoim przywiązaniu do Boga oraz gotowości 
obrony najwyższych wartości nie tylko Kościół, ale i poddanych21. 

Przed koronacją metropolita razem z dwunastoma biskupami odprawił 
specjalne nabożeństwo. W swojej relacji Murawjow wiele uwagi poświę-
cił czytaniom z Pisma Świętego. Nawiązując do czytania z Księgi Izajasza, 
zapewniał, że tak jak matka nie może zapomnieć o dziecku, które urodziła 
(por. Iz 49,14-15), tak Pan troszczy się o Kościół prawosławny i ziemię rosyj-
ską. Tę Boską opiekę nad Rosją podkreślał zresztą niejednokrotnie.

Kolejne czytanie pochodziło z Listu do Rzymian: „A chcesz nie bać się 
władzy? Czyń dobrze, a otrzymasz od niej pochwałę. Jest ona bowiem dla 
ciebie narzędziem Boga, [prowadzącym] ku dobremu. Jeżeli jednak czynisz 
źle, lękaj się, bo nie na próżno nosi miecz. Jest bowiem narzędziem Boga do 
wymierzenia sprawiedliwej kary temu, który czyni źle. Należy więc jej się 
poddać nie tylko ze względu na karę, ale ze względu na sumienie” (Rz 13,3-5). 
Również fragment Ewangelii został tematycznie dostosowany do uroczystości. 
Po napomnieniu św. Pawła zabrzmiały bowiem słynne słowa Jezusa: „Od-

17  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 606.
18  Por. tamże.
19  Sakkos to wierzchnia szata liturgiczna biskupów prawosławnych. Symbolizuje płaszcz, któ-

rym żołnierze okryli Jezusa w pretorium.
20  Omoforion to długi pas tkaniny ozdobionej krzyżami, zakładany w specjalny sposób na 

sakkos. Symbolizuje on zagubioną owcę (czyli zabłąkany rodzaj ludzki). Biskup w omoforionie 
przedstawia Chrystusa Dobrego Pasterza, który wziął odnalezioną owcę na ramiona i niósł do domu 
Ojca Niebieskiego.

21  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 606.

Anna KOŚCIOŁEK



239

dajcie więc cezarowi to, co należy do cezara, a Bogu to, co należy do Boga” 
(Mt 22,21). Chrześcijaństwo od początku swego istnienia uznawało, że 
wszelka władza pochodzi od Boga.

Następnie przystąpiono do obleczenia Aleksandra II w znaki godności 
carskiej. Gdy przywdział purpurę, metropolita położył ręce na jego głowie 
i odmówił modlitwę, która – jak podkreśla Murawjow – wycisnęła wszyst-
kim łzy z oczu. Filaret prosił w niej „Króla panujących”22, który niegdyś 
przez proroka Samuela wybrał Dawida, by namaścić go na króla w Izra-
elu, aby teraz spojrzał na swojego sługę Aleksandra, którego postawił nad 
swoim narodem. Metropolita modlił się między innymi o olej radości dla 
władcy, o siłę z nieba, długie życie i berło zbawienia. Prosił, by Stwórca 
ukorzył przed nim wszystkie pogańskie narody, wlał w jego serce bojaźń 
Bożą i zachował go w nieskazitelnej wierze, aby mógł być wiernym obrońcą 
dogmatów oraz aby sądził poddanych w prawdzie i prowadził ich ku zbawieniu 
duszy23.

Po modlitewnym wstępie Filaret wręczył Aleksandrowi regalia24. Najpierw 
podał mu koronę, którą władca z błogosławieństwem duchownego założył 
na głowę. Murawjow zaznaczał, że ta widzialna, materialna ozdoba jest ob-
razem niewidzialnego ukoronowania cara przez Chrystusa, który powierzał 
mu najwyższą władzę nad ludźmi25. Następnie metropolita wręczył władcy 
berło i jabłko jako kolejne widzialne znaki jego panowania. Relacjonując po-
szczególne etapy ceremonii, Murawjow podkreślał mądrość Cerkwi, która nie 
tylko poświęcała każde insygnium władzy powierzane monarsze dla zbawienia 
poddanych, ale i objaśniała ich znaczenie, żeby car mógł pojąć chrześcijański 
wymiar swojej władzy pomazańca Bożego. 

Sakralizacja zakłada uznanie, że monarcha obdarzony jest szczególnym 
charyzmatem, darami łaski, na mocy których zaczyna być traktowany jak isto-
ta nadprzyrodzona26. Charakterystyczna dla Rosji idea paralelizmu władcy 

22  Tamże, s. 608. Jeśli nie podano inaczej, tłumaczenie fragmentów tekstów obcojęzycz-
nych – A.K.

23  Por. tamże, s. 608n.
24  Na temat symboliki regaliów zob. E. P č e l o v, Simvolika regalij Rossijskih gosudarej: 

Èmblematika i simvoličeskaâ preemstvennost’, https://cyberleninka.ru/article/n/simvolika-regaliy-
rossiyskih-gosudarey-emblematika-i-simvolicheskaya-preemstvennost-1/viewer.

25  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 609. W średniowieczu funk-
cjonowały pojęcia „corona visibilis” i „corona invisibilis”. Ta, którą panujący otrzymywał w dzień 
koronacji, była widomym znakiem korony niewidzialnej, oznaczającej ogół praw i przywilejów 
nadanych mu przez Boga lub uzyskanych na mocy prawa dziedziczenia, niezbędnych do objęcia 
rządów i władania (por. B. P f e i f f e r, Caelum et regnum. Studia nad symboliką państwa i władcy 
w polskiej literaturze i sztuce XVI i XVII stulecia, Wydawnictwo UZ, Zielona Góra 2002, s. 24).

26  Por. B. U s p i e n s k i, W. Ż y w o w, Car i Bóg. Semiotyczne aspekty sakralizacji monarchy 
w Rosji, tłum. H. Paprocki, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1992, s. 14.

O sakralizacji monarchy



240

i Boga przejęta została z Bizancjum, jednakże podczas gdy tam nazywanie 
panującego „basileusem” (co oddawano w tłumaczeniu jako „car”) wiązało 
się przede wszystkim z tradycją imperialną (basileus występował jako prawny 
następca rzymskich imperatorów), w Rosji określenie „car” miało odniesienie 
w szczególności do tradycji religijnej, do tekstów, w których w ten sposób na-
zywany jest Bóg27. Podobne jak w tradycji Zachodu było natomiast rozumienie 
charyzmatu monarchy jako daru osobistego28.

Polityczne przesłanki sakralizacji monarchy w Rosji wynikały z dwóch fak-
tów. Jednym z nich było przeniesienie na cara moskiewskiego funkcji bizantyj-
skiego basileusa, co odpowiadało zarówno koncepcji Moskwy jako Trzeciego 
Rzymu29, jak i postępującej od czasu panowania Aleksego Michajłowicza (w la-
tach 1645-1676) bizantynizacji rosyjskiego życia państwowego i kościelnego. 
Drugą tendencją było przyswojenie przez cara funkcji głowy Kościoła, zapo-
czątkowane za panowania Piotra Wielkiego (1696-1725)30. Wraz z zadaniami 
administracyjnymi patriarchy car przejął też elementy jego zachowania, a przede 
wszystkim podobnie jak patriarcha uznawany był za żywą ikonę Chrystusa31. 
W tekście O dostoinstve carej pravoslavnyh [„O godności carów prawosław-
nych”] Murawjow podkreślał, że w osobie pomazańca, władcy, któremu składają 
przysięgę wierności, Rosjanie czczą Jezusa, bo tak uczy ich Kościół32.

Po koronacji cara rozpoczęła się koronacja jego małżonki. Choć nie miała 
charakteru obrzędu religijnego, była równie wzruszająca – konstatował pi-
sarz33. Gdy jednak cesarzowa wstała, wydarzyło się coś nieoczekiwanego: 
korona spadła jej z głowy. Aleksander nałożył ją ponownie, a damy umo-
cowały szpilkami34. Ten incydent dostrzegły tylko osoby z pierwszych rzę-
dów35, Murawjow nie wspomniał o nim w swojej relacji, nie napisał również 
o wcześniejszym wypadku – z jabłkiem. Przed rozpoczęciem uroczystości 
regalia niesiono w procesji na specjalnych poduszkach36. Malinową podusz-

27  Por. tamże, s. 20.
28  Por. tamże, s. 27.
29  Na ten temat zob. K. C h o j n i c k a, Narodziny rosyjskiej doktryny państwowej. Zoe Pale-

olog – między Bizancjum a Moskwą, Collegium Columbinum, Kraków 2001; D. R o m a n o w s k i, 
Trzeci Rzym. Rozwój rosyjskiej idei imperialnej, Księgarnia Akademicka, Kraków 2013.

30  Por. U s p i e n s k i, Ż y w o w, dz. cyt., s. 116. Od roku 1696 Piotr I panował samodzielnie, 
a wcześniej, w latach 1682-1696, jako współcar. 

31  Por. tamże, s. 86.
32  Por. A. M u r a v’e v, O dostoinstve carej pravoslavnyh, w: tenże, Putešestvie po svâtym 

mestam russkim, s. 154.
33  Por. t e n ż e, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 610.
34  Por. R a d z i ń s k i, dz. cyt., s. 146; W o r t m a n, dz. cyt., s. 67.
35  Por. R a d z i ń s k i, dz. cyt., s. 148. 
36  Por. M. V o l k o v a, Koronacionnye regalii v ceremonii imperatorskoj koronacii v Rossii 

XVIII v., „Vestnik Moskovskogo universiteta” Seria 8. „Istoriâ” 2010, nr 2, s. 105.

Anna KOŚCIOŁEK



241

kę, na której spoczywało złote jabłko, niósł generał-adiutant książę Michaił 
Gorczakow, w pewnym momencie jednak zemdlał – zapewne z przejęcia 
i z powodu zaduchu panującego w świątyni – i upadając, upuścił jabłko. Star-
szego człowieka i insygnium, które potoczyło się po posadzce soboru, szybko 
podniesiono. Aleksander II stwierdził, że nic się nie stało. Dodał też, mówiąc 
o Gorczakowie: „To nic, że tu upadł. Najważniejsze, że trwał mężnie na polu 
bitwy”37; książę uczestniczył bowiem we wszystkich wojnach prowadzonych 
przez Mikołaja I. Oba incydenty uznano za zły znak dla nowego cara. Muraw-
jow być może dlatego ich nie odnotował, że nie zwrócił na nie uwagi, możliwe 
też jednak, że je zauważył, lecz świadomie pominął w swojej relacji, gdyż 
nie mógł przystać na propagowanie przesądów. Ponadto opisy niefortunnych 
zdarzeń naruszyłyby jej podniosły ton. 

Ważnym elementem ceremonii, na który zwracał uwagę pisarz, były mo-
dlitwy. Najpierw car na kolanach zanosił modły w intencji własnej i powierzo-
nych mu poddanych. Błagał Boga, Króla panujących, by Ten pouczył go, na 
czym ma polegać jego służba, i by w każdej chwili towarzyszyła mu Mądrość 
Boża. Prosił, by jego serce zawsze pozostawało w rękach Pana, aby w swoim 
postępowaniu miał na względzie dobro poddanych i chwałę Stwórcy38. Pisząc 
o tej modlitwie, Murawjow nawiązał do postawy młodego Salomona zwraca-
jącego się do Pana z następującą prośbą: „Racz [...] dać Twemu słudze serce 
rozumne do sądzenia Twego ludu i rozróżniania dobra od zła, bo któż zdoła są-
dzić ten lud Twój tak liczny?” (1 Krl 3,9), i podkreślił, że car prosił o mądrość 
i siłę, by godnie sprawować najwyższą władzę w państwie i Kościele39. 

37  Cyt. za: R a d z i ń s k i, dz. cyt., s. 146.
38  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 610n.
39  Por. tamże, s. 611n. Piotr I uważał, że zarządzanie Kościołem należy do naturalnych preroga-

tyw władcy. Nie nazywał jednak siebie głową Cerkwi (szerzej na temat reform Piotra I dotyczących 
Kościoła zob. K. C h o j n i c k a, Cerkiew i car. Prawosławie rosyjskie w reformach Piotra Wielkiego, 
Ośrodek Myśli Politycznej, Kraków 2011). Jako pierwsza czyniła to Katarzyna II, ale tylko w prywat-
nej korespondencji z cudzoziemcami. W roku 1797 tytuł ten został uprawomocniony przez Pawła I
w Akcie o następstwie tronu. W dokumencie tym zapisano, że „władcy Rosji są Głową Kościoła” 
(Aneks III. Akt cesarza Pawła I o następstwie tronu Wszechrosji, w: M. Paprocka, Akt prawny cesa-
rza Pawła I o następstwie tronu Wszechrosji a sytuacja Kościoła prawosławnego, „Elpis” 6(2004) 
nr 9-10, s. 234; por. U s p i e n s k i, Ż y w o w, dz. cyt., s. 67n.). Było to błędne sformułowanie, gdyż 
w prawosławiu głową Kościoła jest Jezus Chrystus. Cały kontekst uznania monarchy rosyjskiego za 
głowę Kościoła, uwzględniający rozumienie władzy cesarzy rzymskich, bizantyjskich i rosyjskich, 
tytulaturę panujących oraz zmiany zachodzące w rycie koronacyjnym wnikliwie przeanalizowała 
Maria Paprocka we wspomnianym wyżej szkicu (por. P a p r o c k a, dz. cyt, s. 207n.), do którego 
dołączone zostały trzy aneksy: Bizantyjski ryt koronacji cesarza (zob. tamże, s. 229n.), Rosyjski 
ryt namaszczenia cesarza i przyjęcia przez niego komunii (zob. tamże, s. 231n.) i cytowany tu Akt 
cesarza Pawła I o następstwie tronu Wszechrosji (zob. s. 233-235). Autorka między innymi zwró-
ciła uwagę na to, że charakter charyzmatyczny monarchy jako głowy Kościoła wynikał ze statusu 
patriarchy w Kościele rosyjskim. Jego intronizację uważano za nowe święcenia. Takiej zasady nie 

O sakralizacji monarchy



242

Po zakończeniu modlitwy car powstał, a całe zgromadzenie uklękło i me-
tropolita w imieniu narodu prosił Najwyższego, aby obdarzył swojego sługę 
mądrością, by umiał on dobrze sprawować swój urząd, pamiętając o biednych 
i wędrowcach, oraz był ojcem dla wszystkich poddanych i kierował ich na 
drogę prawdy. Następnie w krótkiej mowie, która stanowiła niejako uzupeł-
nienie modlitwy, hierarcha złożył życzenia władcy i pouczył go, na czym 
polegają jego obowiązki względem poddanych. Później zabrzmiał uroczysty 
hymn Ciebie Boga wysławiamy, zgodnie z tradycją – jak przypomniał pisarz 
– przypisywany św. Ambrożemu40. Murawjow podkreślał, że Aleksander, wy-
wyższony przez Boga, koronę przyjął w duchu pokory, nie zaś pychy41.

Następnie sprawowano Boską Liturgię. Jej najważniejszą częścią było na-
maszczenie cara przez metropolitę. Znaczenie semiotyczne tego aktu dokładnie 
przeanalizował Borys Uspienski42. Zauważa on, że tradycja ta sięga koronacji 
cara Fiodora Iwanowicza, która miała miejsce w roku 1584 chociaż sam rytuał 
ułożono już za czasów Iwana IV, wzorując się na ceremoniach bizantyjskich. 
Podczas gdy w Konstantynopolu i Rzymie namaszczenie podczas koronacji 
różniło się wyraźnie od bierzmowania, w Moskwie doszło do utożsamienia 
ceremonii z tym sakramentem43.

Metropolita namaścił czoło, usta, nozdrza, uszy, piersi i ręce Aleksan-
dra II, wypowiadając słowa: „Pieczęć daru Ducha Świętego”44, a więc tę 
samą formułę, która stosowana jest w trakcie sprawowania sakramentu bierz-
mowania45. Murawjow przypominał, że tak niegdyś sam Bóg kazał namaścić 
pierwszego króla Izraela. Tytuł „pomazańca Pańskiego” przysługiwał władcom 
izraelskim lub judzkim jako wybranym przez Najwyższego, który z nich czynił 
narzędzie realizacji Bożych planów. Hebrajczycy widzieli w królu „wybrańca” 
Pana, jego mesjasza. Gdy zasiadał na tronie, stawał się „starszym synem”, wy-
branym przez samego Stwórcę, by władał Jego ludem, był mu przewodnikiem 
i pasterzem, sługą Jahwe, w którym żyje Jego tchnienie. Dlatego uważano, że 
ten, kto ośmiela się występować przeciwko władcy, sprzeciwia się samemu 
Bogu46. W Bizancjum i na Zachodzie Europy monarcha podczas namaszcze-
nia „upodabniał się” właśnie do królów Izraela, natomiast władca Rosji – do 

znano w innych Cerkwiach lokalnych. Po likwidacji patriarchatu wszystkie przywileje patriarchy 
przeniesiono na cesarza (por. tamże, s. 223n.).

40  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 613.
41  Por. tamże, s. 614.
42  Zob. B. U s p i e n s k i, Car i imperator. Namaszczenie władcy i semantyka tytułów monarchy, 

tłum. H. Paprocki, Wydawnictwo Śląsk, Katowice 2002.
43  Por. tamże, s. 38n.
44  M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 614. 
45  Por. U s p i e n s k i, dz. cyt., s. 39n. W przypadku carycy namaszczono tylko czoło.
46  Por. A. C h o u r a q u i, Życie codzienne ludzi Biblii, tłum. L. Kossobudzki, Państwowy 

Instytut Wydawniczy, Warszawa 1995, s. 46.

Anna KOŚCIOŁEK



243

samego Chrystusa47. Ponadto na Zachodzie i w Bizancjum namaszczenie po-
przedzało nałożenie korony, natomiast w Rosji następowało po nim. W ten 
sposób sama koronacja została niejako przyrównana do chrztu, chrzest ma 
bowiem miejsce przed sakramentem bierzmowania, któremu odpowiadało 
namaszczenie48.

Jako pomazaniec, który upodobnił się do Chrystusa, car przystępował do 
komunii w części ołtarzowej49. Następnie modlił się przed ikoną Zbawiciela, 
a w tym czasie komunię przyjęła jego małżonka.

Po zakończeniu Liturgii Aleksander wraz z żoną udał się do soboru Ar-
changielskiego by pokłonić się mogiłom poprzedników na tronie, a następnie 
oboje przeszli do soboru Błagowieszczeńskiego, gdzie modlili się przed ikoną 
Matki Boskiej Dońskiej. Murawjow zwracał uwagę na reakcję narodu – na 
jego miłość i przywiązanie do cara50. Na paradnym ganku, przed wejściem 
do swoich komnat, władca pokłonił się zebranemu narodowi, a ten, niczym 
jedna osoba, odpowiedział tym samym wielce wymownym gestem. Zdaniem 
pisarza taką miłość względem władcy mógł żywić tylko naród rosyjski, będący 
narodem Bożym i nowym Izraelem51. Uczucie to, jak stwierdził Murawjow we 
wspomnianym już tekście O dostoinstve carej pravoslavnyh, stanowiło wręcz 
wyznacznik wiernych prawosławnych – nie można bowiem być chrześcijani-
nem, nie będąc pokornym poddanym52. Wierność carowi uznana została zatem 
przez pisarza za swoisty wymóg konfesyjny, a uzasadniając swoje stanowisko, 
powoływał się on na autorytet Biblii. Podkreślał, że Kościół naucza: „Boga się 
bójcie, czcijcie króla!” (1 P 2,17). Cytował też słowa świętego Pawła z Listu 
do Rzymian: „Każdy niech będzie poddany władzom, sprawującym rządy 
nad innymi. Nie ma bowiem władzy, która by nie pochodziła od Boga [...]. 
Kto więc przeciwstawia się władzy – przeciwstawia się porządkowi Boże-
mu. Ci zaś, którzy się przeciwstawili, ściągną na siebie wyrok potępienia” 
(Rz 13,1-2). Za apostołem narodów wzywał: „Oddajcie każdemu to, co się mu 

47  Por. B. U s p i e n s k i, Car i patriarcha. Charyzmat władzy w Rosji, tłum. H. Paprocki, Wy-
dawnictwo Śląsk, Katowice 1999, s. 22; t e n ż e, Car i imperator. Namaszczenie władcy i semantyka 
tytułów monarchy, s. 41n.

48  Por. t e n ż e, Car i imperator. Namaszczenie władcy i semantyka tytułów monarchy, s. 43.
49  W Bizancjum cesarz przyjmował komunię ze specjalnego stolika dostawionego do ołtarza, 

a w Rosji bezpośrednio przy ołtarzu, na sposób kapłański. Warto dodać, że w Kościele prawosław-
nym przez królewskie wrota ikonostasu mogą przechodzić jedynie duchowni, którzy otrzymali wyż-
sze święcenia. Status liturgiczny cara miał wpływ na rozumienie jego funkcji w Kościele. Miejsce 
bizantyjskiej teorii „symfonii władz” zaczęła zajmować teoria podporządkowania Kościoła władzy 
monarchy (por. P a p r o c k a, dz. cyt., s. 219n.).

50  Na tę miłość do cara zwracały uwagę także inne osoby uczestniczące w ceremonii koronacji 
(por. W o r t m a n, dz. cyt., s. 62-64).

51  Por. M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 616.
52  Por. t e n ż e, O dostoinstve carej pravoslavnyh, s. 150n.

O sakralizacji monarchy



244

należy: komu podatek – podatek, komu cło – cło, komu uległość – uległość, 
komu cześć – cześć” (Rz 13,7). Zwracał też uwagę, że w cytowanym liście 
św. Pawła określone zostały obowiązki poddanych nie tylko względem samego 
władcy, ale i względem sprawujących rządy z jego woli53. 

W tekście O dostoinstve carej pravoslavnyh autor przypominał, że w Nie-
dzielę Triumfu Prawosławia54 ogłasza się anatemę wobec tych, którzy pod-
ważają fakt wstępowania cara na tron z woli Bożej i otrzymania przez niego 
obfi tych łask podczas namaszczenia55. Negowanie sakralnego charakteru wła-
dzy jest – zdaniem Murawjowa – buntem nie tylko przeciwko monarsze, ale 
i przeciw Stwórcy. Pisarz wyjaśniał jednocześnie, że słowo „anatema” bywa 
niewłaściwie rozumiane jako klątwa kościelna, podczas gdy w języku greckim 
oznacza ono wyłączenie ze wspólnoty wiernych tych, którzy sami się od niej 
odłączają, nie przestrzegając zasad i nakazów cerkiewnych. Kościół jednak 
o nich pamięta i prosi Boga, by wrócili na drogę Prawdy56.

Murawjow wyrażał przekonanie, że każdy prawosławny nie tylko szanuje, 
ale i kocha swego władcę. W imię szacunku nazywa go „carem”, natomiast 
w duchu miłości określa czułym mianem „ojca”. Konkludując, pisarz stwier-
dzał, że miłość do monarchy zawsze ratowała świętą Ruś i że będzie ją chronić, 
dopóki zachowa się w ojczyźnie życiodajna siła, czyli prawosławie57.

W swojej relacji z uroczystości koronacyjnych Murawjow podkreślał, że 
tak długo, jak poddani będą żywić miłość i przywiązanie do władcy, Rosja 
pozostanie mocarstwem, które cieszy się Bożym błogosławieństwem. Przy-
wiązanie i miłość do cara były według niego rękojmią potęgi jego ojczyzny. 
Dodał też, powołując się na werset dziewiąty ósmego rozdziału Księgi Izajasza: 
„S nami Bog, razumejte, âzycy, i pokorâjtesâ, âko s nami Bog!” (Z nami Bóg, 
zrozumcie narody i ukorzcie się, albowiem Bóg jest z nami!)58. Korzystając 
z cerkiewnosłowiańskiego przekładu Biblii, Murawjow w istocie niejako stre-
ścił trzy wersety tego rozdziału: z wersetu ósmego zaczerpnął słowa „S nami 
Bog”, z dziewiątego – „razumejte, âzycy, i pokorâjtesâ”, z dziesiątego końco-

53  Por. tamże, s. 150n. 
54  Niedziela Triumfu Prawosławia (Ortodoksji) to pierwsza niedziela Wielkiego Postu, upa-

miętnia ona zwycięstwo nad ikonoklazmem.
55  W obrzędzie liturgicznym Niedzieli Triumfu Prawosławia wygłaszano następujące słowa: 

„Tym, którzy sądzą, że prawosławni władcy wstępują na tron nie zgodnie ze szczególną wolą Bożą 
i przy namaszczaniu dary Ducha Świętego na to wielkie powołanie nie są na nich wylane i odwa-
żają się podnosić przeciwko nim bunt i dopuszczać się zdrady – anatema!” Cyt. za: U s p i e n s k i, 
Car i imperator. Namaszczenie władcy i semantyka tytułów monarch,, s. 47 (w cytacie zachowano 
pisownię oryginalną).

56  Por. M u r a v’e v, O dostoinstve carej pravoslavnyh, s. 152-154.
57  Por. tamże, s. 155-157.
58  M u r a v’e v, Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ, s. 617.

Anna KOŚCIOŁEK



245

we „âko s nami Bog!”59. W ten sposób w jednym zdaniu dwa razy powtórzył 
stwierdzenie „s nami Bog” – na początku i na końcu. Podkreślił tym samym, 
że Stwórca niezawodnie trwa przy Rosji i przez to usprawiedliwia jej działania. 
Co więcej, pisarz zasugerował, że z tego właśnie powodu inne narody powinny 
podporządkować się jego ojczyźnie.

Według Murawjowa obrzęd koronacji, jako jeden z atrybutów prawosław-
nego imperium, symbolizuje uświęconą przez Kościół jedność cara i narodu, 
a także duchową mądrość władcy, ukoronowany monarcha zaś jest namiest-
nikiem Boga na ziemi, powinien zatem budować królestwo ziemskie na obraz 
i podobieństwo królestwa niebieskiego.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Amelekhina, Svetlana. Ceremonial koronatsii v Rossiyskoy imperii. http://naukarus.
com/tseremonial-koronatsii-v-rossiyskoy-imperii.

Chojnicka, Krystyna. Cerkiew i car: Prawosławie rosyjskie w reformach Piotra Wiel-
kiego. Kraków: Ośrodek Myśli Politycznej, 2011.

—–—. Narodziny rosyjskiej doktryny państwowej: Zoe Paleolog – między Bizancjum 
a Moskwą. Kraków: Collegium Columbinum, 2001.

Chouraqui, André. Życie codzienne ludzi Biblii. Translated by Leszek Kossobudzki. 
Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy, 1995.

Murav’yev, Andrey. “Moi vospominaniya.” In Murav’yev, Puteshestviye po svyatym 
mestam russkim. Moskva: Institut russkoy tsivilizatsii, 2014.

—–—. “O dostoinstve carey pravoslavnykh.” In Murav’yev, Puteshestviye po svyatym 
mestam russkim. Moskva: Institut russkoy tsivilizatsii, 2014.

—–—. Puteshestvie ko Svyatym mestam v 1830 godu. Part 2. Sankt-Peterburg: Tipo-
grafi ya III Otdeleniya Sob. Ye. I. V. Kancelyarii, 1848.

—–—. Pis’ma s Vostoka ot 1849–1850 godov. Part 2. Sankt-Peterburg: Tipografi ya 
III Otdeleniya Sob. Ye. I. V. Kancelyarii, 1851.

—–—. Rimskiye pis’ma. Part 1. Sankt-Peterburg: Tipografi ya Otdeleniya Sob. Ye. I. V.
 Kancelyarii, 1846.

—–—. Vospominaniye o poseshchenii Svyatyni Moskovskoy Gosudarem Naslednikom. 
Sankt-Peterburg: Tipografi ya III Otdeleniya Sob. Ye. I. V. Kancelyarii, 1838.

59  „8 i otimet ot iudei čeloveka, iže vozmožet glavu vozdvignuti, ili moguŝago čto soveršiti: 
i budet polk ego, vo eže napolniti širinu strany tvoeâ, s nami Bog! 9 Razumejte, âzycy, i pokarâjte-
sâ, uslyšite daže do poslednih zemli: moguŝii, pokarâjtesâ: aŝe bo paki vozmožete, paki pobeždeni 
budete, 10 i iže aŝe sovet soveŝaete, razorit Gospod’, i slovo, eže aŝe vozglagolete, ne prebudet v vas, 
âko s nami Bog” (Bibliâ na cerkovno-slavânskom âzyke, http://www.my-bible.info/biblio/bib_tsek/
pr_isaija.html#g8). Za konsultacje w sprawie przekładów Biblii autorka składa serdeczne podzięko-
wania profesor Arlecie Szulc z Katedry Języków Słowiańskich UMK w Toruniu.

O sakralizacji monarchy



246

—–—. “Vospominaniya svyashchennogo koronovaniya.” In Murav’yev, Puteshestviye 
po svyatym mestam russkim. Moskva: Institut russkoy tsivilizatsii, 2014.

Naumow, Aleksander. “Ikony w rosyjskiej polityce dawnej i nowej.” Zeszyty Naukowe 
Uniwersytetu Jagiellońskiego: Studia Religiologica 40 (2007): 9–20.

Paprocka, Maria. “Akt prawny cesarza Pawła I o następstwie tronu Wszechrosji a sy-
tuacja Kościoła prawosławnego.” Elpis 6, no. 9–10 (2004): 207–35.

Pchelov, Yevgeniy. Simvolika regaliy Rossiyskikh gosudarey: Emblematika i simvo-
licheskaya preyemstvennost’. https://cyberleninka.ru/article/n/simvolika-regaliy-
rossiyskih-gosudarey-emblematika-i-simvolicheskaya-preemstvennost-1/viewer.

Pfeiffer, Bogusław. Caelum et regnum: Studia nad symboliką państwa i władcy w pol-
skiej literaturze i sztuce XVI i XVII stulecia. Zielona Góra: Wydawnictwo Uni-
wersytetu Zielonogórskiego, 2002.

Radziński, Edward. Aleksander II: Ostatni wielki car. Translated by Eugenia Siemasz-
kiewicz and René Śliwowski. Warszawa: Wydawnictwo Magnum, 2005.

Romanowski, Dymitr. Trzeci Rzym: Rozwój rosyjskiej idei imperialnej. Kraków: Księ-
garnia Akademicka, 2013.

Sprutta, Justyna. “Ikona maryjna typu Eleusa.” Salvatoris Mater 10, no. 1 (2008): 
105–24.

Uspienski, Borys. Car i imperator: Namaszczenie władcy i semantyka tytułów monar-
chy. Translated by Henryk Paprocki. Katowice: Wydawnictwo Śląsk, 2002.

—–—. Car i patriarcha: Charyzmat władzy w Rosji. Translated by Henryk Paprocki. 
Katowice: Wydawnictwo Śląsk, 1999.

Uspienski, Borys, and Wiktor Żywow. Car i Bóg: Semiotyczne aspekty sakralizacji 
monarchy w Rosji. Translated by Henryk Paprocki. Warszawa: Państwowy Insty-
tut Wydawniczy, 1992.

Volkova, Marina. “Koronatsionnye regalii v tseremonii imperatorskoy koronatsii 
v Rossii XVIII v.” Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 8. Istoriya, no. 2 
(2010): 99–108.

Wortman, Richard S. Scenarii vlasti: Mify i ceremonii russkoy monarkhii. Vol. 2. 
Ot Aleksandra II do otrecheniya Nikolaya II. Moskva: OGI, 2004.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Anna KOŚCIOŁEK – O sakralizacji monarchy. Koronacja Aleksandra II we wspo-
mnieniach Andrieja Murawjowa

DOI 10.12887/33-2020-4-132-15

Na podstawie tekstu Vospominaniâ svâŝennogo koronovaniâ [„Wspomnienia 
świętej koronacji”] Andrieja Murawjowa – pisarza religijnego, poety, teologa, 
działacza kościelnego i państwowego – w artykule podjęto próbę prezentacji 
zapatrywań autora na temat sakralizacji monarchy. Przedstawiono etapy ce-
remonii koronacyjnej Aleksandra II, która według Murawjowa była punktem 

Anna KOŚCIOŁEK



247

kulminacyjnym drogi życiowej władcy. Zgodnie z tradycją ceremonia ta obej-
mowała cztery główne części: uroczystą procesję do Soboru Uspieńskiego, 
nałożenie korony i wręczenie regaliów, a następnie namaszczenie cara w tej 
świątyni (będącej główną przestrzenią sakralną imperium), wyjście z niej 
i udanie się do soborów Archangielskiego i Błagowieszczeńskiego, aby uczcić 
pochowanych tam przodków, oraz powrót do pałacu z obowiązkowym trzy-
krotnym pokłonieniem się narodowi z paradnego ganku. Pisarz wiele uwagi 
poświęcił aktom przekazania regaliów oraz namaszczenia cara, które w Rosji 
utożsamione zostało z sakramentem bierzmowania. Obrzęd koronacji, zdaniem 
Murawjowa, symbolizował uświęconą przez Kościół jedność cara i narodu. 
Przywiązanie i miłość narodu rosyjskiego (jako narodu Bożego i nowego Izra-
ela) do władcy pisarz uważał za rękojmię potęgi Rosji.

Słowa kluczowe: Murawjow, car, koronacja, regalia, namaszczenie

Kontakt: Katedra Literatur Słowiańskich, Instytut Literaturoznawstwa, Wydział 
Humanistyczny, Uniwersytet Mikołaja Kopernika, ul. Fosa Staromiejska 3,
p. 313a, 87-100 Toruń
E-mail: Anna.Kosciolek@umk.pl
Tel. 56 6113598
https://www.human.umk.pl/wydzial/pracownicy/?id=628540

Anna KOŚCIOŁEK, On the Sacralisation of the Monarch: The Coronation of Alexan-
der II, as described in the Memoirs of Andrey Murav’yev

DOI 10.12887/33-2020-4-132-15

The article, based on the narrative Vospominaniya svyashchennogo korono-
vaniya [Memoirs of the Holy Coronation] by Andrey Murav’yev, a religious 
writer, poet, theologian, as well as a church and State activist, is an attempt 
to present his views on the sacralisation of the monarch. It describes the ele-
ments of Alexander II’s coronation ceremony, which, according to Murav’yev, 
was the apogee of the ruler’s life. According to the tradition, the ceremony 
in question had four elements: (1) a grand procession to the Dormition Ca-
thedral (the most important sacred space in the Empire), (2) crowning the 
sovereign and investing him with regalia, followed by anointing the tsar with 
chrism, (3) visitation of the Cathedral of the Archangel and the Cathedral of 
the Annunciation to honour the ancestors buried there, and (4) the procession 
back to the palace, during which the Tsar stopped on the Red Staircase and 
bowed three times to the people assembled in the courtyard. In his account of 
the ceremony, Murav’yev paid much attention to the rituals of investing the 
ruler with regalia and anointing him, the latter identifi ed in Russia with the 
sacrament of Confi rmation. To Murav’yev, the coronation rite was a symbol 
of the tsar’s unity with the people, which was sanctifi ed by the Church. The 
writer described the Russian people as the people of God and the new Israel, 

O sakralizacji monarchy



248

and considered their attachment to the tsar, as well as their love for him, as the 
guarantee of the greatness of Russia.

Keywords: Murav’yev, tsar, coronation, regalia, anointing

Contact: Katedra Literatur Słowiańskich, Instytut Literaturoznawstwa, Wydział 
Humanistyczny, Uniwersytet Mikołaja Kopernika, ul. Fosa Staromiejska 3, 
p. 313a, 87-100 Toruń, Poland
E-mail: Anna.Kosciolek@umk.pl
Phone: +48 56 6113598
https://www.human.umk.pl/wydzial/pracownicy/?id=628540

Anna KOŚCIOŁEK


