
77

Krzysztof POLIT

MASY I WŁADZA
Refl eksje wokół fi lozofi i społecznej José Ortegi y Gasseta1

Upadek zasad ustroju demokratycznego ma miejsce wówczas, gdy naturalna 
kierownicza pozycja mniejszości ulega degeneracji wskutek coraz silniejszych 
wpływów mas. Mamy wtedy do czynienia ze zjawiskiem hiperdemokracji, czyli 
z demokracją chorą, która wychodząc poza granice polityki, obejmuje sztukę, 
religię, a w końcu powoduje upolitycznienie całości życia obywateli.

Przedmiotem niniejszego artykułu będą refl eksje hiszpańskiego myśliciela 
José Ortegi y Gasseta dotyczące problemu władzy, a szczególnie tych koncep-
cji, które wychodząc z postulatów etycznych, mówiących o prawie człowieka 
do autonomii, i politycznych, uznających wyższość prawa stanowionego nad 
naturalnym, uzasadniają wyższość idei demokratycznych nad innymi kon-
cepcjami sprawowania władzy, a niekiedy głoszą doskonałość i niezastępo-
walność tych idei. Poglądy Ortegi y Gasseta, ujęte z perspektywy okresu, 
w którym były formułowane, nie wydają się czymś wyjątkowym. Przeciwnie, 
wpisują się bardzo dobrze z jednej strony w międzywojenną krytykę demo-
kracji dokonywaną przez liberałów, od zawsze obawiających się rozszerzenia 
prawa do głosowania2, z drugiej natomiast w nurt silnego, wywodzącego się 
jeszcze z końca wieku dziewiętnastego antyprogresywizmu, którego symbo-
lem stało się wypowiedziane przez Paula Valéry’ego zdanie: „My, cywilizacje, 
wiemy już teraz, że jesteśmy śmiertelne”3. Jan-Werner Müller w swojej książce 
Przeciw demokracji pisze, że najbardziej znany i sugestywny esej hiszpań-
skiego myśliciela, czyli Bunt mas, był powszechnie czytany w wielu krajach 
europejskich od lat trzydziestych przynajmniej do połowy lat pięćdziesiątych 
dwudziestego wieku4.

1  Zbieżność tytułu tego tekstu z książką Eliasa Canettiego Masse und Macht (zob. E. C a n e t t i, 
Masa i władza, tłum. E Borg, M. Przybyłowska, Czytelnik, Warszawa 1996) jest przypadkowa. 
Analiza Canettiego jest tak odmienna od prezentowanej w niniejszym artykule, że raczej nie może 
ułatwić zrozumienia postrzegania relacji między ortegiańskim „człowiekiem masowym” a zjawi-
skiem władzy.

2  Por. J.W. M ü l l e r, Przeciw demokracji. Idee polityczne XX wieku w Europie, Wydawnictwo 
Krytyki Politycznej, Warszawa 2016, s. 25.

3  Cyt. za: J. A d a m s k i, Historia literatury francuskiej. Zarys, Zakład Narodowy im. Osso-
lińskich, Wrocław–Warszawa–Kraków 1970. s. 294.

4  Por. M ü l l e r, dz. cyt., s. 127.

„Ethos” 33(2020) nr 4(132) 77-101
DOI 10.12887/33-2020-4-132-07



78

Trudno powiedzieć, na jakiej podstawie Müller sformułował powyższe 
stwierdzenie, faktycznie jednak, począwszy od lat sześćdziesiątych ubiegłego 
wieku, kraje opierające swoje funkcjonowanie na demokratycznym państwie 
prawa w dziedzinie polityki i na umiarkowanym interwencjonizmie państwo-
wym (w rozumieniu Johna Neville’a Keynesa) w dziedzinie ekonomii znalazły 
się w swoistym punkcie kulminacyjnym swojego rozwoju, a zatem i wszelkie 
– mniej lub bardziej – katastrofi czne wizje nie były chyba w krajach tych zbyt 
popularne. Niemniej to właśnie owa sytuacja społeczeństw sytych i pewnych 
swojej stabilności doprowadziła do uśpienia czujności, przed którym kilka-
dziesiąt lat wcześniej przestrzegał Ortega y Gasset, a w konsekwencji – para-
doksalnie – spowodowała, że jego poglądy tym bardziej ulegały zapomnieniu, 
im bardziej stawały się (przynajmniej moim zdaniem) aktualne. Pewne idee 
– na przykład równości, wolności, tolerancji – odniosły taki sukces, że zaczęły 
funkcjonować w sferze wartości jako aksjomaty, a w rezultacie stały się martwe 
i przekształciły w coś, co sam Ortega y Gasset określiłby mianem frazesu. Nie 
oznacza to – jak pokażemy w dalszej części tekstu – negacji wartości stanowią-
cych fundament tych idei, lecz raczej sprzeciw wobec niemożliwości ich przed-
łożenia do ponownej dyskusji, a tym samym ich reinterpretacji, dotyczących 
chociażby granic, w ramach których powinny one obowiązywać. Dodać mogę, 
że współczesna rzeczywistość zdaje się często takie reinterpretacje wymuszać; 
problem polega jednak na tym, że wszelkie próby podejmowane w tym zakresie 
powodują powszechne oburzenie i tryumf politycznej poprawności5.

PODSTAWOWE POJĘCIA

Ortega y Gasset, aczkolwiek pozostaje pod silnym wpływem fi lozofi i nie-
mieckiej6, swoje własne koncepcje formułuje w sposób daleko odbiegający 

5  Polityczna poprawność zdaje się być nowym złudzeniem czasów współczesnych, zniewala-
jącym ludzki intelekt na kształt idoli opisanych przez Francisa Bacona. Kiedy jesienią 2006 roku 
w Olsztynie na konferencji zorganizowanej przez Instytut Filozofi i Uniwersytetu Warmińsko-
Mazurskiego oraz Instytut Cervantesa w Warszawie wygłosiłem referat, którego przedmiotem 
były trudności w budowaniu społeczeństwa multikulturowego, jakie dość jednoznacznie można 
wskazać w oparciu o analizę wielu tekstów Ortegi y Gasseta, moja interpretacja wywołała wyraźną 
irytację jednego z obecnych tam hiszpańskich profesorów. Stwierdził on, że wszelkie tezy odnoszące 
się do zderzeń cywilizacji nie mają uzasadnienia, a samo to sformułowanie jest jedynie metaforą. 
Doskonale pamiętam słowa mojego szanownego kolegi z Madrytu, gdyż w tymże mieście, dwa 
lata wcześniej, na dworcu Atocha miał miejsce zamach terrorystyczny, w którym zginęło 191 osób, 
a 1800 zostało rannych. Szlachetny charakter pewnych idei potrafi  uśpić naszą intelektualną czujność 
tak samo skutecznie, jak wyrafi nowany intelektualnie sposób ich formułowania.

6  Wpływ fi lozofi i niemieckiej na koncepcje Ortegi y Gasseta analizuje w swoich pracach polska 
badaczka Dorota Leszczyna (zob. m.in. D. L e s z c z y n a, José Ortega y Gasset. Dziedzictwo Kanta 

Krzysztof POLIT



79

od tego, jaki znamy z dzieł niemieckich myślicieli7. Często w jego pismach 
mamy do czynienia ze stylem eseistycznym, który wynika zapewne z silnego 
zaangażowania autora w życie społeczne i polityczne Hiszpanii. Mieczysław 
Jagłowski, wybitny polski znawca fi lozofi i hiszpańskiej, pisze: „Wybór eseju 
jako formy intelektualnego oddziaływania nie był przypadkowy – [Ortega 
y Gasset – K.P.] uważał, że tylko w ten sposób treści naukowe i fi lozofi czne 
mogą trafi ć do nienawykłych do naukowej dyscypliny jego rodaków”8. Myśl 
ujęta w eseistycznej formie często wymaga jednak dodatkowych uściśleń, 
koniecznych, by zachować spójny charakter prezentowanych poglądów. Ni-
niejsze analizy należy zatem rozpocząć od wyjaśnienia, co będziemy rozumieli 
pod pojęciami: masy (chodzi tu oczywiście o socjologiczny termin „masy 
ludzkie”), władzy, elity społecznej i państwa.

Punktem wyjścia tych wyjaśnień może być interpretacja znanego ortegiań-
skiego powiedzenia „ja to ja i moje otocznie”9. Sformułowanie to, często przez 
Ortegę y Gasseta i komentatorów jego pism przytaczane, jest nieco enigma-
tyczne, ale właśnie jego enigmatyczny charakter pozwala na wyprowadzenie 
zeń różnych wątków myślowych. „Otoczenie” ma tu niewątpliwie akcentować 
sprzeciw wobec tradycji kartezjańskiej: człowieka nie można postrzegać nieza-
leżnie od rzeczywistości, która go otacza. Istnienie jej jest bowiem oczywiste 
i nie może być podawane w wątpliwość – odczuwam je tak samo, jak odczu-
wam istnienie samego siebie. Otaczający nas świat stawia nam opór – właśnie 
dlatego nie mogę zignorować tego, że on istnieje. Opór stawiany nam przez 
przyrodę jest oczywisty i odczuwalny, ale nie jedyny. Także rzeczywistość 
społeczna wymusza na nas pewne zachowania, a sposób, w jaki to czyni, bywa 

i neokantyzmu marburskiego, Ofi cyna Wydawnicza Arboretum, Wrocław 2011; t a ż, José Ortegi 
y Gasseta studia na niemieckich uniwersytetach, Aureus, Kraków 2012).

7  Zbędne i zbyt daleko posunięte popadanie w fi lozofi czny żargon często wcale nie służy kla-
rowności wypowiedzi. Na konkretnych przykładach, dotyczących właśnie fi lozofi i niemieckiej, 
ukazał to swego czasu Karl Popper (por. K.R. P o p p e r, W poszukiwaniu lepszego świata. Wykłady 
i rozprawy z trzydziestu lat, tłum. A. Malinowski, Książka i Wiedza, Warszawa 1997, s. 102-119).

8  M. J a g ł o w s k i, Zarys historii fi lozofi i hiszpańskiej. Nurty i szkoły, Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, Olsztyn 2013, s. 664. Ortega y Gasset bardzo często 
podkreśla, że Hiszpanie nie należą do narodów odznaczających się nadmiarem inteligencji, w prze-
ciwieństwie do starożytnych Greków czy współczesnych Francuzów. Hiszpania, podobnie jak Rosja, 
jest narodem „wiejskim”, cierpiącym na brak wybitnych jednostek, przy czym „naród słowiański, 
to ogromna masa plebejuszy, nad którą chwieje się malutka główka [inteligentnej mniejszości]” 
(J. O r t e g a  y  G a s s e t, España invertebrada, Revista de Occidente, Madrid 1957, s. 126), 
a w Hiszpanii w czasie jej długiej historii daje się zauważyć „niemalże permanentna dysproporcja 
między wartością jej plebsu (vulgo) i jej wybranych mniejszości” (tamże, s. 126). Jeśli nie podano 
inaczej, tłumaczenie cytatów dzieł obcojęzycznych – K.P.

9  Po raz pierwszy sformułowanie to pojawia się w eseju Ortegi y Gasseta Meditaciones 
del Quijote z roku 1914 (J. O r t e g a  y  G a s s e t, Meditaciones del Quijote, w: tenże, Obras 
completas, t. 1, Revista de Occidente, Madrid 1966, s. 322).

Masy i władza



80

może bardziej subtelny i mniej widoczny, ale nie jest mniej zdecydowany ani 
mniej bezwzględny. Moje społeczne otoczenie wywiera na mnie nacisk: ła-
godny w formie zwyczajów (hiszp. usos) lub bardziej zdecydowany w formie 
reguł o charakterze prawnym. Te drugie wywodzą się z pierwszych i mają 
analogiczny charakter, różnice między normą zwyczajową a prawną są ilościo-
we i sprowadzają się do siły ich obowiązywania, a co za tym idzie – represji, 
jakie mogą nas spotkać za ich złamanie. „Społeczeństwo moglibyśmy zatem 
określić jako kolektywne współżycie jednostek, podległe presji wywodzącej 
się z systemu zwyczajów”10.

Ponieważ presja i restrykcje związane z systemem prawnym są w szczegól-
ny sposób odczuwalne, a stojąca za nimi siła oddziaływania społeczeństwa jest 
wyraźnie widoczna, analiza tych zjawisk doprowadzi nas wprost do wyjaśnienia 
kluczowego dla tych rozważań pojęcia władzy. Wprawdzie przepisy prawa wy-
wodzą się ze zwyczajów, ale ich źródło nie jest anonimowe – prawo stanowią 
wybrane jednostki, które posiadają władzę, będącą „zwyczajem rozkazywania” 
(hiszp. el uso de mandar), ukształtowanym – podobnie jak inne zwyczaje – 
przez tradycję. Oznacza to, że źródło sprawowania władzy (hiszp. mandar) nie 
leży w jednostkach, które aktualnie tę władzę sprawują, ale jest w stosunku do 
nich uprzednie i ostatecznie wywodzi się ze społeczeństwa. Jednostki posiada-
jące władzę organizują życie społeczne poprzez redagowanie praw i czuwają 
nad ich przestrzeganiem. Rozproszona i anonimowa forma zwyczaju w tym 
przypadku zostaje skoncentrowana w rękach ludzi tworzących rząd, którego 
przedstawiciele rozkazują (hiszp. mandan) w ramach pewnych formalnych 
struktur, czyli państwa11.

Najważniejszy z punktu widzenia niniejszej analizy – i zasługujący na 
podkreślenie – jest fakt, że prawo, państwo i związane z nimi sprawowanie 
władzy wywodzą się z historii i tradycji danej grupy społecznej, którą możemy 
nazwać „narodem”, gdyż to właśnie struktury państwowe różnią naród od 
pierwotnej formy organizacji społecznej, czyli ludu. Sprawowanie władzy 
nie może być zatem funkcją przypadkową czy też wypadkową dobrych chęci 
tej czy innej jednostki, a do pełnienia tej funkcji potrzebne są odpowiednie 
kwalifi kacje i przygotowanie. Zdaniem Ortegi y Gasseta wskazuje na to pier-
wotne znaczenie łacińskiego czasownika „imperare” – rozkazywać. „Impe-

10  T e n ż e, Individuo y organización, w: tenże, Obras completas, t. 9, Revista de Occidente, 
Madrid 1965, s. 682. 

11  Pomijam tutaj wyjaśnianie pewnych niekonsekwencji dotyczących kontekstów, w jakich po-
jawia się w pismach Ortegi y Gasseta pojęcie państwa, gdyż nie jest to ani konieczne, ani możliwe 
w ramach artykułu. Piszę na ten temat szerzej w innym miejscu (por. K. P o l i t, Kryzys cywilizacji 
Zachodu w myśli José Ortegi y Gasseta, Wydawnictwo UMCS, Lublin 2005, s. 176-197). Niestety 
redaktorzy książki nie zauważyli popełnionego przeze mnie błędu w tytule podrozdziału, który 
traktuje o władzy, a nie – jak zapisano – o „wiedzy” społecznej.

Krzysztof POLIT



81

rare oznacza «rozkazywać», ale to znaczenie zakrywa treść, jaką słowo to 
posiadało pierwotnie. Składało się ono bowiem z in i parare, co oznaczałoby 
«przygotowywać»”12. Żeby zatem społeczeństwo mogło trwać i funkcjonować, 
niezbędni są przede wszystkim ci jego przedstawiciele, którzy formułują cele 
i kierują ich realizacją, posługując się instytucjami państwa i prawa. Państwo 
bowiem „to jedynie mechanizm funkcjonujący w obrębie narodu, po to, by 
mu służyć”13. Przygotowanie rządzących do wypełnienia ich zadania musi 
być osadzone w tradycji. Naród żyje w teraźniejszości, ukształtowany został 
jednak w procesie historycznym i nie można zrozumieć ani jego natury, ani 
potrzeb, jeśli nie zna się jego historii. Tym bardziej, że każdy naród cechuje 
swoista interpretacja świata, która zawarta jest w jego mitach, wierzeniach 
i zwyczajach.

Zbliżamy się tu do drugiego kluczowego pojęcia tej analizy, czyli pojęcia 
masy społecznej. Każda władza, żeby pozostać władzą, musi posiadać swój 
przedmiot (jak wojsko nie może składać się z samych generałów), a stanowi 
go właśnie masa społeczna. Jest ona niezbędna także dla zachowania dyna-
micznego charakteru życia społecznego. Społeczeństwo nie może po prostu 
trwać, musi realizować określone cele14. Do urzeczywistnienia celów sformu-
łowanych przez sprawujących władzę potrzebna jest energia społeczna, którą 
dysponują masy, czyli „zbiór ludzi nie wyróżniający się niczym od innych, 
będących jedynie powtórzeniem typu biologicznego”15. Aby dokładniej wyja-
śnić pojęcie masy społecznej, przeciwstawimy je pojęciu społecznej elity.

Rządzące elity, wyznaczając cele na przyszłość, odwołują się do przeszło-
ści. Nie są jednak zapatrzone „na to, co jest uporządkowane i zawsze takie 
samo”16, jak nakazywał Platon, lecz przeciwnie, w realnej teraźniejszości łączą 
równie realną przeszłość narodu z jego przyszłością. Człowieka masowego 
natomiast interesuje tylko teraźniejszość, w której jest zanurzony: „To czło-
wiek, którego życie nie ma wytkniętego celu, a on sam bezwładnie i bezwolnie 

12  O r t e g a  y  G a s s e t, Individuo y organización, s. 686.
13  T e n ż e, La política por excelencia, w: tenże, Obras completas, t. 3, Revista de Occidente, 

Madrid 1966, s. 456.
14  Można by powiedzieć, że „społeczeństwo musi się rozwijać”, i nie byłby to błąd, pamiętać 

jednak należy, że Ortega y Gasset wyraża pewne wątpliwości wobec ukutej w oświeceniu idei 
postępu i często atakuje jej zwolenników. Nie oznacza to bynajmniej, że nie istnieje możliwość 
doskonalenia społeczeństwa, chodzi raczej o to, że doskonalenie czy rozwój społeczny nie są zdeter-
minowane. Cywilizacje pojawiają się na scenie historii i z niej schodzą – nie możemy mieć pewności, 
że współczesna cywilizacja zachodnia stanowi pod tym względem wyjątek. Raczej przeciwnie, 
jeśli podzielimy ślepą wiarę progresistów w zdeterminowany historycznie rozwój tej cywilizacji, 
przyszłość może nas niemile zaskoczyć (por. t e n ż e, Bunt mas, tłum. P. Niklewicz, Muza, Warsza-
wa 1995, s. 42n.).

15  Tamże, s. 10.
16  P l a t o n, Państwo, tłum. W. Witwicki, Wydawnictwo Antyk, Kęty 1997, s. 204.

Masy i władza



82

dryfuje”17. I nie powinno to nikogo dziwić ani gorszyć, ponieważ taka właśnie 
jest natura owego człowieka. Znajomość tradycji i historii nie jest mu potrzeb-
na, masy pełnią bowiem inną niż elity rolę we właściwie funkcjonującym 
społeczeństwie. Można powiedzieć, że stanowią one nie intelekt, lecz ciało 
społeczeństwa, które funkcjonuje analogicznie do żywych organizmów18.

Ortega y Gasset nie odkrywa niczego nowego, twierdząc, że zrodzone 
wśród elit cele i plany mogą być zrealizowane tylko przez masy, ponieważ 
to w nich drzemie energia społeczna. Jak jednak pokażemy w dalszej części 
rozważań, paradoks funkcjonowania organizmu społecznego polega na tym, 
że często w jego obrębie zapomina się o sprawach oczywistych, co siłą rzeczy 
powoduje bardziej lub mniej poważne choroby zagrażające owemu funkcjo-
nowaniu. W różnych kulturach i w różnych okresach historycznych choroby 
te mają odmienny charakter. Zadaniem, które stawia sobie hiszpański myśli-
ciel, jest opisanie choroby, która rozwijała się – niezauważona – w kulturze 
zachodniej od czasów oświecenia i doprowadziła ją do „stanu zapalnego”, 
a nieleczona, może prowadzić do jej upadku.

W zdrowym, właściwie funkcjonującym organizmie społecznym człowiek 
masowy działa zgodnie ze swoją naturą, a ta – o ile pozostaje nieskażona – 
nakazuje mu uległość wobec władzy (hiszp. docilidad). Tego rodzaju zależność 
między masą a elitą, między rządzonymi a rządzącymi, jest zatem naturalna 
i powinna stanowić podstawę każdej właściwej organizacji społecznej. „Kwe-
stia relacji między arystokracją a masą jest pierwotna w stosunku do wszelkich 
etycznych i prawnych formalizmów i stanowi punkt, w którym przejawia się 
istota czegoś, co określamy jako fakt społeczny”19 – pisze Ortega y Gasset. 
Jest on też przekonany, że w sposób naturalny w każdej grupie społecznej po-
jawiają się elity: „Rasa ludzka, która nie jest zdegenerowana, wyłania z siebie, 
w sposób proporcjonalny do swojej liczebności, pewną liczbę jednostek wy-
bitnych, których poziom intelektualny, moralny i ogólnie witalny sytuuje się 
na najwyższym szczeblu”20. „Społeczeństwo – twierdzi hiszpański myśliciel 
– to w ostatecznym rozrachunku dynamiczna jedność duchowa, którą tworzą, 

17  O r t e g a  y  G a s s e t, Bunt mas, s. 46.
18  Ortega y Gasset, nie zawsze przyjazny wobec fi lozofi i pozytywizmu, jest tutaj zdecydowa-

nym zwolennikiem organicznego pojmowania społeczeństwa. W artykule koncentruję się na opisie 
podstawowego społecznego podziału na masy i elity, ale struktura społeczna w ujęciu hiszpańskiego 
myśliciela jest bardziej skomplikowana. Jego zdaniem we właściwie funkcjonującym organizmie 
społecznym każda profesja i każde indywidualne powołanie powinny mieć szansę na urzeczywist-
nienie. Problem polega na tym, żeby skoordynować i wykorzystać te indywidualne predyspozycje 
do realizacji celu nadrzędnego, którym jest wzrost witalności narodu. „Współżycie w obrębie na-
rodu jest rzeczywistością aktywną i dynamiczną a nie pasywną i statyczną koegzystencją, niczym 
w kupie przydrożnych kamieni” (t e n ż e, España invertebrada, s. 62n.).

19  Tamże, s. 122.
20  Tamże, s. 120.

Krzysztof POLIT



83

z jednej strony, jednostka dominująca (un ejemplar), z drugiej zaś ci, którzy są 
w stosunku do niej ulegli (dociles). Dowodzi to, że społeczeństwo, zarówno 
w swojej genezie, jak w swojej naturze, jest środkiem doskonalenia się”21. 
Proces doskonalenia polega na tym, że zdrowe, czyli znające swoje miejsce 
w społeczeństwie i bierne, masy mają intuicyjne skłonności do naśladowania 
tych, których za doskonałych uznają.

Zanim przejdziemy do problemu władzy mas, władzy ludu czy demokracji 
w ortegiańskiej fi lozofi i społecznej, musimy wskazać na jeszcze jedną cechę, 
którą Ortega y Gasset wiąże z pojęciem człowieka doskonałego (hiszp. hom-
bre ejemplar). Pojęcie to rzadko zresztą pojawia się w jego pismach, częściej 
mówi o elitach społecznych (hiszp. élites sociales) lub o kierującej mniejszo-
ści (hiszp. minoría directora), najczęściej zaś używa tradycyjnego terminu 
„arystokracja” (hiszp. aristocracia). To ostatnie określenie jest jednak tak bar-
dzo obciążone historycznymi skojarzeniami z więzami krwi, dziedziczeniem 
i genealogią, że podczas lektury tekstów Ortegi y Gasseta często odnosi się 
wrażenie, iż mając na myśli arystokrację ducha, pisze on jednak o arystokracji 
krwi, a to wprowadza pewien pojęciowy nieporządek. Będę się zatem starał 
w dalszej analizie unikać tego słowa (z wyjątkiem cytowanych przekładów), 
zastępując je terminem „elita”. 

Elity są nośnikami ducha narodowego, gdyż to one przechowują trady-
cję, nawiązują do niej, są w niej zakorzenione. To, jak już powiedzieliśmy, 
nieodzowna cecha kogoś, kto pretenduje do kierowania narodem; właściwe 
sprawowanie władzy oznacza bowiem taki sposób organizowania społeczeń-
stwa, który umożliwia realizację celów, do których jest ono powołane. Na tym 
polega misja rządzącego. „Ten, kto rzeczywiście poczuwa się do prawdziwie 
głębokiej misji, jaką ma do spełnienia każda arystokracja, na widok masy 
rozpala się płomieniem działania podobnym temu, który pochłania duszę rzeź-
biarza na widok dziewiczej bryły marmuru”22. Spełnienie tej misji to z kolei 
cel, któremu rządzący powinien się podporządkować ze świadomością, że 
samotnie niczego nie osiągnie. Wie, dokąd ma zmierzać i on sam, i pozostali 
członkowie społeczeństwa, ma plan, ale do jego realizacji brakuje mu odpo-
wiedniej energii – tą zaś dysponują masy. Należy przede wszystkim opanować 
i właściwie skanalizować tę potężną siłę społeczną, a najlepiej uczynić to, 
organizując masy w państwo.

Realizacji powyższych zadań musi towarzyszyć odpowiedzialność. Rzą-
dzący muszą mieć świadomość odpowiedzialności za swoje działania, odpo-
wiadają jednak nie przed państwem, lecz przed narodem. Naród jest bowiem 
pierwotny wobec państwa. Żyje naród, nie zaś państwo, gdyż jest ono wtórne 

21  Tamże.
22  T e n ż e, Bunt mas, s. 18.

Masy i władza



84

i może istnieć oraz funkcjonować o tyle, o ile żyje naród. „Państwo to jedynie 
mechanizm funkcjonujący w obrębie narodu po to, by mu służyć”23 – pisze 
Ortega y Gasset. To niezwykle istotny aspekt jego rozważań. Podstawowym 
błędem modernistycznego myślenia, które zdominowało kulturę Zachodu od 
czasów oświecenia, jest według tego autora nadanie państwu wartości abso-
lutnej i zapominanie o jego czysto instrumentalnej roli. W praktyce błąd ten 
przejawia się w działaniach mających na celu stworzenie mechanizmu pań-
stwowego, który byłby doskonały sam dla siebie i sam w sobie. To fałszywa 
perspektywa, ponieważ doskonałość państwa leży poza nim, jest w stosunku 
do niego zewnętrzna – zdaniem Ortegi y Gasseta polega ona bowiem na do-
skonaleniu narodu. „Podstawowa kwestia polityczna sprowadza się zatem do 
odpowiedzi na pytanie: jak musimy zorganizować państwo, aby mógł do-
skonalić się naród?”24. Nadawanie państwu wartości absolutnej jest jednym 
z wielu błędów „czystego rozumu”, który zdominował fi lozofi ę europejską 
epoki nowożytnej. Należy się zatem dokładniej przyjrzeć naturze oświecenio-
wego myślenia i dokonać analizy szkód, jakie w przekonaniu hiszpańskiego 
myśliciela spowodowało ono w funkcjonowaniu zachodnich społeczeństw.

ZASADNICZE BŁĘDY OŚWIECENIOWEJ FILOZOFII SPOŁECZNEJ 
ORAZ ICH SKUTKI

Jednym z najczęściej powtarzanych postulatów ortegiańskiej fi lozofi i jest 
nieufność, tak wobec ludzkiej natury, jak i wobec wszelkich ludzkich wytwo-
rów25. Można powiedzieć, że pojęcie natury ludzkiej w koncepcjach Ortegi 
y Gasseta ma charakter czysto teoretyczny, człowiek jest bowiem w jego ujęciu 
bytem otwartym i nie posiada natury, lecz historię, a dokładniej biografi ę, którą 
sam sobie pisze. W naszych rozważaniach zagłębianie się w tę kwestię nie 
będzie jednak konieczne. Wystarczy nadmienić, że spojrzenie na ratio (cechę, 
którą fi lozofi a oświecenia w kontekście pojmowania natury ludzkiej wysuwała 
na miejsce pierwsze) i na sposoby jej używania pokazuje, iż wartość daru ro-
zumowania nie jest w istocie swojej jednoznaczna, posługiwanie się rozumem 
może bowiem mieć bardzo różne konsekwencje.

Rozum to dla człowieka Zachodu – należy to podkreślić, gdyż w oma-
wianej koncepcji Ortegi y Gasseta nie istnieje żadna ratio ogólnoludzka ani 
ponadkulturowa – swoiste opium, pojawiające się w różnych okresach. Epoka 

23  T e n ż e, La política por excelencia, s. 456.
24  Tamże, s. 457.
25  „Nie ma powodów po temu, by przeczyć rzeczywistości postępu – czytamy w Buncie mas 

– ale konieczne jest także skorygowanie wiary w to, iż postęp jest czymś pewnym i oczywistym” 
(t e n ż e, Bunt mas, s. 78; por. tamże, s. 42). 

Krzysztof POLIT



85

nowożytna, począwszy od Kartezjusza, powtórzyła wszak błąd starożytnych 
Greków, swoich starszych braci w racjonalistycznej religii, podążając w stronę 
abstrakcji, a zapominając o konkrecie. Z punktu widzenia niniejszej analizy 
najbardziej istotny, radykalny – jak by powiedział Ortega y Gasset – konkret, 
czyli życie ludzkie, rozumiane zarówno w sensie jednostkowym, jak i spo-
łecznym, to jednak nie tylko teraźniejszość, ale także tradycja. Bunt rozumu 
charakteryzuje się natomiast tym, że podąża wprawdzie ku abstrakcji, ale rodzi 
się w jednostce, która nie chce już być częścią całości26. I właśnie przeciwko 
tradycji buntuje się indywidualny rozum. To bardzo trudny i dramatyczny mo-
ment, tak w życiu jednostki, jak i całych pokoleń, gdy zakwestionowane zosta-
ją elementy, które dotychczas decydowały o istocie pojmowania okoliczności 
(świata), a które Ortega y Gasset nazywa „wierzeniami” (hiszp. creencias)27.

Dalej nietrudno już odtworzyć ortegiański sposób myślenia. Człowiek nie 
może istnieć i funkcjonować w poznawczej pustce, bez żadnego wyobrażenia 
o świecie, bez żadnej jego koncepcji. Dokonując radykalnego odwrotu od trady-
cji, a nawet jej zaprzeczając, musi stworzyć nową interpretację rzeczywistości. 
Ponieważ to rozum – a dokładniej kartezjański „czysty intelekt” – stanowił wów-
czas „pokuszenie”, nic dziwnego, że człowiek zaczął podążać za tym nowym 
bóstwem i konstruować nową rzeczywistość już w oparciu o reguły przez nie 
dyktowane. Z pokuszeniami – nieprzypadkowo ten religijny termin wydaje mi się 
w miarę adekwatny do opisu sytuacji – najczęściej zaś bywa tak, że ukazują nam 
one jedynie pozytywne strony drogi, po której usiłują nas prowadzić, ukrywając 
jednocześnie wszystkie ewentualne przeszkody, jakie możemy na niej spotkać.

Pokuszenie racjonalne nie różni się pod tym względem od innych, gdyż 
skłaniając człowieka do tworzenia rzeczywistości idealnej, rzeczywistości jego 
pragnień, odwodzi go od okoliczności rzeczywistych. Posługując się terminolo-
gią zaczerpniętą z jednego z esejów Ortegi y Gasseta, możemy powiedzieć, że 
człowiek usiłuje tworzyć ideały, a zapomina o archetypach. Tymczasem ideały są 

26  Ortega y Gasset przekonany jest o pierwotności „My” w stosunku do „Ja”: „Podmiot naj-
pierw czuje się elementem danej grupy, a dopiero później się od niej oddziela, powoli zdobywając 
świadomość swojej jednostkowości” (t e n ż e, Zmierzch rewolucji, tłum. M. Iwińska, w: tenże, Po 
co wracamy do fi lozofi i, wybór S. Cichowicz, tłum. E. Burska, M. Iwińska, A. Jancewicz, Wydaw-
nictwo Spacja, Warszawa 1992, s. 99).

27  Ewa Burska tłumaczy słowo „creencias” jako „przeświadczenia”. Przeświadczenia to nie na-
sze indywidualne koncepcje czy przekonania dotyczące świata, do których dochodzimy w procesie 
doświadczenia i refl eksji, lecz te aspekty pojmowania rzeczywistości, które zostały nam wpojone 
przez wychowanie, będące nośnikiem tradycji. „Idee, które naprawdę są «przeświadczeniami», 
tworzą fundament naszego życia, a zatem nie są to jego szczególne, wewnętrzne treści. Wystarczy 
powiedzieć, że nie są to idee, które mamy, lecz idee, którymi jesteśmy. Co więcej – właśnie dlatego, 
że są one najbardziej radykalnymi wierzeniami, nie odróżniamy ich od rzeczywistości jako takiej 
– są naszym światem i naszym bytem” (O r t e g a  y  G a s s e t, Idee i przeświadczenia, w: tenże, 
Po co wracamy do fi lozofi i, s. 214).

Masy i władza



86

jedynie wzorami istnienia i funkcjonowania rzeczy, a właśnie archetypy określają 
ich fundamenty i stanowią o ich naturze. Pierwsze ideały powstające w ludzkim 
umyśle to zatem nic innego jak „rzeczy utworzone przez nasze pragnienia – de-
siderata”28.

Możemy teraz już przejść do konkretnych zagrożeń, jakie – najpierw w teo-
rii społecznej, a potem w praktycznym funkcjonowaniu społeczeństw Zachodu 
– spowodowało racjonalistyczne, idealistyczne myślenie. Racjonalistyczna 
pokusa jest niezwykle silna i niebezpieczna, sięga bowiem swoimi korzeniami 
do sporu o ludzką naturę i podszeptuje, że jeśli nawet spotykamy w ludzkich 
działaniach zachowania i czyny niewłaściwe, to ich źródłem nie może być sam 
człowiek, ale są one konsekwencjami niewłaściwie funkcjonujących instytu-
cji społecznych i społecznie obowiązujących systemów wartości. Ponieważ 
instytucje i systemy te zostały ukształtowane w procesie historycznym, przez 
tradycję, należy dokonać ich radykalnej korekty, czyli zmienić to, co jest, w to, 
co być powinno. Przede wszystkim należy skorygować te wszystkie aspekty 
funkcjonowania rzeczywistości społecznej, które odnoszą się do dotychczaso-
wego pojmowania idei równości i wolności, gdyż to one stanowią podstawo-
we źródło wszelkich patologii społecznych. Pojawia się zatem pojęcie praw 
człowieka. „W wieku XVIII pewne mniejszości dokonały odkrycia, że każdy 
człowiek, poprzez sam fakt przyjścia na świat i bez potrzeby jakichkolwiek 
kwalifi kacji, nabywa pewne podstawowe prawa polityczne, tak zwane prawa 
człowieka i obywatela, a także, że prawa te, wspólne dla wszystkich, są w ogó-
le jedynymi rzeczywiście istniejącymi”29 – czytamy w Buncie mas.

Pogląd Ortegi y Gasseta może nam się wydawać co najmniej kontrowersyj-
ny, ale jest on logiczną konsekwencją założeń fi lozofi i społecznej tego myśli-
ciela. Jeśli w społeczeństwie tradycyjnym dominowała społeczna nierówność 
(czemu wszak trudno zaprzeczyć), to nierówność ta w sposób naturalny wy-
pływała z nierówności ludzi, a nie odwrotnie – ludzie nie rodzili się nierówni 
dlatego, że społeczeństwo funkcjonowało w oparciu o niewłaściwe wartości. 
Jeśli elity posiadały pewne prawa, to prawa te – właśnie jako prawa – zostały 
przez nie wywalczone, nie zaś nadane im z racji samej przynależności do ludz-
kiego gatunku. Poza tym – co bardzo istotne – prawa te łączyły się z pewnymi 
obowiązkami oraz z poczuciem odpowiedzialności za wszystkich pozostałych 
członków społeczeństwa, zgodnie z zasadą, że „szlachectwo zobowiązuje”. 
Naturalny charakter tych praw wynikał z faktu, że odzwierciedlały one w spo-
sób właściwy podział ludzi na aktywnych i biernych, na tych, którzy stanowili 
przykład, i tych, którzy za nimi podążali, a ostatecznie na tych, którzy rządzili, 
i tych, którzy się tym rządom podporządkowywali. Tak funkcjonowała rze-

28  T e n ż e, Mirabeau o el político, w: tenże, Obras completas, t. 3, s. 603.
29  T e n ż e, Bunt mas, s. 20.

Krzysztof POLIT



87

czywistość społeczna, ale gdy nastało oświecenie, nowe elity postanowiły to 
zmienić, nadając wszystkim prawa „człowieka i obywatela”. Podkreślmy raz 
jeszcze, że nie chodzi tu Ortedze y Gassetowi o treść owych praw, ale o sam 
ich charakter, o to, że zostają nadane za nic, że ich uzyskanie nie wiąże się 
z żadnym wysiłkiem ani z żadnym wyrzeczeniem. Nie można ich zatem utra-
cić, a ich utrzymanie nie wymaga żadnego zaangażowania. Z tych względów 
należałoby mówić nie o prawach, lecz o przywilejach.

W wieku osiemnastym poglądy te pozostawały w sferze czystej teorii. Bez-
pośrednio dotyczyły one człowieka masowego, a ten się nimi nie przejmował, 
żył bowiem jeszcze w świecie tradycyjnych przeświadczeń (hiszp. creencias). 
Nie był w stanie zinternalizować normy głoszącej społeczną równość: „Lud 
– bo tak zaczęto wówczas nazywać masy – wiedział już, że sprawuje władzę, 
ale jeszcze w to nie wierzył”30. Oto jednak na arenę dziejów Europy wkroczył 
wiek dziewiętnasty, w którym oświeceniowe ideały stały się żywotne, zaczęły 
przesiąkać do umysłu przeciętnego człowieka, coraz częściej przekonanego 
o tym, że ludzie nie tylko powinni być równi i wolni, ale tacy są. Posługu-
jąc się terminologią ortegiańskią, możemy powiedzieć, że ideały równości 
i wolności przestały być ideami i przekształciły się w przeświadczenia (hiszp. 
creencias), a tym samym stały się elementem rzeczywistości, czymś niepodwa-
żalnym, niczym matematyczne aksjomaty. Tak oto racjonalna utopia zastąpiła 
rzeczywistość, a sfera tego, co być powinno – to, co rzeczywiście ma miejsce. 
Hiszpański myśliciel w owym pragnieniu natychmiastowego realizowania 
„dobrych chęci” widzi jednak niedojrzałość umysłu, która „rozpoczyna się, 
kiedy odkrywamy, że świat ma stałą strukturę, a przestrzeń pozostawiona na 
realizację naszych pragnień jest niezwykle ograniczona, gdyż poza nią mamy 
do czynienia z oporną materią o trwałej i niezmiennej konstytucji”31.

Szkodliwe oddziaływanie urzeczywistnianych ideałów oświeceniowych 
przebiega w sposób dwutorowy. Z jednej strony ideały te bezpośrednio zafał-
szowują rzeczywistość społeczną, budząc w masach przekonanie, że mają one 
do wypełnienia szczególną rolę, chociaż w istocie wypełnić jej nie są w sta-
nie; z drugiej natomiast, pośrednio, prowadzą do degeneracji i zafałszowania 
ludzkiej natury. U podstaw tego drugiego zjawiska leży, paradoksalnie, postęp 
techniczny, który – według Ortegi y Gasseta – oprócz niewątpliwych korzyści 
niesie z sobą także poważne zagrożenia dla przeciętnego umysłu. 

Człowiek jest wrzucony w świat niezależnie od swojej woli, ale świat 
stawia mu opór i żeby utrzymać swój byt, musi on ten opór przezwyciężać32. 

30  Tamże.
31  T e n ż e, Mirabeau o el político, s. 603.
32  Świat niekiedy bywa człowiekowi przyjazny, rzeczywistość nie może składać się jedynie 

z przeciwności, gdyż wówczas istnienie nasze nie byłoby możliwe: „Istotę naszej egzystencji stano-
wi fakt, że stykamy się w niej tak z ułatwieniami, jak i z trudnościami” (t e n ż e, Meditación de la 

Masy i władza



88

To właśnie w procesie walki o swój byt i w procesie jego kształtowania czło-
wiek realizuje swoje życiowe powołanie i kształtuje samego siebie. Teza ta 
przypomina nieco poglądy egzystencjalistów, ale w ujęciu ortegiańskim opór 
życiowych okoliczności nie niszczy, lecz buduje człowieka, gdyż ten zakorze-
nia się w świecie, a poznając go i przekształcając, jednocześnie projektuje sa-
mego siebie33. Dynamiczny charakter życia ludzkiego, związany z nieustanną 
koniecznością walki o swój własny byt, powoduje, że byt ten nabiera szczegól-
nego charakteru; okazuje się bowiem, że dana nam jest wprawdzie teoretyczna 
(hiszp. abstracta) możliwość istnienia, ale nie jest nam dana jego rzeczywi-
stość. O tę drugą „człowiek musi walczyć, minuta po minucie; zmuszony jest 
on zatem zdobywać swoje życie nie tylko w aspekcie praktycznym (económi-
camente), ale także metafi zycznym”34. Wynalazki o charakterze technicznym 
ułatwiają pokonywanie oporu okoliczności i powodują, że człowiek coraz 
częściej może oddawać się zajęciom typowo ludzkim, niezwiązanym bezpo-
średnio z walką o przetrwanie. Pojawia się tu naturalne sprzężenie zwrotne: 
im bardziej wykorzystujemy zaawansowane technologie w walce ze światem, 
tym więcej czasu pozostaje nam na aktywność o charakterze czysto kreatyw-
nym, w tym na tworzenie nowych, bardziej wyrafi nowanych i skutecznych 
technologii.

Istnieje jednak druga strona zjawiska technicznego postępu, wiążąca się 
z jego negatywnym wpływem na funkcjonowanie społeczeństwa, a dotyka 
ona samej istoty społecznych podziałów, czyli podziału na bierne, posłuszne 
masy i twórcze, aktywne elity. Postęp zmienia diametralnie charakter ludz-
kiego życia, które dla przeciętnego człowieka wiązało się z szeregiem ogra-
niczeń, niebezpieczeństw i utrudnień. Życie to było zatem trudne, ale uczyło 
pokory, w naturalny sposób ułatwiało zgodę na ograniczenia i wyrzeczenia 
z nim związane oraz eksponowało zobowiązania, nie zaś prawa. Niespoty-
kane dotąd w historii tempo rozwoju technicznego w wieku dziewiętnastym 
spowodowało, że świat zmienił swoje oblicze, człowiek coraz częściej odnosił 
zwycięstwo nad okolicznościami i coraz rzadziej natykał się na ich opór. Na-
turalne ograniczenia zostały zredukowane, poziom życia zaczął bardzo szybko 
wzrastać, ale osłabła wewnętrzna, duchowa dyscyplina przeciętnego człowie-
ka, który zachłysnął się stojącymi przed nim możliwościami. Współczesny 
człowiek masowy, zerwawszy związki z historią, nie zdaje sobie sprawy, że 
udogodnienia techniczne nie należą do natury, lecz są wynikiem żmudnego 

técnica, Espasa Calpe, Madrid 1965, s. 40). W niniejszych rozważaniach nie interesuje nas jednak 
to, co nie stawia człowiekowi oporu. Te elementy okoliczności („ułatwienia”) czynią nasze życie 
możliwym, ale nie wpływają na kształtowanie naszego bytu.

33  Por. K. W i e c z o r e k, Kreatywistyczny model człowieka u José Ortegi y Gasseta (W setną 
rocznicę urodzin fi lozofa), „Studia Filozofi czne” 1983, nr 4, s. 75n.

34  O r t e g a  y  G a s s e t, Meditación de la técnica, s. 40.

Krzysztof POLIT



89

procesu, naznaczonego trudem i wyrzeczeniami wielu pokoleń. Nie sięga do 
przeszłości, bo ta go nie interesuje, i dlatego wydaje mu się, że wszystko, 
z czym się styka w kontaktach z wyrafi nowanymi technologiami, stanowi 
nieusuwalny element okoliczności. Samo to zjawisko nie byłoby być może 
tak bardzo szkodliwe, gdyby nie zaczęto człowiekowi masowemu wmawiać, 
że ludzie są pod każdym względem równi i autonomiczni, że nikt nie zależy 
od nikogo i nikt nie ma obowiązku być posłuszny komukolwiek. Jak zauważa 
autor Buntu mas, „nowy głos wewnętrzny woła: «Żyć to nie być ograniczonym 
przez cokolwiek; to swobodnie puścić wodze swoim chęciom i skłonnościom. 
Nic, praktycznie biorąc, nie jest niemożliwe, nic nie jest niebezpieczne i nikt 
nie jest z zasady nadrzędny w stosunku do nikogo»”35.

Tym samym wszelkie tradycyjne więzi i zależności społeczne zostały ze-
rwane; masy żołnierzy, upojone życiowymi okolicznościami i zbałamucone 
modnymi ideami, zapragnęły być generałami. Według Ortegi y Gasseta taki 
stan rzeczy oznacza koniec społeczeństwa, i to nie tylko tego, które przybrało 
postać państwa narodowego, ale wszelkiego możliwego: „Kiedy w narodzie 
masa sprzeciwia się byciu masą – czyli podążaniu za rządzącą mniejszością, 
naród niszczeje, a społeczeństwo się rozpada i następuje społeczny chaos”36. 
Koniec ten nie jest jednak przesądzony. Społeczeństwa ludzkie przechodzą 
różne kryzysy, a wśród nich także te, które dotykają istoty funkcjonowania 
społeczeństwa związanej z dychotomicznym podziałem na masy i elity. Nie 
wykluczone, że kryzysy te są nawet stałym elementem historii ludzkości. 
Wspominają o tym już indyjskie purany, dzieląc historię na epoki Kali (rozpa-
du) i Kitra (ponownego scalania). Opisowi tych epok Ortega y Gasset poświę-
ca w España invertebrada37 cały podrozdział zatytułowany „W nowej sztuce”. 
Myśliciel wskazuje na jeden ze sposobów ocalenia zachodniej cywilizacji, 
czyli – jak to ujmuje Grzegorz Kurp – ocalenie na drodze „wstrząsu przez 
konfl ikt, który niczym kardiologiczny zabieg pobudzenia pracy serca prądem, 
wzbudzi witalną iskrę pomiędzy masą i elitą”38.

Podczas lektury dzieł Ortegi y Gasseta często odnosi się wrażenie, że jest 
on gotów zasadniczo zaakceptować ustrój demokratyczny39 (chociaż pozosta-

35  T e n ż e, Bunt mas, s. 59n.
36  T e n ż e, España invertebrada, s. 96.
37  Por. tamże, s. 103-107. Ten fragment spuścizny hiszpańskiego myśliciela może budzić pewne 

wątpliwości, gdyż zdaje się wskazywać na istnienie pewnego determinizmu w dziejach. Odczytanie 
byłoby jednak niezgodne z duchem myślenia Ortegi y Gasseta. Pewne prawidłowości możemy od-
kryć, badając dotychczasowy rozwój ludzkiego gatunku, ale to przecież nie to samo.

38  G. K u r p, Ocalenie jakie daje zdehumanizowana sztuka. Próba nowego odczytania spo-
łecznej roli sztuki w twórczości José Ortegi y Gasseta, „Scripta Philosophica. Zeszyty Naukowe 
Doktorantów Wydziału Filozofi i KUL” 4(2015), s. 55.

39  Być może rację ma Jacek Bartyzel, zaliczając hiszpańskiego fi lozofa do tych krytyków demo-
kracji, których określa jako „akcydentalnych”, w przeciwieństwie do krytyków „substancjalnych”, 

Masy i władza



90

wałoby to w sprzeczności z niektórymi tezami, wyraźnie przez niego stawia-
nymi), ale jedynie pod warunkiem, że demokracja będzie funkcjonowała tylko 
i wyłącznie jako norma polityczna; rozciągnięcie jej poza tę sferę spowoduje 
bowiem upolitycznienie całego prywatnego życia człowieka. Upadek zasad 
ustroju demokratycznego ma miejsce wówczas, gdy naturalna kierownicza 
pozycja mniejszości ulega degeneracji wskutek coraz silniejszych wpływów 
mas. Mamy wtedy do czynienia ze zjawiskiem hiperdemokracji, czyli z demo-
kracją chorą, która wychodząc poza granice polityki, obejmuje sztukę, religię, 
a w końcu powoduje upolitycznienie całości życia obywateli40.

 

CZY PISMA JOSÉ ORTEGI Y GASSETA PRZESTRZEGAJĄ
PRZED ISTOTNYM ZAGROŻENIEM?

Próba odpowiedzi na to pytanie powinna, moim zdaniem, zakładać od-
rzucenie rozumienia fi lozofi i społecznej ortegizmu w tradycyjnym duchu ary-
stokratycznym, jako zawrócenia biegu dziejów, aczkolwiek styl pism Ortegi 
y Gasseta może – o czym już wspominałem – sugerować interpretowanie 
jego apoteozy tradycji jako próby powrotu do przeszłości, a nie jako dostrze-
gania w tradycji fundamentu, na którym buduje się teraźniejszość, a przede 
wszystkim przyszłość. Dlatego można zasadnie przyjąć zastrzeżenia tych in-
terpretatorów myśli hiszpańskiego fi lozofa, którzy – jak Eugeniusz Górski 
– jego zapewnienia o pozaklasowym rozumieniu arystokratyzmu uznają za 
„gołosłowne”41 czy – jak Jan-Werner Müller – zauważają w poglądach Ortegi 
y Gasseta elementy quasi-arystokratycznego podejścia liberałów do polityki, 
„zupełnie nieprzystające do epoki masowej demokracji”42. Jednakże odczyta-
nie spuścizny autora Buntu mas jako nawoływania do powrotu do tego, co już 

wrogich samej istocie ustroju demokratycznego. Za krytyków akcydentalnych uważa „myślicieli 
zaniepokojonych wprawdzie nieodłączną od nowoczesnej demokracji masowej (numerycznej, cy-
frokracji) kakistokracją (rządami najgorszych), ale jednocześnie przyjmujących za pewnik, że de-
mokratyzacja to proces nieuchronny i nieodwracalny” (J. B a r t y z e l, Substancjalne i akcydentalne 
krytyki demokracji, w: Krytycy demokracji, red. C. Kalita, A. Wielomski, Arte. Klub Zachowawczo-
Monarchistyczny, Warszawa 2009, s. 16).

40  Szerzej o zjawisku hiperdemokracji i jego skutkach – do nich zaliczyć można chociażby 
dwudziestowieczny faszyzm – pisałem w książce Kryzys cywilizacji Zachodu w myśli José Ortegi 
y Gasseta (por. P o l i t, dz. cyt., s. 203n.). Obecnie odnoszę jednak wrażenie, że moje stwierdzenie, 
iż „demokracja jako demokracja, czyli tylko i wyłącznie jako norma polityczna, jawi się Ortedze jako 
rozwiązanie optymalne” (tamże, s. 203), było zbyt daleko idące, może nie z punktu widzenia poszcze-
gólnych tekstów hiszpańskiego intelektualisty, ale z punktu widzenia ogólnej wymowy tez, jakie 
zawiera jego fi lozofi a społeczna. 

41  E. G ó r s k i, José Ortega y Gasset i kryzys ideologii hiszpańskiej, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław–Warszawa–Kraków–Gańsk–Łódź 1982, s. 35.

42  M ü l l e r, dz. cyt., s. 25.

Krzysztof POLIT



91

było, sprowadziłoby nas na drogę, na końcu której faktycznie ujrzelibyśmy 
system refl eksji archaiczny i niewiele wyjaśniający, przynajmniej w interesu-
jącym nas tutaj aspekcie. Szacunek dla tradycji nie może jednak oznaczać pro-
stego powrotu do niej – skoro bowiem Ortega y Gasset pojmuje społeczeństwo 
analogicznie do żywego organizmu, to jako takie, musi ono żyć i się rozwijać. 
Ironiczne słowa na temat progresistów, które często pojawiają się w twór-
czości tego myśliciela43, dotyczą ich sposobu rozumienia zjawiska postępu, 
a nie samego tego zjawiska – w ortegizmie jest ono oceniane jednoznacznie 
pozytywnie. Atakując postępowców, Ortega y Gasset, paradoksalnie, broni 
samej idei postępu, ale czyni to na swój własny sposób i zgodnie z przyjętymi 
założeniami, że dzieje nie są zdeterminowane, a żadna zdobycz cywilizacyjna 
nie jest trwała. Jeśli upojeni możliwościami, jakie daje nam postęp nauko-
wy i techniczny, ograniczymy się do biernego korzystania z coraz bardziej 
wygodnego życia, które on nam zapewnia, łatwo możemy wszystko utracić 
i powrócić do jakiejś formy barbarzyństwa. Stąd właśnie zaniepokojenie Or-
tegi y Gasseta dominującą rolą, jaką zaczyna w społeczeństwie odgrywać typ 
umysłowości, który określa on jako „masowy”. 

Człowiek reprezentujący ów typ – bierny, roszczeniowy, nastawiony jedy-
nie na używanie – nie tylko akceptuje wszystkie swoje niedoskonałości, gdyż 
jest zbyt leniwy, żeby się doskonalić, ale także (i to już budzi prawdziwe przera-
żenie hiszpańskiego fi lozofa) oczekuje, że cała reszta społeczeństwa dostosuje 
się do jego oczekiwań. To w tym sensie następuje odwrócenie tradycyjnego, 
a zdaniem Ortegi y Gasseta naturalnego porządku, w którym elity stanowiły 
wzór, a podążające za nimi masy robiły wszystko, żeby się do nich upodobnić. 
Fakt, że nie mogły dorównać owym wzorom, nie miał znaczenia, gdyż same te 
intencje były całkowicie wystarczające. Współczesne masy postępują odwrot-
nie: nie tylko nie mają zamiaru nikogo naśladować, ale silne swoją przewagą 
ilościową oczekują (a praktycznie wymuszają), by świat kształtowano według 
ich oczekiwań. Jaki jednak – zapytuje Ortega y Gasset – ma być ten świat? To 
świat bez wyrzeczeń, w którym każdy będzie żądał wiele, nie oferując niczego. 
Świat bez tradycji – bo po co do niej wracać, skoro ukształtowana w jej obrębie 
rzeczywistość była tak nieprzyjazna. Świat bez wartości – bo masowy umysł 
jest za mało subtelny, by potrafi ł ująć rzeczywistość jakościowo, i wszystko 
sprowadza do ilości; a w takim świecie prędzej czy później zatryumfować 
muszą wartości ekonomiczne. To świat pozbawiony wszystkiego, co delikatne, 
wyrafi nowane, wszystkiego, czego osiągnięcie wymaga pracy i wysiłku. Po 
co się trudzić, skoro zdobycze cywilizacji dostarczają człowiekowi nie tylko 
środków niezbędnych do życia, ale także łatwych i przyjemnych sposobów 
spędzania wolnego czasu?

43  Por. O r t e g a  y  G a s s e t, Bunt mas, s. 42n.

Masy i władza



92

To wszystko napełnia Ortegę y Gasseta głębokim niepokojem, niepokojem, 
który – chyba na szczęście – nie przestał też nurtować części współczesnego 
społeczeństwa zachodniego. Skoro człowieczeństwo nie jest dane, lecz nabyte 
w żmudnym procesie ścierania się z okolicznościami, to można je utracić 
równie łatwo, jak wszelkie zdobycze cywilizacji. Wystarczy, że zacznie domi-
nować masowość, czyli bierność, czyli przeciętność, czyli brak jakichkolwiek 
ambicji intelektualnych, brak dążeń do kształtowania i przezwyciężania same-
go siebie – słowem: plebejskość (hiszp. plebeyismo). Hiszpański intelektu-
alista obawia się, a nawet więcej – jest przekonany, że mentalność mas, czyli 
plebejski sposób myślenia, jak go określa, nie tylko nie będzie w stanie wpisać 
się w proces postępu, ale nawet może utracić to, co odziedziczył. Pozbawiony 
kontaktu z przeszłością, nie zna pojęcia dziedziczenia, a żyjąc tylko w teraź-
niejszości, z jednej strony nie interesuje się źródłem pochodzenia technolo-
gicznych udogodnień, z drugiej zaś przekonany jest, że są one niezniszczalne 
i będą mu towarzyszyły zawsze.

Związany z rozwojem, naturalny porządek ulega właśnie odwróceniu. 
Masy obejmują władzę, a to oznacza, że będą zawłaszczały coraz to nowe 
obszary życia społecznego, plebejskość bowiem „jest najbardziej nieznośnym 
z tyranów”44, jej roszczeniowość nie zna granic. Tyran ten rozpoczął od po-
lityki, w której zaszczepił – szlachetną skądinąd – ideę równości praw poli-
tycznych. Gdyby na tym poprzestał, nie można byłoby mówić o zagrożeniu, 
a być może nawet można by ową równość praw potraktować jako element 
pozytywny, związany z dynamiką społeczeństw, stanowiącą fundament roz-
woju, który zachodzi wszak nie tylko na płaszczyźnie naukowej i technicznej, 
ale także społecznej. Rzecz jasna, musiałby jednak zostać zachowany pewien 
warunek; taki mianowicie, że nabywanie praw wiąże się z odpowiedzialnością 
i jakimiś zobowiązaniami ze strony tego, kto prawa te nabywa. Problem po-
lega na tym, że współczesny – czyli zepsuty – człowiek masowy żąda jedynie 
praw, nie mając zamiaru przyjąć na siebie żadnych zobowiązań. Dodajmy 
jeszcze fakt, że plebejska mentalność, która stopniowo zaczynała dominować 
w wieku dziewiętnastym, spowodowała swoiste zaburzenie perspektywy wi-
talnej, umieszczając politykę w centrum życia społecznego. W konsekwencji 
centralne miejsce zajęły wszelkie instytucje związane z państwem, stano-
wiącym konkretny przejaw życia politycznego społeczeństwa. Ale polityka 
i państwo nie są przecież autonomiczne i powinny pełnić służebną rolę wobec 
społeczeństwa, a w tym przypadku narodu. Demokracja jako ustrój polityczny 
niewywodzący się z tradycji, lecz stanowiący konstrukcję czystego intelek-
tu, jest jedynie strukturą teoretyczną, formą prawną organizującą polityczny 

44  T e n ż e, Democracia morbosa, w: tenże, Obras completas, t. 2, Revista de Occidente, 
Madrid 1963, s. 185.

Krzysztof POLIT



93

aspekt naszego społecznego funkcjonowania, ale „niezdolną do dostarczenia 
nam wskazówek dotyczących tych wszystkich funkcji witalnych, które nie 
są związane z prawem publicznym, czyli takich, które dotyczą większości 
aspektów naszego życia”45.

Oznacza to tylko tyle, że równość wobec prawa nie może się przekładać na 
utopijną wiarę w równość uzdolnień, wrażliwości, smaku czy predyspozycji 
intelektualnych. Pozytywną stronę wprowadzenia demokracji stanowi znie-
sienie przywilejów stanowych, które nabywało się na mocy odpowiedniego 
urodzenia, w ich miejsce jednakże ustanawia się nowe przywileje, niewła-
ściwie nazywane „prawami”. Różnica między prawami a przywilejami jest 
w ortegizmie wyraźna: prawa nabywa się w wyniku pewnej aktywności, przy-
wileje zaś otrzymuje się „za nic”, na przykład z racji samej przynależności do 
gatunku ludzkiego. To dość ciekawe rozróżnienie i bynajmniej nie tylko czysto 
teoretyczne. Ponieważ prawa nabywa się poprzez przezwyciężanie pewnych 
trudności – dzięki walce, pracy, samodyscyplinie – droga ich uzyskiwania pro-
wadzi przez naturalne samoograniczenia. Z przywilejami rzecz ma się wprost 
przeciwnie: ponieważ nie wymagają one żadnej aktywności ani wyrzeczeń od 
tego, kto je otrzymuje, powodują, że raz obdarowany będzie oczekiwał więcej 
i więcej, a w konsekwencji „do znanych już i nabytych praw człowieka trzeba 
będzie dodawać coraz nowe”46.

Ortega y Gasset zakreśla dość wyraźnie granice „demokratyczności”, uwa-
ża, że jako ustrój stricte polityczny dotyczyć powinna jedynie tych regulacji, 
które są związane z funkcjonowaniem państwa i prawa. Ustrój demokratycz-
ny zawiera w sobie jednak pewną wewnętrzną sprzeczność. Oddając władzę 
w ręce człowieka przeciętnego – plebejusza, automatycznie powoduje zjawi-
sko hiperdemokracji, czyli przenikanie plebejskości do pozostałych przestrzeni 
życia społecznego, do sztuki, religii, do obyczaju regulującego nasze zachowa-
nie wobec innych. Człowiek masowy nie cofnie się przed niczym, bo taka jest 
jego natura, nawet gdyby jednak opadły go jakieś wątpliwości – co jest mało 
prawdopodobne, gdyż przeciętny umysł raczej wątpliwości nie doświadcza – 
spojrzy za siebie, a widok wielkiej liczby jemu podobnych ludzi pozwoli mu 
się owych wątpliwości pozbyć. Jeśli nie rozumie czegoś ze świata, do którego 
wchodzi, a dokładniej: który podbija, nie będzie szukał źródeł niezrozumienia 
w sobie, lecz w tym, czego nie ogrania, i automatycznie to odrzuci, ponieważ 
jego postępowaniem kieruje resentyment. W ten sposób zanegowane zostaje 
wszystko, co wyższe, a zaczyna tryumfować przeciętność47.

45  Tamże, s. 186.
46  Tamże, s. 187.
47  Por tamże, s. 188.

Masy i władza



94

Czy można jakoś zneutralizować tę wewnętrzną, zdawałoby się – nieusu-
walną, sprzeczność tkwiącą w idei głoszącej prawo mas do uczestnictwa we 
władzy? Ortega y Gasset, jak się wydaje, podchodzi do tej kwestii w sposób 
tradycyjny i jest przekonany, że logika dziejów, która wymusza następstwo 
epoki Kitra po epoce Kali, wymusi także powrót człowieka masowego do 
właściwej mu pozycji. Zwiastun tej nowej – czyli „starej” – rzeczywistości 
hiszpański fi lozof dostrzega między innymi w awangardowej, zupełnie dla 
mas niezrozumiałej sztuce48. Zapomina jednak, że w jego systemie o żadnej 
logice dziejów nie ma mowy, nie ma się zatem do czego odwoływać. Odnoszę 
jednak wrażenie, że system myślowy, który Ortega y Gasset po sobie zostawił, 
stwarza jeszcze inną możliwość. Ani demokracja, ani masowe społeczeństwo 
nie spowodowały wszak zniknięcia elit, problem raczej w tym, że elity uległy 
zepchnięciu na dalszy plan, a niekiedy – i to już powinno niepokoić – zdają 
się pozostawać pod dominacją pewnego rodzaju pospolitości49. Skoro zatem 
istnieją elity i istnieją masy, należałoby jedynie przywrócić właściwe relacje 
między pospolitością a elitarnością w tych dziedzinach życia społecznego, 
w których odwrócenie tych relacji spowodowało i powoduje szkody. Doko-
nać tego należy jednak zgodnie z duchem nowych czasów, czyli nie poprzez 
zepchnięcie człowieka masowego na miejsce zajmowane uprzednio – tak ro-
zumiem nadzieje Ortegi y Gasseta zawarte w Dehumanizacji sztuki, moim 
zdaniem raczej niespełnione – lecz przez uruchomienie takich mechanizmów 
społecznych, które zachęciłyby masy do pozbywania się pospolitości, zamiast 
je w niej umacniać, jak to, w moim odczuciu, dzieje się obecnie. W imię skraj-
nie nieodpowiedzialnych haseł głoszących, że każda dziedzina społecznej 
działalności powinna „na siebie zarobić”, będących klasycznym przykładem 
myślenia pospolitego, produkuje się (bo nie wytwarza) w dziedzinie szeroko 
rozumianej kultury to wszystko, czego oczekuje masowy odbiorca i co może 
on bez większego wysiłku „skonsumować”. Co więcej, wartość artystyczną 
takiego „produktu” mierzy się liczbą konsumentów, których zdoła on przycią-
gnąć. W rezultacie w świecie popkultury zdają się zanikać wszelkie wartości 
artystyczne, a tym bardziej estetyczne50. Tworzy się niebezpieczne sprzężenie 

48  Zob. t e n ż e, Dehumanizacja sztuki, w: tenże, Dehumanizacja sztuki i inne eseje, tłum. P. Ni-
klewicz, wybór S. Cichowicz, Czytelnik, Warszawa 1980, s. 278-322.

49  Jedynym znanym mi reżyserem, który potrafi ł się publicznie zdystansować do zdobytej przez 
siebie nagrody Oscara, jest Jiří Menzel. W wywiadzie radiowym powiedział (cytuję z pamięci): 
„Proszę pani, nagrody Oscara zdobywały niejednokrotnie fi lmy tak słabe, że nie ma to dla mnie 
większego znaczenia”.

50  Za Carolyn Korsmeyer, która usiłuje zaprowadzić jakiś porządek w zaistniałym chaosie 
aksjologicznym, odróżniam wartości stricte estetyczne od tych, które w tradycyjnym rozumieniu za 
estetyczne uznane być nie mogą, ale decydują o artystycznym statusie dzieła sztuki – są to wartości 
poznawcze, moralne oraz im podobne (zob. C. K o r s m e y e r, On Distinguishing „Aesthetic” from 
„Artistic”, „The Journal of Aesthetic Education” 11(1977) nr 4, s. 45-57).

Krzysztof POLIT



95

zwrotne, gdyż nie tylko utwierdza się to, co pospolite, w jego pospolitości, ale 
sankcjonuje się tę ostatnią51. Na to właśnie zwraca uwagę hiszpański myśliciel 
i tutaj należy szukać klucza do odpowiedzi na pytanie o źródło nieustannej 
aktualności jego poglądów. Recepta, jaką Ortega y Gasset przepisuje w celu 
leczenia społecznego stanu zapalnego, moim zdaniem nie jest już jednak aktu-
alna. Zdaje się on bowiem nawoływać: Przywróćmy właściwe miejsce temu, 
co pospolite! Oznaczałoby to jednak zepchnięcie mas na uprzednio zajmowane 
pozycje, czyli powrót do czasu już minionego. Sądzę, że należałoby raczej za-
stanowić się nad tym, jak zmniejszać w naszym życiu społecznym rolę tego, co 
pospolite. Można to uczynić z jednej trony przez zatrzymanie procesu umaso-
wienia elit, z drugiej zaś przez zatrzymanie procesu ogłupiania mas. Działania 
zmierzające do ogłupiania mas podejmowane są wszak nagminnie, zgodnie 
z – skądinąd prawdziwym – założeniem, że im dalej posunięty będzie ten pro-
ces, tym łatwiejsze okaże się wpływanie na decyzje polityczne wyborcy (przez 
kampanie wyborcze) i na decyzje ekonomiczne konsumenta (przez reklamę). 
Nie należy jednak zapominać o innym założeniu Ortegi y Gasseta, tym, które 
mówi, że siła i energia społeczna koncentrują się w masach, nie zaś w elitach. 
Z tego założenia – o ile jest ono słuszne – wynika, że świadome swojej siły, 

51  Najdroższym (najlepszym?) żyjącym obecnie artystą jest Jeff Koons. Za jego pracę Rabbit 
zapłacono w roku 2019 w nowojorskim domu aukcyjnym Christie’s ponad 91 milionów dolarów. 
Rzeźba ta jest, zdaniem międzynarodowej krytyki, kamieniem milowym w sztuce i jednym z istot-
niejszych dzieł lat osiemdziesiątych ubiegłego wieku, jako „jednocześnie ucieleśniająca i odrzuca-
jąca estetykę postmodernityczną” (M. S o l l y, Jeff Koons’ ‘Rabbit’ Breaks the Auction Record 
for Most Expensive Work by Living Artist, „Smithsonian Magazine” z 17 maja 2019, https://www.
smithsonianmag.com/smart-news/jeff-koons-rabbit-breaks-auction-record-most-expensive-work-
living-artist-180972219/). W dobie Internetu możemy bez trudności zobaczyć zdjęcie tej rzeźby 
i prześledzić dorobek artystyczny Jeffa Koonsa. Pomoże to – moim zdaniem – zrozumieć ortegiań-
skie niepokoje. Sytuacja w tych dziedzinach kultury, które tradycyjnie miały bardziej egalitarny 
charakter, jest zapewne jeszcze gorsza. Popatrzmy chociażby na świat sportu: procesy zachodzące 
w tej, z natury bliskiej masom, dziedzinie życia społecznego zdają się ukazywać szczególnie wy-
raźny obraz przemian społecznych opisywanych przez Ortegę y Gasseta. Kiedy elity były elitami, 
a masy masami, sport stanowił szlachetną rywalizacją, podporządkowaną pewnym regułom i war-
tościom. Ortega powiedziałby, że te ostatnie przenikały w sposób naturalny do mas, gdyż elity sta-
nowiły w hierarchicznym społeczeństwie punkt odniesienia – autorytet. W miarę jak społeczeństwo 
nabierało charakteru masowego, ten punkt odniesienia zaczął zanikać, a szlachetna rywalizacja 
przekształcała się coraz częściej w bezwzględną walkę o pieniądze i popularność (bicie rekordów), 
nawet kosztem zdrowia i życia zawodników. Analizowana tu teoria przewiduje i wyjaśnia to zjawi-
sko. Masy społeczne z natury nie są kreatywne na płaszczyźnie aksjologicznej, mogą jedynie przej-
mować pewne wartości od kreatywnych elit, zakorzenionych w tradycji. Obecne umasowienie elit 
powoduje, że świat staje się jednowymiarowy, „płaski”. W świecie tym zanika jakakolwiek subtelna 
hierarchia, a wszystko zostaje sprowadzone do konkretu. Można by wprawdzie za Maxem Schele-
rem powiedzieć, że świat zatrzymuje się na poziomie wartości witalnych, ale duchowi ortegizmu 
bardziej odpowiada dychotomiczny podział na to, co mierzalne (konkretne), i to, co niemierzalne 
(niekonkretne). Zauważmy przy tym, że konkret staje się obecnie coraz bardziej konkretny – trudniej 
mierzalną kategorię popularności daje się już przeliczyć na ilość „polubień” w Internecie. 

Masy i władza



96

ale nieświadome swego powołania i pozbawione poczucia odpowiedzialności 
masy mogą tę siłę wykorzystać na różne sposoby, także najmniej oczekiwane 
i przewidywane. 

W tym miejscu można by w nowy sposób zadać stare pytanie o naturę 
ludzką: Jak dalece można obdarzyć zaufaniem człowieka, którego ukształto-
wała postoświeceniowa rzeczywistość? A pytanie to warto zadać właśnie teraz. 
Zarówno w oświeceniu, jak i przez cały wiek dziewiętnasty, zazwyczaj na 
wzór Jean-Jacques’a Rousseau, upatrywano źródła wszelkich społecznych nie-
prawidłowości nie w samym człowieku, ale w niewłaściwie funkcjonujących 
strukturach społecznych – należało zatem jedynie zmienić struktury społeczne, 
żeby przywrócić człowiekowi jego naturalną dobroć. Oczywiście już wówczas 
można się było zastanawiać, dlaczego z natury dobry człowiek doprowadził 
do stworzenia niewłaściwie funkcjonującego społeczeństwa, ale wszelkie od-
powiedzi miałyby tylko teoretyczny charakter. Ostateczne rozwiązanie tego 
dylematu mogło nastąpić jedynie na drodze przeprowadzenia konkretnego 
historycznego eksperymentu, który zmieniłby struktury społeczne zgodnie 
z oczekiwaniami eksperymentatorów.

Eksperymentów takich w ciągu prawie dwustu pięćdziesięciu lat przepro-
wadzono wiele52 i z bardzo różnymi skutkami, ale można już teraz wyciągnąć 
na ich podstawie bardzo konkretne wnioski – czego się jednak nie robi – doty-
czące ludzkiej natury i wpływu na nią organizacji społecznej, a co za tym idzie, 
idei równości, tolerancji i wolności. José Ortega y Gasset ma odwagę zadawać 
pytania dotyczące tych idei i odpowiadać na nie zgodnie z proponowaną przez 
siebie fi lozofi ą racjowitalizmu: Nie zakładajmy z góry niepodważalnego cha-
rakteru idei równości, tolerancji i wolności, lecz zbadajmy, jak ich realizacja 
sprawdziła się w życiu (w tym przypadku w konkretnych systemach społecz-
nych), i podejmijmy poważną dyskusję; być może wymagają one redefi nicji. 
Niepokój hiszpańskiego myśliciela wzbudza fakt, że masowość, współczesny 
Lewiatan pochłaniający powoli, ale konsekwentnie kolejne przestrzenie życia 
społecznego, takiej dyskusji nie sprzyja i być może wkrótce ją uniemożliwi. 
Jeżeli nie zatrzymamy ekspansji pospolitego sposobu myślenia i odczuwania, 
który z jednej strony, nie uznając świata jakości, sprowadza wszystko do po-
liczalnego konkretu (punktów, testu itp.), z drugiej zaś, uciekając od symbolu, 
zatraca się w konkretnym charakterze obrazu i dźwięku, znajdziemy się w sy-
tuacji bez wyjścia. Pozornie niewinna akceptacja pospolitości spowodowała jej 
ekspansję, ekspansja jej dominację, a dominacja – wrogość wobec wszystkie-

52  Od rewolucji francuskiej i budowania państwa demokratycznego w Stanach Zjednoczonych 
Ameryki poprzez falanstery Charlesa Fouriera, Komunę Paryską, rewolucję październikową w Ro-
sji, budowanie systemu demokracji obywatelskiej w krajach Skandynawii, izraelskie kibuce, do 
całego systemu tak zwanych państw „demokracji ludowej”.

Krzysztof POLIT



97

go, co pospolitością nie jest. Tutaj analiza Ortegi y Gasseta się kończy, a jego 
recepty lecznicze niekoniecznie – o czym wspomniałem – muszą wywoływać 
entuzjazm. Wzbudzony przezeń niepokój stanowi jednak wyraźną wskazówkę: 
należy zatrzymać falę pospolitości, rozerwać błędne koło, do którego pro-
wadzi jej rozrost, przywrócić należne miejsce sferze jakości i symbolu oraz 
przeżyciom innym niż doznania zmysłowe, gdyż rzeczywistość życia nie ma 
charakteru horyzontalnego, lecz wertykalny, czyli hierarchiczny.

Masy zasklepiają się w swojej pospolitości, ponieważ elity przestały być 
elitami, czyli przestały wskazywać im drogę. Samo wskazanie drogi jednak 
nie wystarczy, trzeba przecież określić punkt, do którego droga powinna pro-
wadzić. Człowiek masowy nie jest w stanie sam wytyczyć celu, a nikt mu 
w tym nie pomaga; elity pozostawiły go bowiem samemu sobie w imię wol-
ności i wiary w człowieka, czyli w owe skrzydła otrzymane przezeń od natury, 
o których wspominał już renesansowy myśliciel i marzyciel Giordano Bruno53. 
Tylko po co rozwijać skrzydła w świecie wertykalnym, w którym nie ma ku 
czemu wzlatywać? Świat wertykalny zniszczy w ostatecznym rozrachunku 
także same elity. Zaniedbanie kategorii jakości powoduje, że górę bierze li-
czebność i w końcu same elity zatracają się – szczególnie w zglobalizowanym 
świecie mass mediów – przyjmując to, co proponują, a raczej dyktują im masy. 
Tym samym wartość tego, co tworzą, sprowadza się ostatecznie do ceny, jaką 
ich dzieła osiągają na rynku – wszak inne sposoby wartościowania nie są już 
zrozumiałe i przestają mieć znaczenie. Sam świat natomiast stopniowo prze-
staje mieć charakter horyzontalny, a wektor, który tradycyjnie skierowany był 
do góry, ku zenitowi, zaczyna zmierzać w dół, ku nadirowi.

Analiza ortegiańskiej spuścizny zdaje się wskazywać, że jesteśmy na po-
czątkowym etapie tego procesu. Są bowiem jeszcze ludzie, którzy potrafi ą 
się od niego zdystansować, spojrzeć nań z odpowiedniej perspektywy i sfor-
mułować diagnozę, a może nawet zaproponować odpowiednią kurację. Jeśli 
jednak wektor będzie nadal zmierzał w dół, ogłupiane masy będą w proce-
sie demokratycznym wyłaniać z siebie coraz mniej odpowiedzialnych rzą-
dzących. Rządzący w coraz większym stopniu prezentować będą masowy 
sposób myślenia i pospolity sposób wartościowania, nie będą już w stanie 
pojąć istoty władzy – pozostanie ona dla nich jedynie źródłem korzyści, nie 
zaś ciężkim obowiązkiem, związanym z odpowiedzialnością za rządzonych. 
Innych bowiem sposobów organizacji świata nie będą znać ani masy, ani ci, 

53  „Natura dała człowiekowi wspaniałe skrzydła, ale nie każdy potrafi  je rozwinąć. I dlatego 
właśnie potrzebni są fi lozofowie, nauczyciele, wychowawcy, którzy dopomagają ludziom do rozwi-
jania własnych skrzydeł. I tym się różnią źli władcy od dobrych władców. Źli władcy – obawiając się 
poddanych – podcinają im skrzydła, aby nikt nie mógł się wznieść zbyt wysoko”. Cyt. za: A. N o-
w i c k i, Lampa trzydziestu spotkań, czyli Bruno w trzydziestu dialogach, Wydawnictwo Śląsk, 
Katowice1980, s. 313.

Masy i władza



98

których masy wybiorą. To zaś oznacza pospolitość myśli w polityce, która 
przecież w czasie dominacji mas odgrywa rolę centralną i ma ogromny wpływ 
na pozostałe sfery życia społecznego. W całym współczesnym świecie łatwo 
zauważyć dominację konkretu i kategorii ilości, w praktyce przejawiającą się 
w podporządkowaniu wszystkiego ekonomii, a dokładniej: interesom tych, 
którzy wartości ekonomiczne ucieleśniają. Jeśli teraz nie odwrócimy strzałki 
wektora, wkrótce może zabraknąć elit i nikt już nie będzie w stanie postawić 
pytania, dlaczego zachodnia cywilizacja i wszystko, co jest jej wytworem, 
zaczyna mieć coraz większe kłopoty. Tym bardziej nikt nie będzie w stanie 
na pytanie to odpowiedzieć. Kłopoty te są może na razie trudno dostrzegalne, 
gdyż dotyczą głównie sfery kultury. Co więcej, prosty umysł wiodącego prym 
w życiu społecznym człowieka masowego nie jest w stanie problemów tych 
zauważyć ani przewidzieć konsekwencji, do których może prowadzić ich lek-
ceważenie. A konsekwencje te prawdopodobnie bardzo szybko przenikną do 
sfery konkretu. Tego właśnie obawia się Ortega y Gasset i dlatego rozpoczyna 
swój najbardziej znany esej analizą zjawiska, które określa jako „osiągnięcie 
przez masy  p e ł n i  władzy społecznej”54.

 
 

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Adamski, Jerzy. Historia literatury francuskiej: Zarys. Wrocław, Warszawa, and Kra-
ków: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1970.

Bartyzel, Jacek. “Substancjalne i akcydentalne krytyki demokracji.” In Krytycy de-
mokracji. Edited by Cezary Kalita and Adam Wielomski. Warszawa: Arte. Klub 
Zachowawczo-Monarchistyczny, 2009.

Canetti, Elias. Masa i władza. Translated by Eliza Borg and Maria Przybyłowska. 
Warszawa: Czytelnik, 1996.

Górski, Eugeniusz. José Ortega y Gasset i kryzys ideologii hiszpańskiej. Wrocław, 
Warszawa, Kraków, Gańsk, and Łódź: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 
1982.

Jagłowski, Mieczysław. Zarys historii fi lozofi i hiszpańskiej: Nurty i szkoły. Olsztyn: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, 2013.

Korsmeyer, Carolyn. “On Distinguishing ‘Aesthetic’ from ‘Artistic.’” The Journal of 
Aesthetic Education 11, no. 4 (1977): 45–57.

Kurp, Grzegorz. “Ocalenie jakie daje zdehumanizowana sztuka: Próba nowego odczy-
tania społecznej roli sztuki w twórczości José Ortegi y Gasseta.” Scripta Philoso-
phica. Zeszyty Naukowe Doktorantów Wydziału Filozofi i KUL 4 (2015): 43–56.

Leszczyna, Dorota. José Ortega y Gasset: Dziedzictwo Kanta i neokantyzmu marbur-
skiego. Wrocław: Ofi cyna Wydawnicza Arboretum, 2011.

54  O r t e g a  y  G a s s e t, Bunt mas, s. 7 (wyróżnienie w cytacie – K.P.)

Krzysztof POLIT



99

—–—. José Ortegi y Gasseta studia na niemieckich uniwersytetach. Kraków: Aureus, 
2012.

Müller, Jan-Werner. Przeciw demokracji: Idee polityczne XX wieku w Europie. War-
szawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2016.

Nowicki, Andrzej. Lampa trzydziestu spotkań, czyli Bruno w trzydziestu dialogach. 
Katowice: Wydawnictwo Śląsk, 1980.

Ortega y Gasset, José. Bunt mas. Translated by Piotr Niklewicz. Warszawa: Muza, 
1995.

—–—. “Dehumanizacja sztuki.” In Ortega y Gasset, Dehumanizacja sztuki i inne 
eseje. Translated by Piotr Niklewicz. Edited by Stanisław Cichowicz. Warszawa: 
Czytelnik, 1980.

—–—. “Democracia morbosa.” In Ortega y Gasset, Obras completas. Vol. 2. Madrid: 
Revista de Occidente, 1966. 

—–—. España invertebrada. Madrid: Revista de Occidente, 1957.
—–—. “Idee i przeświadczenia.” Translated by Ewa Burska. In Ortega y Gasset, Po 

co wracamy do fi lozofi i. Translated by Ewa Burska, Magda Iwińska, and Anna 
Jancewicz. Edited by Stanisław Cichowicz. Warszawa: Wydawnictwo Spacja, 
1992.

—–—. “Individuo y organización.” In Ortega y Gasset, Obras completas. Vol. 9. 
Madrid: Revista de Occidente, 1965.

—–—. “La política por excelencia.” In Ortega y Gasset, Obras completas. Vol. 3. 
Madrid: Revista de Occidente, 1966.

—–—. Meditación de la técnica. Madrid: Espasa Calpe, 1965.
—–—. “Meditaciones del Quijote.” In Ortega y Gasset, Obras completas. Vol. 1. 

Madrid: Revista de Occidente, 1966.
—–—. “Mirabeau o el politico.” In Ortega y Gasset, Obras completas. Vol. 3. Madrid: 

Revista de Occidente, 1966. 
—–—. “Zmierzch rewolucji.” Translated by Magda Iwińska. In Ortega y Gasset, Po 

co wracamy do fi lozofi i. Translated by Ewa Burska, Magda Iwińska, and Anna 
Jancewicz. Edited by Stanisław Cichowicz. Warszawa: Wydawnictwo Spacja, 
1992.

Platon. Państwo. Translated by Władysław Witwicki. Kęty: Wydawnictwo Antyk, 
1997.

Polit, Krzysztof. Kryzys cywilizacji Zachodu w myśli José Ortegi y Gasseta. Lublin: 
Wydawnictwo UMCS, 2005.

Popper, Karl Raimund. W poszukiwaniu lepszego świata: Wykłady i rozprawy z trzy-
dziestu lat. Translated by Antoni Malinowski. Warszawa: Książka i Wiedza, 
1997.

Wieczorek, Krzysztof. “Kreatywistyczny model człowieka u José Ortegi y Gasseta: 
W setną rocznicę urodzin fi lozofa.” Studia Filozofi czne, nr 4 (1983): 69-85.

Masy i władza



100

ABSTRAKT / ABSTRACT

Krzysztof POLIT – Masy i władza. Refl eksje wokół fi lozofi i społecznej José Ortegi 
y Gasseta

DOI 10.12887/33-2020-4-132-07

Autor stara się odpowiedzieć na pytanie o aktualność krytycznych poglądów 
José Ortegi y Gasseta dotyczących egalitaryzmu oraz ustroju demokratycznego. 
Konkluzję artykułu stanowi teza, że brak punktów odniesienia w egalitarnym, 
demokratycznym społeczeństwie powoduje niepokojące zjawisko zanikania 
elit przy jednoczesnej ekspansji kategorii ilości i użyteczności. Naturalną 
konsekwencją tego zjawiska jest zanikanie jakościowego postrzegania świata 
i postępująca dominacja wartości ekonomicznych. Wszystko, co wykracza poza 
konkret i nie daje się zmierzyć, przestaje mieć znaczenie. Tendencjom tym 
towarzyszy założenie, że człowiek jest w stanie właściwie funkcjonować w jed-
nowymiarowym, horyzontalnym świecie ilości. W oparciu o poglądy Ortegi 
y Gasseta założenie to należy uznać za fałszywe, ponieważ życie ludzkie ma 
charakter otwarty oraz nieprzewidywalny i właśnie dlatego powinno opierać się 
na pewnej hierarchii wartości czerpanych z tradycji. Wyrazicielem i nośnikiem 
tych wartości są duchowe elity społeczne. Ponieważ to one kierują społeczeń-
stwem, ich zanik w procesie umasowienia spowoduje powszechny chaos.

Słowa kluczowe: José Ortega y Gasset, władza, demokracja, masy społeczne, 
tradycja, elity społeczne

Kontakt: Katedra Etyki, Instytut Filozofi i, Wydział Filozofi i i Socjologii, 
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej, pl. Marii Curie-Skłodowskiej 4/334, 
20-031 Lublin
E-mail: krzysztof.polit@poczta.umcs.lublin.pl
Tel. 81 5372842
http://fi lozofi a.umcs.lublin.pl/zaklad-etyki/krzysztof-polit

Krzysztof POLIT, Crowds and Power: Refl ections on José Ortega y Gasset’s Social 
Philosophy

DOI 10.12887/33-2020-4-132-07 

The author attempts to answer the question about the validity of the views of 
José Ortega y Gasset regarding his criticism of egalitarianism and the demo-
cratic system. The article concludes with the thesis that the lack of reference 
points observable in an egalitarian, democratic society triggers the disturbing 
phenomenon of the disappearance of the elites with a simultaneous expan-
sion of the categories of quantity and utility. A natural consequence of this 
phenomenon is disappearance of the qualitative perception of the world and 
an increasing dominance of economic values. Anything that goes beyond the 
concrete and, as such, cannot be measured, becomes insignifi cant. The tenden-

Krzysztof POLIT



101

cies in question refl ect the idea that the human being is capable of existing 
in a one-dimensional, horizontal world of quantity. However, an analysis of 
Ortega y Gasset’s views suggests that such an assumption must be deemed as 
false, since a human life, being necessarily open and unpredictable, needs to 
be based on a certain hierarchy of values derived from tradition. The values 
in question are conveyed by the spiritual social elites of the society. Since it is 
the elites that lead society, their disappearance in the process of massifi cation 
will cause widespread chaos.

Keywords: José Ortega y Gasset, power, democracy, social masses, tradition, 
social elites 

Contact: Katedra Etyki, Instytut Filozofi i, Wydział Filozofi i i Socjologii, 
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej, Pl. Marii Curie-Skłodowskiej 4/334, 
20-031 Lublin, Poland
E-mail: krzysztof.polit@poczta.umcs.lublin.pl
Phone: +48 81 5372842
http://fi lozofi a.umcs.lublin.pl/zaklad-etyki/krzysztof-polit

Masy i władza


