
5

OD REDAKCJI

PIĘKNO, „JA” I WSPÓLNOTA

Doświadczenie piękna wskazuje, że świat w tym kształcie, w jakim się 
nam jawi, nie jest wszystkim, co istnieje. Nie ma co do tego watpliwości 
autor Księgi Mądrości, który stwierdza, że doświadczenie to pozwala nam 
nawet uchwycić coś z natury owej innej i wyższej rzeczywistości:„z wielkości 
i piękna stworzeń poznaje się przez podobieństwo ich Stwórcę” (Mdr 13,5). 
Co więcej, „głupimi z natury” (Mdr 13,1) nazywa tych, którzy podziwiając 
wszechświat, nie widzą w nim dzieła „Tego, który jest” (Mdr 13,1), a części 
kosmosu czy działające w nim siły uznają za bóstwa. Starotestamentowy 
pisarz bezskutecznie próbuje znaleźć dla nich usprawiedliwienie. Stwierdza, 
że wprawdzie ich winę zmniejsza fakt, poszukują przecież Boga, a „ulegają 
złudzeniu, bo piękne to, na co patrzą” (Mdr 13,7), to jednak, ostatecznie, „im 
także nie można wybaczyć: jeśli się bowiem zdobyli na tyle wiedzy, by móc 
ogarnąć wszechświat − jakże nie znaleźli rychlej jego Władcy? (Mdr 13,9). 

Piękno występuje w przytaczanych fragmentach Księgi Mądrości w dwo-
jakiej roli: z jednej strony jest czymś, co niejako prowadzi spojrzenie ku wła-
ściwemu przedmiotowi podziwu, z drugiej zaś czymś, co mąci wzrok − tak że 
doświadczenie piękna samo nie wystarcza, abyśmy ów przedmiot rozpoznali. 
Jak się okazuje, nie wystarcza też moc tego, co autor biblijny nazywa wiedzą. 
Pomimo to jego końcowe pytanie wydaje się retoryczne. Wobec tak wyrazistego, 
przytłaczającego wręcz świadectwa − jakże można się mylić?

Jeśli jednak pytanie to potraktujemy nieretorycznie, odpowiedź na nie mogła-
by przyjąć postać historii ludzkiej kultury, a w jej ramach opowieści o odmianach 
doświadczenia piękna i mniej lub bardziej trafnych interpretacjach tego doświad-
czenia, a także o przyczynach błądzenia. 

W dziejach kultury Zachodu szczególne miejsce wśród tych opowieści 
i interpretacji zajmuje wizja zawarta przez Platona w Uczcie, w słynnej mowie 
o miłości i jej stopniach1 przedstawionej przez kapłankę Diotymę Sokrate-
sowi i powtórzonej przez Sokratesa uczestnikom sympozjonu. W wizji tej 

1  Por. P l a t o n, Uczta, 210 A-212 A, tłum. W. Witwicki, Wydawnictwo Marek Derewiecki, 
Kęty 2008, s. 76-78.



6 Od Redakcji

piękno ukazywane jest przede wszystkim jako przedmiot miłości, można by 
powiedzieć − posługując się abstrakcyjnym językiem Arystotelesa − jego 
przyczyna sprawcza i celowa. Miłość zaś stanowi złożony proces, który roz-
poczyna się odkryciem zmysłowego piękna jednostkowego ludzkiego ciała 
i rozbudzonym przez to odkrycie pożądaniem, a kończy kontemplacją samej 
istoty piękna. W procesie tym kochający uczy się dostrzegać różnicę między 
konkretyzacjami piękna a pięknem jako takim, a następnie odkrywa piękno 
duchowe. Dopiero wówczas − jak pisze Platon − może wypłynąć „na morze 
piękna […] i kiedy się nam nim rozglądnie, płodzić zacznie słowa i myśli 
wielkie i wspaniałe, gnany nienasyconym dążeniem do prawdy”2. U kresu 
tej „żeglugi” ukazuje się mu „piękno wieczne, które nie powstaje i nie ginie, 
i nie rozwija się ani nie więdnie, ani nie jest z jednej strony piękne, a z drugiej 
szpetne, ani raz tylko takie, a drugi raz odmienne, ani takie w porównaniu 
z czymkolwiek, a z czym innym inne, ani też dla jednego piękne, a dla drugiego 
szpetne”3. Ostatecznie trud dążenia ku pięknu przynosi niezwykłe owoce: „Co 
myślisz − Diotyma pyta retorycznie Sokratesa − czyby mógł jeszcze wtedy 
marne życie pędzić człowiek, który aż tam patrzy i to widzi, i z tym obcuje? 
[…] on dotyka tego, co naprawdę jest rzeczywiste. A skoro płodzi dzielność 
rzeczywistą i rozwija, kochankiem bogów się staje, i jeśli komu wolno marzyć 
o nieśmiertelności, to jemu wolno”4.

W przytaczanych fragmentach Uczty Platon na zawsze związał piękno, 
prawdę i dobro, a miłującym je złożył obietnicę nieśmiertelności innej niż ta, 
którą człowiek osiąga w swoim potomstwie i która związana jest z miłością 
jedynie zmysłową.

Co w istocie przedstawia Platon w swojej wizji pozostaje sprawą dyskusyjną. 
Otwarty pozostaje też spór, w jakim stopniu kochający się ludzie mogą 
odnaleźć ślady swojego doświadczenia w tym z ogromnym rozmachem, choć 
schematycznie nakreślonym obrazie, w którym konkretna osoba ukochanego 
wydaje się schodzić na drugi plan, jeśli nie w ogóle znikać z pola widzenia. 
W dziejach kultury opis ten uzyskał między innymi interpretację pedagogiczną:
ma on przedstawiać żmudny proces wychowania i kształcenia, którego kres 
dostępny jest tylko nielicznym − chociaż początki należą do doświadczeń pow-
szechnych. 

Zapewne jedną z najbardziej fascynujących własności koncepcji Platona 
jest jej podatność na różnorodne interpretacje i niezmierna „pojemność”, 
a także zdolność łączenia tego, co doświadczenie każe nam rozdzielać: pod-
suwa ona sposób wyjaśnienia zarazem bliskości i oddalenia piękna, jego 

2  Tamże, 210 D, s. 76.
3  Tamże, 211 A, s. 77.
4  Tamże, 211 E-212A, s. 77n.



7Od Redakcji

wszechobecności i jednocześnie niedostępności, uniwersalności i zarazem 
ekskluzywności jego doświadczenia, różnic w jego postrzeganiu, a także tego, 
że piękno, zamiast prowadzić ku prawdzie i dobru, może od nich odwodzić. 

Wizja, którą pozostawił ateński fi lozof, trwale przeniknęła kulturę zachodnią 
i żyje w niej pomimo wszelkich jej przemian i kryzysów − choć z czasem 
koncepcje zainspirowane myślą Platona stały się być może nieco bardziej po-
wściągliwe niż ich pierwowzór i nie wydają się już odrywać nas od naszych 
„przyziemnych” spraw. Na przykład w dwudziestym wieku Hans-Georg Gada-
mer pisał w eseju Aktualność piękna: „Piękno, choćby napotkane niespodzia-
nie, jest czymś w rodzaju rękojmi, iż w całym zamęcie rzeczywistości − ze 
wszystkimi jej niedoskonałościami i złem, we wszystkich jej opacznościach 
i jednostronnościach − to, co prawdziwe, nie leży w niedostępnej dali, ale wy-
chodzi nam na spotkanie. Ontologiczną funkcją piękna jest usuwanie przepaści 
między ideałem i rzeczywistością”5. Doświadczenie piękna, zwłaszcza piękna 
w sztuce, nazywał Gadamer „przyzywaniem możliwego sakralnego porządku, 
gdziekolwiek by on był”6 oraz „skończoną odpowiedniością tego, co zwie się 
wiecznością”7. 

Odwołująca się również do myśli Platona fi lozofka i pisarka Iris Murdoch 
podkreśla natomiast moralny i zarazem wychowawczy wymiar doświadczenia 
piękna: „Podziwianie piękna zawartego w sztuce czy w naturze nie tylko jest 
(pomimo wszelkich trudności) najłatwiejszym ze znanych ćwiczeń ducho-
wych; jest to także zupełnie adekwatny sposób praktykowania (a nie tylko ana-
logia do) dobrego życia, ponieważ mamy tu do czynienia z powstrzymaniem 
egoizmu z imię percepcji rzeczywistości”8. Obcowanie w pięknem w sztuce 
uważa Murdoch za szkołę miłości: „Wielka sztuka uczy nas, jak patrzeć na 
realne byty i kochać je, nie usidlając ich przy tym, nie posługując się nimi, nie 
wchłaniając ich do żarłocznego wnętrza «ja»”9. Owa nauka bezinteresownej 
miłości − jak pisze − zwykle nie przebiega jednak w sposób uświadomio-
ny: „Zachwycanie się kwiatami i zwierzętami jest rzeczą dobrą w sposób tak 
oczywisty, że ludzie znoszący do domu kwiatki doniczkowe albo obserwujący 
pustułki mogliby nawet przyjąć ze zdziwieniem pogląd, iż to wszystko ma 
jakikolwiek związek z cnotą. Źródłem tego zdziwienia jest fakt − zauważony 

5  H.G. G a d a m e r, Aktualność piękna, tłum. K. Krzemieniowa, Ofi cyna Naukowa, Warsza-
wa 1993, s. 20. W cytowanym fragmencie Gadamer nie odnosi się do zawartego w Uczcie obrazu 
stopni miłości, lecz do znanej z Fajdrosa (246 A-248 B) wizji duszy jako uskrzydlonego rydwanu 
i jej wędrówki po nieboskłonie.

6  Tamże, s. 43.
7  Tamże, s. 61.
8  I. M u r d o c h, O „Bogu” i „dobru”, tłum. A. Pawelec, w: taż, Prymat dobra, Wydawnictwo 

Znak, Kraków 1996, s. 86.
9  Tamże.



8

przez Platona − że piękno jest jedynym bytem duchowym, który kochamy 
instynktownie”10.

Warto w tym miejscu przypomnieć, że powszechność oraz naturalny i spon-
taniczny („instynktowny”) charakter doświadczenia piękna nie prowadzą nas 
jednak niezawodnie do przesycania nim tworzonej przez nas kultury. Zarówno 
Platon, jak i przywoływani autorzy dwudziestowieczni nie zapominają, że 
proces uczenia się miłości − czyli w istocie odkrywanie przez człowieka sensu 
rzeczywistości i specyfi cznie ludzkiego sposobu istnienia − nie zawsze kończy 
się pomyślnie. Nasza naturalna wrażliwość na piękno nie zapewnia nam też 
„automatycznie” zrozumienia jego sensu w ludzkim życiu. Roger Scruton, 
który podejmuje problematykę piękna w licznych wypowiedziach kierowa-
nych do różnych grup odbiorców11, przekonuje o wadze piękna dla tworzenia 
ludzkich wspólnot jako wspólnot istot rozumnych oraz dla kształtowania od-
powiadających naturze człowieka środowisk, a także przestrzega przed doko-
nującym się współcześnie zagubieniem piękna w kulturze. Wśród przyczyn 
tego procesu wymienia przekonanie − obecnie rozpowszechnione bardziej 
niż kiedykolwiek wcześniej − o subiektywności, a więc i irracjonalności 
piękna oraz deprecjonowanie jego poszukiwania, uznawanego za wyłącznie 
„prywatną” sprawę poszczególnych jednostek. Poglądy te wypływają − jego 
zdaniem − z mylnej interpretacji roli osądu estetycznego w naszym życiu, 
uznania go „za środek afi rmacji nas samych, nie zaś za sposób wyrzekania 
się siebie”12. Scruton twierdzi, że negatywny wpływ owego błędu na kształt 
kultury jako całości jest już wyraźnie dostrzegalny: „Zagubienie piękna i pog-
arda dla jego poszukiwania stanowią krok ku nowej formie ludzkiego życia, 
w której dawanie zostaje zastąpione przez branie, a prawdziwe miłości przez 
niesprecyzowane bliżej żądze”13. Możemy jednak odrzucić pogląd, że piękno 
służy autoekspresji, a wówczas „założenie, że jest ono jedynie subiektywne, 
zaczyna − zdaniem fi lozofa − ustępować przekonaniu, że piękno to jeden 
z instrumentów, które wykorzystujemy w strategiach budowania konsensusu, 
jedna z wartości, za pomocą których tworzymy wspólnie zamieszkiwany świat 
i niesiemy sobie nawzajem pocieszenie. Krótko mówiąc, jest ono narzędziem 
budowania domu”14.

W cytowanym artykule Why Beauty Matters [„Dlaczego piękno ma zna-
czenie”], opublikowanym w roku 2018, Scruton odnosi się do bieżących spo-

10  T a ż, Prymat dobra nad innymi pojęciami, tłum. A. Pawelec, w: taż, Prymat dobra, s. 107.
11  Wśród wypowiedzi tych wymienić należy telewizyjny fi lm dokumentalny Why Beauty Mat-

ters (Wielka Brytania, 2009, reż. L. Lockwood, https://www.bbc.co.uk/programmes/b00p6tsd).
12  T e n ż e, Why Beauty Matters, „The Monist” 101(2018) nr 1, s. 10. Jeśli nie podano inaczej, 

tłumaczenie fragmentów prac obcojęzycznych − P.M.
13  Tamże.
14  Tamże, s. 11.

Od Redakcji



9

rów o piękno w architekturze. W tym kontekście termin „dom”, używany przez 
niego w sposób do pewnego stopnia metaforyczny i abstrakcyjny, zachowuje 
również swoje dosłowne znaczenie. W napisanym około dziesięciu lat wcze-
śniej popularnym wprowadzeniu do tematyki piękna15 fi lozof chętnie przywo-
łuje właśnie doświadczenie „piękna codziennego”16 czy też „minimalnego”17 
i twierdzi, że „sąd estetyczny pozostaje niezbędnym czynnikiem każdego 
wysiłku, by robić coś dobrze”18.

W książce Scrutona odnajdujemy ducha Immanuela Kanta, Platon zaś 
i kontynuatorzy jego myśli traktowani są sceptycznie (obraz przedstawiony 
w przywołanym fragmencie Uczty skomentowany został następująco: „W Pla-
tońskiej wizji kryje się więcej pobożnych życzeń niż prawdy”19). Autor z zało-
żenia odrzuca „neoplatoński pogląd na temat piękna jako cechy samego bytu”20, 
nie analizuje też piękna „w kategoriach własności lub cech, jakie ujawnić by 
się miały w pięknych przedmiotach”21 ani nie podejmuje próby sformułowania 
defi nicji piękna. „W moim przekonaniu − pisze − defi nicje takie wychodzą od 
niewłaściwej strony problemu, który dotyczy nie tyle «rzeczy w świecie», ale 
szczególnego ich doświadczenia oraz poszukiwania znaczenia, jakie z tego 
doświadczenia wypływa. Czy oznacza to, że «piękno jest w oku patrzącego» 
− że nie ma żadnej obiektywnej własności którą rozpoznajemy i co do której 
natury oraz wartości możemy być zgodni? Moja odpowiedź na to pytanie jest 
prosta: wszystko, co powiedziałem na temat doświadczenia piękna oznacza, że 
ma ono racjonalne ugruntowanie. Wzywa nas ono do odnajdywania znaczenia 
w jego przedmiotach, do przeprowadzania krytycznych porównań, a także do 
badania naszego życia i naszych uczuć w świetle tych odkryć. Sztuka, przy-
roda i ludzkie formy − wszystko zachęca nas, by doświadczenie to umieścić 
w centrum naszego życia. Jeśli tak uczynimy, da nam ono odnawiającą siłę, 
która nigdy nas nie znuży”22.

Chociaż Roger Scruton deklaruje (i w swojej książce faktycznie zachowu-
je) dystans do Platońskiej wizji, w jego słowach pobrzmiewa, jak w Uczcie, 
przekonanie o mocy piękna i związanej z doświadczeniem piękna obietni-
cy. Przekonanie to wydaje się jednak mieć swoje źródło nie w jakichkolwiek 
przyjętych koncepcjach, ile właśnie w uniwersalnym doświadczeniu człowieka. 

15  Zob. t e n ż e, Beauty: A Very Short Introduction, Oxford University Press, Oxford 2009.
16  T e n ż e, Piękno. Krótkie wprowadzenie, tłum. S. Krawczyk, A. Rejniak-Majewska, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2018, s. 81.
17  Tamże, s. 95.
18  Tamże, s. 79.
19  Tamże, s. 47.
20  Tamże, s. 183.
21  Tamże.
22  Tamże, s. 185.

Od Redakcji



10

Głos owego doświadczenia jest wyraźnie słyszalny również w artykułach ze-
branych w niniejszym tomie „Ethosu” − jakkolwiek różne dziedziny wiedzy 
i stanowiska fi lozofi czne reprezentowaliby ich autorzy.

Patrycja Mikulska


