
324

Małgorzata BORKOWSKA*

O ROZUMIENIU BEZ POROZUMIENIA
Leszka Koczanowicza koncepcja polityki dialogu

Trajektorię dialogu zmienić może także karnawał. Jest to zjawisko głęboko za-
korzenione w życiu codziennym, ale jego znaczenie wykracza poza codzienność, 
w stronę szeroko rozumianej kultury i polityki. Karnawalizacja na ogół oceniana 
jest pejoratywnie, jako zjawisko, które niszczy mapy pozwalające człowiekowi 
określić swoje miejsce w świecie. Koczanowicz nie podziela tej pesymistycznej 
interpretacji. Uważa, że dyskurs karnawału jest ucieleśnieniem wolnej, swobodnej 
i przede wszystkim zdecentralizowanej komunikacji.

Sporo mówi się ostatnio o fali upadających demokracji. Demokratyzacja 
wyhamowuje, wycofuje się wręcz z pewnych obszarów świata, a zmianę reguł 
gry zapowiada coraz luźniejszy związek demokracji z liberalizmem1. Według 
badań Economist Intelligence Unit (jednostki badawczej związanej z tygo-
dnikiem The Economist) od ponad dwudziestu lat tak zwany wskaźnik demo-
kracji niemal na całym świecie stale się obniża, a dominujący we wszystkich 
regionach wzorzec pogarsza się w stosunku do poziomu osiągniętego wcze-
śniej2. Podobną konkluzję zawiera ostatni raport instytutu V-Dem (Varieties of 
Democracy): świat stoi w obliczu intensywnego procesu autokratyzacji i nie 
widać żadnych oznak odwracania się tej tendencji3. Jeśli wierzyć Francisowi 
Fukuyamie, liberalna demokracja jest w opałach, a jej przetrwanie z będzie 
zależało od konkurencyjności dostępnych alternatyw4. 

* Dr Małgorzata Borkowska – Katedra Etyki, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 
e-mail: malgorzata.borkowska@kul.pl, ORCID 0000-0001-5782-3751 [pełna nota o Autorce na koń-
cu numeru].

1  Por. J. K u r l a n t z i c k, Demokracja liberalna w odwrocie, tłum. T. Zmyśliński, Wydaw-
nictwo Nowej Konfederacji, Warszawa 2022, s. 38-54.

2  Zob. Where Democracy Is Most at Risk? Four Lessons from EIU’s New Ranking of Demo-
cracies, The Economist, https://www.economist.com/graphic-detail/2024/02/14/four-lessons-from-
the-2023-democracy-index. 

3  Zob. V-Dem Institute, Democracy Report 2025: 25 Years of Autocratization – Democracy 
Trumped?, V-Dem, https://v-dem.net/publications/democracy-reports/. 

4  Por. F. F u k u y a m a, Przyszłość historii. Czy liberalna demokracja przetrwa schyłek klasy 
średniej?, tłum. M. Warchala, „Przegląd Polityczny” 2012, nr 111, s. 45. 

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 4(152) 324-343

DOI 10.12887/38-2025-4-152-18



325

Można jednak spojrzeć na to zjawisko inaczej. Demokracja nie jest ani 
„ziemią obiecaną”, ani doskonałym wynalazkiem. Każda demokracja ma swoje 
słabe strony, ale nie dlatego, że ideologia demokratyczna jest od jakiegoś czasu 
w odwrocie, lecz dlatego, że demokratyczny styl rządzenia realizuje się zawsze 
w procesie przemian. I jeżeli te przemiany określimy mianem kryzysu, to losy 
demokracji wydają się niekończącym się kryzysem, gdzie pewne jest tylko to, 
że niczego nie możemy wykluczyć. Może więc rację ma Leszek Kołakowski, 
zalecając, aby w świecie, gdzie co chwilę ktoś ogłasza jakiś koniec: koniec 
komunizmu, koniec cywilizacji Zachodu, koniec ideologii, koniec historii, 
a nawet śmierć Boga za przyczyną Zaratustry, zachować nieco dystansu i nie 
opłakiwać przedwcześnie upadku demokracji5. 

Wobec niedomagań formacji neoliberalnej i niejednoznaczności jej ocen 
warto na nowo postawić pytanie o model demokracji, który najlepiej odpo-
wiadałby charakterowi współczesnych społeczeństw. Kwestia ta ma w gruncie 
rzeczy wiele wspólnego z naszym sposobem myślenia i mówienia o demo-
kracji oraz tym, jak doświadczamy jej na co dzień – co postaram się wykazać 
w niniejszym szkicu. Okazją ku temu będzie dyskusja wrocławskiego fi lozofa 
i politologa Leszka Koczanowicza z przedstawicielami dwóch konkurujących 
modeli społeczeństwa demokratycznego: demokracji deliberatywnej w wersji 
zaproponowanej przez Jürgena Habermasa oraz demokracji hegemonicznej 
(radykalnej) w ujęciu Ernesta Laclau i Chantal Mouffe. 

Koczanowicz, nawiązując do tradycji amerykańskiego pragmatyzmu, zwłasz-
cza do myśli Johna Deweya i George’a Herberta Meada, a także do fi lozofi i dia-
logu rosyjskiego myśliciela Michaiła Bachtina, proponuje koncepcję demokracji 
niekonsensualnej, która ma być „trzecią drogą” między deliberacją a hegemonią, 
czyli między wizją społeczeństwa spajanego przez demokratyczne procedury 
zorientowane na poszukiwanie konsensu, a wizją demokracji bez dialogu, gdzie 
nieusuwalny antagonizm prowadzi do konfl iktów, w których silniejsi narzucają 
swoją wolę słabszym. Pojęciem, które ogniskuje fi lozofi czną perspektywę wro-
cławskiego fi lozofa, jest dialog. Można powiedzieć, że jest to swego rodzaju lejt-
motyw, wokół którego Koczanowicz rozwija koncepcję wspólnoty krytycznej oraz 
demokracji niekonsensualnej. W dalszych rozważaniach zatrzymam się jednak 
u progu tych koncepcji. Zagadnienie demokracji niekonsensualnej jako politycznej 
formy wspólnoty krytycznej zasługuje na osobne omówienie. W niniejszym szkicu 
interesuje mnie wyłącznie dialog i jego rola w procesie demokratycznym, czyli 
sposób, w jaki demokracja wyłania się z codziennych interakcji dialogicznych. 
Innymi słowy, nie skupiam się na punkcie dojścia fi lozofi i Koczanowicza, lecz na 
narzędziu, za pomocą którego próbuje on godzić opozycyjne modele demokracji. 

5  Por. L. K o ł a k o w s k i, Nasza wesoła apokalipsa, w: tenże, Moje słuszne poglądy na 
wszystko, Znak, Kraków 2011, s. 40n.

O rozumieniu bez porozumienia



326

Celem, jaki sobie stawiam, jest odpowiedź na pytanie, czy – lub w jakim stopniu 
– proponowane przez Koczanowicza ujęcie dialogu otwiera nowe perspektywy ro-
zumienia demokracji i w jakiej mierze wykracza poza dominujące interpretacje.

Cel ten realizuję w trzech krokach. Najpierw, dla zarysowania kontekstu, 
w którym wrocławski fi lozof umieszcza swoją koncepcję dialogu, przybliżam po-
krótce podstawowe założenia deliberacji i hegemonii, ujmując je w wyostrzonej, 
modelowej postaci. Po tych wstępnych wyjaśnieniach nieco dokładniej analizuję 
pojęcie dialogu, jego wymiary, a także ograniczenia dialogu w warunkach demo-
kracji. Zwracam przy tym szczególną uwagę na właściwe dla Koczanowicza po-
strzeganie demokracji jako formy życia, ściślej – łączenie systemu politycznego 
ze sposobem, w jaki ludzie organizują swoje codzienne doświadczenie. Na koniec 
zastanawiam się, na czym polega „wartość dodana” fi lozofi i Koczanowicza, co 
zmienia jego podejście w kwestii rozumienia współczesnych demokracji. W pro-
wadzonych analizach posługuję się metodą porównawczą, poglądy Koczanowi-
cza zestawiam z fi lozofi ą Chantal Mouffe i Jürgena Habermasa.

Podstawą moich dociekań są monografi e i zbiory esejów, w których wro-
cławski fi lozof rozwija swoją myśl: Polityka dialogu6, Niedokończone polityki7 
oraz Lęk nowoczesny8. Wielu inspirujących spostrzeżeń dostarczyła mi także 
książka Między rozumieniem a porozumieniem. Eseje o demokracji niekon-
sensualnej9, będąca pokłosiem indywidualnej pracy badaczy wyjaśniających 
różne zjawiska życia społecznego w kategoriach demokracji niekonsensualnej. 
Skupienie się na tych właśnie pracach podyktowane jest podjęciem przeze mnie 
jedynie tematu dialogu, warto jednak dodać, że stanowią one niewielką część 
dorobku pisarskiego Leszka Koczanowicza. Problemom demokracji i napię-
ciom kultury nowoczesnej poświęcił on między innymi kilka książek: G.H. 
Mead10, Wspólnota i emancypacje11, Polityka czasu12 oraz Lęk i olśnienie13. 

6  Zob. L. K o c z a n o w i c z, Polityka dialogu. Demokracja niekonsensualna i wspólnota 
krytyczna, tłum. K. Liszka, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2015.

7  Zob. t e n ż e, Niedokończone polityki. Demokracja, populizm, autokracja, Wydawnictwo 
Pasaże, Kraków 2022.

8  Zob. t e n ż e, Lęk nowoczesny. Eseje o demokracji i jej adwersarzach, Universitas, Kra-
ków 2011.

9  Zob. Między rozumieniem a porozumieniem. Eseje o demokracji niekonsensualnej, red. L. Ko-
czanowicz, K. Liszka, R. Włodarczyk, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2015.

10  Zob. L. K o c z a n o w i c z, G.H. Mead, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 
Wrocław 1992.

11  Zob. t e n ż e, Wspólnota i emancypacje. Spór o społeczeństwo postkonwencjonalne, Wydaw-
nictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej Edukacji TWP we Wrocławiu, Wrocław 2002.

12  Zob. t e n ż e, Polityka czasu. Dynamika tożsamości w postkomunistycznej Polsce, tłum. 
K. Liszka, Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej Edukacji TWP we Wrocławiu, 
Wrocław 2009.

13  Zob. t e n ż e, Lęk i olśnienie. Eseje o kulturze niepokoju, Instytut Badań Literackich PAN, 
Warszawa 2020.

Małgorzata BORKOWSKA



327

MIĘDZY DIALOGIEM A KONFLIKTEM

W toku wieloaspektowej rewizji demokracji liberalnej wykształciły się dwa 
główne modele społeczeństwa demokratycznego: demokracja deliberatywna 
i demokracja hegemoniczna. Pierwsza wprowadza do liberalizmu perspektywę 
dialogiczną, kładąc nacisk na konsens wypracowywany na drodze racjonalnej 
dyskusji. Podejście to, zakorzenione w amerykańskim pragmatyzmie Williama 
Jamesa, Johna Deweya i George’a Herberta Meada, najpełniejszy wyraz znalazło 
w fi lozofi i Jürgena Habermasa. Opracował on teorię działania komunikacyjnego, 
które organizuje życie społeczne i polityczne na zasadzie racjonalnej wymiany 
argumentów, ukierunkowanej na osiąganie i utrzymywanie konsensu. Racjonal-
ność zakotwiczona w codziennej praktyce komunikacyjnej odsyła zatem do ar-
gumentowania jako niezawodnego narzędzia rozstrzygania wszelkich sporów14. 
Ujmowany z tej perspektywy, dialog nie jest czymś jedynie przygodnym, lecz 
samym rdzeniem demokracji, której istnienie i prawidłowe funkcjonowanie za-
leży od sprawnej komunikacji i budowania więzi społecznych. Polityczność zaś 
to przestrzeń wolności i debaty publicznej, gdzie liczy się rozum oraz względy 
moralne – idealna sytuacja komunikacyjna stanowi swoisty punkt odniesienia 
dla wszelkich zasad oraz procedur demokratycznych. 

Z drugiej strony, rozwijane są koncepcje, które sceptycznie oceniają możli-
wości wypracowywania konsensu, a życie społeczne i polityczne traktują jako 
teren nieustannej walki. Istotą tego podejścia nie jest jednak całkowite odrzu-
cenie demokracji liberalnej, lecz postulat jej gruntownego zreformowania albo 
wymyślenia na nowo. Claude Lefort, którego można uznać za pioniera tego 
stylu myślenia, przekonuje, że słabość demokracji, jej podatność na różnego 
rodzaju wypaczenia, wynika z tego, że władza w demokracji jest „miejscem 
pustym”15, co oznacza, że nikt nie może się z nią na stałe utożsamić. W odróż-
nieniu od reżimów totalitarnych, gdzie miejsce władzy jest zawsze zapełnione, 
a Lud, Naród czy Klasa stanowią jedność, w warunkach demokracji nieustannie 
toczy się spór o to, kogo należy zaliczyć do ludu i kto ma prawo rządzić spo-
łeczeństwem16. To zaś oznacza, że konfl ikt i podział społeczny mają charakter 
nieredukowalny, są niejako wbudowane w demokrację, co skutkuje niemożno-
ścią ostatecznego pojednania i przygodnością każdego typu porządku.

Konstatacja ta funduje podstawy hegemonicznego modelu demokracji za-
proponowanego przez Ernesta Laclau i Chantal Mouffe. Na kartach Hegemonii 

14  Por. J. H a b e r m a s, Teoria działania komunikacyjnego, tłum. M.J. Siemek, Wydawnictwo 
Naukowe PWN, Warszawa 1999, t. 1, s. 45-49, 145.

15  C. L e f o r t, L’invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Fayard, 
Paris 1994, s. 171. 

16  Por. C. L e f o r t, The Permanence of the Theologico-Political, w: tenże, Democracy and 
Political Theory, tłum. D. Macey, University of Minnesota Press, Minneapolis 1988, s. 225.

O rozumieniu bez porozumienia



328

i socjalistycznej strategii dowodzą oni, że polityka nie jest klubem dyskusyjnym, 
gdzie pojednani partnerzy dążą do wypracowania akceptowanego przez wszyst-
kich rozwiązania, lecz hegemoniczną walką, zorientowaną na dezartykulację 
utrwalonych praktyk istniejącej formacji społecznej i ustanowienie punktów wę-
złowych nowej hegemonicznej formacji17. Oznacza to, że każdy porządek opiera 
się na tymczasowym wykluczeniu innych możliwości, przez co jest chwiejny 
i niestabilny, konfl ikt zaś stanowi nieredukowalny wymiar życia społecznego. 

Czy powinno nas to niepokoić? Mouffe twierdzi, że nie ma ku temu powo-
dów, gdyż pluralistyczna demokracja potrzebuje uznania i legitymizacji kon-
fl iktu, w przeciwnym razie niemożliwa byłaby jakakolwiek zmiana. Co więcej, 
przywiązywanie zbyt dużej wagi do zgody za cenę eliminowania różnic (na 
przykład poprzez forsowanie porządku autorytarnego) i odrzucania konfron-
tacji demokratycznej sprzyja konfrontacji niedemokratycznej (na przykład 
fundamentalizmom), a także bierności rozczarowanych polityką obywateli, co 
prowadzi ostatecznie do eskalacji napięć. Aby tego uniknąć, belgijska fi lozofka 
proponuje koncepcję pluralizmu agonistycznego, której fi larem jest reinterpre-
tacja relacji my–oni, mająca na celu przekształcenie antagonizmu w agonizm, 
a wroga w przeciwnika (oponenta). Przeciwnicy nie są ani Schmittowskimi 
wrogami, ani Habermasowskimi czy Rawlsowskimi konkurentami. Pozostają 
w sporze nierozstrzygalnym na drodze racjonalnej dyskusji, konsekwentnie 
trzymają się swoich racji, a zarazem uznają prawomocność racji strony prze-
ciwnej. Łączy ich przywiązanie do etyczno-politycznych podstaw liberalnej de-
mokracji, spierają się natomiast o ich znaczenie i formy implementacji. Mouffe
przekonuje, że takie podejście w istotny sposób redukuje ryzyko starcia się 
wrogów, ponieważ tworzy odpowiednie warunki dla konfrontacyjnej ekspresji 
konfl iktów18. W efekcie konfl ikt nie tylko dzieli, lecz także łączy ludzi, dając 
im poczucie sprawczości i uczestnictwa w budowaniu wspólnego świata19.

DIALOG W POLITYCE

Spór między tymi dwiema orientacjami teoretycznymi toczy się w gruncie 
rzeczy o granice dialogu w polityce oraz szanse wypracowania porozumienia. 

17  Por. E. L a c l a u, Ch. M o u f f e, Hegemonia i socjalistyczna strategia, tłum. S. Królak, 
Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej Edukacji TWP we Wrocławiu, Wrocław 
2007, s. 111-123, 144-155.

18  Por. Ch. M o u f f e, Wyzwanie Schmitta, w: Carl Schmitt. Wyzwanie polityczności, red. Ch. Mo-
uffe, tłum. T. Leśniak, P. Płucienniczak, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2011, s. 9; t a ż, 
Agonistyka, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2015, s. 21-29.

19  Por. M. G d u l a, Nie bójmy się konfl iktu, w: Ch. Mouffe, Polityczność. Przewodnik Krytyki 
Politycznej, tłum. J. Erbel, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2008, s. 13. 

Małgorzata BORKOWSKA



329

Czy konsens jest jedynie iluzją klasycznego liberalizmu i czy polityka demo-
kratyczna może objąć jednocześnie dialog i antagonizm? Leszek Koczanowicz 
uważa, że obie perspektywy można ze sobą pogodzić, a przynajmniej uznać 
za komplementarne, pod warunkiem przyjęcia innej koncepcji dialogu niż ta, 
którą prezentuje Habermas. Proponuje w związku z tym zastąpienie Haber-
masowskiego ujęcia dialogu, zorientowanego na racjonalne porozumienie, 
koncepcją Bachtinowską, w której dialog łączy w sobie dwa wymiary: konsens 
jako istotny element kształtowania tożsamości zbiorowej oraz różnicę lub an-
tagonizm obecne w procesie komunikacji.

Koczanowicz podkreśla, że Bachtinowski dialog, tak jak dialog w ujęciu 
Habermasa, zanurzony jest w języku. O ile jednak niemiecki fi lozof twierdzi, że 
dialogiczny charakter języka wynika z jego wewnętrznej struktury, czyli z logi-
ki narzuconej przez zasady komunikacji (dlatego racjonalna komunikacja musi 
prowadzić do konsensu), o tyle według Bachtina dialogiczne ujęcie języka różni 
się od ujęcia logicznego. Stosunki dialogowe są zawsze podmiotowe, stanowią 
rodzaj przeżywanego doświadczenia, a co za tym idzie – przenoszą w obszar 
dialogu całe napięcie, jakie może się pojawić między podmiotami, i przez to nie 
zawsze prowadzą do porozumienia20. Tak więc dialog obejmuje dwie strony: 
formalne cechy języka i żywe relacje społeczne – jest zarazem dyskursywny 
i pozajęzykowy. Nieodzowną konsekwencją zetknięcia tych dwu wymiarów 
są turbulencje i napięcia w relacjach społecznych. Ale to właśnie dzięki nim 
powstawanie nowych relacji i nowych znaczeń jest w ogóle możliwe21.

Każda wypowiedź ma charakter dialogiczny, co oznacza, że może się stać 
narzędziem wymiany informacji oraz poznania uzasadnień prezentowanych 
stanowisk. Sprzyja to lepszemu rozumieniu stron dialogu, przy czym docho-
dzenie do rozumienia, inaczej niż w ujęciu Habermasa, nie wymaga znalezie-
nia wspólnej podstawy normatywnej, lecz wyłania się na drodze prób i błędów. 
Koczanowicz – podążając za Bachtinem, a jednocześnie pozostając w łączno-
ści z Meadem – podkreśla, że język jest zawsze językiem-w-działaniu, czyli 
zakłada istnienie „innego” (w odróżnieniu od języka-jako-systemu, gwaran-
tującego wspólne znaczenia)22, a co za tym idzie – rozumienie wykracza poza 

20  Por. L. K o c z a n o w i c z, Beyond Dialogue and Antagonism: A Bakhtinian Perspective 
on the Controversy in Political Theory, „Theory and Society” 40(2011) nr 5, s. 559, 561; t e n ż e, 
Dialog i antagonizm, w: tenże, Lęk nowoczesny, s. 122-123; M. B a c h t i n, Problemy poetyki Do-
stojewskiego, tłum. N. Modzelewska, PIW, Warszawa 1986, s. 279.

21  Por. D.E. C o l l e r a n, Demokracja niekonsensualna. Czas i pragnienie dialogu w Truposzu 
Jima Jarmuscha, tłum. K. Liszka, w: Między rozumieniem a porozumieniem. Eseje o demokracji 
niekonsensualnej, red. L. Koczanowicz, K. Liszka, R. Włodarczyk, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2015, s. 57. 

22  Por. K o c z a n o w i c z, Polityka dialogu, s. 66n.; tenże, The Choice of Tradition and the 
Tradition of Choice: Habermas’s and Rorty’s Interpretation of Pragmatism, „Philosophy and Social 
Criticism” 25(1999) nr 1: 55–70.

O rozumieniu bez porozumienia



330

odczytywanie znaczeń słów i sięga w głąb ludzkiej egzystencji, obejmując 
wszystkie ludzkie zdolności. Z tego powodu – bardziej niż ze względu na 
stały zestaw ogólnych reguł, jak chciał Habermas – wymaga interakcji (we-
wnętrznego napięcia) między mówiącym a słuchającym, gotowości otwarcia 
się na horyzont pojęciowy rozmówcy i umiejętności wniknięcia w obcy punkt 
widzenia (jako że słowo jest zawsze czyjeś). Podjęcie takiego wysiłku dostar-
cza wielu okazji do powstawania coraz bardziej złożonych interakcji między 
systemami poznawczymi uczestników dialogu. Przy tym, o ile według Bach-
tina celem rozumienia jest oczyszczenie słowa z cudzych intencji, o tyle dla 
Meada istotniejsze jest wspólne działanie oraz kształtowanie jaźni. 

Pod wpływem myśli Jeana-Jacques’a Rousseau Mead dowodzi, że ro-
zumienie stanowi istotny czynnik konstytuowania jaźni społecznej dzięki 
„mechanizmowi przyjmowania roli innego”23. Jednostka odnosi się do swego 
działania w taki sam sposób, w jaki odnosi się do działań innych, czyli przyj-
muje postawy jednostek, które należą do społeczeństwa i wspólnie biorą udział 
w społecznym procesie doświadczenia, czego pokłosiem jest kształtowanie się 
coraz bardziej uniwersalnej postawy tak zwanego „uogólnionego innego”24 
Urzeczywistnienie tej jedności nie byłoby jednak możliwe bez procesu spo-
łecznego i relacji między współpracującymi ze sobą jednostkami25. Stanowisko 
Koczanowicza zbliża się do poglądów Meada, uzależnia bowiem rozumienie 
od wpływu, jaki słowo wywiera na systemy pojęciowe mówiącego i słuchacza. 
Zarazem jednak w duchu Bachtinowskim – i wbrew koncepcji amerykań-
skiego pragmatysty – Koczanowicz uważa, że wzajemna wymiana znaczeń 
bynajmniej nie napędza kolejnych etapów uniwersalizacji, lecz zmierza do 
oswojenia różnic i wzbogacenia własnej perspektywy o elementy świata roz-
mówcy, co może, choć nie musi, prowadzić do zmiany sposobu myślenia. Jak 
wskazuje Koczanowicz, rozumienie stanowi nieprzerwany proces, w którym 
pojęciowe systemy odniesienia nieustannie się przesuwają. Każdy z uczestni-
ków dialogu może zbliżać się do cudzej perspektywy lub od niej oddalać, ale 
nie da się przewidzieć, jak ten proces będzie przebiegał26. 

W taki sposób zarysowuje się przestrzeń dla dialogu jako ideału etycznego 
– dialogu, który nie może w pełni zaistnieć bez zaangażowania stron, które go 
prowadzą27. Koczanowicz wprowadza dialog w sferę wartości moralnych, nie 
jest bowiem obojętne, czy zostaje on podjęty, czy nie. Wejście w dialog inten-
syfi kuje relacje społeczne, co sprzyja rozwojowi wspólnoty – oraz demokracji 

23  G.H. M e a d, Umysł, osobowość i społeczeństwo, tłum. Z. Zwolińska, PWN, Warsza-
wa 1975, s. 412.

24  Tamże, s. 110n, 412.
25  Por. K o c z a n o w i c z, Polityka dialogu, s. 23.
26  Tamże, s. 103. 
27  K o c z a n o w i c z, Dialog i antagonizm, s. 123.

Małgorzata BORKOWSKA



331

jako jej formy politycznej – podczas gdy rezygnacja z dialogu uderza w same 
fundamenty życia społecznego, utrudniając codzienne interakcje i narażając 
wspólnotę na różnego rodzaju zakłócenia. Postawa dialogiczna skorelowana 
jest z pojmowaniem demokracji jako sztuki życia, bazującej na doświadczeniu 
obejmującym wszelkie sfery ludzkiej egzystencji. W takim ujęciu demokracja 
stroni zarówno od utopii skrajnego racjonalizmu, jak i determinizmu odbie-
rającego człowiekowi sprawczość wobec anonimowych sił (przyrodniczych, 
historycznych, społecznych).

Podstawowym warunkiem dialogu jest dobra wola uczestników, wyraża-
jąca się w ich otwartości, tolerancji, aktywności i szczerości. Podjęcie dialogu 
nie ma nic wspólnego z hegemonicznym narzucaniem arbitralnie ustalonych 
znaczeń. Adwersarz nie jest kimś obcym czy wrogim, lecz bliskim – kimś, 
z kim warto rozmawiać i nawiązać relację. Dialog obiecuje lepsze życie w de-
mokratycznym społeczeństwie – z innymi, wśród innych, a niekiedy dla innych 
ludzi. I nie chodzi tylko o obietnicę na wzór czysto utopijnej Derridiańskiej 
demokracji, która ma nadejść28 („la démocratie à venir”29) dotyczącej porządku 
tego, co niemożliwe, wyobrażone (moralnego ideału sprawiedliwości i odpo-
wiedzialności), co nigdy się nie ziści, lecz obietnicę demokracji ucieleśnionej, 
zanurzonej w konkretnych praktykach. 

Koczanowicz w komentarzu do myśli Derridy podkreśla, że demokracja 
jest obietnicą wymagającą zaangażowania, a nie oczywistością zadowalającą 
się drobnymi korektami. Dlatego nawet jeśli obietnica ta, ze względu na zbyt 
wygórowane wymogi etyczne, wydaje się ostatecznie niespełnialna, winna 
obejmować szerszą perspektywę. Oznacza to przede wszystkim „porządność” 
rozumianą jako poszanowanie ludzkiej godności. W porządnym społeczeń-
stwie demokracja rozgrywa się w trójkącie: ideały (wartości) – praktyki demo-
kratyczne – instytucje. Odniesienie do każdej ze stron tego trójkąta wymaga 
wrażliwości moralnej i krytycznego stosunku zarówno do demokratycznych 
obietnic (ideałów), jak i praktyk oraz instytucji. Kiedy tego brakuje, praktyka 
demokratyczna staje się jedynie rutyną, ogranicza się do mało znaczących, 
doraźnych działań instytucjonalnych30. 

Koczanowicz odżegnuje się od upraszczającego sprowadzania demokracji 
do instytucji i procedur. Ostrożnie wypowiada się jednak na temat możliwości 
przekładania ludzkich relacji, w tym relacji językowych, na konkretne dzia-

28  J. D e r r i d a, Widma Marksa tłum. T. Załuski, Wydawnictwo PWN, Warszawa 2024, s. 114; 
t e n ż e, The Other Heading: Refl ections on Today’s Europe, tłum. P.A. Brault, M.B. Naas, Indiana 
University Press, Bloomington 1992, s. 78; por. P. P a t t o n, Derrida, Politics and Democracy to 
Come, „Philosophy Compass” 6(2007) nr 2, s. 772.

29  J. D e r r i d a, Spectres de Marx: L’État de la dette, le travail du deuil et la nouvelle Inter-
nationale, Gaililée, Paris 1993, s. 143.

30  Por. L. K o c z a n o w i c z, Etyka demokracji, w: tenże, Lęk nowoczesny, s. 104-110.

O rozumieniu bez porozumienia



332

łania zmierzające do tworzenia instytucji, ideologii czy wartości. Zaznacza 
jedynie, że w rozstrzygnięciu tej kwestii przeszkadza nieusuwalna dwoistość 
natury demokracji, która jest zarazem ideałem i praktyką – obietnicą realizacji 
postulowanych wartości, jak i sferą rzeczywistych, administracyjnych decy-
zji. Istnienie instytucji zakłada ich konkretyzację w języku-systemie, gwa-
rantującym wspólne znaczenia. Niemniej jednak ludzie tworzący instytucje 
posługują się językiem-działaniem, który niesie ze sobą niejednoznaczność 
i skomplikowany mechanizm dochodzenia do rozumienia. Jest w tym pewien 
paradoks uwidaczniający się w codziennej praktyce politycznej. Ci, którzy 
walczą o demokrację, na ogół nie myślą o instytucjach, pragną bardziej spra-
wiedliwego i wolnego świata. Po zwycięstwie ogarnia ich jednak poczucie 
rozczarowania, a niekiedy nawet zniechęcenia, gdyż demokracja okazuje się 
w gruncie rzeczy mozaiką sprzecznych interesów i nużących procedur, które 
nie sumują się w jeden projekt etyczny31. 

Ta kłopotliwa niedookreśloność i chwiejność demokracji, fakt, że obejmuje 
ona tendencje trudne do pogodzenia, a nawet sprzeczne, nierzadko prowadzi 
do zmian trajektorii dialogu. Zmiany te mogą dokonywać się: (1) na drodze 
przekształcenia dialogu w monolog, (2) jako konsekwencja uruchomienia kar-
nawałowego potencjału tkwiącego w stosunkach międzyludzkich, albo (3) pod 
wpływem nadadresata. 

TRAJEKTORIA DIALOGU

Najbardziej jaskrawym przykładem zakłócenia dialogu jest monolog, który 
umieszcza przekaz poza kontekstem relacji „ja”–„ty”, w ramach jakiejś ide-
ologii społecznej, eliminującej wzajemne oddziaływanie rozmówców32. Jest 
to zawsze przejaw tendencji totalitarnych, gdzie pęd ku zmianie, najczęściej 
radykalnej, staje się ślepy i nie uwzględnia już zwykłego porządku zdarzeń 
i jego ograniczeń.

Trajektorię dialogu zmienić może także karnawał. Jest to zjawisko głę-
boko zakorzenione w życiu codziennym, ale jego znaczenie wykracza poza 
codzienność, w stronę szeroko rozumianej kultury i polityki. Samo pojęcie 
karnawału, rozwinięte przez Bachtina, odnosi się do miejsca oporu, „świata 
na opak”, w którym porzucone zostają tradycyjne kategorie i formy (takie jak 
obyczaje, prawa czy ofi cjalne hierarchie) na rzecz zabawy, „wesołego oszu-
stwa” i błazenady. Rosyjski fi lozof przedstawia to w wyjątkowo sugestywny 

31  Por. t e n ż e, Polityka dialogu, s. 90.
32  Por. E. M a t u s o v, Applying Bakhtin Scholarship on Discourse in Education: A Critical 

Review Essay, „Educational Theory” 57(2007) nr 2, s. 221.

Małgorzata BORKOWSKA



333

sposób: „Naprzeciw patetycznego kłamstwa, narosłego w języku wszystkich 
wysokich, ofi cjalnych, kanonizowanych gatunków [...] staje nie równie pate-
tyczna i bezpośrednia prawda, lecz wesołe i mądre oszustwo, sprawiedliwe 
okłamywanie kłamców”33. Karnawał symbolizuje zachowania prześmiewcze, 
bluźniercze, bezrefl eksyjne (jako że refl eksja nie sprzyja dobrej zabawie), 
słowem – kontestujące wszystko, co nosi znamię jakiejś ofi cjalności. W ka-
tegoriach aksjologicznych oznacza porzucenie wartości „wyższych” na rzecz 
„niższych”, według zaś kryteriów społecznych – wystąpienie „słabszego” 
przeciwko „silniejszemu”. Andrzej Stoff uważa, że takie przewartościowanie, 
dokonujące się dzisiaj niemal w każdej dziedzinie kultury, jest zjawiskiem 
pasożytniczym, nie wnosi ani nowych wartości, ani nowych treści, gorzej jesz-
cze – w jakiś sposób poniża człowieka, wręcz ogranicza samą świadomość 
przysługiwania godności każdemu człowiekowi34. Nie jest to głos odosobnio-
ny. Karnawalizacja na ogół oceniana jest pejoratywnie, jako zjawisko, które 
niszczy mapy pozwalające człowiekowi określić swoje miejsce w świecie – 
wobec ludzi, rzeczy i zjawisk. 

Koczanowicz nie podziela tej pesymistycznej interpretacji. Uważa, że dys-
kurs karnawału jest ucieleśnieniem wolnej, swobodnej i przede wszystkim zde-
centralizowanej komunikacji, co czyni go modelowym wzorcem demokracji, 
o której pisał Lefort. Karnawałowa gra przeciwieństw, nieusuwalne wahanie 
między śmiechem a płaczem, patosem a groteską, świętością a profanacją, 
uniemożliwia wypełnienie „pustego miejsca” w strukturze karnawałowego 
dyskursu przez jakikolwiek stały symbol. Dzięki temu powstaje przestrzeń 
dla nowych pomysłów i celów, w których wyobraźnia i otwartość pełnią naj-
istotniejszą rolę35. I jeśli nie traktować ich wyłącznie subiektywnie, jako cech 
psychologicznych, lecz jako pewien społeczny kapitał – to uruchamiają one 
niemal niewyczerpany potencjał relacji międzyludzkich, a poprzez te relacje 
– potencjał demokracji. Zgodnie z takim podejściem karnawał pełni rolę ana-
logiczną do idealnej sytuacji mowy w ujęciu Habermasa36. Stanowi kryterium 
oceny konkretnych sytuacji pod kątem realizowania w nich ideału wolności 
i równości37. 

Koczanowicz dostrzega w karnawale utopijny i przejaskrawiony obraz 
wspólnoty krytycznej, którą postuluje jako wzorcową dla demokracji. Jej fun-

33  M. B a c h t i n, Problemy literatury i estetyki, tłum. W. Grajewski, Czytelnik, Warsza-
wa 1982, s. 252.

34  Por. A. S t o f f, Karnawalizacja kultury. Walka śmiechu z radością, „Ethos. Kwartalnik 
Instytutu Jana Pawła II KUL” 24(2011) nr 1-2(93-94), s. 169n., 177n.

35  Por. K o c z a n o w i c z, Polityka dialogu, s. 114.
36  Zob. J. H a b e r m a s, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1, s. 58n. 
37  Por. K. J e z i e r s k a, Radical Democracy Redux: Politics and Subjectivity beyond Habermas 

and Mouffe, Örebro University Press, Örebro 2011, s. 77.

O rozumieniu bez porozumienia



334

damentalną cechą jest dialogiczność przejawiająca się w zdolności do stałego 
negowania swych podstawowych kategorii tożsamości. Członkowie wspól-
noty są otwarci na otaczający świat – znają i doceniają tradycję, instytucje 
i wartości wspólnoty, zachowują jednak wobec nich krytyczny dystans. W ten 
sposób wspólnota krytyczna niejako „dostraja się” do określającej demokrację 
tendencji do ciągłego przekształcania się i negocjowania defi niujących ją ka-
tegorii, co stanowi skuteczne remedium na zakusy totalitaryzmu.

Podkreślając zalety karnawału, Koczanowicz zdaje się przymykać oko na 
jego wady – zwłaszcza te, które rozbijają wspólnotę i osłabiają efektywność 
demokracji jako systemu politycznego, zdolnego do stabilnego funkcjono-
wania i rozwoju. W tym kontekście trzeba pamiętać o trzech sprawach. Po 
pierwsze, demokracja potrzebuje mechanizmów umożliwiających zdefi nio-
wanie woli ludu i wyrażenie jej w decyzjach politycznych – a mechanizmy 
te tworzone są właśnie na bazie reguł, hierarchii i zasad, które karnawał kwe-
stionuje i wyśmiewa. Po drugie, zakwestionowanie i usunięcie granic rodzi 
dezorientację. Bezgraniczna wolność i bezgraniczna równość – tak samo jak 
bezgraniczna władza i bezgraniczna kontrola – to droga donikąd. Chantal 
Delsol słusznie podkreśla, że kiedy przestają obowiązywać ziemskie kryteria, 
otwiera się przestrzeń dla totalnego zerwania – palenia mostów i niszczenia lub 
pozbywania się formy, w której ludzie nauczyli się żyć38. I wreszcie po trzecie, 
co wiąże się także z poprzednią kwestią, ustawiczna kontestacja i zacieranie 
granic prowadzi ostatecznie do zniechęcenia i bierności obywatelskiej, o czym 
pisał już Alexis de Tocqueville w O demokracji w Ameryce39. 

Karnawał jest zatem niczym miecz obosieczny – z jednej strony, chroni 
przed skostnieniem i utrwaleniem demokracji w sztywnych ramach tradycji 
i procedur, ożywiając w ten sposób komunikację społeczną, z drugiej zaś – 
zakłóca dialog, wprowadzając chaos, dezorientację i odbierając ludziom ważne 
dla nich punkty odniesienia.

Znaczenie stałych punktów odniesienia odsłaniane jest też poprzez pojęcie 
nadadresata, łączące pojęcia rozumienia i autorytetu. Każda wypowiedź skiero-
wana do jakiegoś adresata (drugiego), w dalszej perspektywie zwraca się także 
do nadadresata (trzeciego) – wyobrażonego, symbolicznego odbiorcy, który 
znajduje się „w nieokreślonej metafi zycznej dali, bądź też w odległym czasie 
historycznym”40. Koczanowicz wyjaśnia, że nadadresat reprezentuje horyzont 
dialogu z perspektywy kogoś, kto jest w ten dialog zaangażowany, choć nie 
stanowi ostatecznej instancji rozumienia (jest subiektywny) i nie gwarantuje, 

38  Por. Ch. D e l s o l, Nienawiść do świata. Totalitaryzmy i ponowoczesność, tłum. M Chojnacki, 
Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 2017, s. 15-20. 

39  Por. A. de T o c q u e v i l l e, O demokracji w Ameryce, tłum. B. Janicka, M. Król, Znak, 
Kraków 1996, t. 2, s. 329. 

40  M. B a c h t i n, Estetyka twórczości słownej, tłum. D. Ulicka, PIW, Warszawa 1986, s. 504n. 

Małgorzata BORKOWSKA



335

że dyskusja kończy się jednoznaczną konkluzją. Obecność nadadresata wiąże 
się z czasem41, symbolizuje niemożliwą do przewidzenia przyszłość dialogu, 
wyobrażony punkt czy moment, w którym nastąpi rozumienie. 

Skoro zaś żadna konkluzja nie wieńczy defi nitywnie dialogu, to konsens 
jest zawsze możliwy do podważenia, a racjonalne porozumienie – w sensie, 
jaki nadaje mu Habermas – okazuje się nieosiągalne. Podważają je różne moż-
liwości rozwoju dialogu w przyszłości. Właśnie to spostrzeżenie prowadzi 
Koczanowicza do zaakcentowania różnicy między rozumieniem a porozu-
mieniem, co wydaje się najbardziej oryginalnym i stymulującym fi lozofi cz-
nie elementem jego koncepcji. Koczanowicz uważa, że pojęcie rozumienia 
bardziej adekwatnie oddaje sposób funkcjonowania demokracji, gdyż łączy 
doświadczenie dialogu z formalną charakterystyką języka, ale inaczej niż Ha-
bermas, nie zakłada niejako z góry wypracowania na tej drodze racjonalnego 
konsensu. 

Jak wyjaśnia wrocławski fi lozof, porozumienie jest punktem dojścia i speł-
nieniem ideału. Stanowi trwałą relację między uczestnikami dialogu oraz zestaw 
okoliczności umożliwiających uzgodnienie stanowisk. Rozumienie zaś nie jest 
jednolitym, jednowymiarowym procesem, oznacza raczej skomplikowane rela-
cje między różnymi wymiarami tego, co społeczne. Każda relacja rozumienia 
kształtowana jest przez zmienne okoliczności – wiąże się nie tylko z dialogicz-
ną strukturą języka, lecz także z rzeczywistym i czasowym kontekstem dialogu 
oraz doświadczeniem adwersarzy, między którymi istnieje swoiste napięcie, 
determinujące dynamikę wzajemnej komunikacji. Daniel E. Colleman sugeruje 
na tej podstawie, jakoby Koczanowicz rozrzedzał, a nawet relatywizował poję-
cie rozumienia: „Możliwość wzajemnego rozumienia między stronami dialogu 
nie oznacza identycznego i dokładnie tego samego rozumienia. [...] Krótko 
mówiąc, możemy zrozumieć siebie nawzajem, co oznacza, że jest możliwe 
i potrzebne, byśmy rozumieli się w różny sposób”42.

Wydaje się, że taka interpretacja nie jest uprawniona. Rozumienie w kon-
tekście dialogu polega na uchwyceniu znaczenia (sensu) przekazu zgodnie 
z intencją nadawcy. Jeżeli zatem adwersarze rozumieją się „w różny sposób”, 
jak zaznacza Colleman, de facto nie mamy do czynienia z rozumieniem, lecz 
nieporozumieniem, które oddala możliwość wypracowania konsensu. Kocza-
nowiczowi nie chodzi jednak o rozciągnięcie pojęcia rozumienia na różne for-
my zakłóconej komunikacji, lecz o podkreślenie, że uczestnicy dialogu mogą 
się rozumieć, czyli adekwatnie odczytywać sens artykułowanych w dialogu 
treści, nawet wtedy, gdy dzielą ich nieprzekraczalne różnice (na przykład w za-
kresie preferencji czy celów), uniemożliwiające osiągnięcie porozumienia.

41  Por. K o c z a n o w i c z, Polityka dialogu, s. 85. 
42  C o l l e m a n, Demokracja niekonsensualna, s. 58.

O rozumieniu bez porozumienia



336

Koncepcja Koczanowicza różni się w tym względzie od propozycji Haber-
masa, według którego racjonalny, inkluzyjny konsens jest zawsze możliwy. 
Myśl wrocławskiego fi lozofa wpisuje się natomiast w perspektywę Mouffe, 
która uważa, że każdy porządek polityczny opiera się na jakiejś formie wy-
kluczenia, toteż antagonizmu nie da się wyrugować z obszaru polityczności, 
chociaż poprzez przekształcenie antagonizmu sprzecznych dążeń w agonizm, 
uwzględniający wartości i procedury demokratyczne, ryzyko konfrontacji mię-
dzy stronami zostaje zredukowane43.

Wydaje się, że dialog w koncepcji Koczanowicza pełni podobną rolę jak 
agonizm w ujęciu Mouffe. O ile jednak zdaniem Mouffe wystarczy, że ludzie 
zachowują względem siebie pewien dystans, to znaczy tolerują się nawzajem 
i nie reagują wrogością czy agresją na dzielące ich różnice, Koczanowicz idzie 
dalej, zachęcając przeciwników politycznych do podjęcia dialogu i wysiłku 
rozumienia siebie nawzajem. Podkreśla przy tym, że to właśnie rozumienie, 
a nie porozumienie, jest punktem, w którym zbiegają się siły konstytuujące 
społeczeństwo demokratyczne. Można powiedzieć, że wrocławski fi lozof po-
dąża dokładnie drogą środka między ujęciami Mouffe i Habermasa. W nakre-
śloną przez Mouffe pesymistyczną wizję świata bez dialogu, naznaczonego 
przez nierozstrzygalne konfl ikty, wprowadza iście Habermasowski entuzjazm, 
przeniknięty wiarą w siłę komunikacji i spotkania skonfl iktowanych stron. 
I choć ostatecznie zgadza się z Mouffe co do tego, że polityka jest w gruncie 
rzeczy przyznaniem się do porażki rozumu (o czym świadczy między inny-
mi nadmierny monologizm, karnawalizacja i niepewny wpływ nadadresata), 
a każdy konsens można podważyć, to dowartościowuje samo podjęcie dialogu, 
przedkładając rozumienie ponad porozumienie, a dialog ponad rezultaty, do 
których mógłby on doprowadzić. Prowadzi go to do wniosku, że demokracja 
bez porozumienia (demokracja niekonsensualna) to nie tylko system procedur 
i instytucji, lecz także, a nawet przede wszystkim, sposób życia (w znaczeniu, 
jakie nadał temu pojęciu Ludwig Wittgenstein44), wspólnota rozumiejących się 
jednostek i konkretna odpowiedź na wyzwania codzienności.

Warto dodać, że stanowisko w tej kwestii wpisuje się w szerszy kontekst 
poglądów Koczanowicza na temat roli ciała w polityce. Ciało symbolizuje to, 
co jednostkowe, materialne i dostępne doświadczeniu, w odróżnieniu od tego, 
co idealne i abstrakcyjne. Zainspirowany fi lozofi ą Michela Foucaulta, który 
jako pierwszy opisał cielesny wymiar władzy politycznej45, Koczanowicz uwa-
ża, że polityka wkracza w życie codzienne właśnie za pośrednictwem ciała, 

43  Por. Ch. M o u f f e, Polityczność. Przewodnik Krytyki politycznej, tłum. J. Erbel, Wydaw-
nictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2008, s. 35.

44  Por. L. W i t t g e n s t e i n, Dociekania fi lozofi czne, tłum. B. Wolniewicz, PWN, Warszawa 
1972, s. 129.

45  Zob. M. F o u c a u l t, Nadzorować i karać. Narodziny więzienia, PIW, Warszawa 1997. 

Małgorzata BORKOWSKA



337

dlatego może stać się ono zarówno narzędziem wpływu władzy, jak i środkiem 
oporu. Patrząc z tej perspektywy, polityka ma przed sobą dwie drogi: uciele-
śnienia lub zideologizowania. Pierwsza pozostaje w służbie życia i codzienne-
go doświadczenia, dzięki czemu ciało zachowuje swoją autonomiczność (nie 
służy żadnym zewnętrznym celom) i może się wszechstronnie rozwijać. Druga 
oddaje ciało w służbę abstrakcyjnej ideologii, co oznacza jego instrumentali-
zację i poddanie wpływowi opresyjnej władzy46. Kryterium autonomiczności 
ciała prowadzi w ten sposób do wartościującej oceny systemu politycznego. 
Pozytywnie oceniany może być tylko taki ustrój, który zapewnia warunki do 
rozwoju człowieka w wolności i nie włącza cielesności w służbę ideologii lub 
przemocy. System polityczny, który nie spełnia tego wymogu, może stać się 
rządem oświeconych elit albo tyranią większości, ale nigdy demokracją47. 

Jeśli odnieść powyższe uwagi do tego, co zostało powiedziane wcześniej na 
temat pierwszeństwa rozumienia względem porozumienia w polityce, wydaje 
się, że postulowana przez Koczanowicza kategoria rozumienia jest w równej 
mierze podatna na instrumentalizację jak kategoria cielesności. Sprzyja temu 
już sama wieloznaczność pojęcia rozumienia, które nawet w języku potocz-
nym używane jest w różnych kontekstach, na przykład na określenie poznania 
i wiedzy, zdolności do uchwycenia sensu czegoś, współodczuwania z drugim 
człowiekiem lub orientacji w świecie. Ta kłopotliwa wieloznaczność znajduje 
odbicie w fi lozofi i Koczanowicza, który pod wpływem pragmatyzmu, a także 
myśli Hansa-Georga Gadamera48, ujmuje rozumienie jako kategorię hermeneu-
tyczną – jest ono aktem poznawczym, „zdolnością do włączania głosu innego 
w nasz własny aparat pojęciowy”49, a zarazem uwarunkowanym historycznie 
i kulturowo sposobem bycia człowieka w świecie, w relacji do innych ludzi, 
rzeczy i zjawisk. W tym drugim znaczeniu rozumienie stanowi oparcie dla 
praktyki, polega na poszukiwaniu znaczeń, które modelują relacje społeczne 
i instytucje. 

Według Koczanowicza rozumienie kształtuje się w dialogu, w otwartym 
i niekończącym się procesie komunikacji, nacechowanym przez nieograniczo-
ne wręcz bogactwo doświadczenia, potrzeb, emocji i oczekiwań osób biorących 
w nim udział. Z tego powodu nigdy nie jest obiektywnym odczytaniem świata, 
lecz jego interpretacją, zanurzoną w języku, tradycji, symbolach i strukturach 

46  Por. L. K o c z a n o w i c z, Lęki ciała politycznego. Władza cielesna i mikrofi zyka emancy-
pacji, w: tenże, Niedokończone polityki, s. 49. 

47  Por. t e n ż e, Wstęp, w: tenże, Lęk nowoczesny, s. 8. Pogląd ten nawiązuje do koncepcji 
Corneliusa Castoriadisa, który łączył projekt demokratyczny z ideą autonomii jednostki. Wcześniej 
podobna myśl pojawiła się w fi lozofi i Johna Deweya i George’a Herberta Meada.  

48  Zob. H.G. G a d a m e r, Prawda i metoda, tłum. B. Baran, Kraków 1993. 
49  L. K o c z a n o w i c z, Wspomnienia z dzieciństwa w widmowym świecie, „Teksty Drugie” 

2019, nr 4, s. 299. 

O rozumieniu bez porozumienia



338

społecznych warunkujących to, co uważane jest za normalne, wartościowe 
czy sensowne. To ważne spostrzeżenie, bo nawet w demokracji, mimo for-
malnych gwarancji wolności i równości, interpretacja świata podsuwana jest 
obywatelom przez polityków, ekspertów, media bądź inne podmioty opinio-
twórcze, które rozstrzygają, co mieści się w dyskursie demokratycznym, a co 
przekracza jego granice i zasługuje na potępienie (na przykład jako przejaw 
fundamentalizmu czy ekstremizmu). Nierzadko jednak zdezorientowani oby-
watele, zalewani codziennie potężną falą informacji, przestają szukać prawdy, 
zadowalając się uproszczonymi medialnymi przekazami, modelami, znakami 
czy kodami, produkowanymi szybko i w nadmiarze. W tym miejscu otwiera 
się przestrzeń dla instrumentalnego wykorzystania rozumienia, na przykład 
w celu utrwalenia symbolicznej hegemonii jakiejś grupy bądź do strukturalnej 
dyskryminacji, sprawiającej, że głosy jednych stają się lepiej słyszalne niż 
głosy innych. Zagadnienie to zostało przekonująco wyjaśnione przez Pierre-
’a Bourdieu50 oraz Johana Galtunga51. Wykazali oni, że w strukturę demokracji 
wbudowane są niewidoczne na pierwszy rzut oka mechanizmy społeczne i in-
stytucjonalne, będące nośnikami przemocy, nierówności i niesprawiedliwości 
(na przykład systemowe rozwiązania utrwalające nierówności w dostępie do 
ochrony zdrowia, zatrudnienia, edukacji, promowanie określonego stylu życia 
czy ról społecznych poprzez programy nauczania w szkołach). Mechanizmy 
te skutecznie zastępują rozumienie w roli organizatora porządku społecznego, 
zmieniając społeczeństwa w masy – obojętne, nieme, niezdolne do żadnej 
reakcji.

Warto w tym miejscu zastanowić się nad możliwością realizacji koncepcji 
Koczanowicza. Andrzej Szahaj podkreśla, że społeczeństwa spajane są dziś 
głównie przez reguły racjonalności instrumentalnej pozostające w trwałym 
sojuszu ze światopoglądem konsumpcyjnym. Tam, gdzie przestają one wystar-
czać, wkracza prawo pozytywne, wypierając nieefektywne w swej motywacyj-
nej funkcji tradycyjne wartości światopoglądowe oraz etykę traktowaną jako 
jeden z możliwych wyborów52. Biorąc to pod uwagę, można mieć wątpliwości, 
czy w polityce, która z samej swej istoty jest stronnicza i wykluczająca, może 
się rozwinąć postulowany przez Koczanowicza inkluzyjny dialog – oparty na 
wzajemnym uznaniu, otwarty, szczery, wolny od stereotypów i uprzedzeń. 
Ryzykowne wydaje się już samo założenie, że wszystkim zależy na zgodzie 
i pokoju. Zaprezentowana koncepcja harmonijnie współbrzmi z postrzeganiem 

50  Zob. P. B o u r d i e u, Dystynkcja. Społeczna krytyka władzy sądzenia, tłum. P. Biłos, Wy-
dawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2005.

51  Zob. J. G a l t u n g, Violence, Peace and Peace Research, „Journal of Peace Research” 
6(1969) nr 3, s. 167-191.

52  Por. A. S z a h a j, Ironia i miłość. Neopragmatyzm Richarda Rorty’ego w kontekście sporu 
o postmodernizm, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2012, s. 123n. 

Małgorzata BORKOWSKA



339

polityki jako roztropnej troski o wspólne dobro. Gdy jednak przyjrzeć się bliżej 
realiom życia we współczesnych demokracjach, doświadczanych coraz głęb-
szymi podziałami społecznymi, spadkiem zaufania do instytucji państwowych, 
biernością obywatelską oraz wszechobecną manipulacją zagrażającą rzetelnej 
debacie, propozycja Koczanowicza wydaje się zbyt idealistyczna i trudna do 
zastosowania w praktyce.

*

Filozofi a Leszka Koczanowicza ma charakter polemiczny, jest próbą wy-
korzystania pojęcia dialogu do wytyczenia „trzeciej drogi” między dwoma 
opozycyjnymi modelami demokracji: deliberacją i hegemonią. Podejmując to 
wyzwanie, wrocławski fi lozof sięga do dwóch źródeł: amerykańskiego prag-
matyzmu oraz Bachtinowskiej koncepcji dialogu. Pragmatyzm rzuca światło 
na trójstronną relację obejmującą jednostkę, wspólnotę oraz organizację po-
lityczną tej wspólnoty, ukazując demokrację jako otwarte i niekończące się 
przedsięwzięcie. Z kolei Bachtin zainspirował Koczanowicza do ukazania, 
jak w praktyce przejawia się dialogiczny potencjał społeczny, i uchwycenia 
przejścia od codziennej komunikacji, przenikającej wszelkie związki między-
ludzkie, do dialogu politycznego, wyznaczającego reguły walki politycznej. 

Poszukiwana „trzecia droga” okazuje się drogą środka między deliberacją 
a hegemonią. Demokracja jawi się tu jako projekt unikalny, niedookreślo-
ny, a zarazem stale kontestowany i podważany, gdyż odnosi się nie tylko do 
procedur i instytucji, lecz także do sposobu, w jaki ludzie organizują swe do-
świadczenia i aktywności we wszystkich sferach życia. Kluczowymi cechami 
tak rozumianej demokracji są: zmienność, elastyczność oraz zakorzenienie 
w codzienności, będącej naturalnym miejscem spełnienia życia społecznego. 
Podobnie jak Ernesto Laclau i Chantal Mouffe Koczanowicz nie łudzi się, że 
można wyeliminować konfl ikty, konfrontację i agresję, niemniej jednak – za-
pewne pod wpływem myśli Habermasa – nie traci wiary w przemianę świata 
poprzez dialog i zachowanie krytycznej postawy wobec tego, co zastane. Po-
gląd ten odsłania normatywny wymiar demokracji, która urzeczywistnia się 
w niestrudzonym dążeniu do poszerzania horyzontu rozumienia nawet wtedy, 
gdy porozumienie między ludźmi nie jest możliwe. Cel tego dążenia stanowi 
ostatecznie minimalizacja przemocy, ochrona wolności i zagwarantowanie 
równości uczestnictwa obywateli w budowaniu jak najbardziej inkluzyjnej 
wspólnoty. Sensem dialogu jest bowiem nie tyle rozstrzyganie sporów czy 
poszukiwanie rozwiązań zasługujących na powszechne uznanie, ile tworzenie 
fundamentów życia wspólnotowego poprzez akcentowanie podobieństw przy 
jednoczesnym poszanowaniu różnic. Propozycja Koczanowicza to ciekawe 

O rozumieniu bez porozumienia



340

świadectwo intelektualnej odwagi, które bez wątpienia może się przyczynić 
do usunięcia przejawów nierzetelności naszego myślenia o demokracji. Trzeba 
ją jednak traktować przede wszystkim jako propozycję wyjaśniającą, nie zaś 
praktyczną, bo choć wyrasta z zaangażowania i pragnienia skutecznej napra-
wy demokracji, zakłada warunki, które nie występują w realnych stosunkach 
społecznych i politycznych.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Bachtin, Michaił. Problemy literatury i estetyki. Translated by Wincenty Grajewski. 
Warszawa: Czytelnik, 1982.

Bachtin, Michaił. Problemy poetyki Dostojewskiego. Translated by Natalia Modze-
lewska. Warszawa: PIW, 1986.

Bachtin, Michaił. Estetyka twórczości słownej. Translated by Danuta Ulicka. Warsza-
wa: PIW, 1986.

Bourdieu, Pierre. Dystynkcja: Społeczna krytyka władzy sądzenia. Translated by Piotr 
Biłos. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Scholar, 2005.

Colleran, Daniel E. “Demokracja niekonsensualna: Czas i pragnienie dialogu w Tru-
poszu Jima Jarmuscha”. Translated by Katarzyna Liszka. In Między rozumieniem 
a porozumieniem: Eseje o demokracji niekonsensualnej. Edited by Leszek Kocza-
nowicz, Katarzyna Liszka, and Rafał Włodarczyk. Warszawa: PWN, 2015.

Derrida, Jacques. The Other Heading: Refl ections on Today’s Europe. Translated by 
Pascale-Anne Brault and Michael B. Naas. Bloomington: Indiana University 
Press, 1992.

Derrida, Jacques. Spectres de Marx: L’État de la dette, le travail du deuil et la nouvelle 
Internationale. Paris: Gaililée, 1993.

Derrida, Jacques. Widma Marksa. Translated by Tomasz Załuski, Warszawa: Wydaw-
nictwo PWN, 2024.

Foucault, Michel. Nadzorować i karać: Narodziny więzienia. Warszawa: PIW, 1997. 
Fukuyama, Francis. “Przyszłość historii: Czy liberalna demokracja przetrwa schyłek 

klasy średniej?” Translated by Michał Warchala. Przegląd Polityczny, no. 111 
(2012): 40–48. 

Galtung, Johan. “Violence, Peace and Peace Research.” Journal of Peace Research 
6, no. 3 (1969): 167–91.

Gdula, Maciej. “Nie bójmy się konfl iktu.” In Chantal Mouffe, Polityczność: Przewod-
nik Krytyki politycznej. Translated by Joanna Erbel. Warszawa: Wydawnictwo 
Krytyki Politycznej, 2008.

Gadamer, Hans-Georg. Prawda i metoda. Translated by Bogdan Baran. Warszawa: 
Wydawnictwo PWN, 2004. 

Habermas, Jürgen. Teoria działania komunikacyjnego. Translated by Marek J. Siemek. 
Vol. 1. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1999.

Małgorzata BORKOWSKA



341

Jezierska, Katarzyna. Radical Democracy Redux: Politics and Subjectivity beyond 
Habermas and Mouffe. Örebro: Örebro University Press, 2011.

Koczanowicz, Leszek. “Beyond Dialogue and Antagonism: A Bakhtinian Perspective 
on the Controversy in Political Theory.” Theory and Society 40, no. 5 (2011): 
553–66. 

Koczanowicz, Leszek. “The Choice of Tradition and the Tradition of Choice: Haber-
mas’s and Rorty’s Interpretation of Pragmatism.” Philosophy and Social Criticism 
25, no. 1 (1999): 55–70. 

Koczanowicz, Leszek. “Dialog i antagonism.” In Koczanowicz, Lęk nowoczesny: 
Eseje o demokracji i jej adwersarzach. Kraków: Universitas, 2011.

Koczanowicz, Leszek. “Etyka demokracji.” In Koczanowicz, Lęk nowoczesny: Eseje 
o demokracji i jej adwersarzach. Kraków: Universitas, 2011. 

Koczanowicz, Leszek. “Lęki ciała politycznego: Władza cielesna i mikrofi zyka eman-
cypacji.” In Koczanowicz, Lęk nowoczesny: Eseje o demokracji i jej adwersa-
rzach. Kraków: Universitas, 2011.

Koczanowicz, Leszek. Lęk i olśnienie: Eseje o kulturze niepokoju. Warszawa: Instytut 
Badań Literackich, 2020.

Koczanowicz, Leszek. Lęk nowoczesny: Eseje o demokracji i jej adwersarzach. Kra-
ków: Universitas, 2011.

Koczanowicz, Leszek. Polityka czasu: Dynamika tożsamości w postkomunistycznej 
Polsce. Translated by Katarzyna Liszka. Wrocław: Wydawnictwo Naukowe Dol-
nośląskiej Szkoły Wyższej Edukacji TWP we Wrocławiu, 2009.

Koczanowicz, Leszek. Polityka dialogu: Demokracja niekonsensualna i wspólnota 
krytyczna. Translated by Katarzyna Liszka. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN, 2015.

Koczanowicz, Leszek. Niedokończone polityki: Demokracja, populizm, autokracja. 
Kraków: Wydawnictwo Pasaże, 2022. 

Koczanowicz, Leszek. “Wspomnienia z dzieciństwa w widmowym świecie.” Teksty 
Drugie 4(2019): 297–300.

Koczanowicz, Leszek. Wspólnota i emancypacje: Spór o społeczeństwo postkon-
wencjonalne. Wrocław: Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej 
Edukacji TWP we Wrocławiu, 2002.

Kołakowski, Leszek. Moje słuszne poglądy na wszystko. Kraków: Wydawnictwo 
Znak, 2011.

Kurlantzick, Joshua. Demokracja liberalna w odwrocie. Translated by Tomasz Zmy-
śliński. Warszawa: Wydawnictwo Nowej Konfederacji, 2022.

Laclau, Ernesto, and Chantal Mouffe. Hegemonia i socjalistyczna strategia. Transla-
ted by Sławomir Królak. Wrocław: Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły 
Wyższej Edukacji TWP we Wrocławiu, 2007.

Lefort, Claude. Democracy and Political Theory. Translated by David Macey. Min-
neapolis: University of Minnesota Press, 1988.

Lefort, Claude. L’invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire. 
Paris: Fayard,1994.

O rozumieniu bez porozumienia



342

Matusov, Eugene. “Applying Bakhtin Scholarship on Discourse in Education: A Criti-
cal Review Essay.” Educational Theory 57, no. 2 (2007): 215–37.

Mead, George Herbert. Umysł, osobowość i społeczeństwo. Translated by Zofi a Zwo-
lińska. Warszawa: PWN, 1975.

Mouffe, Chantal. Agonistyka. Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2015.
Mouffe, Chantal. Polityczność: Przewodnik Krytyki politycznej. Translated by Joanna 

Erbel. Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2008.
Mouffe, Chantal. „Wyzwanie Schmitta.” In Schmitt, Wyzwanie polityczności. Edited 

by Chantal Mouffe. Translated by Tomasz Leśniak and Piotr Płucienniczak. War-
szawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2011.

Patton, Paul. “Derrida, Politics and Democracy to Come.” Philosophy Compass 6, 
no. 2 (2007): 766–80.

Stoff Andrzej. “Karnawalizacja kultury: Walka śmiechu z radością.” Ethos: Kwartal-
nik Instytutu Jana Pawła II KUL 24, nos. 1–2 (93–94) (2011): 166–78. 

Szahaj, Andrzej. Ironia i miłość: Neopragmatyzm Richarda Rorty’ego w kontekście 
sporu o postmodernizm. Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2012.

de Tocqueville, Alexis. O demokracji w Ameryce. Translated by Barbara Janicka and 
Marcin Król. Kraków: Znak, 1996.

V-Dem Institute, Democracy Report 2025: 25 Years of Autocratization – Democracy 
Trumped?. V-Dem, https://v-dem.net/publications/democracy-reports/.

Where Democracy Is Most at Risk? Four Lessons from EIU’s New Ranking of Demo-
cracies. The Economist, https://www.economist.com/graphic-detail/2024/02/14/
four-lessons-from-the-2023-democracy-index.

Wittgenstein, Ludwig. Dociekania fi lozofi czne. Translated by Bogusław Wolniewicz. 
Warszawa: PWN, 1972.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Małgorzata BORKOWSKA – O rozumieniu bez porozumienia. Leszka Koczanowicza 
koncepcja polityki dialogu

DOI 10.12887/38-2025-4-152-18

Celem artykułu jest analiza Leszka Koczanowicza koncepcji polityki dialogu 
pod kątem oceny przydatności kategorii dialogu do stworzenia alternatywy dla 
dwóch opozycyjnych modeli demokracji: deliberacji w wersji zaproponowanej 
przez Jürgena Habermasa i hegemonii (radykalnej demokracji) w ujęciu Erne-
sta Laclau i Chantal Mouffe. Nawiązując do amerykańskiego pragmatyzmu 
oraz do teorii Michaiła Bachtina, czyli koncepcji, które dialog i komunikację 
stawiają w centrum świata społecznego, Koczanowicz dochodzi do wniosku, 
że wobec nieusuwalności antagonizmu z życia społecznego i polityki, sensem 
dialogu jest nie tyle osiąganie konsensu (co nie zawsze jest możliwe), ile posze-
rzanie horyzontu rozumienia uczestniczących w dialogu stron. Takie podejście 
ujawnia normatywny wymiar demokracji, stanowiącej nie tylko system zabez-

Małgorzata BORKOWSKA



343

pieczający suwerenność ludu, lecz także walkę o podtrzymanie rozumienia 
między ludźmi. 

Słowa kluczowe: dialog, demokracja, rozumienie, porozumienie, modele de-
mokracji

Kontakt: Katedra Etyki, Instytut Filozofi i, Wydział Filozofi i, Katolicki Uniwer-
sytet Lubelski Jana Pawła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
E-mail: malbor@kul.pl
ORCID 0000-0001-5782-3751

Małgorzata BORKOWSKA, On Understanding without Agreement: Leszek Koczano-
wicz’s Concept of the Politics of Dialogue

DOI 10.12887/38-2025-4-152-18

The aim of the article is to analyze Leszek Koczanowicz’s concept of the poli-
tics of dialogue in terms of assessing the usefulness of the category of dialogue 
to create an alternative to two opposing models of democracy: deliberation in 
the version proposed by Jürgen Habermas and hegemony (radical democracy) 
developed by Ernesto Laclau and Chantal Mouffe. Referring to American prag-
matism and Mikhail Bakhtin’s theory, i.e. the theories that place dialogue and 
communication at the center of the social world, Koczanowicz concludes that 
due to the indelibility of antagonism from social life and politics, the measure of 
the value of dialogue is not so much achieving consensus (which is not always 
possible), but broadening the horizon of mutual understanding by the parties to 
the dialogue. Such an approach reveals a normative dimension to democracy, 
which is not only a system securing the sovereignty of the people, but also 
a struggle to maintain understanding among people.

Keywords: dialogue, democracy, understanding, agreement, models of democ-
racy.

Contact: Department of Ethics, Institute of Philosophy, Faculty of Philosophy, 
John Paul II Catholic University of Lublin, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, 
Poland
E-mail: malbor@kul.pl
ORCID 0000-0001-5782-3751

O rozumieniu bez porozumienia




