
84

Inga MIZDRAK* 

KULTURA CISZY A „PRODUKTURA” I DYKTATURA HAŁASU
Wokół Stanisława Grygla i kardynała Roberta Saraha 

rozważań nad kondycją ludzką 

Wydaje się, że kulturę ciszy można rozumieć jako część kultury w ogóle – dorobek 
ludzkości  niejednokrotnie bowiem dzięki rozmaitym wymiarom ciszy się urzeczy-
wistniał, tworzył i rozwijał. Cisza była i jest czymś nieodłącznym od całokształ-
tu kultury, jakkolwiek wymykającym się prostym schematom interpretacyjnym. 
W sztuce, poezji, muzyce, duchowości, nauce i w innych obszarach ludzkich ak-
tywności cisza stanowi istotny warunek głębszego poznania, rozumienia i analizy 
rzeczywistości.

W toczących się współcześnie sporach o człowieka jednym z istotniejszych 
zagadnień jest problem kondycji ludzkiej – dyskusje dotyczą szczególnie kwestii 
tożsamości i powołania człowieka, podejmowane są też próby fi lozofi cznego re-
widowania defi nicji osoby z punktu widzenia jej działania w świecie oraz stosun-
ku do rozmaitych wytworów kultury. Człowiek nieustannie pragnie tworzenia 
i rozumienia siebie oraz dąży do realizacji tego, co nadaje sens jego życiu. 

Szeroko rozumiany hałas – jako przeciwieństwo ciszy – stanowi jedno 
z wyzwań współczesności, nie tylko w horyzoncie codziennego funkcjonowa-
nia człowieka, ale również w wymiarze egzystencjalnym i duchowym. 

Fenomen ciszy można rozpatrywać nie tylko w sensie akustycznym, jako 
nieobecność dźwięków, ale także w odniesieniu do doświadczenia człowieka. 
Cisza jako wieloznaczna metafora wykorzystywana była w ramach rozma-
itych nurtów myślowych, także religijnych czy kulturowych. Jako wielką ci-
szę przedstawiano w sztuce i literaturze: Boga, otchłań, przyrodę, przestrzeń, 
śmierć, samotność, to, co duchowe, nieokreślone, tajemnicze, a także spokój, 
harmonię i ład, intymność kochających się osób czy jeden ze sposobów prze-
kazywania uczuć (pozytywnych lub negatywnych).

Polisemantyczność słowa „cisza”, jego bogactwo znaczeniowe: kulturowe, 
teologiczne, fi lozofi czne, psychologiczne, rytualne, mistyczne, etnografi czne, aku-
styczne, literackie czy artystyczne, skłania badaczy do coraz wnikliwszych badań, 

* Dr Inga Mizdrak – Katedra Filozofi i, Uniwersytet Ekonomiczny w Krakowie, e-mail: mizdraki@
uek.krakow.pl [pełna nota o Autorce na końcu numeru].

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 4(152) 84-103

DOI 10.12887/38-2025-4-152-07



85

analiz i odsłaniania coraz to nowych odniesień tego pojęcia. Warto poddać je re-
fl eksji również w kontekście antropologii fi lozofi cznej. Cisza może bowiem skła-
niać do stawiania pytań o kondycję ludzką, o ostateczny sens człowieka. Właśnie 
w ciszy często ujawnia się to, co człowieka niepokoi, dręczy, zastanawia, a także 
jego nadzieje, tęsknoty i najgłębsze pragnienia. Cisza może być również swoistym 
„okiem wiedzy”1, poszerzającej percepcję świata i zjawisk w nim występujących. 
Może ona „otworzyć bramy nieznanego”2 i umożliwić ujęcie poznawcze tego, co 
dotychczas nie zostało opisane. O ile hałas powoduje rozproszenie uwagi i zakłóca 
porządek, o tyle cisza skłania człowieka do spojrzenia w głąb siebie3. 

Celem niniejszego artykułu jest ukazanie kulturotwórczego charakteru 
ciszy w kontekście wybranych zjawisk zagrażających współczesnej kultu-
rze. Przeciwstawienie kultury ciszy dyktaturze hałasu oraz „produkturze” ma 
służyć uwydatnieniu istotnej funkcji ciszy (a także pewnych elementów mil-
czenia) w procesach tworzenia, poznania, refl eksji oraz budowania harmonii 
wewnętrznej jednostki. 

Podstawowym problemem badawczym będzie scharakteryzowanie kultury 
ciszy w oparciu o dwie wybrane wizje intelektualne: fi lozofi czną Stanisława 
Grygla i teologiczną kardynała Roberta Saraha, które akcentują czynniki de-
waluujące kulturę. Wydaje się, że przybliżenie właśnie tych dwóch wizji może 
wnieść we współczesną debatę antropologiczno-kulturowo-etyczno-metafi -
zyczną cenne przemyślenia na temat roli i funkcji ciszy w życiu człowieka 
i rzucić nowe światło na problem kultury jako takiej. Wybór poglądów tych 
właśnie myślicieli podyktowany jest ich wkładem we współczesną humani-
stykę zarówno w horyzoncie poszukiwania odpowiedzi na pytanie o sens ży-
cia i powołania człowieka, jak i kierunków rozwoju kultury. Grygiel i Sarah 
w swoim dorobku uwydatniają rys człowieczeństwa w odniesieniu do pod-
stawowych wartości: wolności, prawdy, dobra i piękna, jak też podkreślają 
zagrożenia integralności i podmiotowości człowieka. Obaj myśliciele wyrażają 
troskę o kondycję współczesnej kultury, nadto dostrzegają wiele zagrożeń dla 
osoby ludzkiej, która wobec tendencji takich, jak materializm i konsumpcjo-
nizm, zatraca równowagę między vita activa a vita contemplativa. Ofensywna 
sekularyzacja w kulturze prowadzi do wyjałowienia odniesień metafi zycznych 
i religijnych człowieka, także deprecjonuje znaczenie wyznaniowości, ekle-
zjalności oraz religijności4.

1  Zob. M. A g h a m o h a m m a d i, Silence, an Eye of Knowledge, „International Journal of 
Education & Literacy Studies” 5(2017) nr 2, s. 20-28.

2  Tamże, s. 20.
3  Por. D. G o n ç a l v e s, The Sound of Silence in the Age of Man, w: Cultures of Silence: The 

Power of Untold Narratives, red. L. Santos, Routledge, New York 2023, s. 32.
4  Por. J. M a r i a ń s k i, Sekularyzacja jako megatrend, „Relacje Międzykulturowe – Intercul-

tural Relations” 1(2017) nr 1, s. 231.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



86

W oparciu o poglądy Stanisława Grygla omówiona zostanie w niniejszym 
artykule dewaluująca funkcja hałasu egzystencjalnego i „produktury” jako 
dewastacji prawdziwego relacyjnego powołania człowieka. Myśl kardynała 
Saraha natomiast przywołana będzie w celu ujawnienia dekadencji kultury 
i możliwych konsekwencji poddania człowieka dyktaturze hałasu. Rozważania 
obu tych myślicieli, mimo odmiennych dróg argumentacji i form wypowiedzi, 
prowadzą ostatecznie do ukazania znaczenie ciszy wewnętrznej, w której nie 
tylko można lepiej rozumieć siebie, ale także – poprzez odniesienie do Boga 
– współtworzyć w kulturze trwałe i uniwersalne wartości.

FENOMEN CISZY JAKO CZYNNIK KULTUROTWÓRCZY

Problem ciszy we współczesnym dyskursie antropologicznym podejmo-
wany jest co najmniej w dwóch aspektach. Z jednej strony mamy bowiem do 
czynienia z przemożną tęsknotą człowieka za ciszą (poświadczają to badania 
z zakresu fi lozofi i, psychologii, psychiatrii, pedagogiki, socjologii, teologii, 
estetyki, metafi zyki, socjolingwistyki, semiotyki i komunikacji międzykulturo-
wej), a z drugiej z pewnym „kryzysem ciszy”, dostrzeganym zwłaszcza przez 
myślicieli egzystencjalistycznych, teologów, psychologów oraz pedagogów. 

Należy podkreślić, że w kulturze cisza może być rozmaicie interpretowana, 
może przybierać różny kształt w zwyczajach i obyczajach danego narodu, ale 
też może ulegać zmianom nie tylko w następujących po sobie cywilizacjach, 
lecz także wewnątrz danej cywilizacji w danym horyzoncie czasowym5.

Zarysowanie problematyki ciszy wymaga odniesienia się do jej przeci-
wieństwa (harmidru, rozgardiaszu, hałasu), stąd w niniejszym artykule ukaza-
ne zostaną negatywne implikacje hałasu (zwłaszcza w ujęciu egzystencjalnym) 
jako czynnika zagrażającego rozwojowi człowieka, zarówno w sferze psycho-
fi zycznej, jak i mentalno-duchowej. 

Obserwacje współczesnych naukowców i refl eksje wielu myślicieli doty-
czące wszechobecnego hałasu (generowanego produkcją, rozwojem wielkich 
miast, popkulturą rozrywki i mediów, konsumpcjonizmem oraz ucieczką od 
tradycyjnych wartości, „makdonaldyzacją życia”) w jego różnych formach 
i wariantach, wskazują na potrzebę szukania przeciwwagi i większej harmonii. 
W tej sytuacji cisza może pełnić rolę terapeutyczną, a nawet stanowić ratu-
nek dla jednostki, która w coraz większym stopniu traci poczucie tożsamości 
i doświadcza wyobcowania ze świata, a w konsekwencji cierpi z powodu alie-

5  Por. S. M o n t i g l i o, Silence in the Land of Logos, Princeton University Press, New Jersey 
2000, s. 15.

Inga MIZDRAK



87

nacji i utraty sensu życia6. Problem ten nasila się nie tylko w wielkich metro-
poliach, ale obecny jest w globalnej przestrzeni medialno-cyfrowej, dlatego 
troska o ciszę staje się wyzwaniem społecznym7. „Propagowanie ciszy jako 
wartości jawi się jako konieczność w kontekście problematyki hałasu [...]. 
Dysproporcja między kulturą ciszy a kulturą hałasu objawia się jako podsta-
wowy problem cywilizacji”8. Cywilizacja ponowoczesna promuje hałas, do-
prowadzając w efekcie do upośledzenia refl eksji człowieka nad sobą: „Presja 
hałasu stopniowo pozbawia człowieka własnego zakorzenienia, dziedzictwa, 
przynależności, tożsamości, a nawet godności, gdyż hałas wyraża pustkę wnę-
trza”9. Hałas jawi się jako zagrożenie dla galenosfery10, wprowadza bowiem 
dysonans, niepokój, chaos, i dezintegrację. Stanowi zatem problem nie tylko 
w aspekcie akustycznym, jako uciążliwość w funkcjonowaniu człowieka, ale 
również w sensie etycznym i egzystencjalnym. Można powiedzieć, że sta-
je się przeszkodą na drodze do dobrego życia i prawidłowej komunikacji11. 
Rozdziela, rozczłonkowuje i destabilizuje relacje, prowadzi do zanegowania 
indywidualności człowieka. W konsekwencji może przyczyniać się do pato-
logizacji kultury i jej roli w życiu społeczeństw, a także prowadzić do obniże-
nia jakości ludzkiego życia w wymiarze egzystencjalnym, psychofi zycznym, 
a nawet duchowym. 

Søren Kierkegaard, duński prekursor egzystencjalizmu, już w dziewiętna-
stym wieku twierdził, że człowiek, „ta pomysłowa głowa, stał się [...] osobą 
bezsenną po to, aby odkrywać coraz to nowe środki do zwielokrotniania siły 
hałasu, do rozprzestrzeniania spotęgowanych szumów i nic nie mówiącej po-
goni, w dodatku w możliwie jak największej skali”12. „Przekaz informacji – 
pisał – niebawem osiągnie najniższy z możliwych poziomów, tej informacji, 
która ma istotne znaczenie, a jednocześnie środki przekazu osiągnęły zapewne 
apogeum odnośnie do piorunującego szybkiego rozprzestrzeniania przekazu, 

6  Zob. N.G. P i k u ł a, Poczucie sensu życia jako potrzeba egzystencjalna współczesnego 
człowieka, w: Ważne obszary badawcze w pedagogice, red. K. Jagielska, Wydawnictwo Scriptum, 
Kraków 2022, s. 31-41.

7  Por. T. O l e a r c z y k, Pedagogia ciszy, Wydawnictwo WAM, Kraków 2010, s. 138.
8  Tamże, s. 31.
9  Tamże, s. 139.
10  Termin „galenosfera” najogólniej tłumaczy się jako środowisko ciszy. Termin ten stosunkowo 

niedawno został wprowadzony do języka naukowego na oznaczenie różnorodnych funkcji i ról, jakie 
cisza pełni w rzeczywistości człowieka. Szerzej na temat galenosfery zob. A. L e p a, Pedagogia 
galenosfery człowieka, „Łódzkie Studia Teologiczne” 20(2011), s. 155-167.

11  Zob. T. C i u l e i, Beyond Words: Problem of Silence, „Procedia: Social and Behavioral 
Sciences” 149(2014), s. 184-188. Autor podejmuje próbę określenia granic między bezsensownymi 
i nieautentycznymi pogawędkami a ciszą niosącą znaczenia i sensy w komunikacji międzyludzkiej 
i przestrzeni publicznej.

12  S. K i e r k e g a a r d, Zalecone dla własnej oceny współczesności, w: tenże, Pisma późne, 
tłum. K. Toeplitz, Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 2016, s. 192.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



88

zalewającego i zatruwającego umysły”13. Na aktualność Kierkegaardowskiej 
intuicji wskazuje obserwowany współcześnie lęk przed ciszą, obecny w kultu-
rze swoisty horror silenti14, preferencja hałasu, zwłaszcza w sferze medialnej, 
rozrywkowej i komercyjnej, którą charakteryzuje tendencja do przebodźcowa-
nia, zalew informacji oraz nadmierne natężenie treści w dźwięku i obrazie. 

Poszukiwanie ciszy i powracanie do niej oraz podkreślanie jej doniosłości 
i znaczenia wydaje się zatem istotne, a nawet prymarne dla szeroko rozumianej 
kultury. Toczące się w niej dyskursy fi lozofi czny, teologiczny i psychologiczny 
wciąż odsłaniają wymiary, poziomy i warstwy ciszy ważne dla kondycji czło-
wieka, jego rozwoju, poznania i wchodzenia w relacje z innymi. Dyscypliny te 
wnoszą ogromny kapitał treści w rozumienie ciszy i jej doświadczenia w życiu 
człowieka, ukazują wpływ ciszy na kształtowanie kultury i jej ethosu. Cisza 
może być jednak rozpatrywana nie tyko jako element kultury, ale również jako 
rzeczywistość związana z ludzkim istnieniem, śmiercią, sposobem bycia czło-
wieka w świecie, jako wartość czy jako aspekt życia duchowego, wskazujący 
na odniesienie człowieka do Transcendencji15. 

Ze względu na złożoność, wielokontekstowość i de facto niedefi niowal-
ność pojęcia ciszy niniejsze rozważania ograniczone zostaną do wybranych 
zagadnień obecnych we współczesnej literaturze przedmiotu. Kultura ciszy 
– przeciwstawiona  „produkturze” oraz dyktaturze hałasu – rozumiana będzie 
jako swoistego rodzaju wejście w egzystencjalne doświadczenie człowieka, 
które można potraktować jako przestrzeń do twórczego zagospodarowania, ale 
również jako miejsce spotkania z samym sobą, z Bogiem i z drugim człowie-
kiem, a nawet jako ratunek wobec zagrożeń płynących ze strony szeroko rozu-
mianego egzystencjalnego hałasu, zagłuszającego prawdziwe Ja człowieka16. 
Uczestnictwo człowieka w ciszy rozgrywa się na płaszczyźnie wertykalnej lub 

13  Tamże.
14  Por. O l e a r c z y k, dz. cyt., s. 43.
15  W tradycji judeo-chrześcijańskiej motyw ciszy zajmuje jedno z centralnych miejsc, odgry-

wając podstawową rolę w modlitwie i kontemplacji. Wśród wielu rodzajów ciszy można wyodręb-
nić świętą ciszę adoracji (łac. silentium sacrum), która jest nie tylko nasłuchiwaniem głosu Boga 
i otwarciem się na jego działanie, ale realnym spotkaniem z Jego obecnością. Cisza i milczenie należą 
do reguł życia duchowego i są warunkami autentycznego doświadczenia religijnego. Dzięki nim 
poszukiwanie Boga uzdalniania człowieka do wejścia w głęboką relację poznania, wiary i miłości. 
Wielu mistyków i Doktorów Kościoła zalecało, by w medytacji i ćwiczeniach duchowych uczyć się 
trwania w ciszy i jej pielęgnowania, stanowi ona bowiem konieczny warunek wstępny oddawania 
czci Bogu oraz dialogu z Nim.

16  Nie należy kultury ciszy utożsamiać z tym, co dwudziestowieczny brazylijski pedagog Paolo 
Freire nazywał „kulturą milczenia” uciskanych. Zgodnie z jego koncepcją uciskani są zepchnięci 
przez swoich prześladowców do roli osób, które dlatego, że są słabe, powinny milczeć. Wyzwalająca 
praktyka edukacyjna pomaga ludziom przełamać kulturę milczenia i zidentyfi kować ich prawdziwy 
potencjał w zakresie uczenia się i angażowania w społeczną walkę o lepsze życie. Każda transfor-
macja kultury wiąże się z odejściem od światopoglądu ciemiężycieli i rozwijaniem przez uciskanych 

Inga MIZDRAK



89

horyzontalnej, w warstwie pozytywnej lub negatywnej. Filozofi czny sens ciszy 
przejawia się w jej niedomykalnym charakterze i wielopostaciowości. W węż-
szym wymiarze jest ona nieobecnością dźwięków, szerszy wymiar ciszy nato-
miast odsłania jej sensy metaforyczne, można ją „postrzegać”, „doświadczać” 
jej, a nawet jej „słuchać” i słuchać tego, co ona „mówi” do człowieka17.

To, co można nazwać „kulturą ciszy”, wiąże się ze swoistym sposobem 
bycia człowieka w świecie, przy czym nie chodzi o negację słowa czy jego 
deprecjację, ale o pewien pozytywny sposób funkcjonowania człowieka, który 
w ciszy dostrzega nie tylko warunek coraz głębszego samopoznania, identy-
fi kacji własnych pragnień, celów, motywacji, zalet, wad, emocji i uczuć, lecz 
także konieczny element własnej egzystencji i stawania się coraz pełniej sobą. 
Jeśli ciszę potraktować jako nieodłączny komponent drogi rozwoju osobowego 
i odkrywania własnej tożsamości, to okazuje się, że wszystko to, co pozbawia 
człowieka ciszy lub w nim samym i przez jego wolność z niej rezygnuje, staje 
się źródłem regresu, zablokowania, uszczerbku czy wręcz destrukcji własnego 
Ja osoby. „Sposób gospodarowania ciszą jest oznaką kultury człowieka. Nie 
ma kultur nastawionych na negację ciszy. Zdolność do przebywania w ciszy 
jest jednym z przejawów integracji osobowości”18.

Wydaje się zatem, że kulturę ciszy można rozumieć jako część kultury 
w ogóle – dorobek ludzkości (intelektualny, duchowy, artystyczny, naukowy) 
niejednokrotnie bowiem dzięki rozmaitym wymiarom ciszy się urzeczywist-
niał, tworzył i rozwijał. Cisza była i jest czymś nieodłącznym od całokształtu 
kultury, jakkolwiek wymykającym się prostym schematom interpretacyjnym. 
W sztuce, poezji, muzyce, duchowości, nauce i w innych obszarach ludzkich 
aktywności cisza stanowi istotny warunek głębszego poznania, rozumienia 
i analizy rzeczywistości. Była poszukiwana nie tylko przez artystów pragną-
cych odseparowania się od zgiełku świata. Za jej pomocą odkrywano głębsze 
pokłady w człowieku: intelektualne, duchowe lub związane z twórczością. 
W odróżnieniu od kultury masowej lub zmieniających się trendów kulturo-
wych, w których współcześnie hałas zdaje się odgrywać dominującą rolę, 
cisza była i jest formą zamieszkiwania słowa w fi lozofi i, poezji, literaturze, 
teologii, ilustracją sztuki w muzyce czy malarstwie. Odzwierciedla to, co nie-
powtarzalne, a „oderwana od kultury staje się pojęciem jałowym, wydaje się 

ich własnego światopoglądu (zob. B. P h n u y a l, Commemoration of Paulo Freire, „PLA Notes” 
1998, nr 32, s. 120-123). 

17  Jacek Filek w tekście Filozofa wstęp do ciszy (zob. J. F i l e k, Filozofa wstęp do ciszy, 
„Znak” 2014, nr 707, s. 90-95) omawia cztery rodzaje ciszy: względną, absolutną, ambiwalentną 
i dialogiczną. Rozróżnia ciszę zewnętrznej i wewnętrzną jako specyfi czne sposoby oglądu rzeczy 
i nasłuchiwania tego, co rozgrywa się w człowieku. 

18  O l e a r c z y k, dz. cyt., s. 48.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



90

być niezdolna do odegrania ważnej roli w cywilizacji hałasu”19. Zadaniem 
ciszy nie jest negacja dźwięku czy jego deprecjacja, lecz wydobycie treści, 
które poprzez wykluczenie dźwięku mają szansę na zaistnienie i na specy-
fi czną komunikację. Obecność ciszy w życiu człowieka, przy jednoczesnym 
odchodzeniu od hałasu, staje się istotnym warunkiem wchodzenia człowieka 
w dialog z sobą samym lub innymi oraz z Bogiem. 

Wielokontekstowość ciszy i związanego z nią milczenia20 naznacza całą 
kulturę w jej aspektach materialnym, społecznym i duchowym, ponieważ 
odwołuje się do rozmaitych doświadczeń człowieka (pozytywnych lub nega-
tywnych). Odsłania się zatem taka rzeczywistość, która przemożnie wpływa 
na kondycję ludzką, staje się jej konstytutywnym elementem.

Istnieje kilka zasadniczych powodów rozpatrywania ciszy w aspekcie kul-
tury i kultury w aspekcie ciszy. Po pierwsze, kultura (od łacińskich terminów 
„colere” – uprawa, dbać, pielęgnować, kształcenie, i „cultus agri” – upra-
wa roli) w aspekcie ciszy i fenomen ciszy w aspekcie kultury jawią się jako 
przestrzeń, miejsce oraz istotny warunek twórczości (zarówno w wymiarze 
naukowym, artystycznym, literackim, jak i fi lozofi cznym czy religijnym). 

Po drugie, co należy podkreślić, cisza ma istotne znaczenie dla samopoznania, 
głębszego rozumienia, kim człowiek jest i jakim się staje, dokonując wyborów. 

Po trzecie, można wskazać na dialogiczny wymiar ciszy: jest ona miejscem 
zadawania fundamentalnych pytań oraz drogą poszukiwania na nie odpowie-
dzi. Dzięki ciszy dialog może się zrodzić, a następnie osiągać kolejne fazy 
rozumienia i poznania (zarówno w sferze indywidualnej, jak i w komunikacji 
z innym lub z Bogiem). W dialogu cisza odgrywa rozmaite role (pozytywne 
lub negatywne). W wymiarze egzystencjalnym wkracza ona w sferę „pomię-
dzy” Ja i Ty, gdzie czas, miejsce i doświadczenie ciszy rozgrywa się na wielu 
płaszczyznach relacji i generuje rozmaite sposoby rozumienia dialogiczności 
podmiotów. Cisza staje się zatem wyzwaniem – jako pole głębszego rozu-
mienia człowieka w odniesieniu do innych, stanowi bowiem istotny warunek 
rozwoju człowieczeństwa w wymiarze społecznym.

Po czwarte, cisza jako przeciwieństwo hałasu stanowi warunek postrzegania 
tego, co w hałasie jest niesłyszalne, przy tym nie chodzi tylko o ciszę jako nie-
obecność dźwięków, ale także o ciszę jako perspektywę nasłuchiwania własnego 
wnętrza, słuchania innego człowieka lub głosu Boga w swoim sumieniu. 

19  Tamże, dz. cyt., s. 33.
20  Ciszy nie należy utożsamiać z milczeniem. Oba pojęcia są wieloznaczne i występują różno-

rodnych kontekstach. Mogą one wskazywać na rzeczywistości powiązane ze sobą, ale niesprowa-
dzalne do siebie. Należy podkreślić, że oba pojęcia mogą nieść zarówno pozytywne, jak i negatywne 
treści i odnosić się do różnych doświadczeń. Zarówno milczenie, jak i cisza nie mają wartości 
absolutnej ani gwarantowanej skuteczności oddziaływania, ale mogą istotnie przyczyniać się do 
głębokiego rozwoju osobowego człowieka.

Inga MIZDRAK



91

Po piąte, cisza jest istotnym elementem kultury życia w ogóle, ma odnie-
sienia interdyscyplinarne, można wskazywać na jej fundamentalne znaczenie 
w życiu i rozwoju człowieka, a także ujmować ją jako wartość, która w war-
stwie pozytywnej może przyczyniać się do coraz głębszego i bardziej podsta-
wowego rozumienia tożsamości człowieka i jego kondycji w świecie. 

Po szóste, odwołując się do etymologii słowa „kultura”, można ujmować 
ciszę jako podłoże uprawy cnót moralnych lub jako ich pielęgnowanie, dbanie 
o harmonię wewnętrzną oraz kształtowanie siebie. 

Po siódme, ciszę można rozumieć jako zaproszenie do myślenia, analizy, 
refl eksji, kreacji, podjęcia trudu i wysiłku, a czasem ryzyka, odnajdywania 
sensu, dialogu wewnętrznego lub zewnętrznego, zmiany mentalnej czy prze-
miany (odnowy moralnej), a ostatecznie do daru z siebie.

Po ósme, myślenie domaga się ciszy i ją zakłada. Cisza warunkuje zjawia-
nie się rozmaitych (w tym także odkrywczych i twórczych) myśli. Ponadto 
bez niej myślenie wikłałoby się w harmidrze lub popadało w chaos przy-
padkowości, lapidarność czy niedokładność. Wydaje się, że do warunków 
zaistnienia i rozwoju pewnych rodzajów myślenia należy – obok ciszy aku-
stycznej – także cisza egzystencjalna (dzięki której wchodzi się w wewnętrzną 
przestrzeń Ja człowieka), a nawet duchowa (jako obszar dialogu z samym sobą 
i z Bogiem).

Powyższe intuicje jedynie sygnalizują rozmaite kierunki interpretacyjne 
i sposoby rozumienia ciszy w życiu człowieka i w kształtowaniu kultury. Uka-
zanie ciszy jako pozytywnego warunku rozwoju człowieka zarówno w rela-
cji do własnego Ja, jak i innych, stanowi osnowę niniejszego tekstu i ma na 
celu zdiagnozowanie hałasu jako zjawiska, które niszczy twórczą i aktywną 
obecność ciszy, a tym samym wpływa na spłycenie rozumienia człowieka 
i jego funkcjonowania we współczesnej kulturze. Dewaluowanie ciszy lub 
wypieranie jej przez hałas nie tylko zagraża dzisiaj człowiekowi, ale może 
się przyczynić do upadku kultury. Ta bowiem, pozbawiona całkowicie lub 
w znacznym stopniu dostępu do ciszy, może stawać się powoli karykaturą 
samej siebie, czymś jałowym, wypreparowanym, jednowymiarowym. 

KU KULTURZE DARU
INTUICJE STANISŁAWA GRYGLA

Wyrażenie „produktura hałasu”21 zaczerpnięte zostało z książki Stanisława 
Grygla, fi lozofa i wybitnego humanisty, twórcy oryginalnej koncepcji podmio-
towego wymiaru człowieczeństwa w horyzoncie kultury daru. Wyrażenie to 

21  S. G r y g i e l, Jestem, więc modlę się, Flos Carmeli, Poznań 2012, s. 55.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



92

pojawia się w kontekście głębokiej krytyki materialistycznego oraz nihilistycz-
nego obrazu człowieka. Zdaniem autora, jeśli jednostka sprowadzona zostanie 
w swoich dążeniach i celach do „mam”, nie będzie w stanie wejść optykę daru 
i prawdziwej relacji podmiotowej z drugim człowiekiem lub Bogiem.  „Hałas 
produkcyjny – pisze Grygiel – przeszkadza ludziom być obecnymi dla siebie 
nawzajem, ponieważ zagłusza ich wzajemne nawoływanie się. Tę hałaśliwą 
krzątaninę nazywam produkturą. Kiedy produktura zajmuje miejsce kultury: 
«mam» zdobywa w ludziach przewagę nad ich «jestem»”22. Ów hałas poj-
mowany jest przez Grygla jako dewaluujące i uprzedmiatawiające człowieka 
zagrożenie, a także jako czynnik destruujący kulturę. Osoba wobec osoby 
staje niejednokrotnie jako trudny dar, ale wszelkie uprzedmiotowienie jej 
niszczyłoby sens relacji. W produkturze hałasu można jedynie monologować, 
popadać w rutynę komunikacji, ale nie można być dla siebie nawzajem darem, 
obietnicą rozumienia i miłowania. Kultura poddana dyktatowi „produktury” 
jest karykaturą samej siebie: nie tworzy, lecz „produkuje”, nie uprawia, lecz 
wytwarza przedmioty23, nie staje się płaszczyzną rozumienia i stawiania pytań 
o najgłębsze Ja człowieka, lecz w bezładzie i chaosie pogłębia jego oddalanie 
się od rozumienia, kim jest, skąd pochodzi i dokąd zmierza. Grygiel twierdzi, 
że w „produkturze” nie ma miejsca na troskę o własną duszę i na odniesienie 
do Transcendencji; człowiek zajęty światem przedmiotów nie ma czasu pytać 
o swoją tożsamość. Wyrwanie się z banału i nędzy „produktury” możliwe jest 
dzięki kontemplacji Prawdy i Miłości, prowadzących do relacji człowieka ze 
Stwórcą oraz relacji z drugim człowiekiem. W prawdę osoby wpisany jest jej 
relacyjny charakter, a pełnia relacji odsyła do jej źródła, czyli do Boga. Grygiel 
stwierdza, że człowiek „nie jest wytworem swojego cogito”24. Kultura zaś 
w jej relacyjnej postaci – a w niej kultura daru – nie może być tworzona przez 
jednostkę w samotności, lecz kształtuje się we wspólnocie osób. „Spotykają 
się [one] we własnej świadomości, kiedy oddając się sobie nawzajem, jedna 
powiększa drugą”25.

Grygiel pojmuje kulturę nie tylko historycznie, ale także dynamicznie, 
jako wyrażającą się w działaniu człowieka, a nie jedynie w jego wytworach. 
Na działanie wskazuje już etymologia łacińskiego słowa „cultura” (uprawa, 

22  Tamże, s. 56.
23  Grygiel odnotowuje pierwotne znaczenie łacińskiego słowa „cultura” jako imiesłowu czasu 

przyszłego od czasownika łacińskiego „colo” („colere”, „cultum”): uprawiać ziemię. Słowo „pro-
ductura” jest imiesłowem czasu przyszłego czasownika „produco” („producere”, „productum”) – 
stawiać coś przed kimś, wytwarzać jakiś przedmiot (por. t e n ż e, Od początku – na zawsze. Miłujmy 
prawdę małżeństwa, Flos Carmeli, Poznań 2015, s. 58)

24  T e n ż e, Jestem, więc modlę się, s. 41.
25  T e n ż e, Kimże jest człowiek? Szkice z fi lozofi i osoby, Wydawnictwo Jedność, Kielce 1995, 

s. 90.

Inga MIZDRAK



93

pielęgnacja, dbanie), wytwory zaś są wtórne wobec działania: „Kultura mieści 
się przede wszystkim w działaniu [...]. On – człowiek – jest jej celem i racją 
bytu. Służenie człowiekowi stanowi nieodzowny warunek, aby kultura mogła 
być sobą. [...] Straciwszy ze swojego horyzontu człowieka, kultura przyjmuje 
na jego miejsce coś innego, wówczas chyba nie można już mówić, że służy ona 
jeszcze człowiekowi. A jeśli nie służy jemu, to jaki jest jej sens, jaki może być, 
w co się w ogóle przeradza? Chętnie powiedziałbym, że w kulturyzm”26. 

Kulturę defi nowaną jako „stwórczy, czyli osobowy stosunek człowieka do 
problemów, przed którymi on znalazł się na skutek uświadomienia sobie takich 
faktów, jak świat, człowiek oraz jego wytwory, oraz Bóg i Jego stworzenie”27, 
Grygiel łączy z kulturą daru (w ujęciu chrześcijańskim).

Kultura daru jest przeciwieństwem „produktury”, zamykającej człowieka 
w obrębie jego egoizmu. W kulturze daru osoba nie pojmuje siebie przez 
pryzmat rzeczy, lecz relacji, nie przez pryzmat wygody, lecz umiejętności 
poświęcenia, nie przez pryzmat brania, lecz dawania. Kultura daru jawi się 
jako szansa dla człowieka wobec współczesnych zjawisk wyniszczających 
kulturę (między innymi poprzez promowanie kultu pieniądza i sukcesu, rede-
fi niowanie pojęcia rodziny, utrwalanie stereotypów, zanik ethosu kulturowego 
i przechowywania trwałych wartości, rozpowszechnianie alternatywnych sym-
boli i kreowanie kultury „bez granic”). Tym, co urzeczywistnia się w kulturze 
daru, jest wzajemne rozpoznawanie siebie jako osobowego istnienia, które 
może siebie ofi arować drugiemu. Kalkulatywne, „techniczne” i transakcyjne 
traktowanie się nawzajem przez ludzi upośledza kulturę – tworzy antykulturę 
daru. Prawdziwe spotkanie osób to spotkanie w darowywaniu siebie drugiemu: 
„Oddając się sobie nawzajem, jedna [osoba – I.M.] powiększa drugą. Każda 
zaś przychodzi jako epifania Tego, który jest ich Spełnieniem [...]. Spotkanie 
osób to spotkanie darów”28. Grygiel twierdzi, że kalkulacja, wyliczanie zysków 
i strat w przedmiotowym odniesieniu osób prowadzi do dewaluacji ich własnej 
godności i de facto do zapomnienia o niej: „Handlujący rozum pomniejsza 
bezcenną wartość osobowego istnienia człowieka. Pomniejsza w nim wartość 
bezcennej miłości oraz bezcennej wolności, których nie można ani sprzedać, 
ani kupić. «Jestem» nie znaczy «handluję»”29. 

Pojęcie produktury pojawia się również w refl eksji Grygla o państwie, 
narodzie, społeczeństwie i polityce. „Produktura” jako wykoślawiona kultura 
jest zanegowaniem prawdziwej tożsamości danego narodu. W „produkturze” 
polityka i ekonomia służą jedynie celom pozbawionym podstaw moralnych, 

26  T e n ż e, Kultura, humanizm i religia, „Znak” 16(1964) nr 7-8(121-122), s. 829.
27  Tamże, s. 832.
28  T e n ż e, Kimże jest człowiek?, s. 90.
29  T e n ż e, Jestem, więc modlę się, s. 55.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



94

poddanym dyktatowi pozbawionych jakichkolwiek granic chciwości, manipu-
lacji, chęci dominacji i władzy. W tej sytuacji państwo może tworzyć jedynie 
„cywilizację techniczną, która jeśli nie jest dla kultury, staje się przekleństwem 
osoby i narodu”30.

Chociaż Grygiel nie posługuje się pojęciem kultury ciszy, można na bazie 
jego analiz sformułować następujące wnioski: Cisza w przeciwieństwie do 
„produktury” stwarza przestrzeń dla prawdziwego spotkania Ja z Ty, jest miej-
scem stawiania wielkich i małych pytań, obszarem przeżywania i samoświado-
mości. Cisza mogłaby nadać sens poszukiwaniom człowieka w prawdziwym 
stawaniu się sobą. Dzięki niej człowiek mógłby nie pozostawać w sferze 
monologicznej „technicznej krzątaniny rozumu”31, lecz wkraczać w optykę 
„wielkiego pytania”32, ukierunkowanego ku Bogu, stanowiącego „podstawę 
wszystkich dialogów, w jakich przychodzi człowiekowi przebywać”33. Osta-
tecznie cisza pojmowana jako modlitwa odsłaniałaby dynamikę relacji osoby 
ludzkiej z Osobą Stwórcy. W ciszy bowiem „to, co jest tak bezgraniczne, że aż 
niewyrażalne, rozjaśnia wszystko to, co mając granice, daje się wyrazić”34.

W ujęciu Stanisława Grygla cisza przybiera formię milczenia, które ma 
moc przemiany życia człowieka i poznania prawdy. Milczące Słowo, sam 
Bóg, jest kreatorem kultury daru, ponieważ ofi aruje się człowiekowi i tym 
samym niejako uczy go prawdziwej relacji z innymi. Piękno, dobro i praw-
da przychodzą w „milczeniu Słowa”35. Nie można zatem owego milczącego 
Słowa zagłuszać żadnym hałasem ani „zakłócać ludzkimi słowami o praw-
dzie i o dobru”36. Milczące Słowo należy przyjąć w postawie modlitewnej 
kontemplacji, w której objawia się Prawda, ta bowiem „dzieje się w dialogu, 
w którym Bóg wzywa człowieka do Siebie, a człowiek odpowiada na Jego 
wezwanie”37. Cisza jako modlitwa może nieść perspektywę wolności, może 
także być ratunkiem dla człowieka w jego pogmatwanych niejednokrotnie 
losach, relacjach i wyborach. Jak pisze Grygiel, w „ciszy” poznania „zdania 
negatywne stają się nakazami sumienia mówiącymi, czego człowiek musi 
unikać, aby móc powrócić do transcendencji, do której przynależy tak, jak 
przynależy się do rodzinnego domu”38.

30  T e n ż e, Na ścieżkach prawdy. Rozmawiając z Janem Pawłem II, Flos Carmeli, Poz-
nań 2013, s. 214.

31  T e n ż e, Jestem, więc modlę się, s. 56.
32  Tamże, s. 50.
33  Tamże.
34  T e n ż e, Kimże jest człowiek?, s. 49.
35  T e n ż e, Jestem, więc modlę się, s. 44.
36  Tamże.
37  Tamże, s. 45.
38  T e n ż e, Kimże jest człowiek?, s. 49.

Inga MIZDRAK



95

WSPÓŁCZESNY WYMIAR DYKTATURY HAŁASU
UJĘCIE KARDYNAŁA ROBERTA SARAHA

Wyrażenie „dyktatura hałasu” szeroko interpretuje współczesny myśliciel 
i teolog chrześcijański kard. Robert Sarah w książce Moc milczenia39. Ciszę 
i milczenie zalicza on do najcenniejszych wymiarów kształtowania człowie-
czeństwa i duchowego rozwoju jednostki. W odniesieniu do milczenia, kon-
templacji i wewnętrznego poszukiwania odpowiedzi na najistotniejsze pytania, 
cisza odsłania się jako konieczna droga do coraz głębszego poznania sensu 
życia, odnajdywania właściwego kierunku własnego działania, a także do 
okiełznania zamętu i zgiełku, które uszczuplają wolność człowieka, poddając 
go dyktaturze hałasu.

Charakteryzując dyktaturę hałasu, Sarah przedstawia najpierw diagnozę 
negatywnych zjawisk obecnych w kulturze i w życiu wielu społeczeństw, 
a w konkluzji formułuje wiele cennych tez i postulatów dotyczących roli 
i funkcji ciszy nie tylko w warstwie codzienności i pracy, ale także kontem-
placji i budowania więzi z Bogiem.

Pojęcie hałasu prezentowane jest przez Saraha w co najmniej kilku od-
słonach. Mówi on o hałasie jako pseudoneutralizatorze samotności, bólu czy 
rozterek, o hałasie jako zagrożeniu autentyczności, hałasie jako zjawisku uza-
leżniającym, prowadzącym do banalizacji życia, rezygnacji z wysiłku intelek-
tualnego i poszukiwania płytkich rozrywek, hałasie jako kłamstwie i ucieczce 
człowieka przed konfrontacją z własnym losem, własnym wnętrzem i powo-
łaniem. 

Hałas jawi się jako jedna z chorób współczesności, drenujących i zniewa-
lających człowieka od wewnątrz. Sarah wskazuje, że należy postrzegać hałas 
jako zaprzeczenie piękna i harmonii. Gwinejski kardynał ma świadomość, że 
człowiek może być autorem i twórcą hałasu, jego odbiorcą lub ofi arą, wyko-
nawcą hałasu lub marionetką w rękach tych, którzy poprzez hałas destruują 
społeczeństwa lub nimi sterują. Postuluje podjęcie walki o człowieka we-
wnętrznego, który przez mądre milczenie może coraz bardziej stawać się sobą 
i być dla drugiego, który przez milczenie i poszukiwanie ciszy zewnętrznej 
może coraz głębiej doświadczać pełni bycia.

Kardynał Sarah zauważa nasilającą się współcześnie tendencję do trakto-
wania milczenia jako przejawu słabości, a może nawet głupoty, nie zaś jako 
cnoty zachowywania umiaru w słowach. Hałas zyskuje rangę wartości: W ma-
instreamowym postrzeganiu zdominowanego przez media, stechnicyzowanego 
świata hałaśliwe słowa, obrazy i dźwięki zdają się mieć większą wartość niż 

39  Zob. R. S a r a h, N. D i a t, Moc milczenia. Przeciw dyktaturze hałasu, tłum. A. Kuryś, 
Wydawnictwo Sióstr Loretanek, Warszawa 2017.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



96

milczenie. „Łatwe słowo i pospolity obraz – stwierdza Sarah – rządzą dzisiaj 
życiem wielu ludzi [...] Człowiek milczący już nie jest znakiem sprzeciwu: jest 
tym zbędnym. Ten, kto mówi, ma znaczenie i wartość, ten zaś kto milczy, nie 
cieszy się poważaniem. Prosty fakt mówienia nadaje wartość. A jeśli słowa nie 
mają żadnego sensu? Nieważne. Hałas zyskał tytuł szlachecki, który niegdyś 
posiadała cisza”40.

Czy w oparciu o powyższe analizy można stwierdzić, że istnieje przeciw-
waga dla wielu współczesnych zagrożeń obecnych w kulturze i życiu wielu 
społeczeństw? Czy cisza rzeczywiście może być alternatywą dla dyktatury 
hałasu? Do jakiej ciszy w istocie dąży człowiek, za jaką ciszą tęskni? Jakiego 
hałasu chce unikać, a jakiego jest twórcą i wykonawcą? Jak mówić o sensie 
ciszy i hałasu do współczesnego człowieka?

Kardynał Sarah radykalnie wypowiada się na temat współczesnych społe-
czeństw pozbawianych ciszy, pozbawiających się jej albo wręcz z niej wyzutych 
(poprzez działania własne lub działania innych): „Współczesny człowiek jest 
zdolny do wszelkich hałasów, do wszelkich wojen, do mnóstwa fałszywych, 
uroczystych deklaracji, w piekielnym chaosie, gdyż wykluczył Boga ze swojego 
życia, ze swoich zmagań i ze swojej gigantycznej ambicji, by przemienić świat 
wyłącznie dla swojej egoistycznej korzyści”41. W innym miejscu podkreśla: „Po-
zbawiony hałasu człowiek jest rozgorączkowany, podminowany, zagubiony. Ha-
łas go uspokaja jak narkotyk, od którego się uzależnił. Hałas ze swoim pozorem 
świąteczności jest tumanem, który sprawia, że unikamy patrzenia sobie prosto 
w twarz. Niepokój staje się środkiem uspokajającym, przeciwbólowym, zastrzy-
kiem z morfi ny, jakąś formą snu, rozchwianego na jawie. Hałas ten jest jednak 
niebezpieczną i złudną kuracją, diabelskim kłamstwem, które pozwala człowie-
kowi unikać konfrontacji z własną pustką wewnętrzną. Przebudzenie może być 
tylko brutalne”42. Sarah dochodzi do wniosku, że współczesne społeczeństwo „już 
nie może obejść się bez dyktatury hałasu”43. Innymi słowy, iluzja kreowana na 
potrzeby wielu współczesnych społeczeństw powoduje, że przeczuwając zgubne 
skutki hałasu, jednak mu ulegają, podtrzymują go i się nim karmią.

Obok dyktatury hałasu Sarah analizuje zjawisko dyktatury obrazu. Wsku-
tek nadużycia obrazu człowiek popada w swoisty trans i ulega zniewoleniu. 
Poddany działaniu obrazów, podąża za złudnym, iluzorycznym urokiem rzeczy, 
w konsekwencji stając się ofi arą nałogów, w szczególności zakupoholizmu (na-
bywane przedmioty nie są w stanie zaspokoić jego rosnących pragnień). Dyk-
tatura obrazu zdaniem Saraha „nienawidzi ciszy”44. „Człowiek jest zmuszony 

40  Tamże, s. 57.
41  Tamże, s. 61n.
42  Tamże, s. 51.
43  Tamże, s. 50.
44  Tamże, s. 66.

Inga MIZDRAK



97

szukać coraz to nowych rzeczywistości, pobudzających apetyt posiadania; 
jego oczy są jednak zaczerwienione, nieprzytomne i chore. Sztuczne widowi-
ska i rozświetlone ekrany bez przerwy chcą oczarowywać umysł i duszę [...]. 
Tyrania obrazu zmusza człowieka do rezygnacji z milczenia oczu”45. 

Przytoczone wyżej wypowiedzi Saraha jedynie sygnalizują skalę skompli-
kowanych problemów dotykających współczesny świat. Kardynał wskazuje na 
specyfi kę wielu zagrożeń wobec których staje człowiek poddany różnym ro-
dzajom hałasu: od fi zykalnych (duże, intensyfi kujące się natężenie dźwięków 
w przestrzeni akustycznej lub obrazów w sferze wizualnej wpędza człowieka 
w wir konsumpcji, posiadania i coraz większej chciwości), poprzez egzysten-
cjalne (jak ucieczka przed samopoznaniem, samoświadomością i odpowie-
dzialnością, egoizm i egocentryzm), po duchowe (na przykład „zagłuszanie” 
sumienia, brak zdolności słuchania tego, co do człowieka mówi Bóg, rozgar-
diasz poznawczy i zanik zdolności słuchania drugiego człowieka).

Na podstawie wypowiedzi Saraha można wyodrębnić co najmniej trzy 
aspekty dyktatury hałasu. Pierwszy dotyczy zjawiska sekularyzacji, która zda-
niem gwinejskiego duchownego znieważa Boga. Hałas medialny, wizualny, 
produkcyjny „chce przeszkodzić mówić samemu Bogu”46. „W tym piekle hałasu 
człowiek rozpada się i gubi; jest rozbity na mnóstwo niepokojów, przywidzeń 
i lęków. Aby wydostać się z tych depresyjnych tuneli, rozpaczliwie wyczekuje 
hałasu, spodziewając się, że przyniesie mu on jakąś pociechę”47. Wykorzysty-
wanie hałasu jako antidotum na pustkę, bezsens i rozmaite lęki prowadzi do 
błędnego koła, do zastępowania jednego hałasu kolejnym. Drugi aspekt wiąże 
się z osłabieniem oraz spłyceniem więzi międzyludzkich – hałas uniemożliwia 
słuchanie i zrozumienie drugiego człowieka, pogłębianie relacji z nim. Trzeci 
zaś dotyczy wyboru różnych form hałasu jako ułudy relaksu, spokoju i harmo-
nii. Sarah podkreśla, iż hałas „jest zwodniczym, uzależniającym i kłamliwym 
środkiem uspokajającym”48, trawiącym społeczeństwa od wewnątrz.

Wymienione aspekty prowadzą do pytań o kondycję współczesnego czło-
wieka Uwikłanie w postęp, technicyzację i informatyzację prowadzi niejedno-
krotnie do popadania w chaos, zagubienia, odseparowania od innych, alienacji 
i rezygnacji z poszukiwania ciszy (w sobie, w otoczeniu, w codzienności) 
na rzecz złudnego poczucia bezpieczeństwa. Sarah twierdzi, że najpiękniej-
sze rzeczy rodzą się w ciszy, ale stawia ona człowiekowi pewne wymagania. 
„Człowiek panuje nad czasem działania, jeśli umie wejść w ciszę”49. Co istot-
ne, Sarah dostrzega możliwość wejścia w taki rodzaj ciszy, który nie podlega 

45  Tamże.
46  Tamże, s. 83.
47 .Tamże.
48  Tamże.
49  Tamże, s. 50.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



98

wpływom dyktatury hałasu. Chodzi o uwewnętrznioną decyzję serca jako 
„świątyni milczenia”, w której istnieje miejsce na odnalezienie sensu, prawdy 
i wolności. Żadna bowiem destabilizacja, wrzawa, hałas, zamęt, nie mogą na-
ruszyć tej specyfi cznej sfery w człowieku ani jej wyrugować nawet najbardziej 
wyrafi nowanymi sposobami. 

W refl eksji Saraha można wyróżnić dwa typy rozróżnień dotyczących ciszy 
i milczenia. Pierwsze z nich odnosi się do odróżnienia sensu przestrzennego 
ciszy od stanu wewnętrznego jako duchowego wymiaru człowieczeństwa. 
Cisza w takim ujęciu jest „zadomowiona” w sercu człowieka jako pewien pra-
fenomen duszy. Człowiek, który dąży do odnalezienia ciszy, powinien zacząć 
jej poszukiwanie od własnego serca, do którego dostęp ma jedynie Bóg. Sarah 
twierdzi, że możliwe jest pozostawanie w ciszy „pośród największego nieładu, 
najbardziej przyziemnych niepokojów, w samym środku wrzawy i wśród ryku 
tych piekielnych machin, które nakłaniają do funkcjonalizmu i aktywizmu, 
wyrywając nas z wszelkiego wymiaru transcendentnego i z wszelkiego życia 
wewnętrznego”50. Aby stan ten osiągnąć, trzeba „stać się milczeniem”51, czyli 
wejść na drogę słuchania, kontemplacji, modlitwy: „Prawdziwa pustynia jest 
w naszym wnętrzu, w naszej duszy”52.

Drugie rozróżnienie dotyczy milczenia. W pierwszym znaczeniu, jest ono 
jedynie nieobecnością słowa, negacją hałasu czy dźwięku. Milczenie jawi 
się jednak także jako paradoks innego wymiaru obecności, więzi, słuchania 
i komunikacji z innym lub z Bogiem53. Sarah postrzega milczenie przede 
wszystkim jako przejaw takiej obecności drugiego człowieka i Boga, której 
można doświadczyć jedynie w ciszy, z dala od zgiełku i rozgardiaszu. Bycie 
w ciszy jest warunkiem obecności „przy” (sobie, drugim, Bogu), „dla” (dru-
giego, Boga), „z” (sobą, drugim, Bogiem) oraz „ku” (drugiemu, Bogu), ale 
także warunkiem stawiania głębokich i prawdziwych pytań egzystencjalnych. 
Milczenie jako znak ciszy zewnętrznej może stać się wyrazem protestu, szu-
kania pokoju i zgody z drugim człowiekiem, rodzajem manifestacji pewnych 
emocji czy stanów jako komunikatów wysyłanych drugiemu.

Wewnętrzna cisza wymaga niekiedy zewnętrznego milczenia, a wewnętrz-
ne milczenie – zewnętrznej ciszy. Oba te wymogi wzajemnie się warunkują, 

50  Tamże, s. 37.
51  Tamże, s. 36.
52  Tamże.
53  Koncepcję „milczącej komunikacji” rozwinął Martin Buber, czołowy przedstawiciel fi lozofi i 

dialogu. Wiązał ją z wzajemnym podmiotowym odniesieniem Ja i Ty oraz z przestrzenią „pomię-
dzy”, w której wydarza się spotkanie i historia danej relacji. Pomimo ciszy i de facto dzięki niej 
konstytuuje się twórcze „pomiędzy” Ja i Ty, które poprzez swoją formę i treść przekazuje więcej niż 
mowa werbalna. Mowa werbalna nie jest niezbędnym warunkiem komunikacji (por. M. B u b e r, 
Dialog, w: tenże, Ja i Ty. Wybór pism fi lozofi cznych, tłum. i oprac. J. Doktór, Instytut Wydawniczy 
Pax, Warszawa 1992, s. 209-211).

Inga MIZDRAK



99

dopełniają i rodzą wiele cennych wartości w życiu jednostki i jej odniesieniu 
do innych oraz do Boga: „Cisza życia codziennego jest jednym z niezbędnych 
warunków, by żyć razem z innymi. Bez zdolności milczenia człowiek nie 
potrafi  usłyszeć swojego otoczenia, pokochać go i zrozumieć. Miłość rodzi 
się z milczenia. Pochodzi z serca milczącego, umiejącego słuchać, słyszeć 
i przyjmować. Milczenie jest jednym z warunków odmienności i jedną z rze-
czy koniecznych, by zrozumieć siebie samego. Bez milczenia nie ma ani od-
poczynku, ani pogody ducha, ani życia wewnętrznego. Milczenie to przyjaźń 
i miłość, wewnętrzna harmonia i pokój. Cisza i pokój biją jak jedno serce”54. 

Umiejętność milczenia lub zamilknięcia w danym momencie jest analo-
giczna do zastosowania pauzy w muzyce, nie musi być przerwą w komunikacji, 
może stanowić łącznik w dialogu i kontynuację rozmowy. „Współczesna cywi-
lizacja – stwierdza Sarah – nie umie milczeć. Wciąż nieustannie monologuje. 
Społeczeństwo postmodernistyczne odrzuca przeszłość, a na teraźniejszość pa-
trzy jak na bezwartościowy przedmiot konsumpcji [...]. Odtąd panuje dyktatura 
słowa, dyktatura słownej emfazy. W tym teatrze cieni zostaje już tylko ropiejąca 
rana mechanicznych słów – bez blasku, bez prawdy, bez fundamentu”55.

Reasumując powyższe intuicje Saraha, można powiedzieć, że cisza prowa-
dzi ostatecznie do pierwotnej i najważniejszej relacji w życiu człowieka: do 
relacji z Bogiem. Cisza jest również głosem serca i sumienia, który wiedzie 
człowieka ku pełni bycia. „Zawsze jest wrogiem błahych perspektyw, świato-
wości i sztuczek”56, stanowi przestrzeń wiary i zaufania Bogu, ale także sporu, 
dialogu i osobowej rozmowy z Bogiem, miejsce nasłuchiwania, otwarcia się 
na perspektywę rozumienia i miłości. Głębokie słuchanie drugiego wymaga 
milczenia zarówno w sferze zewnętrznej, jak i wewnętrznej: „Milczenie słu-
chania jest uwagą, darem z siebie dla drugiego i marką moralnej elegancji [...]. 
Milczenie słuchania jest milczącym trwaniem serce przy sercu”57. 

*

Na ciszę można spojrzeć z jednej strony jako na coś przestrzennego, co wy-
myka się prostym uogólnieniom, a z drugiej jako na rezerwuar nieskończonych 
treści, wartości i znaczeń. Cisza w kulturze i dla kultury może stanowić źródło 
i twórczą przestrzeń stawania się człowieka. Może być miejscem, gdzie obja-
wia się prawda człowieka, może przybliżać pytanie o jego istotę do pełniejszej 

54  S a r a h, D i a t, dz. cyt., s. 50.
55  Tamże, s. 83.
56  Tamże, s. 108.
57  Tamże, s.118n.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



100

i klarowniejszej odpowiedzi. Mimo że „dylemat ciszy polega na nieustannym 
jej niezrozumieniu”58, to – paradoksalnie – ona sama jawi się jako specyfi czne 
miejsce spotkania, relacji i dialogu. 

Pustka hałasu zdaniem Grygla „technicyzuje” umysły ludzi i wprzęga je 
w krzątaninę wokół spraw materialnych, zdaniem Saraha zaś „kolonizuje” 
wewnętrzną świątynię człowieka, wprowadza zamęt, chaos i niepokój do 
jego duszy. Zarówno „produktura”, jak i dyktatura hałasu rujnują prawidłowe 
relacje i głębokie więzi, spłycają życie wewnętrzne i wpływają na erozję kul-
tury. Hałas ma moc niszczenia i głuszenia, natomiast cisza ma moc ratowania 
i kształtowania wnętrza człowieka.

Cisza może być również postrzegana jako przedpole rozumienia sensu i spe-
cyfi cznej komunikacji między podmiotami pozostającymi w relacji. W zależności 
od rodzaju relacji, może odgrywać rozmaite role i spełniać różne funkcje (zarów-
no pozytywne, jak i negatywne), a także odsłaniać nowe wymiary w człowieku.

Wydaje się, że cisza – mimo wielokontekstowego charakteru i trudności 
w jej defi niowaniu – jest czynnikiem konstytutywnym kultury, jednym z istot-
nych jej budulców. Kultura konstytuuje się dzięki ciszy i daje się kształtować 
w oparciu o wielorakie rodzaje i odmiany ciszy. 

Obroną przed dewaluacją kultury lub jej dewastacją może być poszuki-
wanie ciszy nie tylko w wymiarze fi zykalnym, ale także egzystencjalnym 
i duchowym. Kultury ciszy nie da się zastąpić, nie ma alternatywy. Mimo że 
cisza nie jest jedyną formą kształtowania się kultury, bez niej nie byłoby ono 
możliwe. Dlatego też, jak postuluje Sarah, „ciszę trzeba pieczołowicie chronić 
przed wszelkim pasożytniczym hałasem”59.

Wydaje się, że we współczesnej kulturze cisza odgrywa jedną z fundamen-
talnych ról – poprzez uczestnictwo w niej człowiek może bowiem dowiedzieć 
się więcej o sobie i innych. „Cisza może mieć charakter wertykalny, odnoszący 
się do Boga, i horyzontalny, obejmujący kontakt z ludźmi. Jest subiektywnym, 
indywidualnym przeżyciem w drodze do doskonałości. Pozwala na odnajdywa-
nie wartości w sobie i aktualizowanie ich w działaniu, dynamizowanie własnego 
i społecznego życia przez rozwinięcie jakiegoś aspektu świata wartości”60. 

W ciszy Ja człowieka staje wobec pytania o siebie i o drugiego. Otwiera 
się zatem perspektywa komunikacji prawdy, komunikacji miłości oraz ko-
munikacji piękna. Cisza dialogiczna może stawać się miejscem przebudzenia 
człowieka do pełni relacji, miejscem szukania i nasłuchiwania sensu. 

Cisza jest przestrzenią, w której człowiek może odkrywać głębsze warstwy 
własnej psychiki, duszy i własnego istnienia, to w niej kryje się potencjał 

58  O l e a r c z y k, dz. cyt. s. 9.
59  S a r a h, D i a t, dz. cyt., s. 124.
60  O l e a r c z y k, dz. cyt., s. 41.

Inga MIZDRAK



101

refl eksji, introspekcji oraz odkrywania ukrytych pokładów rzeczywistości. 
Stanowi ona przeciwwagę dla szerzącej się „produktury” i dyktaktury hałasu. 
Cisza „mówi o ukrytym znaczeniu rzeczywistości ducha, jest zespołem zna-
czeń pozwalającym zrozumieć sens rzeczywistości”61. Być może, jak mówił 
Thomas Merton, „więcej pociechy znajduje się w substancji milczenia niż 
w odpowiedzi na pytanie”62.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Aghamohammadi, Mehdi. “Silence, an Eye of Knowledge.” International Journal of 
Education & Literacy Studies 5, no. 2 (2017): 20–28.

Buber, Martin. “Dialog.” In Buber, Ja i Ty: Wybór pism fi lozofi cznych. Edited and 
translated by Jan Doktór. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1992.

Ciulei, Tomi,ă. “Beyond Words: Problem of Silence.” Procedia: Social and Behavioral 
Sciences 149 (2014): 184–88.

Filek, Jacek. “Filozofa wstęp do ciszy.” Znak, no. 707 (2014): 90-95.
Gonçalves, Diana. “The Sound of Silence in the Age of Man.” In Cultures of Silence: 

The Power of Untold Narratives. Edited by Luísa Santos. New York: Routledge, 
2023. 

Grygiel, Stanisław. Jestem, więc modlę się. Poznań: Flos Carmeli, 2012.
Grygiel, Stanisław. Kimże jest człowiek? Szkice z fi lozofi i osoby. Kielce: Wydawnictwo 

Jedność, 1995.
Grygiel, Stanisław. “Kultura, humanizm i religia.” Znak 16, nos. 7-8 (121-122) (1964): 

827–34.
Grygiel, Stanisław. Na ścieżkach prawdy: Rozmawiając z Janem Pawłem II. Poznań: 

Flos Carmeli,  2013.
Grygiel, Stanisław. Od początku – na zawsze: Miłujmy prawdę małżeństwa. Poznań: 

Flos Carmeli, 2015.
Kierkegaard, Søren. “Zalecone dla własnej oceny współczesności.” In Kierkegaard, 

Pisma późne. Translated by Karol Toeplitz. Kęty: Wydawnictwo Marek Dere-
wiecki, 2016.

Lepa, Adam. “Pedagogia galenosfery człowieka.” Łódzkie Studia Teologiczne 20 
(2011): 155–67.

Mariański, Janusz. “Sekularyzacja jako megatrend.” Relacje Międzykulturowe – In-
tercultural Relations 1, no. 1 (2017): 231–57.

Merton, Thomas. Znak Jonasza. Translated by Krystyna Poborska. Poznań: Zysk 
i S-ka, 2001.

61  Tamże, s. 8.
62  T. M e r t o n, Znak Jonasza, tłum. K. Poborska, Zysk i S-ka Poznań 2001, s. 373.

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu



102

Montiglio, Silvia. Silence of the Land of Logos. New Jersey: Princeton University 
Press, 2000.

Olearczyk, Teresa. Pedagogia ciszy. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2010.
Phnuyal, Bimal. “Commemoration of Paulo Freire.” PLA Notes, no. 32 (1998): 

120–3. 
Pikuła, Norbert G. “Poczucie sensu życia jako potrzeba egzystencjalna współczesne-

go człowieka.” In Ważne obszary badawcze w pedagogice. Edited by Katarzyna 
Jagielska. Kraków: Wydawnictwo Scriptum, 2022.

Sarah, Robert, and Nicolas Diat. Moc milczenia: Przeciw dyktaturze hałasu. Transla-
ted by Agnieszka Kuryś. Warszawa: Wydawnictwo Sióstr Loretanek, 2017.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Inga MIZDRAK – Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu. Wokół Stanisława 
Grygla i kardynała Roberta Saraha rozważań nad kondycją ludzką 

DOI 10.12887/38-2025-4-152-07

Artykuł stanowi próbę odpowiedzi na pytania o status i rolę ciszy oraz funkcje, 
jakie pełni ona we współczesnej kulturze. Odcienie znaczeniowe pojęcia ciszy 
odsłaniają obszerny rezerwuar treści, które ostatecznie ujawniają jej niedefi nio-
walność. Zagrożeniem dla kultury, czynnikiem destabilizującym ją w wymiarze 
społecznym jest szeroko rozumiany hałas, zwłaszcza burzący ład hałas egzy-
stencjalny. Poddany jego dyktatowi człowiek ulega swoistemu zniewoleniu 
i traci poczucie tożsamości, a kultura przeniknięta tego rodzaju hałasem karleje. 
Omawiając owe zagrożenia, autorka odwołuje się do poglądów Stanisława 
Grygla i Roberta Saraha. Sarah ukazuje hałas jako czynnik dehumanizujący 
kulturę. Grygiel wskazuje natomiast na wynaturzoną postać kultury – „produk-
turę”, w której wskutek eskalacji pragnienia posiadania rzeczy materialnych 
prawdziwe ludzkie relacje i więzi osobowe ulegają unicestwieniu. Obu tym za-
grożeniom przeciwstawiona zostaje kultura ciszy, która jawi się jako przestrzeń 
kreacji, wolności i kształtowania życia w oparciu o trwałe wartości. 

Słowa kluczowe: cisza, hałas, kultura, byt ludzki, wartości

Kontakt: Katedra Filozofi i, Instytut Politologii, Socjologii i Filozofi i, Kolegium 
Gospodarki i Administracji Publicznej, Uniwersytet Ekonomiczny w Krakowie, 
ul. Rakowicka 27, 31-510 Kraków
E-mail: mizdraki@uek.krakow.pl
Tel. 668828662
ORCID 0000-0003-1689-2392

Inga MIZDRAK



103

Inga MIZDRAK, The Culture of Silence versus “Producture” and the Dictatorship 
of Noise: Stanisław Grygiel’s and Cardinal Robert Sahar’s Refl ections on Human 
Condition

DOI 10.12887/38-2025-4-152-07

The article attempts to answer questions concerning the status, role, and func-
tions of silence in contemporary culture. The shades of the meaning of the 
concept of silence indicate a vast reservoir of content which, ultimately, reveals 
indefi nability of silence. Broadly understood noise and, in particular, existential 
noise constitute threats to culture and factors that destabilize its social dimen-
sion. Noise undermines existential order, enslaves human beings, and makes 
them lose their identity. A culture permeated with noise declines. The author 
of the article refers to the ideas proposed by Stanisław Grygiel and Robert 
Sarah. Sarah describes noise as a factor that dehumanizes culture, while Gyrgiel 
discusses a degenerate form of culture—“producture” (produktura), as he terms 
it—in which authentic human relationships and personal ties are annihilated 
as a result of an escalating desire for material possessions. Both the threats are 
opposed by the culture of silence considered as a space in which creativity and 
freedom are possible and lives can be shaped according to lasting values.

Key words: silence, noise, culture, human being, values

Contact: Department of Philosophy, Institute of Political Science, Sociology and 
Philosophy, College of Public Economy and Administration, Cracow University 
of Economics, ul. Rakowicka 27, 31-510 Kraków, Poland
E-mail: mizdraki@uek.krakow.pl
Phone: +48 668828662
ORCID 0000-0003-1689-2392

Kultura ciszy a „produktura” i dyktatura hałasu




