
445

Grzegorz BARTH*

O UWAŻNOŚCI – KILKA REFLEKSJI

Przyspieszenie społeczne, postępująca cyfryzacja i logika ekonomii uwagi przyczy-
niają się do powstawaniu chronicznego rozproszenia, które może być interpretowane jako 
współczesna forma ubóstwa duchowego. Towarzyszą temu zjawisku istotne konsekwen-
cje psychologiczne, obejmujące przeciążenie bodźcami, zwiększoną labilność emocjo-
nalną czy osłabienie zdolności do pogłębionego kontaktu z własnym doświadczeniem. 
Współczesne tempo życia, charakteryzujące się wysokim poziomem zaangażowania oraz 
wielozadaniowością, może prowadzić do obniżenia zdolności do świadomego kierowa-
nia uwagi. W tym kontekście zagadnienie uważności coraz częściej staje się przedmiotem 
badań z zakresu psychologii, neuronauk czy naukach o zdrowiu. W Wielkim Słowniku 
Języka Polskiego „uważność” zdefi niowana została jako „cecha kogoś, kto robi coś, 
będąc skupionym i dokładnie obserwując przedmiot czynności bądź towarzyszącą jej 
sytuację”1. W świetle tej defi nicji uważność można rozumieć jako stan świadomej obec-
ności, w którym jednostka pozostaje intensywnie skupiona na wykonywanej czynności 
oraz uważnie obserwuje jej przebieg, unikając rozproszenia. Odniesienie do skupienia 
(niem. Sammlung) wskazuje na proces „zebrania się w sobie”, czyli ukierunkowania 
i stabilizacji uwagi na jednym obszarze doświadczenia. Taki sposób funkcjonowania 
sprzyja pogłębionej autorefl eksji oraz zwiększonej kontroli nad własnymi reakcjami. 
Uważność staje się tym samym ważnym czynnikiem integrującym osobę. 

Celem niniejszego eseju jest uchwycenie zależności oraz związków znaczeniowych 
między współczesnymi badaniami z zakresu psychologii uważności (ang. mindfulness), 
intuicjami dotyczącymi umiejętności skupienia się obecnymi w refl eksji edukacyjnej 
i ascetycznej Simone Weil, a także ustaleniami Johna F. Crosby’ego z obszaru fi lozofi i 
osoby, odnoszącymi się do jej podmiotowości, takimi jak samoobecność czy „zbieranie 
się w sobie”. Uwzględnione zostaną również wybrane zagadnienia z zakresu fi lozofi i 
osoby: Sammlung w myśli Maxa Schelera oraz integracja w ujęciu Karola Wojtyły. Jako 
wspólny mianownik tych rozważań przyjęto kategorię uważności. Choć wszystkie przy-
wołane koncepcje wywodzą się z odmiennych tradycji intelektualnych, charakteryzują je 
różne metody badawcze i perspektywy teoretyczne, łączy je wspólne dążenie do uchwy-
cenia w człowieku tego, co istotne, trwałe i wiążące. Uważność ujmowana osobowo, 
a więc jako wewnętrzna dyspozycja umożliwiająca prawdziwe poznanie, samoposia-

*   Dr hab. Grzegorz Barth, prof. KUL – Katedra Chrystologii i Personalizmu Chrześcijańskiego, 
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, e-mail: grzegorz.barth@kul.pl, ORCID 0000-0002-
-2590-0182.

1  Hasło „Uważność”, Wielki Słownik Języka Polskiego, http://wsjp.pl/haslo/podglad/84391/
uwaznosc. 

PRZEZ PRYZMAT ETHOSU

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 4(152) 445-452

DOI 10.12887/38-2025-4-152-25



446

danie, spotkanie z wartościami oraz integrację wnętrza, może stanowić pomost między 
nauką, edukacją i duchowością. Przyjrzyjmy się kilku ujęciom tego zagadnienia.

UWAŻNOŚĆ W ŚWIETLE BADAŃ PSYCHOLOGICZNYCH

Współczesne badania psychologiczne ukazują uważność jako realny czynnik 
wzmacniający autonomię, relacyjność i kompetencję osoby. W świetle teorii autode-
terminacji (SDT – self-determination theory) uważność rozumiana jako receptywna 
świadomość i uwaga skierowana na doświadczenie chwili obecnej stanowi kluczowy 
czynnik psychologiczny, wspierający wymienione wyżej wymiary funkcjonowania 
osoby2. 

W sferze  a u t o n o m i i  odnosi się ona do potrzeby doświadczania własnych 
zachowań jako dobrowolnych i zgodnych z własnym „ja”. Jako ważny czynnik we-
wnątrzosobowy wspierający autonomię uważność ułatwia dostęp do własnych uczuć 
i myśli, jak również daje lepsze rozpoznanie warunków zewnętrznych, a tym samym 
sprzyja wyborom i zachowaniom zgodnym z sobą. Badania wskazują, że w porównaniu 
z warunkami kontroli trening uważności wiąże się z bardziej autonomiczną regulacją 
aktywności fi zycznej i ćwiczeń, a osoby praktykujące uważność wykazują większy 
wzrost w autonomicznym funkcjonowaniu, szczególnie w zakresie podejmowania 
decyzji i działania w zgodzie z własnymi wartościami. Ponadto uczestnicy, którzy 
odbyli krótką praktykę uważności, zgłaszali wyższy poziom autonomii w podejściu do 
trudnego zadania związanego z oceną, a osoby o wyższym poziomie uważności jako 
cechy deklarowały więcej autonomicznie motywowanych wyborów żywieniowych 
w codziennym życiu. Uważność wydaje się sprzyjać autonomii również w środowisku 
edukacyjnym, ponieważ studenci wykazujący w badaniach wyższą uważność byli 
bardziej skłonni postrzegać swoje zachowania akademickie jako dobrowolne i zgod-
ne ze sobą, co z kolei wiązało się z większym zaangażowaniem w naukę i lepszymi 
wynikami. Uważność wzmacnia zatem poczucie sprawstwa oraz możliwość działania 
„z siebie”3. 

W obszarze  r e l a c y j n o ś c i natomiast wiąże się ona z wyższą jakością relacji 
w różnych kontekstach interpersonalnych, a osoby bardziej uważne wykazują większą 
zdolność do empatii, współczucia i akceptacji innych ludzi. Uważność może zwiększać 
relacyjność poprzez bardziej uważne słuchanie, zmniejszenie reaktywności emocjonalnej 
oraz tworzenie przestrzeni psychologicznej dla doświadczeń innych osób. Osoby o wyż-
szym poziomie uważności jako cechy częściej angażują się w zachowania wspierające 
innych i bardziej skutecznie regulują negatywne emocje, które mogłyby zakłócać relacje, 
a także wykazują większą skłonność do udzielania wsparcia innym w sytuacjach społecz-
nych w porównaniu z grupą kontrolną. Ponadto uważność zwiększa poziom współczucia 
i redukuje uprzedzenia wobec członków grupy obcej. Jednocześnie osoby uważne rza-
dziej odczuwają samotność i emocjonalne oddzielenie od innych. Wyniki badań sugerują, 
że uważność stanowi mechanizm ułatwiający tworzenie więzi interpersonalnych poprzez 

2  Por. P. B e l o b o r o d o v a, K.W. B r o w n, Mindfulness and the Satisfaction of Basic Psy-
chological Needs, w: The Oxford Handbook of Self-Determination Theory, red. R.M. Ryan, Oxford 
University Press, Oxford 2023, s. 188.

3  Por. tamże, s. 189n.

Przez pryzmat Ethosu



447

sprzyjanie otwartej i akceptującej świadomości doświadczeń społecznych. Dzięki uważ-
ności relacje przestają być jedynie polem automatycznych reakcji i projekcji, a stają się 
przestrzenią rzeczywistego spotkania. 

Uważność może zwiększać  p o c z u c i e  k o m p e t e n c j i  poprzez poprawę 
regulacji uwagi, redukcję reaktywności emocjonalnej oraz wspieranie bardziej skutecz-
nych strategii zarządzania zadaniami. Osoby o wyższym poziomie uważności jako cechy 
zgłaszają wyższe poczucie skuteczności własnej oraz większą wiarę w zdolność radzenia 
sobie z trudnymi zadaniami. W środowisku edukacyjnym bardziej uważni uczniowie 
częściej wykazują większą motywację do nauki, lepszą koncentrację, co może wynikać 
z większej zdolności do skupiania się na aktualnym zadaniu i zmniejszania wpływu 
bodźców rozpraszających. Ponadto praktyka uważności prowadzi do poprawy pamięci 
roboczej oraz zwiększonej odporności na stres, co ułatwia efektywne wykonanie zadań 
poznawczych. Uważność wiąże się także ze zwiększonym poczuciem efektywności za-
wodowej, większą satysfakcją z pracy oraz lepszą zdolnością radzenia sobie z wymaga-
niami zawodowymi. W codziennym życiu koreluje ona również z większym poczuciem 
kontroli nad wykonywanymi działaniami oraz mniejszym wpływem stresu na realizację 
celów — osoby bardziej uważne potrafi ą skuteczniej organizować czas, regulować emo-
cje w trakcie trudnych zadań i utrzymywać długoterminowe zaangażowanie w działania 
wymagające wysiłku4. 

Jak zatem wykazują badania, uważność stanowi ważny intrapsychiczny zasób wspie-
rający autonomię, relacyjność i kompetencję, czyli trzy podstawowe potrzeby psycho-
logiczne w teorii autodeterminacji. Uważność pozostaje w związku z lepszą samoregu-
lacją, lepszym funkcjonowaniem społecznym, wyższą jakością wyborów oraz większą 
zdolnością do podejmowania trudnych zadań, co przekłada się na większą zwartość 
i spójność funkcjonowania podmiotu. Kluczowym mechanizmem jest tu przesunięcie 
z automatycznego przetwarzania na świadomą regulację uwagi, dzięki czemu uważność 
ogranicza działanie „autopilota”, wzmacnia skupienie oraz sprzyja bardziej świadomym 
decyzjom. Istotne znaczenie ma również zmniejszenie reaktywności emocjonalnej, które 
wspiera stabilność regulacji i redukuje impulsywność. Uważność umożliwia ponadto 
obserwację myśli i emocji bez identyfi kacji egoicznej, co zwiększa elastyczność psy-
chologiczną i sprzyja działaniu w zgodzie z własnymi wartościami. 

Psychologiczne ujęcie uważności jako zasobu regulacyjnego i rozwojowego znajdu-
je duchowe i moralne dopełnienie w refl eksji Simone Weil na temat uwagi.

ĆWICZENIE UWAŻNOŚCI (UWAGI) WEDŁUG SIMONE WEIL

Simone Weil postrzega uwagę jako centralną zdolność osoby ludzkiej. Jak zauważa 
Eric Springsted, w pewnym sensie uwaga „jest aktywnością moralną, która stwarza samą 
osobę ludzką”5, będącą jej przedmiotem6. Weil podkreśla, że „kształtowanie zdolności 
uwagi jest prawdziwą i prawie że jedyną korzyścią uczenia się, pomimo że dziś się to 

4  Por. tamże, s. 191n.
5  E. S p r i n g s t e d, Of Tennis, Persons and Politics, „Philosophical Investigations” 16 (1993), 

s. 209. Jeśli nie podano inaczej, tłumaczenie fragmentów obcojęzycznych – G.B.
6  Por. Ch. H a m i l t o n, Simone Weil’s “Human Personality”: Between the Personal and the 

Impersonal, „Harvard Theological Review” 98(2005) nr 2, s. 195. 

Przez pryzmat Ethosu



448

ignoruje”7. Zauważa także, że uwaga skierowana ku Bogu stanowi istotę modlitwy8. 
Tak rozumiana uwaga nie jest zdolnością czysto techniczną, dotyczy bowiem samego 
rdzenia osobowego istnienia i moralnej formacji osoby. „Prawdziwy wysiłek uwagi – 
pisze Weil – nie jest stracony. Zawsze jest w pełni skuteczny pod względem duchowym, 
a wskutek tego i ponadto działa również na inteligencję w potocznym sensie, na którą 
wpływa każde duchowe światło”9. Ów wysiłek pozornie daremny i bezowocny wlewa 
nowe światło. Dalej dodaje, że niezależnie od wymiaru religijnego, kiedy „człowiek 
dokonuje wysiłku skupienia uwagi, pragnąc jedynie stać się bardziej zdolnym do uchwy-
cenia prawdy, osiąga on tę zdolność w coraz wyższym stopniu, choćby jego wysiłek nie 
dał widocznego rezultatu”10. Wysiłek ten  owocuje w czasie, przekraczając bezpośrednią 
skuteczność poznawczą. 

Warunkiem uważności jest pragnienie prawdy i swoiste zawieszenie myśli: „Uwaga 
polega na tym, by trzymać myśl w zawieszeniu, by móc nią dobrowolnie rozporządzać, 
opróżnić ją, by przedmiot, ku któremu się zwraca, mógł do niej przeniknąć”11. Jeszcze 
dobitniej wyraża to Weil, twierdząc, że „myśl powinna być pusta, oczekująca, nie szuka-
jąca niczego, lecz gotowa na przyjęcie przedmiotu, który ma do niej przeniknąć w całej 
swej nagiej prawdzie”12. Wszelkie błędy poznawcze wynikają z niewłaściwej postawy 
osoby poznającej: „Myśl rzuca się na coś z pośpiechem i przedwcześnie tym napełniona, 
nie jest już w stanie przyjąć prawdy. Przyczyną tego jest zawsze nadmierna aktywność 
i chęć poszukiwania”13. Uwaga wymaga więc rezygnacji z nachalnego poszukiwania na 
rzecz otwartej gotowości. Weil łączy uważność z postawą pokory i świadomością wła-
snych ograniczeń: Pierwszym warunkiem nauki jest przepojenie duszy tą intencją, aby 
powiększyć możliwość skupienia w odniesieniu do modlitwy. Drugim warunkiem jest 
przyjrzenie się własnej nieudolności i przeciętności, nie wykluczając błędów. Nic tak nie 
pomaga własnemu rozwojowi jak rozpatrzenie własnych błędów. To prowadzi do pokory. 
Chodzi o to, żeby odczuć własną przeciętność. Oba warunki prowadzą do świętości14. 
Uwaga jest więc związana z pokorną gotowością uczenia się. Zdaniem Weil prawdziwe 
dobra nie są osiągane wskutek aktywnego poszukiwania, ale w efekcie oczekiwania: 
„Najcenniejsze dobra nie powinny być poszukiwane, lecz oczekiwane. Człowiek nie 
może znaleźć ich o własnych siłach, a jeśli zacznie szukać, znajdzie zamiast nich fał-
szywe dobra”15. W innym miejscu fi lozofka podkreśla, że nie chodzi o poszukiwania na 
własną rękę, ale czuwanie, oczekiwanie i czujność16. Nawet rozwiązywanie zadań stano-
wi pewną formę oczekiwania. Rozwiązanie zadania jest jedynie obrazem dobra i prawdy 
wyższej. W tym sensie zadanie staje się sakramentem. W każdym takim zadaniu istnieje 

7  S. W e i l, Uwagi o dobrym użytkowaniu nauki szkolnej z punktu widzenia miłości Boga,
 w: Zakorzenienie i inne fragmenty. Wybór pism, tłum. A. Wielowieyski, Społeczny Instytut Wy-
dawniczy Znak, Kraków 1961, s. 87.

8  Por. tamże.
9  Tamże, s. 88.
10  Tamże, s. 89.
11  Tamże, s. 92.
12  Tamże.
13  Tamże.
14  Por. tamże, s. 89n.
15  Tamże, s. 93.
16  Tamże, s. 94.

Przez pryzmat Ethosu



449

specjalny sposób oczekiwania i pragnienia prawdy17. Uwaga realizuje się więc jako cier-
pliwe trwanie w gotowości na przyjęcie tego, co przekracza ludzką sprawczość. 

Weil zauważa: „Inteligencja może być kierowana tylko pragnieniem”18, a to łączy 
się z uczuciem radości. „Tylko w radości inteligencja rozwija się i przynosi owoce”19. 
Uważność wymaga zatem nie tyle dyscypliny woli, ile przede wszystkim uczucia radości, 
które podtrzymuje pragnienie prawdy. Korzyścią płynącą z kształtowania uwagi, pokory, 
gotowości na prawdę oraz zdolności do oczekiwania i radosnego pragnienia dobra jest 
duchowy i moralny rozwój osoby. 

To duchowe rozumienie uwagi jako postawy oczekiwania i wewnętrznego skupienia 
prowadzi do personalistycznej koncepcji „zbierania się w sobie” rozwijanej przez Johna 
F. Crosby’ego.

PRAKTYKA UWAŻNOŚCI W UJĘCIU 
JOHNA F. CROSBY’EGO I MAXA SCHELERA

Centralnym wymiarem życia osobowego w ujęciu Crosby’ego jest  s a m o o b e c n o ś ć, 
rozumiana jako podmiotowy związek osoby z samą sobą. Każdy akt intencjonalny – pra-
gnienie, poznanie, działanie – zakłada zwrócenie się ku przedmiotowi, ale podmiot do-
konuje go „jako ktoś, kto jest zakotwiczony w sobie”20. Zwracając się ku czemuś poza 
sobą, podmiot pozostaje jednocześnie obecny wobec siebie. Samoobecność nie oznacza 
uprzedmiotowienia siebie, przeciwnie, polega na spotkaniu siebie „podmiotowo, a nie 
przedmiotowo”21. Co więcej, Crosby podkreśla, że im silniejsza jest samoobecność, tym 
głębsza staje się transcendencja ku przedmiotowi – nie są one wobec siebie konkurencyjne, 
lecz wzajemnie się warunkują. Samoobecność stanowi też fundament odpowiedzialności 
moralnej: podejmując decyzję w zgodzie z sumieniem lub wbrew sumieniu, osoba roz-
porządza sobą i potwierdza albo narusza własną integralność22. R o z p r o s z e n i e  
osoby natomiast prowadzi do osłabienia, a nawet utraty podmiotowości. Może ono po-
legać na biernym zatopieniu się w strumieniu wrażeń: osoba nie dystansuje się wobec 
tego, co przeżywa, nie odnosi doświadczeń do siebie jako centrum i „jej samoobecność 
jest bliska wyłączenia”23. W rezultacie dochodzi do wewnętrznej fragmentaryzacji – 
doświadczenia „nie są jej własnymi, lecz raczej jej się przydarzają”24. W konsekwencji 
osoba pobawiona jest zdolności głębokiego rozumienia, podejmowania decyzji i do-
konywania moralnie własnych czynów. Inną postać utraty siebie stanowi egzystencja 
całkowicie podporządkowana przyszłym celom. Człowiek żyje w napięciu i niepokoju, 
„nigdy tak naprawdę nie przebywa z sobą samym”25, a jego działanie, choć intensywne, 

17  Por. tamże, s. 93.
18  Tamże, s. 91.
19  Tamże.
20  J.F. C r o s b y, Zarys fi lozofi i osoby. Bycie sobą, tłum. B. Majczyna, Wydawnictwo WAM, 

Kraków 2007, s. 101. 
21  Tamże. 
22  Por. tamże, s. 106.
23  Tamże, s. 119.
24  Tamże. 
25  Tamże, s. 120n.

Przez pryzmat Ethosu



450

nie wypływa z wewnętrznego centrum. Wówczas – pisze Crosby – „nie żyję podmiotowo 
moim byciem sobą”26 i tracę zdolność działania „z siebie samego”27. Odpowiedzią na tę 
depersonalizację jest osobowy akt  z b i e r a n i a  s i ę  w s o b i e (ang. recollection). 
Nawet osoba o silnie zredukowanej samoobecności może powrócić do siebie poprzez akt 
zbierania się w sobie. W akcie tym odzyskuje centrum swojego bycia, dystansuje się wobec 
doświadczeń i planów oraz budzi się z duchowego odrętwienia28. Zbieranie się w sobie 
nie jest jedynie techniką koncentracji czy samokontroli, lecz odzyskaniem jedności bycia 
w jego najgłębszych pokładach. Może ono zostać pogłębione przez odniesienie do spraw 
ostatecznych – śmierci, miłości, Boga – które mają najwyższą wagę egzystencjalną. W tym 
sensie personalistycznie rozumiana uważność nie jest jedynie neutralnym treningiem świa-
domości, lecz aktem odzyskiwania siebie jako osoby. Dzięki temu aktowi człowiek ponow-
nie staje się podmiotem swoich czynów i kieruje się ku pełni życia osobowego. Zdaniem 
Crosby’ego główną korzyścią z uważności jest odzyskanie samoobecności, czyli pełnej 
obecności wobec siebie, co pozwala osobie stawać się autentycznym podmiotem swoich 
czynów, podejmować odpowiedzialne decyzje i kierować się ku pełni życia osobowego. 

Używane przez Crosby’ego angielskie słowo „recollection” odpowiada niemieckie-
mu „Sammlung”, które występuje w pismach Maxa Schelera. Słowem tym określa on 
wewnętrzny ruch, w którym osoba zwraca się ku własnemu centrum aktowemu i odzy-
skuje duchową jedność. Scheler odrzuca substancjalne rozumienie ducha, wskazując, że 
osoba nie jest rzeczą ani trwałym podłożem, lecz „monarchicznym układem aktów, wśród 
których jeden przewodzi i kieruje, zwracając się ku tej wartości i idei, z którą się w danym 
momencie «identyfi kuje»”29. W momencie, gdy ów przewodzący akt zwraca się ku samej 
osobie jako swemu sprawcy, pojawia się skupienie, rozumiane jako szczególna postać 
samoświadomości, jako „stawanie świadomym samego siebie”30 poprzez wewnętrzne 
„pochylenie się nad sobą (Zurückbeugung) i ześrodkowanie ludzkiej egzystencji”31. 
Skupienie nie polega zatem na introspekcyjnym oglądzie psychicznych treści, lecz na 
odzyskaniu pozycji osobowego centrum wobec sfery witalnej i psychicznej32. Ponieważ 
między duchem a życiem nie zachodzi więź substancjalna, lecz jedynie dynamiczna, 
Sammlung jawi się jako akt porządkujący: osoba reguluje popędy, emocje i procesy 
psychiczne, podporządkowując je kierunkowi nadanemu przez wartości.

Personalistyczne ujęcie samoobecności i recollection znajduje fi lozofi czną syntezę 
w Karola Wojtyły koncepcji integracji osoby w czynie. 

UWAŻNOŚĆ A INTEGRACJA OSOBY WEDŁUG KAROLA WOJTYŁY

Uważność jako wewnętrzna integracja osoby w akcie samoobecności znajduje pogłę-
bione ujęcie w Karola Wojtyły teorii  c z y n u. „Być może dziś powszechnie wiadomo, że 

26  Tamże, s. 123.
27  Tamże.
28  Por. C r o s b y, dz. cyt., s. 121.
29  M. S c h e l e r, Stanowisko człowieka w kosmosie, w: tenże, Pisma z antropologii fi lozofi cznej, 

tłum. S. Czerniak, A. Węgrzecki, PWN, Warszawa 1987, s. 114.
30  Tamże, s. 86. 
31  Tamże.
32  Tamże, s. 86n.

Przez pryzmat Ethosu



451

wysiłek Wojtyły, by zintegrować obiektywną naturę ludzkiej osobowości z subiektywną 
rzeczywistością jednostki, stanowi istotny element całego jego projektu”33. Człowiek 
„w dynamizowaniu swego podmiotu zależy sam od siebie”34, a fundamentem tej dynami-
ki jest  s a m o p o s i a d a n i e. Wojtyła odwołuje się tu do scholastycznego aksjomatu: 
persona est sui iuris, choć wyraża go w sposób odzwierciedlający uchwycenie dyna-
micznej rzeczywistości osobowego bycia. Ponieważ osoba jest zarówno posiadaczem, 
jak i posiadanym, jest także zdolna określać samą siebie w wolności. Wolność osoby jest 
zatem zakorzeniona w podstawowej strukturze bytu osobowego. Decydując o przedmio-
tach swoich czynów, człowiek decyduje również o sobie i jest najbardziej immanent-
nym przedmiotem swoich działań. Każdy czyn ma bowiem podwójne odniesienie: ku 
przedmiotowi oraz ku własnemu „ja”. To jednak moment decyzji lub wyboru, moment 
„chcę”, w którym ujawnia się wolność osoby i jej samookreślenie, stanowi kluczowy mo-
ment konstytutywny. Dlatego integralność osoby ujawnia się szczególnie w tym właśnie 
momencie – w akcie „chcę”, który nie jest biernym poddaniem się przedmiotowi, lecz 
wyrazem  s a m o p a n o w a n i a. Wojtyła wskazuje na znaczenie integracji, które łączy 
ze strukturami samoposiadania i samopanowania. Przeciwne zjawisko, określane jako 
„dezintegracja”, odnosi się do różnych dziedzin, również do osobowości w sensie psy-
chologicznym, a także do sfery moralnej. Wojtyłę interesuje dezintegracja w odniesieniu 
do struktury podstawowej, a więc dynamicznej struktury osoby, która kształtuje się po-
przez  s a m o s t a n o w i e n i e. Dzięki samostanowieniu człowiek posiada siebie i sobie 
panuje. Dezintegracja oznacza zatem niezdolność do posiadania siebie i panowania sobie 
przez samostanowienie35. Tak rozumiana, dezintegracja stanowi zaprzeczenie integracji 
w czynie, cechy niepodporządkowalności i nieposiadalności podmiotowego „ja”. Wojty-
ła przyjmuje tradycyjne rozumienie woli jako ukierunkowanej na dobro i jej zależność od 
poznania prawdy. Moment decyzji nie jest zatem pozbawiony kontekstu moralnego. Wła-
ściwy woli pęd ku dobru stanowi o dynamizmie osoby. Im większe dobro, tym większe 
tkwią w nim możliwości przyciągania woli. Zdaniem Wojtyły o dojrzałości osoby, a więc 
jej zintegrowaniu, o jej doskonałości stanowi w znacznej mierze to, że pozwala się ona 
pociągać prawdziwym wartościom, że pozwala się im zaabsorbować. Sama gotowość 
wychodzenia ku dobru „jest dla dynamicznej istoty woli czymś bardziej pierwotnym niż 
zdolność rozstrzygania”36. Samotranscendencja osoby dokonuje się w momencie decyzji, 
w którym jej wolność realizowana jest zgodnie z wewnętrzną orientacją woli ku prawdzie 
o dobru; osoba jest konstytuowana przez jej zależność od samej siebie w „dynamizo-
waniu” siebie jako podmiotu, co inicjuje ona w akcie samostanowienia, dzięki któremu 
staje się „albo dobra, albo zła”37. Działanie może tu być oceniane nie tylko w aspekcie 
wartości moralnej, lecz także personalistycznej, gdyż w czynie osoba spełnia również 
samą siebie. Integralność osoby nie jest więc dana raz na zawsze, lecz kształtuje się 
w dynamicznym procesie samostanowienia. Na różnych poziomach refl eksji Wojtyły 
obecne jest myślenie o integralności, „zebraniu się” i skupieniu osoby: uważność pełni 

33  D. S a v a g e, The Centrality of Lived Experience in Wojtyla’s Account of the Person, „Rocz-
niki Filozofi czne” 66(2013) nr 4, s. 21.

34  K. W o j t y ł a, Osoba i czyn, w tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2000, s. 165.

35  Tamże, s. 234.
36  Tamże, s. 173.
37  S a v a g e, dz. cyt., s. 44.

Przez pryzmat Ethosu



452

funkcję mechanizmu integrującego percepcję, świadomość i działanie w spójną strukturę, 
umożliwiając autorefl eksję i samopanowanie. Każda analiza podmiotowości musi być 
odnoszona do całości doświadczenia osoby, które świadomość nieustannie uwewnętrznia 
jako przeżycie podmiotowe. Temu całościowemu ujęciu odpowiada także Wojtyły meto-
da fi lozofowania, łącząca perspektywę metafi zyczną i fenomenologiczną w wyjaśnianiu 
subiektywnego i obiektywnego wymiaru istnienia. 

Przedstawione w niniejszym eseju perspektywy myślenia o uważności ukazują ją 
nie tylko jako technikę regulacji psychicznej, lecz także jako fundamentalny wymiar 
życia osobowego, jako drogę do integracji, samoobecności i samostanowienia. W tym 
sensie uważność jawi się jako przestrzeń spotkania psychologii, fi lozofi i i duchowości, 
a zarazem jako realne antidotum na współczesne przejawy roztargnienia, rozproszenia 
i fragmentaryzacji w myśleniu, kulturze oraz życiu społecznym. 

Przez pryzmat Ethosu




