
259

Szymon WRÓBEL 

ŚWIAT WIECZYSTEJ NIEDZIELI
Na marginesie książki Ivana Dimitrijevicia „Dysputa o dziele”

taryzmie dzielność zastała zamieniona 
na użyteczność. Narzędzie uwikłane jest 
w logikę środków i celów, a zatem pozo-
staje sensowne tak długo, jak długo spełnia 
swoją funkcję, w przeciwnym razie traci 
uzasadnienie, czyli staje się przedmiotem 
bez alibi. Należy sobie uświadomić, że 
Dimitrijević stawia pytanie nie tylko o to, 
co stanowi dzieło człowieka, lecz również 
o to, czy świat możliwy jest bez architekta 
(twórcy), ale i bez ostatecznego dzieła; czy 
sąd ostateczny, koniec wszystkich rzecz na 
Ziemi i w świecie, mógłby uchodzić za ta-
kie dzieło końcowe.  

Dimitrijević zakłada, że możliwe są 
trzy paradygmatyczne rozwiązania „pro-
blemu politycznego”, czyli problemu poli-
tycznej organizacji życia społecznego. Po 
pierwsze, rozwiązania takiego dostarcza 
polityka teleologiczna, zdefi niowana już 
przez Platona i Arystotelesa, rozumiana 
jako forma ustrojowa służąca doprowa-
dzeniu obywateli do dobrego życia. Po 
drugie, można mówić o polityce instru-
mentalnej, rozumianej jako „urządzenie” 
optymalizujące realizację pewnego niepo-
litycznego celu, aktywację warunków wol-
ności, równości, bezpieczeństwa, pokoju, 
wolności gospodarczej, wyzwolenia mak-
simum przyjemności czy szybkości obrotu 
kapitału – jest to w zasadzie paradygmat 
nowoczesny, ustanowiony w koncepcji 
stworzonej przez Thomasa Hobbesa i we 
wszystkich następujących po niej teoriach 

PARADOKSALNE ZAMIERZENIE
DZIEŁO BEZ DZIEŁA

Ivan Dimitrijević w książce Dysputa 
o dziele1 podejmuje niezwykle trudne zada-
nie, ale też kluczowe dla fi lozofi i: pragnie 
zrozumieć, na jakich warunkach możliwa 
jest „polityka bez dzieła”, czyli polityka, 
która nie byłaby ani celem samym w so-
bie, ani też środkiem do innego celu, ale 
wiecznym szabasem, praktykowaniem 
wolności bez wyznaczonego a priori celu. 
To ważne zagadnienie i niezwykle ambit-
ny projekt. Wydaje się bowiem, że według 
fi lozofów klasycznych – Platona i Arysto-
telesa – każdy byt posiada własne dzieło. 
Dziełem noża jest cięcie, a konia bieganie. 
Kiedy byt wykonuje dzieło, które go defi -
niuje, jest w pełni sobą i staje się zdolny do 
osiągnięcia szczęścia. Szczęście, twierdzi 
Arystoteles, wydaje się czymś komplet-
nym (grec. teleion) i samowystarczalnym 
(grec. autarchami) i dlatego jest końcem 
wszystkich działań2. 

Podobnie w konwencji utylitarystycz-
nej przyjmuje się, że każde narzędzie 
i przedmiot ma swoją funkcję. W utyli-

1  Ivan D i m i t r i j e v i ć, Dysputa o dzie-
le, Fundacja Augusta Hrabiego Cieszkowskiego, 
Warszawa 2022, ss. 567.

2  Por. A r y s t o t e l e s, Etyka nikomachej-
ska, 1097 b, tłum. D. Gromska, Wydawnictwo 
Naukowe PWN, Warszawa 2007, s. 88.

Omówienia i recenzje

„Ethos” 36(2023) nr 2(142) 259-272



260

śladem Agambena, nie powiela on najbar-
dziej trywialnych tropów, takich jak kon-
cepcje nagiego życia, obozu jako paradyg-
matu politycznego, stanu wyjątkowego, 
suwerennej władzy, świadka, archiwum, 
najwyższego ubóstwa, użycia ciała, sygna-
tury czy „wspólnoty, która nadchodzi”5, 
lecz zastanawia się, czy cały ten słownik 
nie jest poprzedzony czymś bardziej pier-
wotnym, decyzją bardziej fundamentalną, 
dotyczącą samej natury ludzkiego działa-
nia, ludzkiej aktywności.

Dimitrijević czyta Agambena w line-
ażu obejmującym długą listę fi lozofów, 
którzy stanowią zarówno punkt wyjścia 
debaty o dziele takich jak Arystoteles, 
Thomas Hobbes czy Baruch Spinoza, jak 
i „przedmiot” korekty interpretacyjnej, 
pozwalającej spojrzeć na tych klasyków 
z zupełnie innej perspektywy. Dimitrije-
vić krąży zatem „wokół” kanonicznych 
tekstów fi lozofi cznych i „drąży w nich” 
– w Platońskich dialogach, Metafi zyce6 
Arystotelesa, w traktacie O mocy Boga7 
Tomasza z Akwinu, Lewiatanie8 Hobbesa, 
Umowie społecznej Jean-Jacques’a Rous-
seau, Dyktaturze9 Carla Schmitta, Kondy-

5  Zob. G. A g a m b e n, Wspólnota, któ-
ra nadchodzi, tłum. S. Królak, Sic!, Warsza-
wa 2008.

6  Zob. A r y s t o t e l e s, Metafi zyka, tłum. 
K. Leśniak, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 1983.

7  Zob. św. T o m a s z  z  A k w i n u, Kwestie 
dyskutowane o mocy Boga, t. 1-5, red. M. Ol-
szewski i in., tłum. M. Antczak i in., Wydawnic-
two Marek Derewiecki – Instytut Tomistyczny, 
Kęty–Warszawa 2008-2011.

8  Zob. T. H o b b e s, Lewiatan, czyli ma-
teria, forma i władza państwa kościelnego 
i świeckiego, tłum. C. Znamierowski, Fundacja 
Aletheia, Warszawa 2009.

9  Zob. C. S c h m i t t, Dyktatura. Od źródeł 
nowożytnej idei suwerenności do proletariac-
kiej walki klas, tłum. K. Włodarska, Fundacja 
Augusta hrabiego Cieszkowskiego, Warsza-
wa 2016.

kontraktowych. Po trzecie, możliwa jest 
polityka rozumiana jako destytucja dzieła 
(por. s. 34), jako czysty środek bez celu, 
służący wytwarzaniu warunków dla czystej 
praktyki życia. To paradygmat właściwy 
„dziełu” włoskiego fi lozofa. Praktykowa-
nie życia samego stanowi serce rozważań 
Dysputy o dziele, która jest dysputą o za-
wieszeniu dzieła i unieczynnieniu pracy. 

Trzecia opcja, szkicowana przez wło-
skiego fi lozofa od wielu lat, stała się głów-
nym przedmiotem tego „dzieła bez dzieła”, 
jakim jest książka Dimitrijevicia. Powie-
działbym, zachowując wszelkie proporcje, 
że Dysputa o dziele może się okazać naj-
bardziej interesującym w piśmiennictwie 
polskim komentarzem do myśli Agambe-
na, jaki obecnie posiadamy. Książka Pawła 
Mościckiego Idea potencjalności3 poświę-
cona jest bowiem rekonstrukcji idei rady-
klanej potencjalności i pasywności w fi lo-
zofi i autora Homo sacer, praca Mikołaja 
Ratajczaka Forma życia i dobro wspól-
ne4 próbuje natomiast usytuować dzieło 
Agambena w szerokim spektrum myśli 
włoskiej. Dimitrijević zaś skupia się na 
idei „unieczynnienia” dzieła i wszystkich 
konsekwencjach tego procesu, a także jego 
warunkach początkowych. Powiedziałbym 
także, że Dimitrijević podchodzi do Agam-
bena operacyjnie, a nie przedmiotowo (tre-
ściowo), pojęciowo (genealogicznie) lub 
topografi cznie (umieszczając go na ma-
pie idei). Oznacza to próbę zrozumienia 
najdalszych, choć wcale nieoczywistych 
celów pisarstwa Agambena. Wielką zaletą 
książki Dimitrijevicia jest to, że podążając 

3  Zob. P. M o ś c i c k i, Idea potencjalności. 
Możliwość fi lozofi i według Giorgio Agambena, 
Stowarzyszenie Pro Cultura Litteraria – Instytut 
Badań Literackich PAN, Warszawa 2012.

4  Zob. M. R a t a j c z a k, Forma życia i do-
bro wspólne. Geneza i aktualność współczesnej 
włoskiej fi lozofi i politycznej, Stowarzyszenie 
Pro Cultura Litteraria – Instytut Badań Literac-
kich PAN, Warszawa 2020.

Omówienia i recenzje



261

lub muzyk grający na cytrze, rzeźbiarz, 
ale także gramatyk i ogólnie każdy, kto 
wyposażony jest w technikę. Potencjal-
ność, o której mówi Arystoteles w Me-
tafi zyce i w traktacie O duszy12, nie jest 
potencjalnością rodzajową, która pozwala 
nam powiedzieć na przykład, że dziecko 
może zostać architektem lub rzeźbiarzem, 
ale potencjalnością, która przynależy pod-
miotom wyposażonym w określoną tech-
ne (sztukę)13. Arystoteles taką techniczną 
potencjalność nazywa „heksis”14, czyli na-
wykiem. Ten, kto posiada techne, posiada 
nawyk, to znaczy potencjalność i może ją 
urzeczywistniać lub jej nie urzeczywist-
niać. To ważne odkrycie. 

Giorgio Agamben z rzadko spotyka-
ną konsekwencją przekonuje, że genialna, 
choć pozornie oczywista teza Arystotelesa 
głosi, że potencjalność jest zasadniczo de-
fi niowana przez możliwość jej nierealiza-
cji. Architekt jest potężny o tyle, o ile jest 
w stanie nie budować; potencjalność jest 
mocą zawieszenia działania, a nie proste-
go, mechanicznego działania. Dyspozycja 
niedziałania jest dobrze znana w polityce, 
jako postać prowokatora, który de facto 
ma za zadanie wymuszać działanie na 
tych, którzy posiadają władzę w potencji. 
W Metafi zyce Arystoteles odpowiada na 
krytykę Megarejczyków, którzy nie bez 
powodu twierdzili, że potencjalność ist-
nieje tylko w akcie. Argumentuje on, że 
gdyby tak było, nie moglibyśmy uważać 
architekta za kogoś, kto nie buduje, lub 
nazywać lekarzem kogoś, kto aktualnie 
wstrzymuje się od sztuki leczenia. Stawką 
w tej dyskusji jest zatem sposób defi nio-
wania potencjalności, która uniezależni się 
od wszelkiej aktowości, spełnienia, reali-
zacji, materializacji. 

12  Zob. A r y s t o t e l e s, O duszy, 412 a, 
tłum. P. Siwek, PWN, Warszawa 1988, s. 74.

13  Por. t e n ż e, Metafi zyka, s. 104. 
14  Por. tamże, s. 161.

cji ludzkiej10 Hannah Arendt, Nadzorować 
i karać11 Michela Foucaulta. Drążenie to 
przynosi nieoczekiwane efekty. Dimitri-
jević wykazuje bowiem, że wszyscy ci 
myśliciele stale pozostawali uzależnieni 
od pewnego dyspozytywu fi lozofi cznego, 
organizacji pojęciowej, która nakazywała 
bezustanne poszukiwanie celu-dzieła, nie-
zbędnego (jak się zdawało), aby działanie 
uczynić racjonalnym. 

TWÓRCA JAKO NIE-TWÓRCA
SABOTAŻ

Zacznijmy jednak od samego Agam-
bena i próby ustalenia, jakie miejsce przy-
sługuje w jego dziele pojęciu ludzkiej 
sprawczości. Idea działania zostaje wy-
prowadzona przez Agambena z koncepcji 
Arystotelesa, który za pomocą pary pojęć 
dynamis–energeia stara się wyjaśnić, co 
to znaczy być ojcem lub matką swojego 
działania (lub czynu) Paradoks metafi zy-
ki Arystotelesa polega na tym, że równo-
cześnie przeciwstawia on potencjalność 
(grec. dynamis) aktualizacji (grec. ener-
geia) i łączy oba pojęcia. Ambiwalencja 
ta niejako namaszcza historię fi lozofi i, zo-
staje przekazana teologii średniowiecznej, 
a następnie nowożytnej nauce. Dzięki tej 
opozycji i na jej mocy Arystoteles wyja-
śnia, czym jest akt tworzenia, w sensie, 
w jakim pojęcie to odnosiło się raczej do 
sztuk technicznych niż ściśle artystycz-
nych w dzisiejszym rozumieniu. Przy-
woływane przez Arystotelesa przykłady 
ilustrujące przejście od potencjalności do 
aktualności są symptomatyczne: architekt 

10  Zob. H. A r e n d t, Kondycja ludzka, 
tłum. A. Łagodzka, Wydawnictwo Aletheia, 
Warszawa 2020.

11  Zob. M. F o u c a u l t, Nadzorować i ka-
rać. Narodziny więzienia, tłum. T. Komendant, 
Fundacja Aletheia, Warszawa 1998.

Omówienia i recenzje



262

do-nie-działania. Jakie konsekwencje nie-
sie tak rozumiana potencjalność? Co ona 
oznacza dla rozumienia aktu tworzenia na 
przykład? 

Wynika z tego, że akt tworzenia nie 
może być rozumiany jako przejście od 
potencjalności do aktualności. Artysta nie 
jest podmiotem obdarzonym potencjałem 
tworzenia, kimś, kto w sprzyjającej chwili 
„postanawia” (lub doznaje olśnienia) – nie 
wiedząc jak i dlaczego – zrealizować lub 
„urzeczywistnić” dzieło. Artysta to raczej 
ktoś, kto pozostaje zawsze w postawie 
oporu wobec aktu tworzenia, ktoś, kto 
nieustannie sam siebie sabotuje. Powstaje 
zatem pytanie: jeśli każda potencjalność 
jest konstytutywnie niemocą (bezsiłą), to 
jak może nastąpić przejście od możliwości 
do aktu? Na przykład akt gry na fortepia-
nie jest dla pianisty wykonaniem pewne-
go utworu; ale co dzieje się z możliwością 
nie-grania, kiedy pianista zaczyna grać? 

Rozwiązanie Agambena jest następu-
jące. W każdym akcie tworzenia jest coś, 
co się sprzeciwia ekspresji. Włoskie słowo 
„resistere” (opierać się) pochodzi z łaciń-
skiego „sisto” i etymologicznie oznacza 
„zatrzymać się”, „powstrzymać się”. Wła-
dza (wł. potere), która powstrzymuje i za-
trzymuje potencjalność (wł. potenza) w jej 
ruchu w kierunku aktu, jest impotencjalno-
ścią (wł. impotenza) każdego autentyczne-
go twórcy. Musimy zatem spojrzeć na akt 
stworzenia jako na pole sił rozpięte między 
potencjalnością a bezsilnością. Bycie arty-
stą oznacza bycie zdanym na łaskę własnej 
impotencji. Tylko potencjalność zdolna 
zarówno do wyrażania potencjalności, jak 
i do jej zachowywania, jest potencjalnością 
autentycznie twórczą. Wbrew powszech-
nej opinii, mistrzostwo artystyczne nie jest 
formalną doskonałością, ale wręcz prze-
ciwnie: jest zachowaniem potencjalności 
w akcie, zatrzymaniem niedoskonałości 
w doskonałej formie. I tylko ci, którym 
brakuje smaku, nie mogą się od czegoś 
powstrzymać. Brak smaku to zawsze nie-

Podążając za tą intuicją, Arystoteles 
doprowadza pojęcie potencjalności do 
skrajności i kluczowej aporii. Z faktu bo-
wiem, że potencjalność defi niowana jest 
przez czystą możliwość i pozostaje nie-
aktualizowana, Arystoteles wyprowadza 
wniosek, że istnieje współzależność po-
tencjalności do aktu i potencjalności bez 
aktu. W Metafi zyce wprowadza on pojęcie 
impotencjalności (grec. adynamia)15, która 
nie jest brakiem potencjalności (grec. dy-
namis). Impotencjalność nie oznacza bra-
ku jakiejkolwiek mocy, ale potencjalność, 
która umożliwia przejście do aktu (grec. 
dynamis me energein). Innymi słowy, teza 
Arystotelesa określa specyfi czną ambiwa-
lencję każdego ludzkiego celowego dzia-
łania, które pozostaje zawsze w związku 
z brakiem i jest zarówno potencjalnością 
bycia, jak i nie-bycia, czynienia czegoś 
i nie-czynienia czegoś. Według Arystote-
lesa to właśnie ta podwójna relacja stanowi 
kluczową własność potencjalności. Żywa 
istota może istnieć i działać, ponieważ 
pozostaje w relacji z własnym nie-byciem 
i nie-działaniem. W radyklanej potencjal-
ności dzieło jest dezaktywowane; myśl 
nie jest myślą, praca (wł. opera) nie jest 
pracą.

W tym miejscu wkracza Agamben, 
który twierdzi, iż jeśli uświadomimy so-
bie, że idea potencjalności-nie (wł. poten-
za-di-non)16 ma swoje źródło w przykła-
dach zaczerpniętych z dziedzin techniki 
pozwalających na organizowanie pewnego 
fragmentu rzeczywistości (takich jak gra-
matyka, muzyka, architektura czy medy-
cyna), możemy w pełni uświadomić sobie, 
że człowiek jest istotą żywą, która istnieje 
tylko poprzez potencjalność, rozumianą 
zarówno jako moc-do-działania, jak i moc-

15  Por. tamże, s. 106
16  Por. G. A g a m b e n, La potenza del 

pensiero, w: tenże, La potenza del pensiero. 
Saggi e conferenze, Neri Pozza, Vicenza 2005, 
s. 276-277, 280.

Omówienia i recenzje



263

pracy, co oznacza, że jest w istocie istotą 
niedziałającą17. Rzeźbiarz lub jakikolwiek 
artysta (grec. technites) i ogólnie wszy-
scy rzemieślnicy, którzy albo wytwarzają 
dzieło (grec. ergon), albo coś praktykują 
(grec. praxis), wydają się obdarzeni defi -
niującą ich aktywnością. Tak też powinno 
być w przypadku człowieka, o ile defi niu-
jemy go poprzez pracę. Jaka praca zatem 
defi niuje człowieka? Tu rodzi się problem 
ze wskazaniem takiej źródłowej formy 
aktywności. Czy zatem człowiek urodził 
się „bez pracy” jako byt niedziałający? 
Pytanie o defi niującą dla człowieka pra-
cę ma wartość strategiczną, albowiem od 
odpowiedzi na nie zależy nie tylko moż-
liwość przypisania człowiekowi określo-
nej istoty, ale także określenie natury jego 
szczęścia. Arystoteles odrzuca oczywiście 
hipotezę, że człowiek jest „bezczynnym 
zwierzęciem” i że żadna praca nie może 
go zdefi niować. Pozostawia nas ze swo-
ją słynną defi nicją człowieka jako istoty 
mówiącej, politycznej (grec. zoon logon 
echon)18. Agamben – przeciwnie – zachęca 
do poważnego potraktowania hipotezy, że 
człowiek to istota żywa, bez pracy i bez 
języka. 

Hipoteza ta wcale nie jest tak eks-
centryczna, jak się początkowo wydaje. 
Znakomity przykład jej powrotu stanowi 
broszura Kazimierza Malewicza zatytuło-
wana Nieoperacyjność jako prawda ludz-
kości. Wbrew tradycji, która widzi w pra-
cy urzeczywistnianie człowieka, w ujęciu 
Malewicza nieoperacyjność zostaje uzna-
na za najwyższą formę człowieczeństwa, 
a biel staje się symbolem absolutu. Nieste-
ty cechą charakterystyczną nowoczesnych 
form zbuntowania się przeciw paradygma-
towi pracy i dzieła jest artykulacja sprzeci-

17  Por. A r y s t o t e l e s, Etyka nikomachej-
ska, 1097 b, s. 88.

18  Por. t e n ż e, Polityka, 1253 a, tłum. 
L. Piotrowicz, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2020, s. 27.

zdolność do nierobienia czegoś, niemoż-
ność powstrzymania się przed czymś, co 
nie powinno mieć miejsca. 

O akcie tworzenia należy myśleć jako 
dialektyce elementu bezosobowego, któ-
ry poprzedza wszelkie zamiary i intencje 
indywidualnego podmiotu odpierającego 
i wykorzystującego zarazem to anonimo-
we pole sił. Owo bezosobowe to potencjal-
ność-do-bycia-geniuszem, który kieruje 
się ku pracy i ekspresji; „potencjalność-
nie” to natomiast element powściągliwo-
ści i sprzeciwu jednostki wobec tego, co 
bezosobowe. Ten drugi element odciska 
na dziele swoje niepowtarzalne piętno. 
Dzieło jest zatem dzieckiem nie tylko ele-
mentu bezosobowego, czyli możliwości 
twórczych, ale także tego, co się mu opiera 
i wchodzi z nim w jawny konfl ikt. 

Zdaniem Agambena moc artysty wy-
nika z mocy dezaktywacji schematu (opo-
zycji) potencjalności i aktualności. Każda 
umiejętność jest zdolnością zawieszenia 
i demonstracji możliwości nie-robienia 
czegoś. Oznacza to, że nie istnieje poten-
cjalność nie-śpiewania, która poprzedza 
potencjalność śpiewania, lub potencjal-
ność nie-leczenia przeciwstawiona poten-
cjalności leczenia, lecz raczej istnieje dia-
lektyka siły i bezsilności. Malarstwo jest 
zarówno zawieszeniem, jak i ekspozycją 
potencjalności spojrzenia; tak jak poezja 
jest zarówno mocą zawieszenia, jak i eks-
pozycji potencjalności języka.

ZŁAMANY CONATUS
LENIWY SPINOZA

Jak zatem zdefi niować przynajmniej 
niektóre elementy tego urządzenia poję-
ciowego, które Agamben nazwa poetyką 
lub polityką nieoperacyjności? W znanym 
fragmencie z Etyki nikomachejskiej Ary-
stoteles podnosi kwestię pracy człowie-
ka i proponuje hipotezę, zgodnie z którą 
człowiekowi brakuje konstytutywnej 

Omówienia i recenzje



264

operacje językowe i cielesne – materialne 
i niematerialne, biologiczne i społeczne – 
są dezaktywowane i rozważane jako takie 
w swej abstrakcyjności.

Jeśli zatem Spinoza zdefi niował isto-
tę każdej rzeczy jako pragnienie, conatus 
do wytrwania w swoim istnieniu21, to 
Agamben wprowadza drobne zastrzeże-
nie w stosunku do tej idei Spinozy, suge-
rując, że istnieje zawsze pewien opór wo-
bec tej wiodącej siły samozachowawczej. 
Z pewnością każda rzecz pragnie wytrwać 
w swoim istnieniu, ale jednocześnie opiera 
się temu pragnieniu. Rodzi to oczywistą 
dywersję wobec niego, wewnętrzną nie-
operacyjność działania, rodzaj wewnętrz-
nego sabotażu. 

Agamben wyprowadza z tego wniosek 
ogólny: życie ludzkie jest nieoperacyjne 
i pozbawione ostatecznego celu, ale wła-
śnie ta bezcelowość sprawia, że możliwe 
jest nieprodukcyjne działanie człowieka. 
Pisze: „Człowiek poświęcił się produkcji 
i pracy (wł. lavoro), ponieważ w swej isto-
cie jest całkowicie pozbawiony dzieła (wł. 
opera); człowiek jest zwierzęciem sabato-
wym par excellence”22. Nieoperacyjność 
jest politycznym nastrojeniem Zachodu, 
z tego także powodu fantazja na temat 
festiwalu i lenistwa nieustannie powraca 
w jego snach i politycznych utopiach. 

W rezultacie dyskusja na temat nie-
dzieli oraz możliwości wiecznej niedziel-
ności jest dyskusją na temat czasu– jed-
nakże nie czasu potrzebnego do wykonania 
zadania (grec. ergon), ale czasu, który po-
zwala na rozrywkę (grec. parergon), bycie 
uwolnionym od konieczności pracy. Pyta-
nie o wieczystą niedzielę to pytanie o czas 

21  Por. tamże, s. 139.
22  G. A g a m b e n, Il Regno e la Gloria. 

Per una genealogia teologica dell’economia 
e del governo (Homo sacer, II, 2), Neri Pozza 
Editore, Vicenza 2007, s. 269. Jeśli nie podano 
inaczej, tłumaczenie fragmentów obcojęzycz-
nych – S.W. 

wu tylko w formie negatywnej. Znakomicie 
ilustruje to słynny tekst Prawo do lenistwa19 
Paula Lafargue’a, który pozostaje uwięzio-
ny w negatywnym zdefi niowaniu własnego 
celu. Nieoperacyjność staje się przeciwień-
stwem pracy. Możemy zatem pozwolić so-
bie na pewne uogólnienie: podczas gdy dla 
starożytnych to praca (łac. negotium) była 
defi niowana negatywnie w odniesieniu do 
życia kontemplacyjnego (łac. otium), no-
wocześni myśliciele są niezdolni do poj-
mowania kontemplacji, nieoperacyjności 
i ucztowania inaczej, jak tylko jako odpo-
czynku stanowiącego negację pracy. 

Etyka Spinozy wydaje się najbardziej 
sugestywnym przykładem takiego stanu 
rzeczy, bezczynność bowiem jest według 
tego fi lozofa radością zrodzoną kontem-
plowania przez człowieka siebie i swo-
jej potencjalności działania20. Co jednak 
oznacza to enigmatyczne kontemplowanie 
własnej potencjalności? Czym jest nieope-
racyjność polegająca na kontemplacji wła-
snej możliwości działania? Wydaje się, że 
życie, które kontempluje własną potencjal-
ność, staje się nieaktywne we wszystkich 
swoich możliwych obszarach poza jednym 
– czysto poznawczym. Agamben wypro-
wadza z takiej lektury Spinozy wniosek: 
kontemplacja i nieoperacyjność są w tym 
sensie metafi zycznymi operatorami antro-
pogenezy, które uwalniając człowieka od 
biologicznego lub społecznego przezna-
czenia i od z góry określonego zadania, 
czynią go wreszcie wolnym, czyli uwol-
nionym od tego, co zwykliśmy nazywać 
„polityką” i „sztuką”. Polityka i sztuka 
nie odnoszą się ani do zadań, ani do dzieł, 
są raczej nazwami wymiaru, w którym 

19  Zob. P. L a f a r g u e, Prawo do lenistwa, 
w: tenże, Pisma wybrane, t. 2, tłum. I. Bibrowska, 
Książka i Wiedza, Warszawa 1961, s. 25-60.

20  B. d e  S p i n o z a, Etyka w porządku 
geometrycznym dowiedziona, tłum. I. Myślic-
ki, Wydawnictwo Naukowe Warszawa 2008, 
s. 339.

Omówienia i recenzje



265

także o status „dnia ostatniego”, czyli nie-
dzieli (por. s. 24), pyta, czy szczęście jest 
związane z pracą lub realizacją jakiejś 
wartości, czy też może z „odpoczynkiem” 
od wszelkiej aktywności i każdego dzieła? 
Bawiąc się nieco słowami, szuka on poli-
tyki w „niedzielności” (s. 25) jako „jedno-
ści w niedziałaniu” (s. 8), czyli wspólnoty 
nieróbstwa i ostentacyjnego marnowania.

Struktura tej książki jest szczególna 
i powiedziałbym – cyrkularna. Po zaryso-
waniu wyjściowych aporii i postawieniu 
kluczowych pytań autor z fi lologiczną 
kompetencją rekonstruuje pojęcie praktyki 
i dzieła u Arystotelesa, a następnie zwraca 
się w stronę lektury „dzieła podziału” (s. 
130), czyli tekstów Agambena. Po tych 
wstępnych metodologicznych i fi lologicz-
nych, warsztatowych i technicznych przy-
gotowaniach, Dimitrijević przystępuje do 
lektury tekstów Hobbesa i Spinozy oraz 
do rozważania nad tym, co nazywa „cesją 
dzieła” (s. 190), która dokonała się u obu 
myślicieli. Tu kluczowym pojęciem staje 
się „multitudo” i próba semantycznego 
zapanowania nad nim. Termin „multitu-
do” tłumaczony był przecież wielorako 
– zarówno jako „masa”, jak i „wielość”, 
„tłum”, jak i „rzesza”, „plebs”, jak i „de-
mos”, „mop”, jak i „turba”. Zabawne, że 
po tych cesjach, przejściach, przesileniach, 
przewartościowaniach, wracamy na koniec 
do klasyków, to znaczy do wstępnej aporii, 
czyli do pierwszej księgi Państwa Platona 
i pytania o dzieło i sprawiedliwość23. 

Wydaje się, że w świetle Dysputy 
o dziele polityka nie może się defi niować 
przez istnienie podmiotu wcześniejsze-
go niż ona sama. To relacja polityczna 
pozwala pomyśleć podmioty, nie na od-
wrót. Arystoteles odróżnia przywództwo 
polityczne, a także bycie rządzonym i po-
siadanie udziału w rządzeniu, od innych 

23  Por. P l a t o n, Państwo, 331 c-d, tłum. 
W. Witwicki, Wydawnictwo Marek Derewiecki, 
Kęty 2020, s. 18.

wolny (grec. schole) lub jego brak (grec. 
ascholia), czyli o przywilej posiadania 
czasu wolnego. Czas niedzieli to nie tyle 
czas mierzony przez zegary, ile czas, który 
umożliwił niektórym ludziom bycie poza 
koniecznością, poza presją czasu, poza 
wszelkim mierzeniem lub odmierzaniem 
czasu. 

ETYKA NIE-JEDNEGO
CZAS SZABASU

Po lekturze Arystotelesa i Agambena 
wróćmy do książki Dimitrijevicia Dyspu-
ta o dziele, która – jak się wydaje – chce 
się przeciwstawić aporii niedziałania oraz 
pojęciu „złamanego” conatus, książki, 
która jawnie usiłuje się przeciwstawić 
czasom uogólnionego nihilizmu, czasom 
braku woli i namiaru wyobrażenia. Dimi-
trijević pyta przecież zuchwale: Jakiego 
dobra warto poszukiwać? Jakie dobro słu-
ży państwu? Jakie dobro czyni politykę 
szlachetną? I zadaje te pytania ze stanow-
czością rzadko dziś obserwowaną. Czego 
zatem pragnie Dimitrijević? Czy pragnie 
on działania, czy nie-działania, radykla-
nej potencjalności, czy stałej dyspozycji 
do aktualizacji i ponawiania wysiłków 
w proces budowania dzieła? 

Wszystko w tej książce o dziele zaczy-
na się od etyki i związku etyki z matema-
tyką. W Dyspucie i dziele czytamy: „Osta-
tecznie Platon stwierdził, że dobro to hén: 
liczba «jeden»” (s. 6). Dimitrijević nie jest 
jednak zatroskany ontologią mnogości, 
tym, czy byt ma strukturę matematyczną, 
czy istnienie jest liczbą, ale tym, czy życie 
można zredukować do jednej aktywności, 
na przykład do działania na rzecz bogac-
twa, zdrowia, władzy, przyjemności bądź 
sprawiedliwości; czy też może żywioł 
polityki musi na dobre i złe zaakcepto-
wać wielość, nieokreśloność, mnogość, 
podział, niespójność, podzielność rzeczy 
i ich fragmentaryczność. Dimitrijević pyta 

Omówienia i recenzje



266

szczęściem a działaniem oraz szczęściem 
i dziełem, wreszcie szczęściem i nie-dzia-
łaniem, pasywnością, byciem bez dzieła 
(owocu pracy). 

Autor Dysputy o dziele pisze tak, jak-
by rozpamiętywał „na opak” zuchwałe 
twierdzenie Michela Foucaulta, wypo-
wiedziane podczas pracy nad Historią sza-
leństwa, sugerujące, że w naszej kulturze 
szaleństwo oznacza „nieobecność dzieła” 
(s. 71). Człowiek bez dzieła to – według 
Foucaulta – człowiek szalony. Dimitrije-
vić nie tyle anektuje lub przyjmuje tezy 
Agambena na temat szabasowego istnie-
nia człowieka, ile raczej otacza je refl eksją, 
poddaje różnorakim egzaminom i testom; 
próbuje zrozumieć, co to znaczy dla czło-
wieka politycznego żyć bez pracy, żyć bez 
celu, żyć dla samej zabawy życia. Czy to 
w ogóle możliwe? W jakim sensie jest to 
niebezpieczne? 

Myślenie i pisanie Ivana Dimitrijevicia 
są problematyczne, aporetyczne, niczego 
nieprzesądzające – archeologiczne, czyli 
poszukujące genealogii tego splotu szczę-
ścia i życia aktywnego. To poszukiwanie 
zaprzeszłości „człowieka zapracowanego” 
(s. 15). Dysputa o dziele poszukuje arche 
polityki, rozumianej jako źródło i zasada 
rządząca, ale także aporii, oznaczającej 
„bezdroże” zachodniej ontologii, etyki 
i polityki. Dimitrijević z wielką przenikli-
wością i przekorą dowodzi istnienia in nuce 
koncepcji niedzielnego trybu istnienia już 
w klasycznych doktrynach politycznych. 
Etyka i polityka, które przedstawiają dobre 
życie jako osiągalne tylko poprzez cnotli-
we działanie, biorą przecież swój początek 
z negacji wcześniejszego podziału na wol-
nych niedziałających (obywateli) i zależ-
nych pracujących (niewolników). 

W historii myśli politycznej musia-
ła się zatem dokonać pewna „decyzja”, 
„związanie”, sugerujące, że bez związku 
między byciem a dziełem, działaniem 
i produktem, nie możemy osiągnąć dobre-
go życia, w ogóle nie może istnieć życie, 

form władzy. Z pewnością polityka nie jest 
samym sprawowaniem władzy. Z drugiej 
strony, tym. co właściwe polityce, jest po-
jawienie się nowego podmiotu przez jego 
udział w podziale na rządzących i rządzo-
nych. Polityka odnosi się do bytów dzia-
łających, które są również „przedmiotami 
działania”. Oto dzięki polityce poznajemy 
architekta, który jest także własnym dzie-
łem. To dlatego nie wystarczy oddzielić 
tego, co społeczne (lub ekonomiczne), 
od tego, co polityczne. Samo oddzielenie 
najczęściej rodzi jedynie pokusę redukcji 
tego, co polityczne, do tego, co państwo-
we. Jednakże sam udział jednostki we 
wspólnych sprawach wychodzących poza 
to, co prywatne, to też za mało. Co zatem 
wprowadziłoby właściwą miarę do mode-
lu działania politycznego? 

DWIE FORMY ŻYCIA
BEZUSTANNE TRWONIENIE

Dimitrijević wyraża zaniepokojenie 
faktem istnienia przeciwstawnych form 
życia politycznego. Jedna forma jest „pra-
cowita”, zmierzająca do realizacji wyzna-
czonego celu; to forma aktywna, „ponie-
działkowa”, zmierzająca do aktualizacji 
wcześniej zdefi niowanego dobra – zysku, 
życia wiecznego, królestwa niebieskie-
go, tężyzny czy trwałości. Autor Dysputy 
o dziele przypomina stwierdzenie Arysto-
telesa: „Człowiek jest zasadą (grec. archen) 
i ojcem [grec. genneten] swoich działań, 
tak samo jak jest ojcem swych dzieci” 
(s. 89). Druga forma życia jest natomiast 
nieaktywna, szabasowa, „niedzielna”, wy-
poczywająca, niepracująca, odsłaniająca 
radykalną potencjalność, możliwość, któ-
ra nie ulega prostej aktualizacji. W rezul-
tacie tego podziału, Dimitrijević pyta nie 
tylko, jak te dwie formy mają się do siebie 
i czy ta druga uwalnia się z logiki środków 
i celów, ale zadaje pytanie bardziej funda-
mentalne: jaka zależność zachodzi między 

Omówienia i recenzje



267

mitrijević nie eternalizuje biopolityki i nie 
twierdzi, że polityka zawsze była biopolity-
ką, albowiem na dobre i złe zmuszona była 
oddzielać nagie wegetatywne życie (grec. 
zoe) od wartościowego, „słodkiego” życia 
obywateli (grec. bios). Domeną Dimitrije-
vicia nie jest ani eternalizacja, ani fragmen-
tacja, mutacja lub cięcie. Dysputa o dziele 
to raczej książka prześladowana pytaniem, 
czy polityka oparta na konstelacji dzieło–
działanie–szczęście nie rozmija się z wła-
snym celem, czy nie utrwala nierówności 
w szczęściu. Autor stawia też otwarte pyta-
nie: Czy dzieło nie jest wprost językowym 
operatorem władzy? (por. s. 16). Biowładza 
produkująca nagie życie stanowi zatem – 
zdaniem Dimitrijevicia – ostatnie stadium 
historii polityki opartej na logice dzieła. 

Dimitrijević zauważa przytomnie, że 
każde działanie wymaga chwilowego odstą-
pienia od momentu produkcji – wypoczyn-
ku, regeneracji sił, przyjemności szabasu 
i kontemplacji. To oczywiste. Nieoczywi-
ste natomiast jest odnalezienie sensownej 
równowagi między byciem „w dziele” 
a byciem „w szabasie”. Dimitrijević pyta, 
czy między dziełem a niedzielnością, mię-
dzy praxis a szabasowością, między poli-
tyką a poetycką kontemplacją mogą istnieć 
rozwiązania pośrednie, umiarkowane, czy 
też może jesteśmy skazani na stałe zabu-
rzenia, chwile (jeśli nie epoki) skrajności, 
nieustanne balansowanie między dewalu-
acją pracy a jej rewindykacją, fantazjowa-
niem a marzeniem o wieczystej niedzieli 
i przerażeniem bezrobociem? 

Nie jestem pewny, czy w książce Dys-
puta o dziele otrzymujemy odpowiedź na 
te pytania. Owszem, Dimitrijević – za 
Agambenem – pisze, że powinniśmy po-
rzucić przekazaną nam przez Greków logi-
kę etycznego „dziełoholizmu” (s. 26), nie-
ustannego dowodzenia istnienia poprzez 
działanie, którego ekonomicznym odpo-
wiednikiem jest dzisiejszy pracoholizm. 
Czy jednak Dimitrijević, wzywając do 
respektowania dnia wolnego, mówi nam 

bo życie to przede wszystkim działanie, 
a działanie bez dzieła (owocu pracy) nie 
jest działaniem, ale bezsensem, szamota-
niną, obłędem, marnotrawstwem, trwo-
nieniem czasu. Dimitrijević pragnie prze-
myśleć ten splot, dziś już zupełnie jawny, 
który rozstrzyga o tym, że człowiek Za-
chodu bez pracy nie może być szczęśli-
wy i tylko praca nadaje jego życiu sens. 
Czy dzisiejszy lęk przed „inteligentnymi” 
maszynami, które odbiorą nam jedyne do-
bro – pracę, nie jest najlepszym dowodem 
w tej sprawie? Dimitrijević zmierza zatem 
do przemyślenia tezy o pierwszeństwie 
działania nad kontemplacją, ukrytego za-
łożenia, że tylko produktywne działanie 
jest tożsame z życiem. 

NARODZINY DZIEŁOHOLIZMU
TERAPIA UZALEŻNIEŃ

Autor Dysputy o dziele z wielkim upo-
rem przeprowadza czytelnika przez długą 
historię związku dzieła i pracy, szczęścia 
i aktywności, śledząc drogi i bezdroża tej 
zawiłej historii. Prowadzi nas od lektury 
myśli Platona i Arystotelesa do lektury 
poglądów Hobbesa i Spinozy, próbując 
pokazać pewną mutację, metamorfozę 
antycznej teorii w nowoczesność, która 
obniża wymagania stawiane polityce i nie 
pyta już o dobre życie, ale o warunki prze-
życia. W tym sensie książka Dimitrijevicia 
wpisuje się w dyskusje nad progiem bio-
politycznej nowoczesności. 

Nietrywialność stanowiska Dimitri-
jevicia – podążającego tylko częściowo 
tropem Agambena – polega na tym, że 
w przeciwieństwie do Foucaulta, nie do-
konuje on radyklanego cięcia oddziela-
jącego antyk i nowoczesność, nie pisze, 
że człowiek nowoczesny pewnego dnia 
przestał być „zwierzęciem politycznym”, 
obdarzonym naddatkiem w postaci mowy 
i stał się częścią populacji poszukującej ra-
cjonalnego pasterza. Z drugiej strony, Di-

Omówienia i recenzje



268

Dla Dimitrijevicia w nowożytnym 
świecie polityka celu staje się środkiem. 
Dla autora Dysputy o dziele nowożytna 
myśl polityczna jest „historycznym pro-
testem przeciwko zdefi niowaniu dzieła 
polityki poprzez jakiś nadrzędny cel” 
(s. 20) oraz „przeciwko ograniczaniu wol-
ności ciał poprzez politykę” (s. 20). Ciało 
staje się miejscem emancypacji, ale też 
wszelkich inwestycji władzy. W rezulta-
cie nowożytna fi lozofi a polityczna jest ra-
dykalnie antyteleologiczna, czyli dąży ku 
zredukowaniu władzy do funkcji czystego 
środka. Pozbawiona właściwego ergonu, 
polityka przekształca się w specyfi czny or-
ganon. Tak rodzi się polityka czystego ad-
ministrowania. Główny jej instrument sta-
nowi pojęcie konieczności ekonomicznej 
jako ostatecznego szantażu wywieranego 
na lokalne populacje. Rodzi się podwójna 
racja rządzenia: legitymizacja przez lud 
i wybory, oraz optymalizację zasady rze-
czywistości i wzrostu. Zdolność rozwiązań 
problemów społecznych i ekonomicznych 
staje się jedynym kryterium dobrego rzą-
dzenia. Należy zatem postawić pytanie: 
Czy polityka konieczności jest polityką 
czystych środków, samych środków, czy 
raczej jawną oligarchią, sojuszem bogac-
twa i wiedzy technicznej? W książce Dys-
puta o dziele nie dostrzegam jasnej odpo-
wiedzi na to pytanie. 

Ivan Dimitrijević porzuca nas z nie-
rozstrzygalnością. Aporia szabasowego 
człowieka ujawnia się w fakcie, że nie ma 
w niej jasnego podmiotu, nie ma działają-
cego, aktora – indywidualnego czy zbioro-
wego – który mógłby „niedzielne (wolne) 
istnienie” zrealizować i wypełnić sensem. 
Z drugiej strony podmiot polityki pracy co 
prawda istnieje, ale jest to podmiot zawsze 
hegemoniczny, to podmiot władzy, czyli 
jedności ustanowionej siłą (lub sprytem). 
W rezultacie polityka pozostaje zawie-
szona między tymi dwiema skrajnościami 
– „podmiotem z dziełem”, ale i hegemo-
nicznym panowaniem lub „wielością bez 

precyzyjnie, jak mamy wypełniać czas 
wolny, czas, który zostaje, czas operacyj-
ny po ustaniu czasu pracy, czas, który jest 
nie tyle końcem, ile czasem kończenia? 
Gdzie w tej Dyspucie o dziele jest miejsce 
na mesjanizm i powroty wielkiego mesja-
nisty Waltera Benjamina? Czy mamy tutaj 
tylko z powrotem do „Agambena bezro-
botnego”, a nie Agambena napiętnowane-
go listami Pawła i „małym mesjanizmem” 
Waltera Benjamina? 

WIECZNY ODPOCZYNEK
WIECZYSTY POKÓJ

Ważny element proponowanej przez 
Dimitrijevicia układanki intelektualnej 
stanowi nowoczesność. Kluczowe jest 
pytanie, jak zmieniają obraz polityki no-
wożytni fi lozofowie. Czy Hobbesowski 
świat pokoju (a nie wieczystej wojny) nie 
jest zaledwie pokojem dla przedsiębior-
czości i pracowitości rodzącego się „ma-
łego burżuja”? I czy świat Spinozy nie jest 
przypadkiem demokracją poza podziałem 
na pracujących i odpoczywających, w nie-
mniejszym stopniu niż poza podziałem na 
rządzących i rządzonych? Spinoza, w prze-
ciwieństwie do Hobbesa, nigdy nie powie-
działby, że demokracja w porządku spo-
łecznym jest tym, czym chaos w porządku 
przyrody. Według Spinozy demokracja jest 
raczej samą możliwością polityki, jedyną 
formą polityczną, która nie wymaga na-
kładu siły i przemocy, być może zatem jest 
ową wieczną niedzielą, o której pisze Di-
mitrijević. Nawet „leniuchujący” Spinoza 
zdawał sobie sprawę, że społeczeństwo 
równych może być wynikiem „równych” 
stosunków społecznych, posiadania tych 
samych praw i zbliżonych zasobów. Sło-
wo „zasoby” odsyła jednak do kluczowe-
go pojęcia w koncepcji Spinozy: conatus. 
Czym jest conatus w dniu odpoczynku, na 
wakacjach? Do czego zdolny jest conatus 
w chwili, gdy moje ciało odpoczywa? 

Omówienia i recenzje



269

i dodawał, że pusty tron nie jest symbolem 
królewskości, lecz chwały. Chwała po-
przedza stworzenie świata i przetrwa jego 
koniec. Tron jest pusty nie tylko dlatego, 
że chwała, choć zbieżna z istotą boską, nie 
jest z nią tożsama, ale dlatego, że zakorze-
niona jest w jego najgłębszej jego logice, 
czyli administracji działania25.  

 

CZYSTE ŚRODKI 
CEL OSTATECZNY

Zwyczajowo to Kantowi przypisuje 
się próbę wyrwania moralności z dialek-
tyki celów i środków. Dokonał on tego, 
rozwijając do skrajnych konsekwencji ideę 
celu samego w sobie (niem. Zweck an sich 
selbst) i łącząc ją z ideą celu ostatecznego 
(niem. Endzweck). W rezultacie w dziele 
Kanta nastąpiła absolutyzacja idei celowo-
ści. Według fi lozofa z Królewca istnieje 
sfera, w której zasada celowości może być 
afi rmowana w sposób bezwarunkowy. Tą 
sferą jest oczywiście sfera moralności. 
W człowieku cel ostateczny i cel sam 
w sobie zbiegają się: w przypadku czło-
wieka – rozważanego jako istota moralna 
– nie można już pytać, dlaczego istnieje. 
Jego istnienie skrywa w sobie najwyższy 
cel, któremu, można podporządkować całą 
przyrodę26. Kant jednak twierdzi również, 
że koniec istnienia bytu naturalnego jest 
sam w sobie27 i dodaje, że jest to nie tylko 
koniec (niem. Zweck), ale także cel osta-
teczny (niem. Endzweck)28. Kant też za-
kończy analizę zmysłu estetycznego słyn-
ną defi nicją piękna jako formy celowości 
bez żadnego przedstawienia celu29. W tym 

25  Zob. A g a m b e n, Ile Regno e la Gloria.
26  Por. I. K a n t, Uzasadnienie metafi zyki 

moralności, tłum. M. Wartenberg, Wydawnic-
two Naukowe PWN, Warszawa 2002, s. 61. 

27  Por. tamże, s. 85n. 
28  Por. tamże, s. 82n.
29  Por. t e n ż e, s. 48.

dzieła”, ale też bez ustanowionej tożsamo-
ści. Dimitrijević w żadnym miejscu Dys-
puty… nie posuwa się do twierdzenia, że 
polityka jest specyfi cznym zerwaniem lo-
giki arche, zerwaniem nie tylko z podzia-
łem na rządzących i rządzonych, ale także 
z mandatem do obsadzania tych pozycji. 

Przypominając, że nowoczesna poli-
tyka rodzi się z pustego miejsca po Bogu 
i ta pustka ma charakter strukturalny, 
Claude Lefort otwiera dwie interpretacje 
tej dramatycznej sytuacji24. Pierwsza jest 
charakterystyczna dla koncepcji anarchi-
stycznej, postulującej konstytutywny brak 
legitymizacji władzy. Druga jest teologicz-
na i sugeruje, że przestrzeń polityczna po-
wstaje wskutek podzielenia dwóch ciał 
króla – ludzkiego i boskiego. Demokracja 
zaczyna się wraz ze śmiercią króla, czyli 
zaburzeniem porządku symbolicznego, co 
skutkuje rozproszeniem tego, co społecz-
ne. Podwójne ciało króla nie jest ofi arą, 
ale samą podstawą polityki. W tej inter-
pretacji zapomina się jednak, że to lud, nie 
zaś król, ma podwójne ciało. Zanim ter-
min „demos” zaczął oznaczać wspólnotę, 
oznaczał po prostu biedaków. W polityce 
nie chodzi tylko o tych politycznie sła-
bych, ale przede wszystkim o tych, którzy 
się w ogóle nie liczą, są w sensie ścisłym 
niewidzialni. 

Wydaje mi się, że autorowi Dysputy 
o dziele bliższa jest interpretacja teologicz-
na niż anarchistyczna. Oddziela go to rów-
nież od późnego dzieła Agambena, gdzie 
elementy anarchistyczne wygrały z teolo-
gicznymi. Agamben porzuca rozważania 
na temat anomii i podejmuje rozważania 
na temat anarchii. W ostatecznym kroku 
Agamben anarchizację bytu. Zanim jednak 
to nastąpiło, pisał on otwarcie o tronie jako 
ekwiwalencie pustego miejsca po królu 

24  Por. C. L e f o r t, The Political Forms of 
Modern Society Bureaucracy, Democracy, To-
talitarianism, red. J.B. Thompson, Polity Press, 
Cambridge 1986, s. 305.

Omówienia i recenzje



270

jest jasne, w której wersji tej historii sytu-
uje się sam Ivan Dimitrijević w Dyspucie 
o dziele. Czy „niedzielność” byłaby celem 
ostatecznym ludzkości, czy też może „pu-
stym celem”, do którego nie mamy jasnej 
drogi, czy też wreszcie byłaby ona samym 
środkiem, „czystą medialnością” uwolnio-
ną od ostatecznej celowości?

GEST
BOSKA MARIONETKA

Na zakończenie powiedziałbym, wra-
cając wprost do terminologii Agambena, 
że Dysputa o dziele niesie z sobą nastę-
pujące przesłanie: byt jest zawsze myśla-
ny zgodnie ze swoimi modalnościami, to 
znaczy zawsze jest już podzielony i wy-
artykułowany jako możliwość, przygod-
ność, konieczność i niekonieczność. Byt 
istnieje zawsze naznaczony tym, że jest 
w jakimś stanie: chcenia, konieczności 
czy potencjalności. W ramach takiego 
modalnościowego zinterpretowania bytu 
wola działa jak operator, którego celem 
jest umożliwienie opanowania tego, co 
człowiek może zrobić lub do czego jest 
zdolny. Dzięki woli dokonuje się najistot-
niejsza mutacja w naszej kulturze: prze-
kształcenie istoty, która może (jest zdolna 
lub potrafi ) – „człowieka starożytnego”, 
człowieka Arystotelesa, w istotę, która 
chce – w podmiot znany z dzieł teologów 
chrześcijańskich, w człowieka św. Augu-
styna. Ten ostatni interpretuje oddzielenie 
potencjału od tego, co człowiek może 
zrobić, jako chorobę woli, która oddzie-
la potencjalność od siebie. Św. Augustyn 
będzie nieustannie pytał: skąd bierze się 
ta potworność, aberracja woli. Dlaczego 
nie robię tego, co chcę robić? Dlaczego nie 
robię tego, co chcę, ale to, czego niena-
widzę? Pamiętamy jeszcze irytację Au-
gustyna z Przeciw manichejczykom, gdy 
odrzuca pytanie pogan: „Dlaczego Bóg 
stworzył niebo i ziemię?”, odpowiadając 

postulacie bezcelowości piękna autor Me-
tafi zyki moralności być może znacznie 
bardziej uwalnia się od logiki środka i celu 
niż w swoim ujęciu sfery moralnej.

Dlaczego przywołujemy Kanta? Przy-
wołujemy go, aby zadać pytanie, czym jest 
idea celu samego w sobie. Wydaje się ona 
ideą celowości, w odniesieniu do której nie 
istnieją już żadne środki – ale celowość bez 
środków jest tak samo absurdalna i nie-
możliwa jak pojęcie środka bez możliwego 
celu. To stan paraliżu wszelkich działań, 
który Franz Kafka podsumował w jednym 
ze swoich notatników prostą formułą: „Ist-
nieje cel, ale nie ma drogi; to, co nazywamy 
drogą, jest wahaniem”30. W studium z roku 
1921 zatytułowanym Krytyka przemocy 
Walter Benjamin także starał się zerwać 
związek między środkami a celami; nie do-
konał tego jednak – jak Kant – doprowadza-
jąc do skrajności biegun końca (celu) lub 
– jak Kafka – uwalniając cel od środka, ale 
starał się pomyśleć o środku (instrumencie) 
z perspektywy tego, co nazywa „polityką 
czystych środków”31 (niem. „Politik der 
reinen Mittel”). Jako paradygmat czystych 
środków, który anuluje każdą bezpośrednią 
relację z celem, Benjamin wskazuje prze-
moc boską, która w przeciwieństwie do 
przemocy ludzkiej nie pozostaje w służbie 
prawa. Znamienne, że Benjamin nie rezy-
gnuje z terminu „środek” (niem. Mittel): 
czysty środek, pozostając środkiem, zosta-
je jednak wyprowadzony z relacji z celem 
i od niej uwolniony.

Przypominam te krótkie dzieje eman-
cypacji środków od celów, albowiem nie 

30  F. K a f k a, Rozważania o grzechu, 
cierpieniu, nadziei i słusznej drodze, w: tenże, 
Nowele i miniatury, tłum. R. Karsl, A. Kowal-
kowski. PIW, Warszawa 1961, s. 300-313. 

31  W. B e n j a m i n, Przyczynek do kry-
tyki przemocy, tłum. A. Lipszyc, w: tenże, 
Konstelacje. Wybór tekstów, tłum. A. Lipszyc, 
A. Wołkowicz, Wydawnictwo UJ, Kraków 2012, 
s. 69-95. 

Omówienia i recenzje



271

zani34. Jeśli prawdą jest, że ograniczenie 
prymatu praktyki w polityce odpowiadało 
intencjom Platona, to jednak należy pod-
kreślić, że nie miał on na myśli prostego 
zastąpienia działania rządzeniem. W klu-
czowym fragmencie Praw, do których od-
syła nas Arendt, Platon porównuje ludzkie 
działania do gestów marionetki poruszanej 
rękami Boga35. Decydujące w tym porów-
naniu jest to, że Bóg nie wydaje się dą-
żyć do żadnego celu, ale ogranicza się do 
zabawy z ludźmi. „Boska gra” przedsta-
wiana jest jako paradygmat szczęśliwszej 
polityki. Istota ludzka to rodzaj zabawki, 
Bożej marionetki. Człowiek wolny, we-
dług tej interpretacji, powinien spędzić 
swoje życie, oddając się najpiękniejszym 
rozrywkom. Dlatego właśnie Agamben 
wyprowadzi z lektury Praw nieoczeki-
wany wniosek, zgodnie z którym tym, co 
grecki fi lozof zdaje się zapowiadać, nie 
jest państwo totalitarne, ale „falanga Fo-
uriera, z jej miłosnymi sekwencjami i jej 
fi glarną rewolucją domową”36. Nie sądzę, 
aby Ivan Dimitrijević przystał na taką wi-
zję człowieka – jako marionetki szturchanej 
rękoma Boga, nawet jeśli Bóg ten okaże się 
Heraklitejskim dzieckiem lub Nietzsche-
ańskim amor fati. 

Dimitrijević twierdzi, że świat an-
tyczny przesiąknięty jest arystotelesowską 
opozycją między poiesis, która rozpoznaje 
swoje dzieło (grec. ergon) i cel poza sobą, 
a praxis – działaniem, które ma swój cel 
w sobie. Cel poiesis jest poza aktywnością 
(ten koniec to dzieło), cel praxis nie może 
jednak być poza aktywnością, ponieważ 
dobre działanie (grec. eupraksja) jest celem 
dla siebie. I właśnie za pomocą arystotele-

34  Por. t a m ż e, s. 24n. 
35  Por. P l a t o n, Prawa, tłum. M. May-

kowska, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
Warszawa 1960, s. 25-29. 

36  G. A g a m b e n, Karman. Breve trattato 
sull’azione, la colpa e il gesto, Bollati Borin-
ghieri, Torino 2017, s. 112.

szorstko, „quia voluit, bo tak chciał”32. 
Nie rozumiemy jednak, że konsekwencją 
takich rozstrzygnięć jest wizja stworzenia 
jako aktu „nienaturalnego”, to znaczy jako 
dzieła wymuszenia lub gwałtu.  

Przywołajmy na koniec ostatni akt 
ocalania działania i dzieła. W Kondycji 
ludzkiej Arendt, pragnąc ocalić moc dzia-
łania w sferze publicznej, przywołuje ary-
stotelesowską opozycję między poiesis, 
której dzieło (grec. ergon) i cel znajdują się 
poza nią, oraz praxis, działanie, które swój 
cel nosi w sobie. Właśnie za pomocą ary-
stotelesowskiej opozycji między wytwa-
rzaniem a działaniem Arendt raz jeszcze 
stara się zdefi niować aktywność politycz-
ną, która w jej rozumieniu nieodłączna jest 
od logosu publiczności. W związku z tym 
przywołuje pojęcie energeia – w sensie 
bycia w akcie – którym Arystoteles okre-
ślił działania niezmierzające do celu ze-
wnętrznego, i interpretuje je (po kantow-
sku) jako cel sam w sobie33. Wynika z tego, 
że krytyka arystotelesowskiego pojęcia 
działania pociąga z konieczności krytykę 
pojęcia celowości. Czy Ivan Dimitrijević 
nosi w sobie gotowość, aby zaakceptować 
wszystkie konsekwencje takiej krytyki? 

Przypomnijmy jeszcze, że Platon 
w swoich ostatnich dziełach nie pojmuje 
dobra jako celu, lecz jako arche anhypo-
thetos, czyli zasadę niezałożoną lub niehi-
potetyczną Wprowadzenie tej zasady, a co 
za tym idzie wyeliminowanie „wolnego 
działania” ze sfery politycznej, Arendt 
zarzuca Platonowi, oskarżając go o wolę 
zastąpienia „działania” „rządzeniem”, któ-
re w ostatecznym rozrachunku zawsze jest 
despotyczne, oraz modelem polis, w któ-
rym ludzie nie zachowują się swobodnie, 
tak jak w oikos, ale są ograniczani naka-

32  Ś w.  A u g u s t y n, Przeciw manichej-
czykom, tłum. J. Sulowski, w: tenże, Pisma eg-
zegetyczne przeciw manichejczykom, Akademia 
Teologii Katolickiej, Warszawa 1980, s. 80.

33  Por. A r e n d t, dz. cyt., s. 22-26.

Omówienia i recenzje



272

nad tym, w jaki sposób podział na bios 
i zoe mógł w ogóle powstać i jak można 
go zneutralizować – jednakże nie poprzez 
formę życia naturalnego, ale przez formę 
życia na jałowym biegu, otwartą na możli-
wości. W przepadku Pulcinelli nie istnieje 
życie wegetatywne możliwe do oddziele-
nia od formy życia. Życie Pulcinelli nie 
jest ani bios, ani zoe; jest czymś trzecim37. 
Być może Pulcinella żyje właśnie w świe-
cie wieczystej niedzieli. 

Autor książki poinformował mnie, że 
Dysputa o dziele to jego debiut w języku 
polskim. Życzyłbym wszystkim pisarzom 
tak udanego początku w języku obcym.

Kontakt: Laboratorium Techno-Huma-
nistyki, Wydział „Artes Liberales”, Uni-
wersytet Warszawski, ul. Nowy Świat 69, 
00-046 Warszawa
E-mail: wrobelsz@gmail.com
http://th.al.uw.edu.pl/index.php/laborato-
rium/szymon-wrobel/

37  Zob. t e n ż e, Pulcinella, czyli Rozrywka 
dla dzieci, tłum. J. Ugniewska, Fundacja Augu-
sta Hrabiego Cieszkowskiego, Warszawa 2019, 
s. 140-150.

sowskiej opozycji między poiesis a praxis 
Dimitrijević, podążając za Agembenem, 
stara się zdefi niować „czyste działanie”. 
Czy w ogóle jest ono możliwe? Czy jest 
wykonywalne? Czym mogłoby być takie 
czyste działanie bez dzieła? Czy byłoby 
ono samym gestem? 

Z czym zatem pozostajemy po tej re-
konstrukcji polityki poza dziełem? Nie po-
zostajemy ani z samym celem, ani z czy-
stym środkiem. Czysty środek traci bowiem 
swój zagadkowy charakter, gdy zostaje 
przywrócony do sfery gestu, z której się 
wywodzi. W ruchach tancerza gesty nigdy 
nie stanowią środków do celu. Taniec jest 
doskonałą, chociaż być może nieświadomą 
manifestacją potencjału ludzkiego ciała. 
Podobnie za sprawą gestu każdy człowiek, 
wyzwolony z funkcjonalnego związku z ce-
lem – organicznym lub społecznym, może 
zademonstrować swoją potencjalność, 
swoją moc, nigdy ich nie wyczerpując. 
Taki człowiek-tancerz tworzy wspólnotę 
gestów raczej niż wspólnotę pracowników 
lub wolnych obywateli. Być może wspól-
nota taka to banda Pulcinelli, która podaje 
w wątpliwość przeciwieństwo bios–zoe. 
Banda Pulcinelli pozwala zastanowić się 

Omówienia i recenzje


