
233

MILENA CYGAN

W OBRONIE FILOZOFII

matów naukowych, zaczęto zastanawiać 
się nad rolą i potrzebą kształcenia fi lozo-
fi cznego. Kwestie te wielokrotnie podej-
mowali także polscy myśliciele różnych 
epok. Tym rozmaitym głosom i opiniom 
na temat funkcji, jaką powinna pełnić fi -
lozofi a w edukacji akademickiej, postano-
wił się przyjrzeć Przemysław Chmielecki 
w książce Od Witelona do szkoły lwowsko-
-warszawskiej. Polscy fi lozofowie o zna-
czeniu fi lozofi i w kształceniu akademickim 
w okresie między XIII a XX wiekiem2.

Zainteresowania naukowe autora, 
o czym świadczą jego liczne publikacje, 
oscylują wokół tematów związanych z fi -
lozofi ą i historią nauki, szczególnie zaś 
wokół problematyki nauczania fi lozofi i we 
współczesnym świecie akademickim. Po-
niekąd temu właśnie zagadnieniu poświę-
cona została recenzowana monografi a, cho-
ciaż zaprezentowani w niej myśliciele i ich 
poglądy należą już do przeszłości. Książka 
– w zamiarze jej autora – nie ma wyłącznie 
wypełniać luki w badaniach nad historią 
fi lozofi i polskiej, ale poprzez ukazanie wy-
powiedzi rodzimych myślicieli na temat 
wagi i znaczenia kształcenia fi lozofi czne-

2  Przemysław C h m i e l e c k i, Od Wi-
telona do szkoły lwowsko-warszawskiej. Polscy 
fi lozofowie o znaczeniu fi lozofi i w kształceniu 
akademickim w okresie między XIII a XX wie-
kiem, Instytut Wydawniczy Compassion, Szcze-
cin 2020, ss. 261.

Nauka i fi lozofi a dość często po-
strzegane są jako dwie odrębne dziedziny 
wiedzy, które nie mają ze sobą nic – bądź 
mają bardzo niewiele – wspólnego. Po-
gląd ten jest jednak mylny. Opierając się 
na przykładach zaczerpniętych z historii 
nauki, można dojść do wniosku, że w isto-
cie fi lozofi a i nauka nigdy nie stanowiły 
dwóch oddzielnych i nieprzecinających 
się płaszczyzn, a wzajemne oddziaływanie 
między tymi – pozornie tylko odrębnymi – 
dyscyplinami zawsze okazywało się żywe 
i owocne1. Co więcej, fi lozofi ę uważano 
niegdyś za królową nauk – z niej bowiem 
wzięły swój początek nauki szczegóło-
we. Dlatego właśnie przez wiele wieków 
znajomość fi lozofi i traktowano niemal 
jako warunek sine qua non uprawiania 
nauki. Przekonanie to znalazło swój wy-
raz w pierwotnej strukturze kształcenia 
uniwersyteckiego, w której studia na wy-
dziale fi lozofi cznym stanowiły pierwszy 
i obowiązkowy etap, przygotowujący do 
studiów na wydziałach wyższych (każdy 
student musiał przejść określoną formację 
w zakresie fi lozofi i, bez tego nie mógł zo-
stać dopuszczony do dalszej nauki). Z cza-
sem jednak, wraz z postępem i specjaliza-
cją nauki, rozwojem uniwersytetów oraz 
wiążącymi się z tym zmianami paradyg-

1 Por. M. H e l l e r, T. P a b j a n, Elementy 
fi lozofi i przyrody, Wydawnictwo Diecezji Tar-
nowskiej Biblos, Tarnów 2007, s. 14.

OMÓWIENIA I RECENZJE

„Ethos” 36(2023) nr 1(141) 233-237



234

czasów sprzed ustanowienia Studium Ge-
nerale w roku 1364, a później Akadami 
Krakowskiej. Filozofi a, choć wówczas po-
zauniwersytecka, zasadniczo była jednak 
uprawiana zgodnie ze standardami, które 
można by dziś określić jako akademickie. 
W pismach myślicieli tej epoki nie brako-
wało bowiem uporządkowanej refl eksji 
fi lozofi cznej albo przynajmniej jej elemen-
tów. Chmielecki rozpoczyna od omówie-
nia dorobku pierwszych mistrzów krakow-
skich, Wincentego Kadłubka i Witelona, 
oraz dzieł powstałych w okresie schola-
stycznym, do wieku piętnastego. Następ-
nie prezentuje dorobek polskich fi lozofów 
okresu humanizmu, oświecenia, romanty-
zmu, pozytywizmu i Młodej Polski. Obraz, 
jaki wyłania się z tego przeglądu stano-
wisk fi lozofi cznych, ukazuje wspólne dla 
większości myślicieli przekonanie o istot-
nej roli, jaką fi lozofi a odgrywa w procesie 
kształcenia oraz jako podstawa akade-
mickości, bez której uniwersytet w sensie 
instytucji nie miałaby racji bytu. Tak po-
strzegali rolę fi lozofi i zwłaszcza pierwsi 
polscy mistrzowie. W średniowiecznej 
wizji fi lozofi ę traktowano jako źródło 
mądrości, drogę do poznania prawdy uni-
wersalnej i do ogólnego rozwoju człowie-
ka, niekiedy uważano ją również za broń 
w walce z niewiedzą i obskurantyzmem. 
W późniejszych wiekach postrzegano fi -
lozofi ę jako naukę umożliwiającą dbałość 
o jakość kształcenia. Niektórzy uczeni, jak 
Sebastian Petrycy z Pilzna, widzieli w niej 
niezbędne przygotowanie teoretyczne do 
życia praktycznego. Inni z kolei (na przy-
kład Jan Śniadecki) upatrywali w fi lozo-
fi i narzędzia zgłębiania natury umysłu 
ludzkiego bądź (jak Jędrzej Śniadecki) 
badania podstaw nauk przyrodniczych. 
Podobne poglądy głosił bliższy współ-
czesnym czasom Kazimierz Twardowski, 
założyciel szkoły lwowsko-warszawskiej, 
który podkreślał, że fi lozofi a uczy jasności 
i precyzji myślenia oraz „budzi krytycyzm, 
który chroni nas od ślepego ulegania au-

go ma stać się głosem w obronie fi lozofi i 
jako dyscypliny będącej fundamentem, na 
którym spoczywa cała konstrukcja instytu-
cji uniwersytetu. Przemysław Chmielecki 
próbuje zmierzyć się z pojawiającym się 
współcześnie problemem rugowania fi lo-
zofi i ze szkół wyższych pod pretekstem jej 
nieprzydatności, nieopłacalności i nieuży-
teczności, w czym też dostrzega „zamach 
na rdzeń i sedno akademickiej uczelni” 
(s. 11). Jego praca ma więc w pewnym 
sensie charakter apologetyczny, dostarcza 
argumentów za nauczaniem fi lozofi i oraz 
ostrzega przed ewentualnymi konsekwen-
cjami umieszczenia jej poza nawiasem 
akademickiego uniwersum – argumenty 
czerpie autor z polskiej tradycji fi lozofi cz-
nej, wciąż jeszcze niedocenianej i pomija-
nej w dyskusjach nad tym zagadnieniem.

Sama tematyka i pobieżna nawet 
lektura pracy pokazuje, że jest to publi-
kacja raczej o charakterze przeglądowym 
i przekrojowym. Chmielecki systematy-
zuje to, co na temat znaczenia edukacji 
fi lozofi cznej napisali poszczególni przed-
stawiciele głównych nurtów fi lozofi cz-
nych na przestrzeni ośmiu wieków historii 
fi lozofi i w Polsce. Monografi a obejmuje 
siedem rozdziałów odpowiadających sied-
miu „epokom”, wyróżnionym według po-
wszechnie przyjętej periodyzacji rozwoju 
fi lozofi i polskiej. Każdy rozdział to zatem 
niejako sprawozdanie z pewnej epoki pol-
skiej myśli fi lozofi cznej, wyodrębnionej ze 
względu na dominujący w niej konkretny 
prąd myślowy. Jak wspomniano, autor 
koncentruje się przede wszystkim na zre-
ferowaniu poglądów czołowych myślicieli 
polskich, ale – co stanowi dodatkową war-
tość publikacji – zarysowuje też szerszy 
kontekst ich wypowiedzi, który je uzasad-
nia i daje czytelnikowi wgląd w ideowy 
klimat danej epoki.

Prezentację refl eksji i poglądów po-
szczególnych polskich uczonych autor 
rozpoczyna więc od zarysowania charak-
teru okresu przeduniwersyteckiego, czyli 

Omówienia i recenzje



235

wieków i obronę fi lozofi i jako dyscypliny 
akademickiej. Praca ma zatem charakter 
przede wszystkim opisowy i jest próbą 
syntetycznego przedstawienia wielowie-
kowego dziedzictwa refl eksji polskich 
myślicieli nad znaczeniem uprawiania fi -
lozofi i. I właśnie jako takie, syntetyczne 
ujęcie dostarcza ogólnego i spójnego ob-
razu prezentowanego materiału, co z pew-
nością stanowi jej zaletę. Jednakże trudno 
powiedzieć, że recenzowana monografi a 
dodaje nowe treści do obecnego stanu 
wiedzy z zakresu historii fi lozofi i polskiej. 
Zbiera ona raczej w całość problematykę, 
która została już w pewien sposób opra-
cowana przez innych uczonych, takich 
jak Wiktor Wąsik, Jan Skoczyński, Jan 
Woleński, Zbigniew Ogonowski, Wiktor 
Tyburski czy Władysław Tatarkiewicz3. 
Można zatem niekiedy odnieść wraże-
nie, że książka Chmieleckiego to wypisy 
z podręczników historii fi lozofi i, autor od-
wołuje się bowiem do tekstów źródłowych 
rzadko, a przynajmniej nie tak często, jak 
można by tego oczekiwać w wypadku 
pracy, która miałaby oddać polskim fi -
lozofom głos, który dotychczas „zdawał 
się [...] słabo słyszalny w dyskursie nad 
nauką akademicką” (s. 10). Niemniej tak 
surową ocenę złagodzić można dzięki 
uwagom, które Chmielecki zawarł w pod-
sumowaniu każdego rozdziału – w podsu-
mowaniach tych znaleźć można również 
elementy krytycznego ustosunkowania się 
do omawianej treści.

3  Zob. np. W.  W ą s i k, Historia fi lozofi i, 
t. 1, Pax, Warszawa 1958; J.  S k o c z y ń s k i, 
J.  W o l e ń s k i, Historia fi lozofi i polskiej, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2010; W.  T y b u r s k i, 
Myśl etyczna w Polsce. Od XVI do XIX wieku, 
Top Kurier, Toruń 2000; Z.  O g o n o w s k i, 
Filozofi a szkolna w Polsce w wieku VII wieku, 
PWN, Warszawa 1985; W.  T a t a r k i e w i c z, 
Zarys dziejów fi lozofi i w Polsce, Wydawnictwo 
PAU, Kraków 1948. 

torytetem, od wygodnego przestawania na 
miłych nawyczkach intelektualnych, a tak-
że od zbytniego dufania w nasz ludzki, 
tak bardzo ograniczony rozum” (s. 214). 
W optyce tej fi lozofi a stanowi nie tylko 
konieczną podstawę metodologiczną na-
uki, lecz także przydatne narzędzie, dzięki 
któremu jednostka nabiera poznawczego 
dystansu wobec otaczającego ją świata, 
a także krytycyzmu wobec cudzych opinii 
i przekonań. Na omówieniu poglądów Ka-
zimierza Twardowskiego i innych przed-
stawicieli szkoły lwowsko-warszawskiej, 
tej najbardziej chyba wpływowej rodzimej 
szkoły fi lozofi cznej, Chmielecki kończy 
prezentację historycznych wypowiedzi 
dotyczących znaczenia fi lozofi i w kształ-
ceniu akademickim. Rozdział poświęcony 
szkole lwowsko-warszawskiej stanowi za-
tem zwieńczenie i podsumowanie zawar-
tych w książce rozważań. Autor zdecydo-
wał się zakończyć je w tym miejscu nie 
dlatego, że po okresie, w którym działali 
Twardowski i jego uczniowie, głosy o ko-
nieczności uprawiania fi lozofi i ucichły, ale 
raczej z uwagi na wielość współczesnych 
stanowisk fi lozofi cznych, wśród których 
trudno wyłonić nurt dominujący – a po-
nieważ wszystkie one zostały już dość do-
brze opracowane w literaturze przedmiotu, 
nie widział potrzeby uwzględniania ich 
w swojej rozprawie.

Jak wspomniano, pod względem me-
rytorycznym praca obejmuje namysł nad 
ośmioma wiekami refl eksji fi lozofi cznej 
w Polsce. Biorąc pod uwagę zakres cza-
sowy i doniosłość tematu, którego opra-
cowania Chmielecki podjął się na kartach 
swojej pracy, można stwierdzić, że jego 
zamiar był ambitny i jednocześnie ryzy-
kowny. W wypadku tak obszernego mate-
riału trudno o przeprowadzenie głębszych 
analiz czy krytycznego namysłu nad pre-
zentowanymi treściami, czyli tego, czego 
można by oczekiwać ze względu na cele, 
jakie autor sobie postawił: rozszerzenie 
wiedzy o polskiej fi lozofi i minionych 

Omówienia i recenzje



236

innych elementów budzących konsternację 
czy wątpliwości czytelnika monografi i na-
leży zakwalifi kowanie – nie w pełni zgod-
nie z ich faktyczną orientacją fi lozofi czną 
– niektórych myślicieli do poszczególnych 
kierunków myślowych. Wątpliwości może 
budzić choćby włączenie Michała Wisz-
niewskiego do nurtu pozytywizmu (por. 
s. 172) czy zaliczenie Władysława Hein-
richa do przedstawicieli Młodej Polski 
(s. 195). Stwierdzenie, że uczony ten, nawią-
zujący do empiriokrytycyzmu, „w większej 
części swojej twórczości wypowiada się 
w duchu Młodej Polski” (s. 195) wydaje 
się oceną na wyrost. 

Mankamenty, które można dostrzec 
w monografi i Przemysława Chmieleckie-
go, są zapewne skutkiem syntetycznego, 
a w konsekwencji pobieżnego przedsta-
wienia obszernej problematyki. Historyk 
fi lozofi i polskiej nie znajdzie w książce 
niczego nowego – niczego, czego nie moż-
na znaleźć w innych opracowaniach czy 
podręcznikach historii fi lozofi i polskiej, 
w tym sensie trudno zatem dopatrzyć się 
w recenzowanej pracy elementu nowator-
skiego. Niemniej nie sposób też odmówić 
monografi i Chmieleckiego rzeczywistej 
wartości, a autorowi zasługi zebrania, 
zaprezentowania i zestawienia w jednej 
książce poglądów polskich uczonych i my-
ślicieli – poglądów dotyczących znaczenia 
uprawiania fi lozofi i. Jest to prawdopodob-
nie pierwsza poświęcona w całości temu 
zagadnieniu publikacja, która ukazuje, 
że mimo przemijania epok i trendów (nie 
zawsze fi lozofi i życzliwych) w tradycji 
polskiej edukacja fi lozofi czna była ele-
mentem istotnym i odgrywała ważną rolę 
w kształceniu elit intelektualnych kolej-
nych pokoleń. Podkreślenie tego faktu 
wydaje się ważne w kontekście współcze-
snych dyskusji na temat obecności fi lo-
zofi i w uniwersyteckich programach na-
uczania, dyskusji, w których sugeruje się 
zredukowanie czy też całkowite usunięcie 
nauczania fi lozofi i na uniwersytecie. Czy 

Wczytując się uważniej w treść po-
szczególnych rozdziałów i paragrafów 
książki, można także dopatrzyć się pewnej 
niekonsekwencji w ujęciu problematyki 
zasygnalizowanej w podtytule pracy. Nie-
kiedy, referując poglądy danego myślicie-
la, autor skupia się bardziej na prezentacji 
jego ogólnego stanowiska czy ujęcia prze-
zeń znaczenia fi lozofi i w ogóle, nie zaś na 
omówieniu znaczenia, jakie przypisuje on 
fi lozofi i w kształceniu akademickim, ani 
na jego rozumienia relacji, w jakiej mia-
łyby pozostawać fi lozofi a i nauka. Jest tak 
na przykład, gdy Chmielecki omawia po-
glądy takich myślicieli, jak Andrzej Frycz 
Modrzewski, Łukasz Górnicki czy Piotr 
Skarga. Autor wspomina wprawdzie, że 
uczeni ci postulowali reformę szkolnic-
twa i nauki, jednakże nie wyjaśnia, jaki 
był ich stosunek do fi lozofi i, ani jakie 
miejsce miałaby ona – w ich przekona-
niu – zajmować w wyniku takiej reformy. 
Podobnie rzecz się ma w przypadku pre-
zentacji niektórych przedstawicieli epoki 
oświecenia, na przykład Hugona Kołłąta-
ja. Z opracowania nie wynika, jakie sta-
nowisko zajmował ów fi lozof w kwestii 
nauczania fi lozofi i. Owszem, autor wspo-
mina, że fi lozofi a Kołłątaja nie miała cha-
rakteru akademickiego, a jako reformator 
Akademii Krakowskiej przyczynił się on do 
usunięcia fi lozofi i scholastycznej z jej ratio 
studiorum, nie dowiadujemy się jednak, 
jaki był stosunek Kołłątaja do znaczenia 
fi lozofi i właśnie w kształceniu akademic-
kim, jaką w jego przekonaniu przedstawia-
ła ona wartość dla edukacji, jak powinno 
jego zdaniem wyglądać jej nauczanie, ani 
na jakich wzorcach chciał on je oprzeć. 
Omówienie tego rodzaju zagadnień wyda-
wałoby się uzasadnione, zwłaszcza że to za 
sprawą Kołłątaja, który współpracował we 
wdrażaniu reform Komisji Edukacji Na-
rodowej, fi lozofi a została praktycznie wy-
eliminowana z nauczania na krakowskiej 
wszechnicy (zlikwidowano Wydział Filo-
zofi czny i usunięto katedry fi lozofi i). Do 

Omówienia i recenzje



237

tanauki” (s. 238n.). Książka Przemysława 
Chmieleckiego, przywołująca głosy pol-
skich fi lozofów rożnych epok, niewątpli-
wie stanowi dobry punkt wyjścia refl eksji 
nie tylko nad znaczeniem fi lozofi i dla na-
uki i uniwersytetu, ale i nad jej wartością 
w życiu jego absolwentów, a tym samym 
i całego społeczeństwa.

Kontakt: Wydział Filozofi czny, Uniwersytet Pa-
pieski Jana Pawła II, ul. Kanonicza 9, 31-002 Kra-
ków 
E-mail: milena.cygan@doktorant.upjp2.edu.pl
ORCID: 0000-0003-1407-7183 

uniwersytet może spełniać swoją misję bez 
uprawiania w jego murach fi lozofi i? Au-
tor recenzowanej książki przekonuje, że 
jest to niemożliwe: „Na fi lozofi i, na kry-
tyczności myślenia, na precyzji i ścisłości 
logiki, na otwartości umysłów uczonych 
w poszukiwaniu prawdy ufundowany jest 
uniwersytet. Tak jak budynek pozbawiony 
fundamentu nie jest w stanie trwać pomi-
mo upływającego czasu i zmiennych wa-
runków. Tak i uniwersytet jako wspólnota 
uczonych skupionych wokół poszukiwa-
nia prawdy nie może trwać bez fi lozofi i 
– bez niej pogrąża się w chaosie, ponie-
waż w tym sensie fi lozofi a pełni rolę me-

Omówienia i recenzje


