
103

Jakub GUŻYŃSKI

MIĘDZY TEORIĄ PRYWACYJNĄ 
A TEORIĄ ZŁA RADYKALNEGO

Johna Milbanka krytyka pozytywnej ontologii zła*

Współczesne zainteresowanie teorią zła radykalnego stanowi rezultat bezprece-
densowego charakteru dwudziestowiecznego zła. W obliczu horroru systemów 
totalitarnych, obozów koncentracyjnych i ludobójstwa nasze dotychczasowe pró-
by zrozumienia zła wydają się niewystarczające. Nowoczesna wiedza o złu jest 
wręcz innego rodzaju niż wszelka wiedza wcześniejsza.

Jeden z fundamentów myśli Johna Milbanka stanowi konstatacja, że nowo-
czesna interpretacja rzeczywistości przyjmuje jako założenie tezę o istnieniu 
pierwotnego konfl iktu. Interpretacji tej Milbank przeciwstawia chrześcijańską 
wizję harmonii i pokoju. Przekonanie o naturalności konfl iktu określa mianem 
ontologii przemocy: wizji zakładającej pierwszeństwo siły i koncentrującej 
się na sposobach jej wykorzystywania bądź też ograniczania za pomocą siły 
przeciwnej1. Pojęcia przemocy i siły nie zostały jednak jasno zdefi niowane 
przez angielskiego teologa, co prowadzi do pewnych niejasności. Milbank 
nie przeciwstawia im na przykład pacyfi zmu2. Jak wskazuje, w niektórych 
sytuacjach to bierność jest prawdziwą przemocą. Rozpoznaje jednocześnie 
tragiczny wymiar ludzkiej natury, przyznając, że docześnie nie jesteśmy w sta-
nie zrealizować pełni dobra. Angielski teolog przekonuje, że choć przyjęcie 
ontologii pokoju nie rozwiązuje problemu przemocy, to budowana na jej grun-
cie polityka jest w stanie ograniczyć przestrzeń, w której przemoc wydaje się 
nieunikniona. Czy jednak nowoczesna teoria polityki również nie stawia sobie 
jako celu stworzenia warunków, w których ograniczona zostanie przemoc?3 

* Artykuł został przygotowany w ramach realizacji projektu badawczego nr 2018/29/N/
HS1/02127 fi nansowanego przez Narodowe Centrum Nauki.

Autor dziękuje recenzentom za cenne uwagi.
1  Por. J.  M i l b a n k, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason, Blackwell Publi-

shing, London–New York 2006, s. 4.
2  Por. P.G.  D o e r k s e n, For and Against Milbank: A Critical Discussion of John Milbank’s 

Construal of Ontological Peace, „The Conrad Grebel Review” 18(2000) nr 1, s. 11; zob. też: C.K.  H u e b-
n e r, What Should Mennonites and Milbank Learn from Each Other?, „The Conrad Grebel Review” 
23(2005) nr 2, s. 9-18; G.W.  S c h l a b a c h, Is Milbank Niebuhrian Despite Himself?, „The Conrad 
Grebel Review” 23(2005) nr 2, s. 33-40.

3  Zob. N.G.  R o b e r t s o n, Milbank and Modern Secularity, w: Deconstructing Radical 
Orthodoxy: Postmodern Theology, Rhetoric And Truth, red. W.J. Hankey, D. Hedley, Ashgate, 
Aldershot, United Kingdom–Burlington, Vermont, 2005, s. 81-99.

„Ethos” 32(2019) nr 1(125) 103-121
DOI 10.12887/32-2019-1-125-09



104

Czy przyjęcie pokojowej ontologii nie czyni nas ślepymi na przemoc dokony-
waną w imię dobra?  W rozwiązaniu tych problemów pomocna może okazać się 
interpretacja ontologii przemocy przez pryzmat ontologii zła. Angielski teolog 
uważa bowiem, że każda przemoc jest złem, a każde zło przemocą4.

Najwięcej uwagi problemowi zła moralnego i przemocy w wymiarze on-
tologicznym Milbank poświęcił w swojej książce Being Reconciled: Ontology 
and Pardon. Angielski teolog krytykuje podejście, które określa jako post-
modernistyczny kantyzm lub teorię zła radykalnego, reprezentujące – jego 
zdaniem – nowoczesną ontologię pozytywną5 zła, czyli przekonanie o jego 
realnym istnieniu. W dalszej części rozważań zrekonstruuję linię interpretacyj-
ną, która stanowi przedmiot krytyki Milbanka. Prowadzi ona od Kantowskiego 
pojęcia zła radykalnego, przez Schellingowską koncepcję zła, aż po wnioski, 
jakie z tych koncepcji wyprowadzają Martin Heidegger, Slavoj Žižek oraz 
Jean-Luc Nancy. Postaram się wskazać najważniejsze ustalenia tej tradycji 
oraz zarzuty stawiane jej przez Milbanka.

Teorii zła radykalnego angielski teolog przeciwstawia chrześcijańską teorię 
prywacyjną, szczególnie w jej Augustiańskim wydaniu. Stanowisko to zaprze-
cza realnemu istnieniu zła i defi niuje zło jako brak dobra. Poniżej przywołam 
podstawowe założenia tej teorii i będę traktował ją jako punkt odniesienia w in-
terpretacji teorii zła radykalnego. Postaram się pokazać, że kształtowanie się 
nowoczesnej ontologii pozytywnej zła można odczytać jako wynik przekształ-
ceń na gruncie teologii. Pozwoli to lepiej zrozumieć krytykę tego stanowiska 
i dostrzec, z jak bardzo odmiennymi koncepcjami mamy tu do czynienia. Aby 
uwypuklić jego interpretację dokonaną przez Milbanka, odniosę się również 
do myśli Alaina Badiou oraz Hannah Arendt. Myśl Badiou – zadeklarowanego 
ateisty i komunisty – wykazuje bowiem zaskakujące podobieństwo do myśli 
angielskiego teologa i często staje się przedmiotem jego analizy6. Z kolei kon-
cepcja banalności zła wypracowana przez Arendt służy Milbankowi za punkt 
wyjścia w krytyce teorii zła radykalnego, choć ostatecznie propozycję Arendt 
uznaje on za niewystarczającą. Na koniec odniosę się także do dokonanej przez 
Milbanka krytyki sekularyzmu jako źródła ontologii przemocy i zła.

4  Por. J.  M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, Routledge, London–New 
York 2003, s. 26.

5  Określeń „pozytywny” oraz „negatywny” używam w sensie logicznym, wskazując na cechę 
istnienia bądź nieistnienia.

6 Zob. np. J.  M i l b a n k, The Return of Mediation, or The Ambivalence of Alain Badiou, 
„Angelaki: Journal of the Theoretical Humanities” 12(2007) nr 1, s. 127-143; t e n ż e, The Shares of 
Being or Gift, Relation and Participation: An Essay on the Metaphysics of Emmanuel Levinas and 
Alain Badiou, http://theologyphilosophycentre.co.uk/online-papers/.

Jakub GUŻYŃSKI



105

PRYWACYJNA TEORIA ZŁA

Na pytanie o istnienie zła można – na najbardziej podstawowym poziomie 
– udzielić dwóch odpowiedzi. Z jednej strony można uznać, że zło stanowi 
jedynie brak dobra i że istnienie jako takie mu nie przysługuje. Z drugiej strony 
można przypisać złu istnienie pozytywne, to znaczy rozumieć zło jako byt, jako 
coś przedmiotowego. Pierwsze rozwiązanie charakterystyczne dla tak zwanej 
teorii prywacyjnej (łac. privatio – brak), głoszącej ontologię negatywną zła, moż-
na znaleźć już w tradycji neoplatońskiej, a na gruncie chrześcijaństwa u Oryge-
nesa, który pisał: „Odchodzenie od dobra nie jest bowiem niczym innym, jak 
formowaniem się w złu. Z całą przecież pewnością złem jest brak dobra”7.

Teoria prywacyjna na trwałe zakorzeniła się w chrześcijańskiej ortodoksji, 
a za jej dwóch najważniejszych autorów uważa się Augustyna z Hippony oraz 
Tomasza z Akwinu. Augustyn potwierdza wcześniejsze ustalenia neoplato-
ników, pisząc: „Zło bowiem nie ma żadnej natury; lecz tylko utrata tego, co 
dobre nazywa się złem”8. Zło nie jest zatem bytem, ale czystą negatywnością 
– niebytem. Augustyn wskazuje, że wszystko, co istnieje, jest dobre, a „je-
śli [rzeczy – J.G.] zostaną pozbawione wszelkiego dobra, nie będą w ogóle
niczym”9. Rozwiązanie to potwierdza również Akwinata w Sumie teologicznej10.

Na gruncie teologii chrześcijańskiej zło moralne nierozerwalnie wiązane 
jest z pojęciem grzechu. Jak zaś pisał Tomasz: „Pierwsza  przyczyna  grzechu  
znajduje  się  w  woli”11. Mogłoby się wobec tego wydawać, że to wola sta-
nowi przyczynę grzechu. Teoria prywacyjna podkreśla jednak, że zło nie ma 
przyczyny, a precyzyjnie rzecz ujmując, że ma ono jedynie przyczynę przez 
przypadłość12, co oznacza, że jego przyczyna jest przypadkowa, czyli nieokre-
ślona13. Możemy zatem powiedzieć, że zło wydarza się przez przypadek, jako 
konsekwencja jakiegoś dobra14. Jak to ujmuje Akwinata, przyczyną grzechu 
jest „jakieś dobro połączone z brakiem jakiegoś innego dobra”15.

7  O r y g e n e s, O zasadach, tłum. S. Kalinkowski, Wydawnictwo WAM, Kraków 1996, s. 198.
8  A u g u s t y n, Państwo Boże, ks. XI, rozdz. 9, tłum. W. Kubicki, Wydawnictwo Antyk – Marek 

Derewiecki, Kęty 2002, s. 413.
9  T e n ż e, Wyznania, tłum. Z. Kubiak, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1987, s. 151.
10  Por. T o m a s z  z  A k w i n u. Suma teologiczna, tłum. P. Bełch OP i in., q. 48, a. 1, t. 4, Bóg 

Stwórca. Aniołowie, tłum. P. Bełch OP, Katolicki Ośrodek Wydawniczy „Veritas”, Londyn 1978, 
s. 39-41.

11  T e n ż e, Suma teologiczna, q. 71, a. 6, t. 12, O wadach i grzechach, tłum. F.W. Bednarski 
OP, Katolicki Ośrodek Wydawniczy „Veritas”, Londyn 1965, s. 13.

12  Zob.  t e n ż e, Suma teologiczna, q. 49, a. 1, t. 4, s. 48-50.
13  Por. A r y s t o t e l e s, Metafi zyka, tłum. K. Leśniak, PWN, Warszawa 1983, s. 147n.
14  Por. M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 21.
15  T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, q. 75, a. 1, t. 12, s. 56.

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



106

Źródłem grzeszności człowieka na gruncie chrześcijańskiej teologii okazuje 
się jego natura zraniona przez grzech pierworodny. Jak jednak przekonuje Mil-
bank, grzechu pierworodnego nie powinniśmy postrzegać jako dziedziczonej 
skłonności woli do zła. Przede wszystkim, pozostaje on wyłącznie grzechem 
Adama, nie zaś indywidualnie popełnionym grzechem każdego człowieka. 
Angielski teolog podkreśla, że chociaż niewiedza i niemoc są konsekwencją 
zranionej przez grzech pierworodny natury ludzkiej, to w istocie człowiek 
ponosi odpowiedzialność jedynie za odrzucenie Bożej łaski.  Augustyn wska-
zywał na to w dialogu O wolnej woli: „Nikt nie oskarża cię o mimowolną 
niewiedzę, ale o niedbalstwo w badaniu tego, czego nie wiesz; a także nie o to, 
że nie opatrujesz poranionych członków, lecz że gardzisz tym, kto chce je ule-
czyć. To są twoje własne grzechy”16. Grzechu pierworodnego nie należy więc 
traktować jako „przysposobienia” do grzechu, ale raczej należy go postrzegać 
jako utratę możliwości widzenia Boga17. Owa augustiańska koncepcja wyra-
żona została w Katechizmie Kościoła katolickiego: „Grzech pierworodny jest 
nazywany «grzechem» w sposób analogiczny; jest grzechem «zaciągniętym», 
a nie «popełnionym», jest stanem, a nie aktem”18.

Zdaniem Milbanka jedynie katolicyzm pozostał wierny teorii prywacyj-
nej19, a jedno ze źródeł teorii zła radykalnego stanowi błędna interpretacja 
pojęcia wolnej woli dokonana przez Marcina Lutra, zrywająca z tradycją 
augustiańską i tomistyczną. W swoim traktacie O niewolnej woli niemiecki 
reformator wskazywał bowiem, że „ów grzech pierworodny nie pozostawia 
wolnej woli zgoła żadnej innej możliwości, jak tylko możliwość grzeszenia 
i ściągnięcia na siebie potępienia”20. Przeciwnie niż Akwinata, twierdził on, 
że to ludzka natura popycha człowieka do grzechu21. Luter przyjął stanowisko 
negujące możliwość pragnienia dobra. Pisał: „Wolna wola nie jest niczym 
innym jak niewolnikiem grzechu, śmierci i szatana, i nie czyni nic, ani nie 
może czynić ni usiłować czynić nic, jak tylko zło”22. Teoria prywacyjna za-
kłada tymczasem, że człowiek jest w stanie pragnąć jedynie dobra. Owszem, 
Augustyn oraz Tomasz wskazywali, że człowiek sam z siebie nie jest w stanie 

16  A u g u s t y n, O wolnej woli, ks. 3, XIX, 53, tłum. A. Trombala, w: tenże, Dialogi fi lozofi czne, 
tłum. K. Augustyniak i in., Pax, Warszawa 1953, s. 213.

17  Por. T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, q. 82,  a. 1, t. 12, s. 102n.;  M i l b a n k, 
Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 8n.

18 Katechizm Kościoła Katolickiego, dział II, art. I, §7, 404. Pallottinum, Poznań 1994, s. 53.
19  Por.  M i l b a n k, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason,  s. XVI.
20  M.  L u t e r, O niewolnej woli, nr 773, tłum. W. Niemczyk, http://luter2017.pl/wp-content/

uploads/pdf/ONiewolnejWoli.pdf, s. 121.
21  Por. T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, q. 82,  a. 1, t. 12, s. 102n.
22  L u t e r, dz. cyt., nr 775, s. 122.

Jakub GUŻYŃSKI



107

poznać prawdy ani pragnąć dobra23. Mieli oni jednak na myśli  p e ł n i ę  praw-
dy i dobra. Zdaniem Akwinaty, chociaż człowiek po grzechu pierworodnym 
„nie jest w stanie wykonać dobra naturalnego w całości”24, to jednak „może 
własną mocą spełniać jakieś dobro cząstkowe”25. Luter natomiast wyraźnie 
zrywa z teorią prywacyjną i wprowadza antropologię pesymistyczną, pisząc: 
„A więc wszyscy ludzie są bezbożni i niesprawiedliwi. Niemądry bowiem 
byłby to Bóg, który by objawiał ludziom sprawiedliwość, którą albo już by 
znali, albo której zalążki by mieli”26.

Na gruncie teorii prywacyjnej wola nie jest zatem przyczyną grzechu. Tak 
jak każdy byt, jest ona dobra i może pragnąć jedynie dobra. Grzech stanowi 
konsekwencję naszej ułomności i słabości – nieumiejętności dostrzegania Boga 
– nie zaś złej woli. Co więcej, ze złem mamy do czynienia jedynie wówczas, 
gdy grzeszne postanowienie woli zostanie zrealizowane. W Sumie teologicznej 
czytamy: „Wola nie kierująca się prawidłem rozumu i prawa Bożego jest przy-
czyną grzechu. Niekierowanie się zaś prawidłem rozumu czy prawa Bożego 
samo przez się tak długo nie stanowi zła, zarówno w postaci kary, jak i winy, 
dopóki nie zostanie zastosowane do postępowania”27. Widzimy więc wyraźnie, 
że zło nie odnosi się tu wyłącznie do woli.

TEORIA ZŁA RADYKALNEGO

W oparciu o podstawowe założenia teorii prywacyjnej przeanalizujmy 
teraz nowoczesną ontologię pozytywną zła. Zdaniem Milbanka współczesne 
zainteresowanie teorią zła radykalnego stanowi rezultat bezprecedensowego 
charakteru dwudziestowiecznego zła. W obliczu horroru systemów totalitar-
nych, obozów koncentracyjnych i ludobójstwa nasze dotychczasowe próby 
zrozumienia zła wydają się niewystarczające. Jak pisze Jean-Luc Nancy, no-
woczesna wiedza o złu jest wręcz innego rodzaju niż wszelka wiedza wcze-
śniejsza. Zdaniem francuskiego fenomenologa „zło, które było «niczym», stało 
się «czymś», czego myśl nie jest w stanie zredukować”28.

Jak wskazałem wcześniej, Milbank upatruje korzenie teorii zła radykalne-
go w poreformacyjnych interpretacjach Augustiańskiej koncepcji woli. Samo 
pojęcie zła radykalnego wprowadzone zostało jednak dopiero przez Immanu-

23  Por. T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, q. 109, a. 1-2, t. 14, Nowe prawo i łaska, 
tłum. R. Kostecki OP, Katolicki Ośrodek Wydawniczy „Veritas”, Londyn 1973, s. 52-55.

24  Tamże, a. 2, s. 54.
25  Tamże.
26  L u t e r, dz. cyt., nr 758, s. 108.
27  T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, q. 75, a. 1, t. 12, s. 56.
28  J.L.  N a n c y,  L’expérience de la liberté, Galilée, Paris 1988, s. 160 (tłum. fragm. – J.G.).

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



108

ela Kanta w książce Religia w obrębie samego rozumu29 na oznaczenie pier-
wotnej skłonności człowieka do zła. Radykalność zła nie odnosi się tu zatem 
do jego skrajnego charakteru, ale – zgodnie z łacińskim źródłosłowem (łac. 
radix – korzeń) – do faktu jego zakorzenienia w naturze ludzkiej. Co istotne, 
nie mamy tu do czynienia z tezą o charakterze metafi zycznym, mówiącą, że lu-
dzie są z natury źli – w myśl tej teorii radykalny pociąg do zła współwystępuje 
bowiem ze źródłową predyspozycją do dobra, na której „pasożytuje”30. Kant 
głosi jedynie, że mimo świadomości prawa moralnego człowiek, przyjmując 
określone reguły postępowania, może owo prawo ignorować.

Królewiecki fi lozof wyróżnia trzy stopnie skłonności do zła: ułomność, 
nieuczciwość oraz złośliwość. W pierwszym przypadku mamy do czynienia 
z sytuacją, w której człowiek przyjmuje maksymę zgodną z prawem moral-
nym, ale nie udaje mu się jej zrealizować. Nieuczciwość pojawia się, gdy 
człowiek nie kieruje się wyłącznie prawem moralnym, ale również innymi 
pobudkami. Wreszcie złośliwość oznacza preferowanie maksym nieopartych 
na prawie moralnym31. Jak jednak podkreśla Kant, w każdym z wymienionych 
przypadków możemy mieć do czynienia z czynem dobrym ze względu na 
prawo. O zepsuciu ludzkiego serca nie decydują bowiem czyny, ale wybór 
maksym, którymi człowiek się kieruje. Innymi słowy, nie ma znaczenia, czego 
pragniemy, ale dlaczego tego pragniemy. Dobra wola kieruje się wyłącznie 
prawem moralnym. Jeśli zaś obok albo – co gorsza – zamiast prawa moralnego 
wystąpią inne pobudki działania, to czynimy źle.

Podstawą moralności na gruncie koncepcji Kanta jest zatem wola. Na wolę 
składają się dwa elementy. Pierwszym z nich jest samo chcenie, możliwość 
wyboru – samowola (niem. Willkür). Element ten ma gwarantować „realną” 
wolność człowieka, która jest wolnością do dobra i do zła. Jak bowiem twier-
dzi Kant, „zło musi wypływać z wolności”32. Drugim elementem woli jest 
rozum praktyczny: wola nakierowana na prawo moralne (niem. Wille). Aby 
dany czyn można było uznać za dobry, oba aspekty woli muszą współwystę-
pować – musimy chcieć danej rzeczy, a jednocześnie musimy jej chcieć ze 
względu na prawo moralne33. Samowola może kierować się ku dobru lub ku 
złu. Wola jednak może pragnąć jedynie dobra. W swoim znanym twierdzeniu 
Kant głosi wręcz, że tylko wola może być dobra: „Trudno sobie wyobrazić, by 

29  Zob. I.  K a n t, Religia w obrębie samego rozumu, tłum. A. Bobko, Wydawnictwo Znak, 
Kraków 1993.

30  Zob. M.  Ż e l a z n y, Idea wolności w fi lozofi i Kanta, Wydawnictwo Rolewski, Toruń 2001, 
s. 132.

31  Por.  K a n t, dz. cyt., cz. 1, 3, s. 51. 
32  Tamże, s. 52.
33  Por. Ż e l a z n y, dz. cyt., s. 113n.

Jakub GUŻYŃSKI



109

gdziekolwiek na świecie, a nawet poza nim, istniało coś, co bez ograniczeń 
można by było uważać za dobre, jak tylko dobrą wolę”34.  

Jak przekonuje Milbank, Kantowskie pojęcie zła radykalnego, czyli za-
korzenionej skłonności do zła, można odczytać jako próbę zeświecczenia 
pojęcia grzechu pierworodnego, której towarzyszą poważne przekształcenia 
teoretyczne. O ile na gruncie teorii prywacyjnej wola ograniczana jest przez 
niewiedzę, słabości i uczucia, o tyle według Kanta wola pozostaje niezależna. 
Zmysłowość jest jego zdaniem amoralna i nie ma wpływu na decyzje woli, 
zepsucie rozumu jest zaś absolutnie niemożliwe. Wybór złych maksym po-
stępowania dokonuje się wyłącznie w obrębie woli i to w niej zakorzenione 
jest zło. Co więcej, w przeciwieństwie do grzechu pierworodnego, radykalne 
zło jest ahistoryczne. Nie stanowi predyspozycji nabytej, ale nierozerwalnie 
związaną z wolnością. Wola nie jest ukierunkowana przy tym na żadne dobro 
transcendentne. Prawo moralne jest bowiem wpisane w każdą istotę rozumną. 
Wola jest więc autonomiczna, czyli sama dla siebie jest prawem35.

Teoria zła radykalnego rozwijana była przez Friedricha W.J. Schellinga, 
który w Filozofi cznych badaniach nad istotą ludzkiej wolności i sprawami 
z tym związanymi36 stwierdza, że wolność jest zdolnością do dobra i zła37. Klu-
czowy dla Schellinga staje się zatem ten wymiar woli, który Kant określał jako 
„Willkür”. Wolę utożsamia Schelling z samowolą, a tym samym wolność jako 
możność dobra okazuje się w jego myśli zastąpiona wolnością jako możnością 
dobra i zła. Wola, która na gruncie koncepcji Kanta pozostawała jeszcze „skrę-
powana” przez rozum praktyczny, jest już więc w pełni „oswobodzona”.

Zdaniem Martina Heideggera właściwym przedmiotem wspomnianej roz-
prawy Schellinga jest metafi zyka zła38. Aby ugruntować swoją tezę o wolności 
jako możności dobra i zła, Schelling skoncentrował się bowiem na ontologii 
zła. Przede wszystkim wprost odrzucił teorię prywacyjną. Pisał: „Już bowiem 
prosta refl eksja, że to wyłącznie człowiek, najdoskonalsze ze wszystkich wi-
dzialnych stworzeń, zdolny jest do zła, pokazuje, że podstawa zła nie może 
w żadnym razie polegać na braku lub pozbawieniu czegoś”39. Warto zwró-
cić uwagę, że Schelling wiąże zło z doskonałością człowieka, nie zaś z jego 
niedoskonałością. W jego przekonaniu oznacza ono coś rzeczywistego, po-

34  I. K a n t, Ugruntowanie metafi zyki moralności, tłum. P. Zarychta. Wydawnictwo Zielona 
Sowa, Kraków 2005, s. 23.

35  Por. tamże, s. 70n.
36  Zob. F.W.J.  S c h e l l i n g, Filozofi czne badania nad istotą ludzkiej wolności i sprawami 

z tym związanymi, tłum. B. Baran, Inter Esse, Kraków 2003.
37  Por. tamże, s. 63. 
38  Por. M.  H e i d e g g e r, Rozprawa Schellinga o istocie ludzkiej wolności, tłum. R. Marszałek, 

Wydawnictwo KR, Warszawa 2004, s. 155.
39  S c h e l l i n g, dz. cyt., s. 81n.

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



110

zytywnie istniejącego. W czasie wykładów w Stuttgarcie podkreślał nawet, 
że „największe zepsucie jest właśnie najbardziej uduchowione”40, ponieważ 
„pochłania [...] w końcu całą naturalność”41. Interpretując myśl Schellinga, 
Žižek wyjaśnia, iż dzieje się tak dlatego, że czyste zło jako uduchowiony 
egoizm zrywa połączenie z naturą i stara się ją zdominować, podczas gdy do-
bro pozostaje z nią w zgodzie. Zło jest zatem zepsutą wolą, która samą siebie 
stawia w centrum, co jednak ze względu na jej nienaturalność nieuchronnie 
kończy się dla niej upadkiem42.

Koncepcja stworzona przez Schellinga oraz jej późniejsze interpretacje 
usuwają zatem elementy, które łączyły Kantowskie ujęcie zła z chrześcijań-
ską teorią prywacyjną. W rozwoju myśli wola pozbawiona zostaje swojego 
wymiaru prawodawczego i oznacza odtąd niczym nieskrępowaną samowolę. 
Skoro wola ta może wybierać zło jako zło, to musi być ono czymś realnym, po-
nieważ nie można chcieć czegoś, co nie istnieje. Co więcej, wybór zła staje się 
najbardziej „duchowym” wyborem, ponieważ oddziela on wolę od natury.

Ważnym przedstawicielem teorii zła radykalnego jest również Jean-Luc 
Nancy. W swojej książce L’expérience de la liberté francuski fi lozof odrzuca 
wszelką teodyceę oraz teorię prywacyjną i wprost przypisuje złu pozytywne 
istnienie. Jego zdaniem wola może wybierać dobro i zło, które są równie re-
alne. Wybór zła nie jest wyborem mniejszego dobra, ale wyborem zła jako 
zła – wolą niszczenia dobra. Nancy nazywa zło wolnością zwróconą przeciw 
samej sobie oraz nienawiścią skierowaną ku istnieniu jako takiemu43. Podobnie 
jak Žižek, podkreśla on zatem autodestrukcyjność zła.

W swoich rozważaniach Nancy dochodzi do wniosku, że teoria zła rady-
kalnego zagraża idei pozytywnego dobra. Heidegger w notatkach do wykła-
dów o fi lozofi i Schellinga pisał: „Zło «jest» jako wolność, wolność najdalej 
posuniętego sprzeciwu wobec absolutu w obrębie całości bytu; wolność jest 
bowiem zdolnością do dobra i zła. Dobro «jest» złem i zło «jest» dobrem”44. 
Nancy krytykuje stanowisko Heideggera właśnie za jego niezdolność do roz-
poznania pozytywnego dobra. Sprzeciwia się również rozumieniu dobra jako 
abstrakcyjnej negacji zła, ponieważ oznaczałoby to całkowite odwrócenie teo-
rii prywacyjnej: to nie zło byłoby wówczas brakiem dobra, ale dobro brakiem 
zła.

40  F.W.J. S c h e l l i n g, Stuttgarter Privatvorlesung, 1810, 1, 7, s. 468.  Cyt. za: Heidegger, 
dz. cyt., s. 190.

41  Tamże.
42  Por. S.  Ž i ž e k, The Indivisible Remainder: On Schelling and Related Matters, Verso, Lon-

don–New York 2007, s. 63-67.
43  Por. N a n c y,  dz. cyt., s. 166.
44  H e i d e g g e r, dz. cyt., s. 281.

Jakub GUŻYŃSKI



111

Zdaniem francuskiego fi lozofa pozytywnym wyrazem wolności może być 
wyłącznie sama wolność. Zło jest wyborem przeciw wolności i istnieniu, a za-
tem wybór wolności i istnienia jest dobry. Jak wskazuje Milbank, Nancy stara 
się nadać ontologiczne pierwszeństwo afi rmacji bytu, a tym samym jego rozu-
mienie zła zbliża się do teorii prywacyjnej45. Niemniej francuski fenomenolog 
uznaje, że skala zła, które dokonało się w ubiegłym stuleciu zmusza nas do 
założenia jego pozytywnego istnienia. Jak przekonuje, mieliśmy do czynienia 
ze swoistym objawieniem się zła – ucieleśniło się ono w masowych grobach 
ofi ar totalitarnych reżimów. Podstawą do odrzucenia teorii prywacyjnej jest 
tu zatem doświadczenie, bolesna naoczność zła.

ALAIN BADIOU PRZECIW TEORII ZŁA RADYKALNEGO

Alain Badiou krytykuje zmianę myślenia, która dokonała się za sprawą teo-
rii zła radykalnego, w sposób podobny do tego, w jaki czyni to John Milbank, 
dochodzi jednak do innych wniosków niż angielski teolog.

W książce Etyka: Szkic o świadomości zła46 Badiou prezentuje krytykę 
współczesnej etyki, którą określa mianem „etyki praw człowieka”47. Podobnie 
jak Milbank, uwypukla on wpływ, jaki na refl eksję etyczną wywarł współcze-
sny „powrót do Kanta”, przejawiający się w rozumieniu etyki jako apriorycznej 
zdolności rozpoznania zła oraz ostatecznej zasady osądu. Z jednej strony zakła-
da się bowiem, że każdy człowiek jest w stanie rozpoznać zło, gdy je napotka, 
z drugiej zaś, że potrafi  je osądzić. Owa uniwersalnie przysługująca podmiotom 
ludzkim zdolność wynikać ma z charakterystycznego dla nowoczesnej etyki 
założenia o pierwszeństwie zła względem dobra. Jak pisze Badiou: „Współ-
czesna ideologia etyczna opiera się na konsensualnym przekonaniu o oczy-
wistości istnienia Zła”48. Filozof ten zasadniczo utożsamia zatem „etykę praw 
człowieka” z etyką opartą na ontologii pozytywnej zła. Wśród podstawowych 
założeń tego stanowiska wymienia następujące twierdzenie: „Dobro wywodzi 
się ze Zła, a nie odwrotnie”49. Badiou przekonuje zatem, że postać teorii zła 
radykalnego, która niepokoiła Nancy’ego, stała się obecnie dominująca: panuje 
dziś przekonanie, że to zło istnieje realnie, dobro zaś jest tylko jego brakiem.

W swojej analizie Badiou skupia się na etycznych i politycznych konse-
kwencjach takiego sposobu myślenia, przede wszystkim zaś na samej koncep-

45  Por.  M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 16.
46  Zob. A.  B a d i o u, Etyka: Szkic o świadomości zła, w: tenże, Etyka: Przewodnik Krytyki 

Politycznej, tłum. P. Mościcki, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2009, s. 19-102.
47  T e n ż e, Etyka: Szkic o świadomości zła, s. 21.
48  Tamże, s. 73.
49  Tamże, s. 28.

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



112

cji praw człowieka, które określa mianem „praw do unikania Zła”50. Podkreśla 
tym samym negatywność leżącą w sercu „etyki praw człowieka”: założenie 
o pierwotności zła sprawia, że to właśnie zło dostrzegamy jako pierwsze, a do-
brem nazywamy dopiero taką sytuację, w której zła nie rozpoznajemy. Ludzkie 
działania zmierzają zatem jedynie do ograniczania zła, które jawi się jako nie-
uniknione. Temu też celowi służy konstrukcja etyki i polityki polegających na 
poszukiwaniu mniejszego zła. Teoria prywacyjna tymczasem dopuszczałaby 
wyłącznie możliwość wyboru mniejszego dobra.

Istotna jest tu również kwestia przyczyny zła. Podczas gdy teoria prywa-
cyjna zakładała, że jest ono jej pozbawione, w przypadku przyjęcia ontologicz-
nego pierwszeństwa zła model ten ulega odwróceniu i okazuje się, że to zło 
musi mieć przyczynę, dobro zaś posiadać jej nie może. W takim zaś wypadku 
dobro pojawia się jedynie akcydentalnie, jako skutek wyeliminowania zła. 
Dopuszczenie możliwości wyboru zła jako zła sprawia, że to ludzie okazują 
się jego przyczyną i – co za tym idzie – że szukając przyczyny zła, zaczynamy 
poszukiwać złych ludzi, którzy je wybrali. Wszak zło musi brać się z czyjegoś 
wyboru. Jako przykład Badiou wskazuje praktykę poszukiwania przyczyn 
nędzy krajów rozwijających się w nieudolności, a nawet w „pod-ludzkim” 
charakterze ich mieszkańców51. Gdy jednak – zgodnie z teorią prywacyjną – 
założymy, że można wybierać jedynie dobro, zło jawi się jako niewyjaśnialna 
tajemnica i przypadek pozbawiony przyczyny.

Problem ten staje się jeszcze bardziej widoczny w kolejnym punkcie kryty-
ki przedstawionej przez Badiou. W jego przekonaniu budowanie społecznego 
konsensu etycznego na podstawie zdolności do rozpoznawania zła sprawia, 
że wszelki program oparty na pozytywnej idei dobra jawi się jako „prawdzi-
we źródło samego zła”52, każdy projekt rewolucyjny z zasady kwalifi kowany 
jest bowiem jako utopijny i niebezpieczny. Jak przekonuje francuski fi lozof, 
konsekwencją porzucenia idei dobra staje się „tępy konserwatyzm”53, który 
pozbawia ludzi człowieczeństwa. Skupianie się na negatywności zamyka nas 
bowiem na nierozpoznaną przez nas pozytywność. Skoro zaś człowiek jako 
byt nieśmiertelny „wspiera się na tym, co nieobliczalne i nieposiadalne”54, gdy 
porzucamy ideę dobra, nasze człowieczeństwa staje się zagrożone.

Badiou trafnie wskazuje tu na kolejną konsekwencję pozytywnej ontologii 
zła. Wydaje się jednak, że można pójść jeszcze o krok dalej. Jeśli zło jest tym, 
co rzeczywiście istnieje, a dobro jedynie jego brakiem, to każdy projekt dobra 
z konieczności musi okazać się nie tylko utopijny i niebezpieczny, ale wręcz 

50  Tamże.
51  Por. tamże, s. 29-32.
52  Tamże, s. 32.
53  Tamże.
54  Tamże, s. 33.

Jakub GUŻYŃSKI



113

niemożliwy. Teoria prywacyjna zakładała, że nie można wybierać zła. Skoro 
zaś założenie o pierwszeństwie zła odwraca tę konstrukcję, to okazuje się, 
że nie można wybierać dobra. Wybór dobra jest wyborem negatywnym, co 
oznacza, że tak naprawdę wybieramy brak zła. Narzuca się zatem absurdalna 
konkluzja, że każdy projekt pozytywnego dobra ma charakter „nihilistyczny”, 
ponieważ stanowi wybór czegoś, co nie istnieje.

Chociaż Badiou uznał ontologię pozytywną zła za kluczowy element etyki 
praw człowieka, to nie zdecydował się na przyjęcie teorii prywacyjnej. Jak 
przekonuje Milbank, w swojej krytyce teorii zła radykalnego Badiou zmuszony 
jest sięgnąć po zasoby pojęciowe chrześcijaństwa i przyjąć „paraontologiczne 
pierwszeństwa dobra”55, ponieważ jedynie teoria prywacyjna może przezwy-
ciężyć założenie o pierwszeństwie zła. Badiou starał się jednak jednocześnie 
bronić przekonania o realnym istnieniu zła, a nawet oderwał je od pojęcia 
przemocy, którą sytuuje w przedmoralnym, zwierzęcym wymiarze człowie-
ka. Jego zdaniem świat jako taki pozostaje poza dobrem i złem. Odrzuca on 
zatem chrześcijańskie utożsamienie dobra i bytu. Jak przekonuje, zło odnosi 
się wyłącznie do podmiotu ukonstytuowanego przez proces prawdy. Może ono 
przybierać trzy realne formy: (1) pozornego procesu prawdy, narzucanego na 
drodze terroru, (2) zdrady, czyli zaprzeczenia prawdzie w momencie kryzysu, 
oraz (3) katastrofy związanej z absolutyzowaniem prawdy. Pozytywne istnie-
nie zła jest zatem jedynym z możliwych wymiarów prawdy, a nie jej brakiem. 
Tak pojmowane zło jest zawsze wtórne względem dobra, którym jest proces 
prawdy. Bez dobra nie może istnieć zło i pozostaje jedynie „okrutna niewin-
ność życia”56. Badiou wyraźnie odcina się zatem od teorii prywacyjnej, widząc 
w złu skutek uboczny dobra. 

Przejdziemy teraz do omówienia teorii zła, która podważyła postkantowski 
paradygmat, a jednocześnie pozostała w zgodzie z teorią prywacyjną.

HANNAH ARENDT I BANALNOŚĆ ZŁA

Twierdząc, że doświadczenie obozów zagłady wymusza zmianę myślenia 
o złu, Jean-Luc Nancy nie był w swoim myśleniu osamotniony57. Skala zła, 

55  M i l b a n k, The Shares of Being or Gift, Relation and Participation: An Essay on the 
Metaphysics of Emmanuel Levinas and Alain Badiou, s. 49 (tłum. fragm. J.G.). Por. t e n ż e, Being 
Reconciled: Ontology and Pardon, s. 27. Por. A.  B a d i o u, Manifesty dla fi lozofi i, tłum. A. Wasi-
lewski, PWN, Warszawa 2009, s. 205.

56  B a d i o u, Manifesty dla fi lozofi i, s. 75.
57  Zob. np. J.R.  S i l b e r, Kant at Auschwitz, w: Proceedings of the Sixth International Kant 

Congress, red. G. Funke, T.M. Seebohm,  University Press of America, Washington 1991, s. 177-211; 
R.J.  B e r n s t e i n, Radical Evil: A Philosophical Interrogation, Polity, Cambridge 2007.

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



114

które dokonało się w Auschwitz, skłoniła wielu autorów do konstatacji, że zło 
należy uznać za realne. Hannah Arendt zaś, opisując proces nazistowskiego 
zbrodniarza Adolfa Eichmanna, postawiła tezę o banalności zła.

W książce Eichmann w Jerozolimie. Rzecz o banalności zła autorka przy-
wołuje zaskakujące wyznanie oskarżonego: „Nagle oświadczył on z wielkim 
naciskiem, że przez całe życie trzymał się Kantowskich pouczeń moralnych, 
zwłaszcza zaś Kantowskiej defi nicji obowiązku”58. Arendt krytykuje interpre-
tację Eichmanna, wskazując, że zastąpił on rozum praktyczny wolą Adolfa 
Hitlera. Zaraz  jednak dodaje: „Nie ulega najmniejszej wątpliwości, że pod 
jednym względem Eichmann istotnie postępował według pouczeń Kanta: pra-
wo jest prawem, i nie może być żadnych wyjątków”59.

Królewiecki fi lozof rzeczywiście nie dopuszczał możliwości sprzeciwiania 
się najwyższej władzy. W Metafi zyce moralności Kant stwierdza co prawda, 
że suweren może odwołać rząd60, ale jednocześnie wskazuje, że „zwierzch-
nik państwa posiada w stosunku do swych poddanych wyłącznie prawa, ale 
żadnych obowiązków”61. Co więcej, obywatele nie mają prawa do stawiania 
czynnego oporu władzy i nie powinni się nawet zastanawiać, jakie jest jej po-
chodzenie. Wszelki czynny opór – bunt, rebelia czy zabójstwo tyrana – ozna-
cza zdradę stanu i słusznie pociąga za sobą karę śmierci. Jak podkreśla Kant: 
„Obowiązek nakazujący ludowi cierpliwie znosić poczynania władzy, nawet 
gdyby nieznośnie mu ona doskwierała, znajduje swoje uzasadnienie w tym, 
iż bunt podniesiony przeciw najwyższemu prawodawcy jest i po wsze czasy 
będzie bezprawiem”62. Dlatego właśnie Milbank stawia tezę, że Eichmann 
rozumiał Kanta lepiej, niż mogłoby się wydawać63.

Arendt koncentruje się na bezmyślnym posłuszeństwie Eichmanna, które-
go bardziej niż udział w zbrodniczym systemie niepokoiło uczynienie wyjątku 
i pomoc żydowskiemu małżeństwu. Choć takie nieprzejednanie budzi uzasad-
nione przerażenie, wyraźnie widoczne jest, że Eichmann w swoim postępowa-
niu kierował się jakimś dobrem, a mianowicie prawem. Oczywiście realizował 
je przy braku innego dobra – lista dóbr, które zaniedbał, jest niezwykle długa 
– i dlatego możemy powiedzieć, że czynił źle. W przekonaniu Arendt Eich-
mann nie był głupcem ani uosobieniem zła, a jedynie karierowiczem, który 

58  H.  A r e n d t, Eichmann w Jerozolimie: rzecz o banalności zła, tłum. A. Szostkiewicz, Spo-
łeczny Instytut Wydawniczy Znak, Kraków 1987, s. 174.

59  Tamże, s. 176.
60  Por. I.  K a n t, Metafi zyka moralności, 317, tłum. M.J. Siemek, Wydawnictwo Naukowe 

PWN, Warszawa 2005, s. 160.
61  Tamże, s. 162.
62  Tamże, s. 164.
63  Por.  M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 24.

Jakub GUŻYŃSKI



115

nie wiedział, co czyni64. W tym właśnie sensie zło okazuje się banalne. Wbrew 
temu, co twierdził Schelling, nie jest ono uduchowione, lecz płynie po prostu 
z bezmyślności.

Światło na tę kwestię rzuca korespondencja między Hannah Arendt a Ger-
shomem Scholemem, która włączona została do przywoływanego tutaj wyda-
nia książki Eichmann w Jerozolimie. Scholem uznaje tezę o banalności zła za 
slogan i wskazuje na jej sprzeczność ze stosowanym wcześniej przez Arendt 
pojęciem zła radykalnego. W odpowiedzi autorka przyznaje, że w istocie po-
rzuciła to pojęcie, dochodząc wniosku, że zło nigdy nie jest radykalne i że nie 
posiada ono żadnej głębi ani demonicznego wymiaru. Banalność zła wiąże się 
z tym, że jest ono nicością. Jak pisze Arendt: „Jedynie dobro posiada głębię 
i może być radykalne”65. Nie ulega wobec tego wątpliwości, że teza o banal-
ności zła zakorzeniona jest w teorii prywacyjnej.

Arendt zwraca uwagę na jeszcze jedną interesującą kwestię. W „Postscrip-
tum” do swojej książki przywołuje debaty, które dotyczyły odpowiedzialności 
Żydów za Holokaust. Co zaskakujące, nawet Scholem w jednym ze swoich 
listów pisze: „Nie umiem odeprzeć twierdzenia tych, którzy mówią, że Żydzi 
zasłużyli na swój los”66. W świetle wcześniejszych analiz można w tych sło-
wach dostrzec typową dla teorii zła radykalnego koncentrację na jego przy-
czynie: w debacie powojennej rozważano nawet, czy Żydzi jako ofi ary nie są 
gorsi niż ich oprawcy. Jak wskazywał Badiou, na podobnej zasadzie podludzki 
charakter przypisuje się dziś ubogim ofi arom kapitalizmu czy też innym wy-
kluczonym grupom. Arendt już samo pytanie o odpowiedzialność Żydów za 
zagładę ich narodu podczas wojny uznała za głupie i okrutne, pozostając tym 
samym w zgodzie z teorią prywacyjną i głosząc brak przyczyny zła. Tezę 
o banalności zła potwierdza bowiem fakt, że dzieje się ono przez przypadek. 
Eichmann nie pragnął zła jako zła, ale po prostu kierował się politycznym 
oportunizmem.

Milbank zgadza się z Arendt, że zło należy w tym sensie uznać za banalne, 
i podkreśla, że teoria prywacyjna może służyć do opisu nawet najbardziej 
skrajnych przejawów zła. Jak przekonuje, w jakimś sensie nawet program na-
zistów był pozytywny – formułowali oni postulaty w języku wskazującym na 
pewne dobro, na przykład na porządek czy doskonałość człowieka67. Angielski 
teolog nie zatrzymuje się jednak na potwierdzeniu tezy Arendt, ale idzie krok 
dalej i oskarża teorię zła radykalnego o przyczynienie się do bezprecedenso-
wego zła, które dotknęło świat w wieku dwudziestym.

64  Por.  A r e n d t, dz. cyt., s. 370n.
65  Tamże, dz. cyt., s. 397.
66  List Gershoma Scholema do Hannah Arendt (Jerozolima, 23 VI 1963). Cyt. za: A r e n d t, 

dz. cyt., s. 390.
67  Por. M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 3.

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



116

ONTOLOGIA ZŁA I SEKULARYZM

Milbank – przeciwnie niż krytycy teorii prywacyjnej – twierdzi, że to teoria 
zła radykalnego otwiera możliwość usprawiedliwienia zła. Dodaje, że potrzeba 
teodycei pojawiła się dopiero w nowoczesności, wcześniej bowiem fi lozofo-
wie chrześcijańscy nie dostrzegali potrzeby „usprawiedliwiania Boga”68. Zło 
postrzegane było jako pozbawione sensu i celu. Jak pisał Augustyn, chcieć 
odnaleźć przyczynę złej woli to tak, jakby „chcieć widzieć ciemności albo sły-
szeć milczenie”69. Dopiero założenie, że zło realnie istnieje, umożliwia próbę 
jego uzasadnienia czy też wskazania na jego przyczynę. Zło jako byt staje się 
koniecznym elementem rzeczywistości. Założenie o możliwości wyboru zła 
jako zła nie jest bowiem czysto teoretyczne i pociąga za sobą przekonanie, że 
przyczyną zła w świecie są ludzie wybierający zło jako zło, czyli kierujący 
się demoniczną wolą. Taka identyfi kacja źródła zła pociąga za sobą postulat 
walki z nim na wszystkie możliwe sposoby, co z kolei otwiera przed czło-
wiekiem możliwość zwalczania zła złem. Jedynie zatem teoria prywacyjna 
daje podstawy do realizacji chrześcijańskiego ethosu zwyciężania zła dobrem. 
Jeśli bowiem zło nie istnieje, to jedynym sposobem walki z nim jest czynienie 
dobra70.

W swojej krytyce pozytywnej ontologii zła Milbank dochodzi do wniosku, 
że wyłącznie teoria prywacyjna dostarcza podstaw do rozpoznania natury zła 
i umożliwia budowę społeczeństwa prawdziwie sprawiedliwego71. Zło bowiem 
wcale nie jest tak oczywiste, jak zakłada to teoria zła radykalnego. Nawet 
na gruncie Kantowskiej teorii moralności nigdy nie możemy być pewni, czy 
obok prawa moralnego nie występuje żadna inna pobudka. Nasze poznanie zła 
zawsze uwikłane jest w proces interpretacji. Jak przekonuje angielski teolog, 
jedynie założenie o jedności dobra i bytu zapewnia podstawę konieczną do 
interpretacji zła. Mieczysław A. Krąpiec wskazuje zaś, że teorii prywacyjnej 
nie da się pogodzić ze stanowiskiem laickim, ostatecznie bowiem złem nazy-
wamy brak relacji zgodności między konkretem a ideą Bożą72.

Również Milbank wyraża przekonanie, że wszelkie próby „ześwieccze-
nia” teorii prywacyjnej skazane są na porażkę73. „Racjonalizowanie” doktryny 
chrześcijańskiej doprowadziło wyłącznie do powstania teologii heterodoksyj-

68  M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 18; por. t e n ż e, Theology and 
Social Theory, s. 26-47.

69  A u g u s t y n, Państwo Boże, ks. XII, rozdz. 7, s. 450.
70  Por. M.A.  K r ą p i e c, Dlaczego zło? Rozważania fi lozofi czne, RW KUL, Lublin, 1995, 

s. 132.
71  Por. M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 20.
72  Por. K r ą p i e c, dz. cyt., s. 75.
73  Por.  M i l b a n k, Being Reconciled: Ontology and Pardon, s. 16n.

Jakub GUŻYŃSKI



117

nej, która nie daje nadziei na przezwyciężenie zła  ani na odbudowę pierwotnej 
harmonii74. Krytyka sekularyzacji przenika wszystkie pisma Milbanka i leży 
u podstaw zarówno jego teologii, jak i współtworzonego przezeń radykalnego 
ruchu ortodoksji. Angielski teolog wskazuje, że „kiedyś nie było nic «świec-
kiego»”75, a w przednowoczesnej fi lozofi i nie istniało pojęcie przestrzeni czy-
sto ludzkiej – przestrzeni natury wolnej od Bożego wpływu. Podkreśla, że sfera 
świecka została nie tyle przez nowoczesnych autorów o d k r y t a, ile raczej 
przez nich  s k o n s t r u o w a n a. Co za tym idzie, nie jest ona odwiecznym 
elementem kultury ani też nie wynika z konieczności dziejowej. Owa przestrzeń 
ludzkiej autonomii została wytworzona i zinstytucjonalizowana, a następnie 
rozrosła się, obejmując kolejne dziedziny życia – między innymi politykę, go-
spodarkę i naukę – aby docelowo zamknąć religię w sferze prywatnej.

Zdaniem Milbanka mamy dziś do czynienia z sytuacją paradoksalną: 
współczesna teologia w dużej mierze zaakceptowała sekularyzację i stara się 
dostosować swój przedmiot do świeckich dyskursów, podczas gdy przedsta-
wiciele nauk społecznych dochodzą do wniosku, że jesteśmy skazani na reli-
gijność i ogłaszają nastanie postsekularyzmu76. Angielski teolog przekonuje, 
że teologia powinna pozbyć się fałszywej skromności i odzyskać pozycję 
królowej nauk. Jego zdaniem jest to konieczne, ponieważ jedynie teologia 
chrześcijańska może przezwyciężyć współczesny nihilizm. Jak wskazuje Fer-
gus Kerr, główna teza angielskiego teologa jest w swej istocie prosta: jedynie 
chrześcijaństwo, które opiera się na ontologicznym pierwszeństwie dobra, 
pokoju i harmonii, może uwolnić nas od sekularnej ontologii opartej na pierw-
szeństwie zła, siły i konfl iktu77.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Arendt, Hannah. Eichmann w Jerozolimie: Rzecz o banalności zła. Translated by 
Adam Szostkiewicz. Kraków: Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, 1987.

Arystoteles. Metafi zyka. Translated by Kazimierz Leśniak. Warszawa: PWN, 1983.
Augustyn. “O wolnej woli.” Translated by Anna Trombala. In Augustyn, Dialogi 

fi lozofi czne, translated by Katarzyna Augustyniak, et. al. Warszawa: Pax, 1953.
—–—. “Łaska a wolna wola.” In Augustyn, Łaska, wiara, przeznaczenie. Translated 

by Wacław Eborowicz. Poznań: Księgarnia św. Wojciecha, 1970.

74  Por. tamże, s. 20n.
75  T e n ż e, Theology and Social Theory, s. 9.
76  Por. tamże, s. 3.
77  Por. F. K e r r, Simplicity Itself: Milbank’s Thesis, „New Blackfriars” 73(1992) nr 861, 

s. 307.

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



118

—–—. Wyznania. Translated by Zygmunt Kubiak. Warszawa: Instytut Wydawniczy 
Pax, 1987.

—–—. Państwo Boże. Translated by Władysław Kubicki. Kęty: Wydawnictwo Antyk 
– Marek Derewiecki, 2002.

Badiou, Alain. “Etyka: Szkic o świadomości zła.” In Badiou, Etyka: Przewodnik Kry-
tyki Politycznej. Translated by Paweł Mościcki. Warszawa: Wydawnictwo Krytyki 
Politycznej, 2009.

—–—. Manifesty dla fi lozofi i. Translated by Andrzej Wasilewski. Warszawa: PWN, 
2009.

Bernstein, Richard J. Radical Evil: A Philosophical Interrogation. Cambridge: Polity, 
2007.

Doerksen, Paul G. “For and Against Milbank: A Critical Discussion of John Milbank’s 
Construal of Ontological Peace.” The Conrad Grebel Review 18, no. 1 (2000): 
48–59.

Heidegger, Martin. Rozprawa Schellinga o istocie ludzkiej wolności. Translated by 
Robert Marszałek. Warszawa: Wydawnictwo KR, 2004.

Huebner, Chris K. “What Should Mennonites and Milbank Learn from Each Other?” 
The Conrad Grebel Review 23, no. 2 (2005): 9–18.

Kant, Immanuel. Religia w obrębie samego rozumu. Translated by Aleksander Bobko. 
Kraków: Wydawnictwo Znak, 1993.

—–—. Metafi zyka moralności. Translated by Marek J. Siemek. Warszawa: Wydaw-
nictwo Naukowe PWN, 2005.

—–—. Ugruntowanie metafi zyki moralności. Translated by Paweł Zarychta. Kraków: 
Wydawnictwo Zielona Sowa, 2005.

Katechizm Kościoła Katolickiego. Poznań: Pallottinum, 1994.
Kerr, Fergus. “Simplicity Itself: Milbank’s Thesis.” New Blackfriars 73, no. 861 

(1992): 305–10.
Krąpiec, Mieczysław Albert. Dlaczego zło? Rozważania fi lozofi czne, Lublin: Redakcja 

Wydawnictw KUL, 1995.
Luter, Marcin. O niewolnej woli. Translated by Wiktor Niemczyk. http://luter2017.pl/

wp-content/uploads/pdf/ONiewolnejWoli.pdf.
Milbank, John. Being Reconciled: Ontology and Pardon. London and New York: 

Routledge 2003.
—–—. Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason. London and New York: 

Blackwell Publishing, 2006.
—–—. “The Return of Mediation, or The Ambivalence of Alain Badiou.” Angelaki: 

Journal of the Theoretical Humanities 12, no. 1 (2007): 127–43.
—–—. “The Shares of Being or Gift, Relation and Participation: An Essay on the 

Metaphysics of Emmanuel Levinas and Alain Badiou.” http://theologyphiloso-
phycentre.co.uk/online-papers/. 

Nancy, Jean-Luc.  L’expérience de la liberté. Paris: Galilée, 1988.
Orygenes. O zasadach. Translated by Stanisław Kalinkowski. Kraków: Wydawnictwo 

WAM, 1996.

Jakub GUŻYŃSKI



119

Robertson, Neil G. “Milbank and Modern Secularity.” In Deconstructing Radical 
Orthodoxy: Postmodern Theology, Rhetoric And Truth, edited by Wayne J. Han-
key and Douglas Hedley (Aldershot, United Kingdom, and Burlington, Vermont: 
Ashgate, 2005).

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von. Filozofi czne badania nad istotą ludzkiej 
wolności i sprawami z tym związanymi. Translated by Bogdan Baran. Kraków: 
Inter Esse, 2003.

Schlabach, Gerald W. “Is Milbank Niebuhrian Despite Himself?” The Conrad Grebel 
Review 23, no 2 (2005): 33–40.

Silber, John R. “Kant at Auschwitz.” In Proceedings of the Sixth International Kant 
Congress, edited by Gerhard Funke and Thomas M. Seebohm.  Washington: Uni-
versity Press of America, 1991.

Tomasz z Akwinu. Suma teologiczna. Translated by Pius Bełch, et. al. Vol. 12. O wa-
dach i grzechach. Translated by Feliks Wojciech Bednarski. Londyn: Katolicki 
Ośrodek Wydawniczy Veritas, 1965.

—–—. Suma teologiczna. Translated by Pius Bełch, et. al. Vol. 14. Nowe prawo i ła-
ska.Translated by Roman Kostecki. Londyn: Katolicki Ośrodek Wydawniczy 
Veritas, 1973.

—–—. Suma teologiczna. Translated by Pius Bełch, et. al. Vol. 4. Bóg Stwórca. Anio-
łowie. Translated by Pius Bełch, Londyn: Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, 
1978.

Żelazny, Mirosław. Idea wolności w fi lozofi i Kanta. Toruń: Wydawnictwo Rolewski, 
2001.

Žižek, Slavoj. The Indivisible Remainder. London and New York: Verso, 2007.

ABSTRAKT /ABSTRACT

Jakub GUŻYŃSKI – Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego. Johna Mil-
banka krytyka pozytywnej ontologii zła

DOI 10.12887/32-2019-1-125-09

Artykuł poświęcony jest analizie myśli Johna Milbanka w kontekście współ-
czesnej debaty dotyczącej ontologii zła. Angielski teolog stawia kontrowersyjną 
tezę, że nowoczesna ontologia pozytywna zła ma swój udział w bezprecedenso-
wym złu, które dokonało się w wieku dwudziestym. Filozofi czne źródła owej 
ontologii upatruje w teorii zła radykalnego, która rozwijana była przez Imma-
nuela Kanta, Friedricha W.J. Schellinga, Martina Heideggera czy Jeana-Luca 
Nancy’ego. Głównym przedmiotem krytyki Milbanka jest charakterystyczne 
dla tej teorii założenie o realnym istnieniu zła. Jak przekonuje, prowadzi ono 
nie tylko do usprawiedliwienia zła, ale również do uznania go za konieczność. 
Stanowisko to zestawione zostało z pokrewną mu krytyką etyki praw człowieka 
dokonaną przez Alaina Badiou oraz z tezą o banalności zła postawioną przez 
Hannah Arendt. Na tym tle rysuje się radykalność stanowiska Milbanka, który 

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego



120

twierdzi, że jedynie teoria prywacyjna – odmawiająca złu istnienia i przyczyny 
– umożliwia rozpoznanie zła i wzięcie za nie odpowiedzialności. Co więcej, 
angielski teolog przekonuje, że teoria prywacyjna nie może zostać zsekula-
ryzowana. Prowadzi go to do wniosku, że jednie chrześcijaństwo gwarantuje 
ontologiczne pierwszeństwo dobra i harmonii, konieczne do budowy sprawie-
dliwego społeczeństwa.

Słowa kluczowe: John Milbank, ontologia zła, teoria prywacyjna, zło radykalne, 
radykalna ortodoksja

Artykuł został przygotowany w ramach realizacji projektu badawczego nr 
2018/29/N/HS1/02127 fi nansowanego przez Narodowe Centrum Nauki.

Autor składa podziękowanie recenzentom za cenne uwagi.

Kontakt: Zakład Filozofi i Nauki, Instytut Filozofi i, Wydział Humanistyczny 
Uniwersytet Mikołaja Kopernika, ul. Fosa Staromiejska 1a, 87-100 Toruń, ga-
binet 312
E-mail: guzynski@doktorant.umk.pl

Jakub GUŻYŃSKI – Between the ‘Privation Theory’ and the ‘Theory of Radical Evil’: 
John Milbank’s Critique of a Positive Ontology of Evil

DOI 10.12887/32-2019-1-125-09

The article is devoted to an analysis of John Milbank’s thought in the context of 
the contemporary debate on the ontology of evil. Milbank puts forward a con-
troversial thesis that the modern positive ontology of evil contributed to the 
unprecedented evil of the 20th century. He sees the philosophical roots of this 
ontology in the theory of radical evil developed by Immanuel Kant, Friedrich 
W. J. Schelling, Martin Heidegger, and Jean-Luc Nancy. The main object of 
Milbank’s criticism is the notion of a positive existence of evil. As he argues, 
it leads to a justifi cation of evil and to an acceptance of the necessity of evil. 
I compare his view with Alain Badiou’s critique of the human rights’ ethics and 
Hannah Arendt’s concept of the banality of the evil. Against this background, 
Milbank’s radical position is made visible. According to Milbank, only the 
privation theory, which denies an existence and causality of evil, enables us to 
recognize evil and take full responsibility for it. Moreover, the English theolo-
gian argues that the privation theory cannot be secularized. This leads him to 
the conclusion that only Christianity can guarantee the ontological priority of 
the good and harmony necessary for the construction of a just society.

Keywords: John Milbank, ontology of evil, privation theory, radical evil, radi-
cal orthodoxy

Jakub GUŻYŃSKI



121

The article is part of the Research Project No. 2018/29/N/HS1/02127 funded 
with the support of the National Science Center, Poland.

The author thanks the reviewers for their invaluable comments.

Contact: Department of the Philosophy of Science, Institute of Philosophy, 
Faculty of Humanities, Nicolaus Copernicus University, ul. Fosa Staromiejska 
1a, room 312, 87-100 Toruń, Poland
E-mail: guzynski@doktorant.umk.pl

Między teorią prywacyjną a teorią zła radykalnego




