,»Ethos” 31(2018) nr 4(124) 50-66
DOI 10.12887/31-2018-4-124-04

Piotr CZARNECKI

W POSZUKIWANIU GENEZY ZLA
Koncepcja upadku w doktrynach katarskich
a interpretacja ,,dekonstrukcjonistyczna”

Wiernos¢ motywom bogomilskim byla dla katarow duzo wazniejsza od spéjnosci
mitu o upadku, ktory w owczesnej postaci nie rozwiqzywat problemu genezy zla.
Chociaz zawieral przestanie, ze grzech nie powstal w dobrym stworzeniu, lecz
pochodzil z zewnqtrz — od odwiecznej zlej zasadly, to jednak rodzit nowe, nie mniej
trudne pytania o to, dlaczego stworzenie Boze przystalo na namowy Szatana oraz
dlaczego dobry Bog wpuscil swojego odwiecznego przeciwnika do nieba i na
domiar zlego uczynil go zarzqdcq swoich stworzen.

Tradycyjna interpretacja kataryzmu opiera si¢ na dwoch filarach — pierw-
szym z nich jest przekonanie, ze element wyrdzniajacy te herezj¢ i decydujacy
0 jej istocie stanowi doktryna dualistyczna, drugim zas przeswiadczenie o jej
wschodniej genezie 1 bezposrednich zwiazkach z dualistycznymi doktrynami
wczesniejszych wspdlnot religijnych, a mianowicie z armenskim paulicjani-
zmem oraz bulgarskim bogomilizmem. Juz pod koniec siedemnastego stulecia
Jacques-Bénigne Bossuet stwierdzil na podstawie analizy Zrodet, ze kataryzm
byt herezjq dualistyczna, zakorzeniong w paulicjanizmie, bogomilizmie, a po-
srednio w samym manicheizmie'. Owo powiazanie katarskiego dualizmu z ma-
nicheizmem czy tez starozytnym gnostycyzmem podtrzymywane byto przez
pbézniejszych — dziewigtnastowiecznych i dwudziestowiecznych — badaczy, na
przyktad przez Ignaza von Déllingera?, Stevena Runcimana® czy Hansa Soder-
berga’, mimo ze juz w potowie dziewigtnastego stulecia Charles Schmidt wska-
zywal, ze w $wietle zrodet zwiazki te sa niemozliwe do udowodnienia’. Schmidt

! Por. JB. Bossuet, Histoire des variations des Eglises protestantes, Paris [b.n.w.] 1688,
s. 504-518, 578-582, 621.

2 Por. . von D 6 111in ger, Beitrdge zur Sektengeschichte des Mittelalters, t. 1, Geschichte
der gnostisch-manichdischen Sekten im frithen Mittelalter, C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung,
Miinchen 1890, s. 114-116.

3 Por. S. Runciman, Manicheizm sredniowieczny, trum. J. Prokopiuk, B. Zborski, Marabut,
Gdansk 1996, s. 13-31, 120, 162-170.

“ Por. H. S6derberg, Lareligion des Cathares. Etudes sur le gnosticisme de la Basse An-
tiquité et du Moyen-Age, Almquist & Wiksells Boktryckeri A.B., Uppsala 1949, s. 22-36.

5 Por. Ch. Schmidt, Histoire et doctrine de la secte des Cathares ou Albigeois, t. 2, J. Cherbu-
liez—Méme Maison, Paris—Geneve 1849; s. 252-270. Ustalenia Schmidta potwierdzone zostaty przez
wspotczesnych badaczy i dzisiaj koncepcja wiazaca kataryzm z manicheizmem nie znajduje juz uzna-
nia (por. Y. Hagman, Le Catharisme: Un neo-Manicheisme?, ,,Heresis” 1993, nr 21, s. 47-60).



W poszukiwaniu genezy zta 51

nie kwestionowal jednak dualistycznego charakteru kataryzmu ani jego zwiaz-
kéw ze wschodnimi herezjami, takimi jak paulicjanizm czy bogomilizm. No-
wych, przekonujacych dowodow potwierdzajacych zardowno wschodnia (cho¢
nie manichejska) geneze, jak i dualistyczny charakter kataryzmu dostarczyt
jeden z najbardziej zastuzonych badaczy tej herezji w wieku dwudziestym,
dominikanski uczony Antoine Dondaine, ktéry w roku 1939 odkryt katarski
traktat teologiczny Liber de duobus principiis®, jak rowniez dwa antyheretyckie
traktaty pochodzace z wieku trzynastego: De heresi catharorum in Lombardia’
i Tractatus de hereticis®. Oparte na silnych podstawach zrédtowych ustalenia
Dondaine’a podtrzymywato w dwudziestym wieku wielu wybitnych badaczy
kataryzmu, w tym Arno Borst’, Christine Thouzellier (edytorka drugiego zacho-
wanego katarskiego traktatu teologicznego, tak zwanego Traktatu manichej-
skiego'?), Bernard Hamilton'', Malcolm Lambert'* czy Edina Bozoky"’.

KU DEKONSTRUKCJI TRADYCJI

We wspotczesnej historiografii kataryzmu znaczna czg¢s$é badaczy skupia
si¢ na probach dekonstrukcji tej tradycyjnej interpretacji, mimo ze nie odna-
leziono zadnych nowych zrddel, ktore moglyby podwazyc¢ jej ustalenia. Coraz

¢ Zob. A. Dondaine, Un traité neo-manichéen du XIlle siécle: Le ,, Liber de duobus princi-
piis”, suivi d’un fragment de rituel cathare, Istituto storico domenicano S. Sabina, Roma 1939.

7 Zob. De heresi catharorum in Lombardia, red. A. Dondaine, ,,Archivum Fratrum Praedica-
torum” 19(1949), s. 306-312.

8 Zob. Tractatus de hereticis, red. A. Dondaine, ,,Archivum Fratrum Praedicatorum” 20(1950),
s. 308-324.

Szerzej na temat zrodet oraz pogladow Antoine’a Dondaine’a na temat genezy kataryzmu zob.
A. Dondaine, La hiérarchie cathare en Italie I, ,,Archivum Fratrum Praedicatorum” 20(1950),
s.234-307; te n z e, La hiérachie cathare en Italie I, ,,Archivum Fratrum Praedicatorum” 19(1949),
s. 280-305; te n z e, L'origine de I’ hérésie médiévale. A propos d’un livre recent, ,Rivista di storia
della Chiesa in Italia” 6(1952), s. 49-59; t e n z e, Un traité neo-manichéen du Xllle siecle: Le ,, Liber
de duobus principiis”, suivi d’un fragment de rituel cathare, s. 56n.

® Por. A. Borst, Die Katharer, Hiersemann, Stuttgart 1953, s. 89-98, 229-230.

10 Zob. Ch. Thouzellier, Hérésie et croisade au Xlle siécle, ,,Revue d’Histoire Ecclésias-
tique” 49(1954), s. 855-872.

' Por. B.Hamilton, Bogomil Influences on Western Heresy, w: Heresy and the Persecuting
Society in the Middle Ages: Essays on the Work of R.I. Moore, red. M. Frasetto, Brill, Leiden—Bo-
ston 2006, s. 104. Zob. tez: t e n z e, The Cathars and the Seven Churches of Asia, w: Byzantium
and the West, c. 850-c¢.1200: Proceedings of the XVIII Spring Symposium of Byzantine Studies,
Oxford 30th March-1st April 1984, red. J.D. Howard-Johnston, Adolf M. Hakkert, Amsterdam 1988,
s. 269-295.

2 Por. M. Lamb ert, The Cathars, Basil Blackwell, Oxford 1998, s. 29-37.

13 Por. E. Bozdky, Le livre secret des Cathares. Interrogatio Iohannis. Edition critique,
traduction, commentaire, Editions Beauchesne, Paris 2009, s. 26-32, 192-202.



52 Piotr CZARNECKI

czesciej pojawiaja si¢ glosy, jakoby nalezalo w ogodle zaprzesta¢ uzywania
nazw ,,kataryzm” i, katarzy”'*, obraz tej herezji, ktory znamy, zostat bowiem
z premedytacja skonstruowany przez przedstawicieli Kosciota katolickiego
w oparciu o antyheretyckie dziela starozytne (przede wszystkim pisma sw. Au-
gustyna skierowane przeciwko manichejczykom) po to, aby zdyskredyto-
wa¢ przeciwnikow — dysydentow bedacych zwolennikami odnowy Kosciota
w oparciu o wzorce ewangeliczne'. Najbardziej radykalni zwolennicy nurtu
,»dekonstrukcjonistycznego”, na przyktad Mark G. Pegg'®, stoja na stanowi-
sku, ze kataryzm jako zorganizowana herezja z ustalona hierarchia, rytuatem,
a przede wszystkim dualistyczna doktryna w ogoéle nie istnial, badacze bardziej
umiarkowani zas, na przyktad Robert I. Moore'’, Pilar Jiménez Sanchez'® czy
Jean-Louis Biget'’, radykalnie umniejszaja znaczenie dualistycznej doktryny,
uwazanej dotad za wyznacznik tej herezji, i twierdza, ze pojawila si¢ ona
pozno (dopiero w wieku trzynastym) jako efekt niezaleznej analizy Pisma
Swietego prowadzonej w heretyckich szkotach albo tez w wyniku przejecia
przez ,,dysydentow” oszczerczych schematow wypracowanych przez teolo-
géw katolickich. Wspdlnym mianownikiem interpretacji ,,dekonstrukcjoni-
stycznej” jest wiec z jednej strony negacja badz tez radykalna deprecjacja
znaczenia doktryny dualistycznej w kataryzmie, z drugiej za$ eliminacja tej

4 Zob.np.J. Théry, L’ hérésie des bons hommes. Comment nommer la dissidence religieuse
non vaudoise ni béguine en Languedoc (XIle-début XIVe siécle)?, ,,Heresis” 2002, nr 36-37, s. 75-
-118; 1. Biget, Réflexions sur «I’hérésier dans le Midi de la France au Moyen Age, ,,Heresis” 2002,
nr 36-37, s. 29-32, 38-42.

15 Poczatki dekonstrukcjonistycznej interpretacji herezji katarskiej wiaza si¢ z pracami pro-
wadzonymi przez badaczy pod kierunkiem Monique Zerner (zob. Inventer I’hérésie? Discours
polémiques et pouvoirs avant I'Inquisition, red. M. Zerner, Presses Universitaires de Nice, Nice 1998,
por.tez: Biget, dz. cyt.,s.29-74;P.Jiménez-Sanchez, Les catharismes: modéles dissidents
du christianisme médiéval (XIle-XIlle siecles), PU Rennes, Rennes 2008, s. 46-48, 345-382; ta z,
Pour une démystification du dualisme cathare: le cas de I’Albigéisme, w: Pouvoirs et société en
pays albigeois, red. P. Nelidoff, O. Devaux, PU Sciences Sociales, Toulouse 1997, s. 33-46;ta z, Le
catharisme: une origine orientale a deux tendances?, ,,Slavica Occitania” 2003, nr 16, s. 207-225;
U. B runn, Cathari, catharistae et cataphrygae. Ancétres des cathares du XII siécle, ,,Heresis”
2002, nr 36-37, s. 184-200; t e n z e, Des contestataires aux ,,cathares’: Discours de réforme et pro-
pagande antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant I’Inquisition, Brepols Publishers,
Paris 2006, s. 160, 316-320; T h é ry, dz. cyt., s. 77, 98-117).

16 Zob. M.G. P e g g, The Paradigm of Catharism, or, the Historians’ I[llusion, w: Cathars in
Question, red. A. Sennis, York Medieval Press, York 2016, s. 21-52; t ¢ n z e, The Corruption of
Angels: The Great Inquisition of 1245-1246, Princeton University Press, Princeton 2001.

" Por. R. 1. M o o r e, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, Profile Books
Ltd., London 2012, s. 201-219, 255-257.

8 Por. Jiménez-Sanchez, Les catharismes, s. 207-210, 309-311, 354-376; t a z, Cathari-
sme ou catharismes? Variations spatiales et temporelles dans 'organisation et dans l'encadrement
des communautés dites «catharesy, ,,Heresis” 2003, nr 39, s. 38, 58-60.

¥ Por. Biget,dz. cyt.,s. 39-44, 46-51.



W poszukiwaniu genezy zta 53

herezji z tancucha dualistycznej tradycji Sredniowiecznej, ktora rozpoczeli
w siodmym wieku paulicjanie i ktora w wieku dziesiatym kontynuowana byta
przez bogomitow. Mimo ze ujecie to stato si¢ powszechne, reprezentujacy je
autorzy sg jednak krytykowani za wybiorcze uwzglednianie Zrddet oraz za
zaangazowanie ideologiczne. Zdaniem Petera Billera jeszcze istotniejszym
problemem jest jednak to, ze w konsekwencji dominacji podejscia ,,dekon-
strukcjonistycznego” zaobserwowa¢ mozna pewien zastdj w badaniach nad
kataryzmem, w tym przede wszystkim nad jego doktryna®. Wciaz brakuje
opracowan, ktére podejmowatyby kwestie dotyczace istoty tej doktryny oraz
jej ewolucji, mimo ze badania takie moglyby rzuci¢ nowe $wiatlo na kon-
trowersje co do genezy 1 specyfiki kataryzmu, a takze dostarczy¢ istotnych
argumentow w dyskusji ze zwolennikami opcji ,,dekonstrukcjonistyczne;j”.
Warto zatem przyjrze¢ si¢ temu, co stanowito sedno dualistycznej doktryny
katarskiej, a wigc kwestii upadku — wigzacej si¢ bezposrednio z poszukiwa-
niem odpowiedzi na fundamentalne pytanie: unde malum? — aby ustali¢ na
ile kwestia ta byta dla katarow istotna, a takze, czy koncepcje katarskie wy-
kazywaty podobienstwa do wczesniejszych nauk bogomilskich. Umozliwi to
tez udzielenie odpowiedzi na pytanie, czy ,,dekonstrukcjonistyczny” przewrot
interpretacyjny mozna — w $§wietle zroddet — okresli¢ jako uzasadniony, a takze
czy ustalenia tradycyjnej historiografii, ktérych bronig dzisiaj tacy badacze,
jak Bernard Hamilton?!, Peter Biller*?, Claire Taylor*® czy Theofanis Drako-
poulos®, w istocie si¢ zdezaktualizowaly.

2 Szerzej na temat krytyki interpretacji ,,dekonstrukcjonistycznej” zob. P. Biller, Goodbye to
Catharism?, w: Cathars in Question, s. 274-304 ; M. Roquebert, Le, déconstructionnisme” et les
études cathares, w: Les cathares devant 'Histoire. Mélanges offerts a Jean Duvernoy, red. M. Aurell,
L’Hydre Editions, Cahors 2005, s. 105-134. Wspotezesnie tematyke doktryn katarskich poruszaja w swo-
ich opracowaniach migdzy innymi: Alessandra Greco (zob. A. G r e ¢ o, Mitologia catara: il favoloso
mondo delle origini, Fondazione CISAM, Spoleto 2000), Michel Roquebert (zob. M. Roquebert,
La religion cathare. Le bien, le mal et le salut dans I’ heresie medieval, Perrin, Paris 2001), Roland
Poupin (zob. R. Poupin, Lapapauté, les Cathares et Thomas d’Aquin, Loubaticres, Portet-sur-
Garonne 2000), Claire Taylor (zob. C. T ay o r, Heresy in Medieval France: Dualism in Aquitai-
ne and the Agenais, 1000-1249, Boydel & Brewer, Woodbridge-Rochester 2005), Francesco Zambon
(zob. F. Zamb on, Les événements du ,,monde supérieur” dans la doctrine des Albanais et de Jean de
Lugio, ,,Slavica Occitania” 2003, nr 16, s. 273-292 1 Theofanis Drakopoulos (zob. T. Drakopoulos,
L'unité de Bogomilo-Catharisme d’apres quatre textes latins analysés a la lumiere des sources byzanti-
nes, praca doktorska przedstawiona na Uniwersytecie w Genewie, Geneve 2010, http:/archive-ouverte.
unige.ch/unige:12233).

2 Zob. B. Ham ilton, Cathar Links with the Balkans and Byzantium, w: Cathars in Ques-
tion, s. 131-150.

2 Por. Biller, dz. cyt., s. 288-291.

2 Zob. C. Taylor, Evidence for Dualism in Inquisitorial Registers of the 1240s. A Contri-
bution to a Debate, ,,History” 98(2013) nr 331, s. 319-345.

¥ Drakopoulos,dz cyt.,s. 6-39; 252-262.



54 Piotr CZARNECKI

WYJASNIC ZLO

Nie mozna méwic¢ o istnieniu jednej spojnej koncepcji upadku uznawane;j
w catym kataryzmie, herezj¢ t¢ bowiem cechowato istnienie wielu roznych
opcji doktrynalnych. Jej podstawowy podziat wewnetrzny przebiegal migdzy
zwolennikami dualizmu umiarkowanego, zaktadajacego istnienie jednego tyl-
ko Boga-Stworcy i Szatana, ktory byt jego zbuntowanym stworzeniem, oraz
dualizmu radykalnego, w ktorym dwaj bogowie-stworcy — dobry i zly, byli
odwieczni i rdwnie potezni.

7YY ZARZADCA CZY PYSZNY SYN?

Jako pierwszy pojawit sie dualizm umiarkowany, ktory wystepowat w Ce-
sarstwie, Italii, a takze na terenach potudnia dzisiejszej Francjii—jak przekonuja
zrodla — od poczatku czerpat ze wzoréw bogomilskich. Umiarkowani katarzy
utrzymywali kontakty ze swoimi bogomilskimi bra¢mi w wierze, a takze — co
nalezy podkresli¢ — dobrze znali ich §wigte ksiggi. W roku 1190 biskup wlo-
skiego katarskiego kos$ciota z Concorezzo — Nazarius — przywiozt z Bulgarii
apokryf zatytutowany Interrogatio lohannis, zawierajacy dualistyczny mit
wyznawany przez bogomitow gloszacych dualizm umiarkowany. Znajomos¢
tego tekstu nie ograniczala si¢ jednak tylko do terendw Italii, o czym swiadczy
fakt, ze kopia dzieta zachowata si¢ w archiwach inkwizycji w Carcassone®.
Oproécz Interrogatio lohannis katarzy znali takze — jak poswiadczajq zrodia —
wykorzystywana przez bogomitéw Wizje Izajasza i w poczatkowym okresie
istnienia ich doktryny nie wprowadzali Zadnych zmian do wersji mitu o upad-
ku przejetych ze Wschodu?®.

W przypadku dualizmu umiarkowanego mit ten mial dwa poziomy — po
pierwsze, ttumaczyt upadek Szatana i aniotow, a po drugie — upadek cztowie-
ka. W pierwszej kwestii zar6wno bogomili, jak i idacy za nimi umiarkowani
katarzy nie stworzyli zadnej oryginalnej koncepcji, przejmujac wprost orto-
doksyjne zatozenie o tym, ze przyczyng upadku Szatana — bg¢dacego poczatko-
wo dobrym aniotem — byla pycha. W Interrogatio lohannis mowa jest o tym,
ze Szatan, bedacy poczatkowo zarzadcg zastgpdw niebieskich, przemierzajac

% Por. Bozdky,dz. cyt.,s. 26-32, 176-197; W. M y s z o 1, Sredniowieczna religijnosé ludowa.
Dualizm w swietle ,, Interrogatio lohannis”, ,,Studia Religiologica™ 2008, nr 41, s. 13.

%6 Szerzej na temat znajomosci $wigtych ksigg bogomilskich przez kataréw zob. B. Hamilton,
Wisdom from the East: The Reception by the Cathars of Eastern Dualist Texts, w: Heresy and Lit-
eracy, 1000-1530, red. P. Biller, A. Hudson, Cambridge University Press, Cambridge 1994, s. 43-45;
A. A cerbi, La Visione di Isaia nelle vicende dottrinali del catarismo lombardo e provenzale,
,,Cristianesimo Nella Storia” 1980, nr 1, s. 75-122.



W poszukiwaniu genezy zta 55

Boze stworzenie, natrafil na nieuformowang jeszcze materig i postanowit wow-
czas, ze z materii tej stworzy swoj wlasny swiat, w ktorym bedzie niezalez-
nym od Stwoércy bogiem?’. Pragnac zrealizowaé swoj zty zamyst, postanowit
pozyska¢ podlegte sobie anioly, zmniejszajac ich powinnosci wobec Boga,
podobnie jak uczynit to nieuczciwy rzadca z Ewangelii wedlug $w. Lukasza
(por. Lk 16,1-8)*. Gdy Bog si¢ o tym dowiedzial, wyrzucit z nieba Szatana
wraz z jego poplecznikami, ten jednak, spadajac, zamienit si¢ w apokaliptycz-
nego Smoka (por. Ap 12,4) i zmiott ogonem trzecig cze¢$¢ dobrych aniotdw,
ktdre nie przylaczyly si¢ do buntu®.

Wersja mitu o upadku zawarta w Interrogatio lohannis nie byla jednak
jedyna znang forma nauki bogomilskiej wyznawang przez kataréw. Druga,
nieco odmienna, opisat na poczatku dwunastego wieku bizantyjski teolog Eu-
tymiusz Zygaben, a jak przekonuje piszacy na poczatku trzynastego wieku
cysters Pierre des Vaux de Cernay, rowniez ona trafita do Europy Zachodniej
i przejeta ja czg$¢ katarow z obszarow potudnia dzisiejszej Francji*®. W wersji
tej Szatan (u bogomitow: Satanael) nie byt juz co prawda zarzadca aniolow,
lecz pierworodnym synem Boga, jednak przyczyna jego upadku — podobnie
jak w Interrogatio lohannis — byta pycha i che¢ doréwnania ojcu (Stworcy).
Tutaj réwniez zostal on — wraz ze wszystkimi aniotami, ktore udato mu sig
pozyskac — stracony za kar¢ na nieuformowana jeszcze ziemig*'.

Jak wigc widac, obydwie wersje bogomilskiego mitu umiarkowanego byty
znane i wyznawane przez wczesnych katardw, ktérzy nie wprowadzali do
nich zadnych zmian. W kwestii genezy zla nie zawieraty one jednak Zad-

27 Tunc reversus est Sathanas retro implens se de malitiis et ascendit ad angelum qui erat super
aerem et ad illum qui erat super aquas dicens eis: Omnia sunt mea; si me audieritis, ponam tronum
meum super nubes et ero similis altissimo. Et substolam aquas supra firmamentum istum et ceteras
aquas in loca maria congregabo et postea non erit aqua super faciem omnis terre. Regnabo vobiscum
in secula seculorum”. Interrogatio lohannis, red. E. Bozoky, w: Bozoky, dz. cyt., s. 48.

2 Et hoc dixit angelis et ascendebat ad illos celos usque ad tertium celum, subvertens ange-
los invisibilis patris et dicens singulis eorum: Quantum debes domino tuo? Et primus respondit:
C chados olei. Et dixit ei: Accipe cautionem et sede et scribe L. Et alii dicit: Tu vero quantum debes
domino tuo? Qui ait: C choros tritici. Et ait illi: Tolle cautionem tuam et sede et scribe cito octagin-
ta. Et ascendebat ad alios celos ita dicens adscenditque usque ad quintum celum seducens angelos
invisibilis patris”. Interrogatio lohannis, s. 49n.

2 _Et habuit VII caudas trahentes tertiam partem angelorum dei”. Interrogatio lohannis, s. 52.

30 Erant alii heretici qui dicebant quod unus est creator, set habuit duos filios, Christum et
Diabolum”. Petrus Vallium Sarnaii Monachus, Hystoria albigensis, red. P. Guebin,
E. Lyon, t. 1, Librairie Ancienne Honoré Champion, Paris 1926, s. 12. Por. Manifestatio haeresis
albigensium et lugdunensium, red. A. Cazenave, w: Die Mcichte des Guten und Bdsen: Vorstellungen
im XII. und XII1. Jahrhundert iiber ihr Wirken in der Heilsgeschichte, red. A. Zimmermann, Walter
de Gruyter, Berlin—New York 1977, s. 386.

31 Warto podkresli¢, ze rowniez w tym przypadku Satanael kusit anioty, postugujac si¢ stowami
nieuczciwego rzadcy z Ewangelii wedtug §w. Lukasza (zob. E. Zigab enus, Panoplia dogmatica,
w: Patrologia graeca, t. 130, kol. 1294-1295).



56 Piotr CZARNECKI

nych oryginalnych koncepcji ani tez nie wnosily nic nowego do interpretacji
upadku Szatana i — podobnie jak ma to miejsce w pogladach ortodoksyjnych
— utozsamiaty jego pierwszy grzech z pycha, pozostawiajac bez odpowiedzi
zasadnicze pytanie o geneze zta w stworzeniu Bozym. Ow razacy brak w dok-
trynie, brak wytlumaczenia genezy zta, nie mogt jednak nie rzucac cienia
na absolutne dobro jedynego istniejacego Stworcy, ktory musial wige by¢
przynajmniej posrednio odpowiedzialny za upadek swojego stworzenia. Jak
mozna wnioskowac na podstawie dostepnych zrodet, 6w logiczny problem
najwyrazniej nie przeszkadzal bogomilom, ktérzy nie prébowali rozwigzac
go poprzez modyfikacj¢ dotychczasowej nauki o upadku. W przypadku ich
zachodnich braci, wciaz narazonych na krytyke podczas dysput prowadzonych
z katolickimi adwersarzami, bylo jednak zupehie inaczej. Juz na poczatku
trzynastego wieku 6w istotny mankament doktryny dostrzegla grupa wyso-
ko postawionych cztonkow (okreslonych w zrédle jako sapientes) wloskiej
wspolnoty z Concorezzo wyznajacej umiarkowany dualizm i1 do koncepcji
przejetych od bogomiléw wprowadzita daleko idace zmiany. Wedtug ich
nowatorskiej interpretacji (ktdra notabene nie zostala ujawniana wiernym)
zamyst buntu nie pojawit si¢ w umysle Lucyfera znikad, lecz zostal w nim
zaszczepiony przez tajemniczego ducha o czterech twarzach (cztowieka, ptaka,
ryby i zwierzgcia), ktory chociaz nie byl Bogiem i nie posiadat mocy stwo-
rzenia, to jednak byt odwieczny i — co najwazniejsze — nie zostat stworzony
przez Boga*. Wprowadzenie ducha o czterech twarzach stanowito bardzo
znaczaca zmiang, poniewaz zdejmowato z dobrego Stworcy wszelka, nawet
posrednia odpowiedzialnos¢ za zto, jakie pojawito si¢ w jego stworzeniu.
Nowa doktryna niosta wigc jasne przestanie — po pierwsze, ze zto w zaden
sposob nie pochodzi od Boga ani od jego stworzenia, a po drugie, ze owo zto
jest bierne, zty duch nie mial bowiem mocy tworzenia, a swoj zamyst §wiata
materialnego, symbolizowany przez cztery twarze, mogt zrealizowa¢ dopiero
przy pomocy pozyskanego stworzenia Bozego — Lucyfera. Mimo ze koncepcja
katarow z Concorezzo nie byla pozbawiona wad (wciaz otwarte pozostawato
pytanie, dlaczego Lucyfer ulegl kuszeniu zlego ducha), to jednak wyraznie
ukazuje ona, jak wazna kwestig dla katarskich ,,doskonatych” byto rozwiazanie

32 Quidam vero dicunt — sed archanum est — quod fuit quidam nequam spiritus habens II1Tor
facies, unam hominis, aliam volucris, terciam piscis, quartam animalis et fuit sine principio et mane-
bat in hoc chaos, nullam habens potestatem creandi. Et dicunt, quod Lucifer, adhuc bonus descendit,
et videns speciem istius maligni spiritus, admiratus est. Et collocutione et suggestione ipsius maligni
spiritus, seductus est. Et remeavit in celos, et ibi seduxit alios, et proiecti sunt de celo”. De heresi
catharorum in Lombardia, s. 310.

Por. S. Burci, Liber Supra Stella, w: 1. von Déllinger, Beitrdge zur Sektengeschichte des Mit-
telalters, t. 2, Dokumente vornehmlich zur Geschichte der Valdesier und Katharer, C.H. Beck’sche
Verlagsbuchhandlung, Miinchen 1890, s. 60.



W poszukiwaniu genezy zta 57

kluczowego w dualizmie problemu upadku, a wigc genezy zla. Koncepcja
ta stanowita bez watpienia szczytowe osiagnigcie umiarkowanych dualistow
na drodze do stworzenia teologii absolutnie dobrego Boga, problem jednak
w tym, ze trudno jednoznacznie zaliczy¢ ja do umiarkowanie dualistycznych,
skoro mamy w jej przypadku do czynienia wtasciwie z teologia dwoch od-
wiecznych, cho¢ nierownych sobie zasad™®.

Doktryna o upadku cztowieka przejeta od bogomitéw przez umiarko-
wanych katarow byla zdecydowanie bardziej oryginalna i bardziej odlegta
od ortodoksji. Ta zawarta w Interrogatio lohannis (najpopularniejsza wsrod
katarow) zaktadala bowiem utozsamienie dusz ludzkich z aniotami. Wedtug
bogomilskiego apokryfu Szatan — dzieki mocy tworzenia danej mu przez ojca
na siedem dni — ze stworzonej przez Boga materii uformowat swiat zgodnie
z opisem zawartym w ksiedze Rodzaju. Wienczac swoje dzieto, dokonat stwo-
rzenia ciat Adama i Ewy i aby je ozywi¢, zamknat w nich dwa anioly sposrod
tych, ktore jako Smok apokaliptyczny stracit z nieba ogonem**. Zamknigcie
aniolow w ciatach ludzkich, dokonane przy uzyciu przemocy, to jednak dopie-
ro poczatek historii upadku cztowieka, jej drugi, zasadniczy etap rozegrat si¢
bowiem w raju, gdzie Szatan umiescit Adama i Ewg, a nast¢pnie zaszczepit
w nich cielesng zadzg, wspotzyjac z Ewa w postaci weza®. Grzech cielesny byt
w przypadku ludzi tym samym, czym w przypadku Szatana okazala si¢ pycha
— to wlasnie on zwiazal ich na state z materia i uczynit wspotpracownikami
w diabelskim dziele zniewalania dusz w nowych cialach, ktére w konsekwen-
cji tego dzieta powstawaty. Cigzar tego grzechu, bedacego przyczynag upadku
cztowieka, z jeszcze wigkszym naciskiem niz ma to miejsce w Interrogatio
lohannis, podkreslata doktryna opisana przez Zygabena*. Réwniez wedtug tej
interpretacji po stworzeniu Ewy Satanael zapatat do niej pozadaniem i wspot-

3 Szerzej na temat kwestii genezy tej doktryny zob. P. C zarne c ki, Trzecia droga dualizmu
— doktryna religijna wloskiego kosciola katarskiego w Concorezzo, ,,Studia Religiologica” 2010,
nr43,s. 94-112.

3 Et cogitavit facere hominem in servitio sibi et tulit limum de terra et fecit hominem similem
sibi. Et precepit angelo secundi celi introire in corpus luti et tulit de eo et fecit alium corpus in forma
mulieris precepitque angelo primi celi introire in ilium. Angeli ploraverunt multum videntes super
se formam mortalem esse in divisis formis”. Interrogatio lohannis, s. 58. Te anioty, ktére $wiadomie
poszty za Szatanem, staty si¢ demonami i nie mialy mozliwosci zbawienia.

3 Postea malignus diabolus intrans in serpentem malum et decepit angelum qui erat in forma
mulieris et effudit super caput eius concupiscentiam peccati; et fuit concupiscentia Eve sicut fornax
ardens. Statimque diabolus exiens de arundine in forma serpentis fecit concupiscentiam suam cum
Eva cum cauda serpentis”. Tamze, s. 60.

,,Postea diabolus effudit suam concupiscentiam super caput angeli qui erat in Adam, et ambo
inventi sunt in concupiscentia luxurie simul generando filios diaboli et serpentis usque ad consum-
mationem seculi”. Tamze, s. 62.

3 Prawdopodobnie byta ona wyznawana réwniez przez kataréw, o czym mozna wnioskowa¢
na podstawie opisu dokonanego przez Pierre’a des Vaux de Cernay (zob. przyp. 28).



58 Piotr CZARNECKI

zyt z nig cielesnie, nastepnie za§ Ewa wspolzyta z Adamem 1 w ten sposob
ludzie zaczeli si¢ rozmnazac, przyczyniajac si¢ do trwatego zniewolenia ele-
mentu duchowego w materii. Co jednak wazniejsze, to wlasnie w wyniku tego
grzechu Satanael utracit swoj anielski blask (stat si¢ odrazajaco brzydki) oraz
moc tworzenia, mimo ze nie utracit ich nawet w wyniku buntu przeciwko
Bogu Stworcy?’. Glgboka $wiadomos¢ powagi tego grzechu istniata w umy-
stach wszystkich bogomitéw i katarow (niezaleznie od przyjetej przez nich
opcji doktrynalnej), istotnie wptywajac rowniez na ich praktyke religijng oraz
etyke. Zardwno bogomilscy theotokoi, jak i katarscy doskonali (tac. perfecti),
a wiec ci, ktorzy przyjeli sakrament chrztu Duchem Swigtym, pod grozba
utraty zbawienia zobowiazani byli do zachowania czystosci cielesnej do konca
zycia. Nie jedli oni réwniez migsa ani produktow odzwierzecych (na przyktad
nabiatu czy jajek), poniewaz — w ich przekonaniu — powstawaty one w wyniku
najgorszego ze wszystkich mozliwych grzechow?.

Doktryna o upadku, ktéra umiarkowani katarzy przejeli od bogomitow,
zawierala wigc nowe, oryginalne koncepcje wiasciwie tylko w zakresie an-
tropologii. W przeciwienstwie do wierzen ortodoksyjnych antropologia zo-
stata w tym przypadku $cisle powiazana z angelologia, poniewaz upadek dusz
ludzkich utozsamiony zostat z upadkiem aniotéw. Koncepcja preegzystencji
dusz w niebie zaczerpnigta zostata najprawdopodobniej z wykorzystywane;j
przez bogomildw apokryficznej ,,Wizji Izajasza”, podczas gdy idea grzechu
cielesnego jako przyczyny upadku ludzi wydaje si¢ wtasng inwencja bogomi-
16w, nie wystepowata ona bowiem u paulicjan, bedacych ich bezposrednimi
inspiratorami. Umiarkowana nauka o upadku Szatana zaczerpnigta zostata
prawie w catosci z ortodoksji, a jedynym novum wprowadzonym przez bo-
gomitéw bylo ,,utozsamienie” go z nieuczciwym rzadca z Ewangelii wedlug
$w. Lukasza®. Katarzy gloszacy doktryng umiarkowana nie wniesli do bo-
gomilskich koncepcji zbyt wielkiego wktadu, postgpujac wiernie za naukami
przyniesionymi ze Wschodu. Wyjatkiem jest opisana wyzej doktryna o duchu
o czterech twarzach, ktora ukazuje, ze rozwiazanie kluczowej dla dualistow
kwestii upadku miato duze znaczenie dla najbardziej swiadomych doktryny
katarskich ,,doskonatych”.

37 ,Caeterum cum Satanael impudice cum Eva per serpentem corrumperetur, divinum fuisse
statim privatum forma ac vestimento et creandi facultate, et Dei apellatione; quibus ademptis rebus
tenebricosum atque omnibus invisum evasisse”. Zigabenus, dz. cyt., kol. 1298.

¥ Por.Zigabenus,dz. cyt., kol. 1326-1327; Summa Fratris Raineri de ordine fratrum pra-
edicatorum, de Catharis et Pauperibus de Lugduno, red. A. Dondaine, w: A. Dondaine, Un Traité
néo-manichéen du Xllle siecle. Le Liber de duobus principiis suivi d'un fragment de rituel cathare,
s. 65-67; Tractatus de hereticis, s. 315n.

¥ Szerzej na temat genezy zta w katarskiej doktrynie gtoszacej dualizm umiarkowany zob. R. Pou-
pin, Le probléme du mal. Les développements démonologiques et le dualisme du Christianisme médiéval,
,.Heresis” 1993, nr 21, s. 77-80.



W poszukiwaniu genezy zta 59

DWOISTY BOG CZY DWA SWIATY?

Bez poréwnania wigcej wniesli do dualistycznej doktryny o upadku kata-
rzy gloszacy doktryng¢ radykalna, a wigc uznajacy istnienie dwoch odwiecz-
nych bogdéw — dobrego i ztego. Doktryna radykalna pojawita si¢ w kataryzmie
po6zniej niz doktryna umiarkowana — po raz pierwszy opisana zostala przez
niemieckiego benedyktyna Eckberta z Schonau w roku 1163*, a w roku 1167,
podczas synodu w Saint-Félix-de-Caraman, zostata — jak glosi historiografia
tradycyjna — przyjeta przez wspdlnoty katarskie z Italii i poludnia obecnej
Francji w wyniku dziatalnosci Niketasa, bogomilskiego biskupa Konstantyno-
pola*!. Nie dysponujemy niestety wiedza na temat tresci doktryny radykalnego
bogomilizmu, nie zachowato si¢ bowiem Zzadne zrodto, ktdre by ja opisywato,
jednak sam fakt jej istnienia — w $wietle dostgpnego materiatu zrodtowego
— nie moze budzi¢ zadnych watpliwosci. Jak przekonujaco wykazat Bernard
F. Hamilton pierwsza tego typu wspolnota bogomilska — kosciét Dragowicy
(tac. ecclesia Drugonthiae) — powstata na poczatku wieku dwunastego w oko-
licach twierdzy Filipopolis, w wyniku przejg¢cia przez bogomitéw elementow
radykalnie dualistycznej doktryny paulicjan®’.

W ramach kataryzmu dwdéch zasad funkcjonowata chronologicznie wcze-
$niejsza doktryna ,,anielska”, utozsamiajaca dusze ludzkie z aniotami upa-
dtymi, oraz (pdzniejsza) doktryna dwoch swiatdéw. W obydwu doktrynach
jednak nauka o upadku dotyczyla juz tylko ludzi (czy tez aniotow-ludzi);
o upadku Szatana nie mogto tu juz by¢ mowy, poniewaz z zatozenia byt on
odwiecznym i niestworzonym bogiem. Mit o upadku we wczesnych wersjach
doktryny ,,anielskiej” pokazuje, ze wyznajacym go katarom trudno byloby
wyprzec si¢ zwiazkdéw ideologicznych z bogomitami, i to nie tylko z powodu
zatozenia o preegzystencji dusz ludzkich w niebie w postaci aniotéw. Wedtug
najpetiejszej wersji tego mitu, przekazanej przez pochodzace z poczatkow
trzynastego wieku wioskie zrodto De heresi catharorum in Lombardia, upadek

40 Zob. Eckbertus Abbas Schonaugensis,Sermones contra catharos, w: Patro-
logia Latina, t. 195, kol. 13-103.

“ Por. A. Dondaine, Les Actes du concile albigeois de Saint-Félix de Caraman. Essai
de critique d’authenticité d’un document médiéval, w: Miscellanea Giovanni Mercati, t. 5, Sto-
ria ecclesiastica, diritto, Biblioteca Apostolica Vaticana, Citta del Vaticano 1946, s. 324-355;
B. Hamilton, The Cathar Council of Saint-Felix Reconsidered, ,,Archivum Fratrum Praedi-
catorum” 48(1978), s. 23-53; F. San j ek, Le rassemblement hérétique de Saint-Félix-de-Cara-
man (1167) et les églises cathares au XII e siécle, ,,Revue d’histoire ecclésiastique” 67(1972) nr 3,
s. 767-799. Ta tradycyjna interpretacja synodu w Saint-Felix jest wspotczesnie przedmiotem atakow
badaczy nurtu dekonstrukcjonistycznego (zob. L’Histoire du catharisme en discussion. Le ,,concile”
de Saint-Félix 1167, red. M. Zerner, Centre d’études médiévales, Nice 2001).

4 Zob.B. Hamilton, The Origins of the Dualist Church of Drugunthia, w: tenze, Monastic
Reform, Catharism and the Crusades (900-1300), Variorum, London 1979, s. 115-124.



60 Piotr CZARNECKI

aniotow spowodowany zostal przez Lucyfera, syna ztego boga. Lucyfer dostat
si¢ do nieba boga dobrego i tam bardzo szybko zdobyl sympati¢ aniotow, ktore
wstawily si¢ za nim u swojego ojca, w wyniku czego zostat ustanowiony za-
rzadca zastepow niebieskich. Wtedy to ujawnit swoje prawdziwe, zte zamiary
1 zwiodt anioty dobrego Boga, wyprowadzajac je z nieba, w zwiazku z czym
— jak podkreslali katarzy — to wiasnie do niego odnosity si¢ stowa przypowiesci
o nieuczciwym rzadcy z Ewangelii wedtug $w. Lukasza. Nastgpnie Lucyfer
przybral posta¢ apokaliptycznego Smoka i rozpoczat wojng z Michatem Ar-
chaniotem, a spadajac, pokonany, stracit ogonem trzecia czg$¢ gwiazd z nieba
na stworzona przez siebie ziemig¢, gdzie uprowadzone anioty zamknat w mate-
rialnych ciatach®. Opis ten wyraznie wskazuje, ze nawet po przyjeciu teologii
dwoch zasad katarom trudno bylo wyeliminowaé kluczowe motywy, ktore
przejeli z bogomilskiej swigtej Interrogatio lohannis. Postanowili je zatem
zachowaé, mimo ze w micie radykalnym nie miaty one w ogole sensu, a nawet
—jak w przypadku utozsamienia Lucyfera z nieuczciwym rzadca — catkowicie
rozbijaty spojnos¢ logiczng tego mitu. Nieuczciwy rzadca to jednak nie jedy-
ny przyktad przejecia przez radykalnych katar6w motywow z umiarkowane;j
doktryny bogomitéw i ,,wklejenia” go do schematu mitu radykalnego. Drugi
nie mniej ciekawy (i nie mniej absurdalny zarazem) przypadek opisany zostat
pod koniec dwunastego wieku przez waldensa Duranda z Huesca w jego Liber
antiheresis. Relacjonujac mit radykalnych katarow, podaje on, iz wierzyli oni,
ze Szatan naktonit anioty dobrego boga do grzechu cielesnego*. Jak wigc wi-
da¢, w pierwotnym okresie wierno$¢ motywom bogomilskim byta dla katarow
duzo wazniejsza od spojnosci mitu o upadku, ktory w dwczesnej postaci nie
rozwiazywal bynajmniej problemu genezy zta. Chociaz zawieral przestanie,
ze grzech nie powstal w dobrym stworzeniu, lecz pochodzit z zewnatrz — od
odwiecznej ztej zasady, z ktora dobry Bog nie miat nic wspolnego, to jednak
rodzil nowe, nie mniej trudne pytania o to, dlaczego stworzenie Boze przystato

4 Et dicunt, quod hic Lucifer ex hoc suo regno ascendit superius in celum , pro eo, quod
dicitur in Ysaia propheta: «Conscendam in celum» etc. Et tunc transfiguravit se in angelum lucis.
Angelis vero admirantibus propter formam euis et intercedentibus pro eo ad Dominum, susceptus
est in celo, et ibi villicus angelorum effectus est. Unde in Evangelio Luce dicitur: «Homo quidam
erat dives qui habebat villicumy. Et in tali villicatione seduxit angelos. Et tunc dicunt factum esse
prelium magnum in celo, et «proiectus est draco ille serpens antiquus» cum angelis seductis, secun-
dum quod dicitur in apocalipsi: «et cauda eius trahebat terciam partem stellarum celi»”. De heresi
catharorum in Lombardia, s. 309.

4 Etipsum [malum deum] dicunt esse ingressum curiam patris celestis ad decipiendos ange-
los, et quosdam fecisse fornicari credunt, et ob hanc causam patrem dicunt surrexisse contra eum et
eum de patria celesti depulisse et angelos quos seduxerat, et inter tumultum illum quosdam, qui non
peccaverant, corruisse, quos predicant salvandos”. Durandus de Huesca, Liber antiheresis,
red. K.V. Selge, w: K.V. Selge, Die ersten Waldenser. Mit Edition des Liber Antiheresis des Durandus
von Osca, t. 2, De Gruyter, Berlin 1967, s. 236.



W poszukiwaniu genezy zta 61

na namowy Szatana oraz — przede wszystkim — dlaczego dobry Bég wpuscit
swojego odwiecznego przeciwnika do nieba i na domiar ztego uczynit go
zarzadca swoich stworzen.

Te oczywiste mankamenty logiczne nie uszty uwagi duchownych kato-
lickich, ktérzy wytykali je swoim katarskim adwersarzom w dysputach: do-
minikanski inkwizytor Moneta z Cremony w swoim antyheretyckim dziele
napisanym okoto roku 1240 dowodzit na przyktad, ze jesli dobry Bog, nie
wiedzac, z kim ma do czynienia, wpuscil Lucyfera do nieba, znaczy to, ze
nie jest On wszechwiedzacy — co gorsza, nie jest nawet w stanie rozpoznad
swojego przeciwnika; jesli zas swiadomie otworzyt drzwi przed Lucyferem,
to jest odpowiedzialny za zlo, ktére si¢ dokonato®. Katarzy (przynajmniej ci
z wloskiego kosciota z Desenzano) nie pozostali oboj¢tni na t¢ logiczna kry-
tyke 1 — jak wskazuja zrédta spisane przez dysponujacych pewng informacja
inkwizytoréw: Piotra z Werony (okoto roku 1235) i Rainera Saccchoniego
(okoto roku 1250), ktory nota bene przez siedemnascie lat byt katarskim ,,do-
skonatym” — postanowili wprowadzi¢ do swojego mitu o upadku konieczne
zmiany, eliminujac kompromitujacy motyw Lucyfera jako nieuczciwego rzad-
cy aniotow.

W wersji mitu przyjetej przez zwolennikow katarskiego biskupa Bele-
smanzy z Werony upadek dokonat si¢ catkowicie wbrew woli dobrego Boga
1 jego stworzenia, kiedy to Szatan napadt na niebo jako apokaliptyczny Smok
1 przemoca uprowadzit stamtad na Ziemi¢ anioty, ktore zamknat nastepnie
w stworzonych przez siebie ciatach*. Usunigcie motywu nieuczciwego rzadcy
catkowicie zmienito przestanie mitu o upadku, zdejmujac z dobrego Boga,
a nawet z jego stworzenia, wszelka odpowiedzialnos¢ za zlo, ktora odtad cia-
zyta juz tylko i wylacznie na odwiecznej, ztej zasadzie. Zaréwno Belesmanza,
jak 1 jego zwolennicy, mieli zatem §wiadomos¢, ze celem mitu o upadku jest
udzielenie odpowiedzi na pytanie o genezg¢ zta, i odpowiedzi tej udato im sig¢
udzieli¢ w sposob ostateczny i logicznie spojny. Owa zmodyfikowana dok-
tryna o upadku niewatpliwie stata sie szczytowym osiagnigciem radykalnych
katarow, ktérym udato si¢ w ten sposob stworzy¢ teologi¢ absolutnie dobrego
Boga, jednoznacznie oddzielajaca dobro od zla i niepozostawiajaca zadnych

“ Por.Moneta de Cremona,Adversus Catharos et Valdenses libri quinque, T.A. Ricchini,
Roma 1743 (reprint: Gregg Press, Ridgewood, New York, 1964, s. 43).

46 Diabolus cum suis angelis ascendit in coelum et facto ibi proelio cum Michaele archangelo
et angelis boni dei extraxit inde tertiam partem creaturarrum dei et infundit eas quotidie in humanis
corporibus et in brutis”. Summa Fratris Raineri de ordine fratrum praedicatorum, de Catharis et
Pauperibus de Lugduno, s. 71.

,Quidamenim illorum autumnnant quod diabolus ascendit de sua terrestri habitatione cum ange-
lis suis per prelium fortissmimum, facta strage occisorum hinc inde non modica et sanguinis effusione
in tanta quantitate diffusa quod usque ad frenos equorum inundabat”. S. Petrus Martyr, Summa
contra haereticos, red. T. Kaepelli, ,,Archivum Fratrum Praedicatorum” 17(1947), s. 325.



62 Piotr CZARNECKI

trudnych pytan. Niestety ta racjonalna i spdjna wersja mitu o upadku, bedaca
niewatpliwie oryginalnym wktadem katarow do dualistycznej tradycji przejetej
ze Wschodu, nie zdobyta bynajmniej duzej popularnosci, szczegdlnie poza Ita-
lig¥. Nie dysponujemy zadnymi §wiadectwami zrodtowych, ktore potwierdza-
tyby jej obecnos¢ na terenach potudnia obecnej Francji. Co wiecej, protokoty
inkwizycyjne Jakuba Fourniera ukazuja, ze jeszcze pod koniec trzynastego i na
poczatku czternastego wieku tamtejsi katarzy wyznawali wezesniejsza wersje
mitu o upadku, zakladajaca, ze Szatan wyprowadzit z nieba anioty dobrego
boga, kuszac je bogactwem oraz cielesnymi przyjemnosciami, jakich zaznaja,
jesli pdjda z nim na ziemig. Aby nie by¢ gotostownym, przyprowadzil on
nawet do nieba pigkng kobietg ubrana w ztoto i kosztownosci*.

Réwnolegle z doktryna ,,anielska” rozwijata si¢ jednak rowniez doktry-
na dwoch swiatdow, o ktdrej istnieniu na potudniu dzisiejszej Francji po raz
pierwszy zaswiadcza juz pod koniec dwunastego wieku Durand z Huesca®.
Okoto roku 1230 doktryna ta dotarta réwniez do Italii, gdzie wyznawana byta

47 Nawet w samej Italii nie byta to doktryna wyznawana przez wszystkich radykalnych kata-
réw, o czym przekonuje Piotr z Werony: ,,Et nota quod isti dissentiunt de ascensu diaboli et de casu
angelorum. Et de ascensu eius dicunt quidam ex eis quod diabolus ascendit in celum deo ignorante,
quidam autem quod deo sciente et non valente resistere; alii vero quod deo sciente et consentiente”
(S.Petrus Martyr,dz. cyt, s. 325).

# Ta schytkowa wersja mitu o upadku byla w swojej formie jeszcze bardziej naiwna niz po-
przednie: ,,Invenitur quod Pater sanctus steterat in celo cum sanctis spiritibus in regno suo et gloria.
Deinde Sathanas, inimicus Patris sancti, ut turbaret quietem Patris sancti et regnum eius, ivit ad
portam regni Patris Sancti et stetit ad portam per XX XII annos. Non permittebatur intrare. Tandem
quidam ianitor dicte porte, videns quod per longum tempus expectaverat ad portam et non fuerat
adhuc permissus intrare introhivit illum in regnum Patris sancti. Et cum fuit inter spiritus bonos
stetit cum eis per annum absconditus inter eos, ne Pater sanctus eum videret. Et incepit sollicitare
spiritus bonos, dicens eis : «Et non habetis aliam gloriam vel delectacionem nisi illum quam video
vos habere?» Cui responderunt quod non, et tunc ipse dixit eis quod si vellent descendere ad mundum
suum inferiorem et regnum, ipse maiora bona et maiores delectaciones eis daret quam eis dedisset
Pater sanctus. Et cum boni spiritus peterent ab eo cuiusmodI bona eis daret, ipse respondit eis quod
daret eis agros, vineas, aquas, prata, fructus, aurum, argentum et omnia bona huius mundi sensibilis,
et eciam cuilibet ipsorum uxores. Et tunc incepit laudare uxores multum et delectaciones carnales
que cum uxore haberent ut ipse, et tunc dicti spiritus quesiverunt ab eo cuiusmodi res erant uxores, et
ipse respondit eis quod mulieres erant, et si ipsi vellent videre aliquam de dictis mulieribus, quas ipse
se promittebat eis daturum, ipse adduceret unam mulierem ad eos ut eam viderent, solum quod per-
mitterentur reintrare regnum Patris sancti. Et cum dicti spiritus dixissent ei quod eum permitterent
reintrare, egressus fuit de regno Patris, et post tempus adduxit mulierem pulcherrimam et formosam,
auro et argento et lapidibus preciosis ornatam, et introduxit eam in regnum Patris et abscondit eam
ne Pater sanctus eam videret. Et illam mulierem ostendit spiritlbus bonis Dei Patris. Quam cum
vidissent, inflammati concupiscencie eius, quilibet eorum eam habere volebat, quod videns Sathanas
eduxit secum de regno Patris dictam mulierem, et spiritus, concupiscencia dicte mulieris illectl,
sequti fuerunt dictum Sathanas et mulierem eius” (Le registre d’inquisition de Jacques Fournier
(1318-1325), red. J. Duvernoy, t. 2, Eduoard Privat, Toulouse 1965, s. 33n.).

¥ Por.Durandus de Huesca,dz. cyt,s. 3-257.



W poszukiwaniu genezy zta 63

przez schizmatyckiego biskupa kosciota z Desenzano Jana z Lugio i jego
zwolennikdw™. Od wersji wezesniejszej mitu o upadku roznita si¢ tym, ze
nie utozsamiala juz dusz ludzkich z aniotami. W oparciu o kluczowy frag-
ment Madro$ci Syracha: ,,Wszystko jest parzyste, jedno naprzeciw drugiego”
(tac. Omnia duplicia, unum contra unum) (Syr 42,24), zaktadata natomiast, ze
wszelka rzeczywistos¢ jest dwoista i wewngtrznie sobie przeciwna. Istniaty
wigc — wedtug niej — dwa §wiaty: pierwszy, ktory zostat stworzony przez do-
brego Boga z doskonatych i niepodlegajacych zepsuciu elementow, oraz drugi,
materialny, stworzony na wzdr pierwszego swiata przez Szatana, z elementow
jednak zmiennych i przemijajacych®. Dusze ludzkie preegzystowaly w ide-
alnym $wiecie dobrego Boga juz nie jako anioty, ale jako lud bozy. Swiat ten
byt we wszystkim podobny do tego, w ktdrym zyjemy obecnie, tam tez istnialy
postacie bedace odpowiednikami postaci Starego Testamentu (mi¢dzy innymi
dobry Mojzesz i dobry Abraham), tam tez doszto do upadku ludu bozego*.
Durand z Huesca w swoim dziele Liber antiheresis nie podaje jednak zadnych
szczegotow dotyczacych tego, w jaki sposdb upadek 6w sie dokonal ani na
czym polegat grzech ludu bozego. Méwi jedynie, ze lud Izraela zgrzeszyt
w niebie i za kare zostal wygnany do $wiata, utozsamianego z Babilonem?™.
W swoim pdzniejszym traktacie Contra Manicheos z lat 1220-1227 wspomina
jednak o tym, ze Szatan wdart si¢ wraz ze swoim wojskiem do $wiata dobrego
boga i wprowadzit terror w ,,ziemi zywych” (fac. terra viventium), uprowadza-
jac lud bozy przemoca do swojego materialnego swiata®. We wloskiej wersji
mitu, przekazanej przez Rainera Sacchoniego, mowa jest natomiast o tym, ze

0 Por. Summa Fratris Raineri, s. 72-76.

St ,Si adhuc obiciunt hoc: «Omnia dupplicia sunt, unum contra unum» — non sic debet intel-
ligi, ut sint et alia quatuor invisibilia elementa, ad quorum similitudinem hec visibilia sunt create”.
Durandus de Huesca,dz. cyt., s. 160.

52 Ziemskie odpowiedniki tych postaci uwazane byly za zte: ,,Set forte dicent heretici alium
esse moisen, unde paulus ait: «Primus moises dicit». [...] Similiter dicunt alium esse abraham, qui
habet gloriam, set non apud deum, obicintes illud pauli ad romanos: «Si enim abraham ex operibus
legis iustificatus est, habet gloriam, set non apud deum»” (tamze, s. 183).

53 Szerzej na temat ,,ziemi zywych” zob. tamze, s. 149, 156; t e n z e, Liber contra manicheos,
red. Ch. Thouzellier, w: Ch. Thouzellier, Une somme anti-cathare. Le ,, Liber contra Manicheos” de
Durand de Huesca, Spicilegium sacrum lovaniense administration, Louvain 1964, s. 82, 98, 100-103,
107-109, 147-152, 188, 193, 202, 217-218, 225-231, 214; Summa Fratris Raineri, s. 73.

54 _In origenianorum ab origene ita nuncupati vesaniam, qui dicunt animas in mundi principio
pecasse et de celis usque ad terras diversaque vincula corpora meruisse, eaque causa factum esse
mundum confitentes”. Durandus de Huesca, Liber antiheresis, s. 121.

»Set forte dicent heretici, quod prophete non de ista terra visibili loquebantur, set de alia terra,
quam dicunt vivencium, in qua olim, ut nos ab illis audivimus, credunt habitasse; et ad defensionem
sue false opinionis inducunt ea, que dominus populo israelitico in babiloniam translato promitebat,
dicentes omnia ea in se ipsis adhuc esse conplenda”. Tamze, s. 149.

55 Ttem si princeps mundi, ut Manichei dogmatizant et fermentant suos heresiothas, et Assur
et Elam et alii quos propheta Ezechiel testatur dedisse terrorem in terra viventium, ingressi sunt



64 Piotr CZARNECKI

przedstawiciele ludu bozego wzigli sobie za zony cdrki zlego boga i na tym
wlasnie miat polegac ich grzech®®. Mozna zatem powiedzie¢, ze w zasadniczej
kwestii upadku — a wigc 1 genezy zta — rowniez tworcy doktryny dwdch swia-
téw nie wniesli nic nowego do rozwiazan juz istniejacych. Mamy tu bowiem
do czynienia z dwiema opcjami — pierwsza z nich, podobnie jak wczesniejsza
wersja doktryny ,,anielskiej”, zaktada, ze lud bozy zgrzeszyt w niebie, ale nie
udziela odpowiedzi na pytanie, dlaczego w ogodle doszto do tego grzechu,
druga natomiast, podobnie jak zmodyfikowana doktryna Belesmanzy, mdowi,
ze grzech dokonat si¢ wbrew woli stworzenia bozego, stad tez — jak mozna
si¢ domysla¢ — petna odpowiedzialnos$¢ za niego ponosi Szatan. Biorac pod
uwage swiadectwa zrdodet, trudno jednak oprzec si¢ wrazeniu, ze rozwigzanie
kluczowego dla dualizmu problemu upadku, a wigc i genezy zta w stworzeniu
bozym, nie byto dla tworcodw tej doktryny priorytetem. Nalezy przy tym pod-
kresli¢, ze nie miata ona odpowiednika w zrodtach wschodnich dotyczacych
bogomitow, w zwiazku z czym byta najprawdopodobniej oryginalng inwencja
katarow francuskich. Skoro wigc doktryna dwoch swiatow nie powstala po
to, by da¢ odpowiedz na fundamentalne pytanie ,,unde malum?”, to jakie byty
motywy jej tworcow? Tego z cata pewnoscia wiedzie¢ nie mozemy, mozna
si¢ jednak domyslac, ze ich gldownym motywem bylo pragnienie dotrzymania
kroku katolickim adwersarzom, ktoérych gtownym org¢zem podczas dysput
byly argumenty biblijne. Jak wynika z informacji przekazanych przez Mo-
nete z Cremony, katarom bylto stosunkowo tatwo podbudowaé¢ argumentami
biblijnymi preegzystencj¢ dusz w niebie, podczas gdy dla utozsamienia dusz
ludzkich z aniotami argumentow takich ewidentnie im brakowato®’.
Wyznawcom doktryny dwdch swiatow nie udato si¢ wigc stworzy¢ nauki,
w ktorej dobro zostaloby jednoznacznie oddzielone od zta, a Boég swiata ducho-
wego 1 jego stworzenie nie ponosiliby zadnej odpowiedzialnosci za upadek (co
bylo mozliwe w przypadku niektérych sformutowan doktryny ,,anielskiej”).
Zasadnicze znaczenie miato dla nich to, by ich doktryna pozostawata w zgod-
nosci z Pismem Swietym, a przynajmniej, by mozna byto znalezé w nim ja-
kiekolwiek argumenty na jej potwierdzenie. Dla osiagnigcia tego celu gotowi
byli poswigci¢ nawet absolutne dobro Boga i dopusci¢ do pewnego ,,pomiesza-
nia” dobra i zta juz na poziomie teologii. Szczeg6lnie wyrazne okazuje si¢ to
w przypadku doktryny opisanej przez Monet¢ z Cremony, ktora zaktadata, ze

terram illam cum exercitibus suis et inde animas populi Dei captas in hoc seculum abduxerunt”.
Tamze, s. 259.

¢ Populus boni dei duxerunt contra pracceptum ipsius ibidem filias alienigenas in uxores, id
est filias alieni dei, sive malorum deorum et ex tali coitu inhonesto et prohibito nati sunt gigantes et
multi alii diversis temporibus”. Summa Fratris Raineri, s. 73.

7 Na temat biblijnego uzasadnienia preegzystencji ludu Bozegopor. Moneta de Cremona,
dz. cyt., s.44-47,69-73, Durandus de Huesca,Liber antiheresis, s. 236.



W poszukiwaniu genezy zta 65

to nie wtargnigcie Szatana do nieba byto przyczyna upadku ludu Bozego, ale
grzech ludu Bozego spowodowat, iz Stworca postanowit ukara¢ swoje stwo-
rzenie, wpuszczajac do nieba Szatana®®. Trudno nie dostrzec, ze w opisanej
sytuacji odpowiedzialny za upadek jest zarowno lud bozy, jak i — przynajmnie;j
po czesci — dobry Bog. Swiadomosé tego faktu miat bez watpienia rowniez Jan
z Lugio, ktéry probowal ratowac dobro¢ Stworcy swiata duchowego, tworzac
do$é osobliwa, lecz w jego przekonaniu zgodna z Pismem Swictym doktry-
ne, zaktadajaca, ze chociaz wola Boga jest jednoznacznie dobra, nie jest On
w stanie catkowicie jej zrealizowac¢, poniewaz odwiecznie dziata w nim zla
zasada, naklaniajac go do zta wobec Jego stworzen. Podobnie rzecz si¢ mia-
ta ze stworzeniami bozymi, ktorych pierwotnie dobra natur¢ zatrut zty bog,
umieszczajac w niej odwiecznie sktonnos¢ do zta (tac. malitia)®.

Dokonana analiza doktryn dotyczacych upadku prowadzi do dwoch za-
sadniczych wnioskoéw. Po pierwsze, ukazuje ona, ze dualizm katarski wyrdst
na wzorcach bogomilskich i ze nawet w toku ewolucji doktryny trudno byto
mu si¢ od tych wzorcow uwolni¢. Umiarkowany kataryzm, zwtaszcza w jego
wczesnym stadium rozwoju, trudno w ogéle uznaé za niezalezna herezjg¢, cata
jego doktryna zostala bowiem przejgta wprost z bogomilizmu i jego swigtych
ksiag, w ktorych ja zawarto. Rowniez wigkszos¢ kataréw radykalnych pozo-
stata wierna wplywom bogomilskim, nawet kosztem spojnosci wyznawanego

58 Dicit Jeremias in Threnis 4 v. 12. «Non crediderunt reges terrae et universi habitatores orbis,
quoniam ingrederetur hostis et inimicus per portas Jerusalem et dicit quare intrabat propter peccata
prophetarum ejus et iniquitates sacerdotum ejus, qui effuderunt in medio eius sanguinem justorumy.
Hanc autem auctoritatem introduco, quia Haereticus credit istud dici de Jerusalem caelesti et de hoste
et inimico, idest Diabolo. Sed ibi dicitur, quod propter peccata eorum, quae fecerant, ingressus est;
ergo prius peccaverunt oves, quam hostis ingrederetur ad eas; ergo non fuit peccatum eorum ab eo,
immo abeis”. Moneta de Cremona,dz cyt.,s. 42,

59 Ipse Iohannes dicit, videlicet, quod deus non est omnipotens. Dicit tamen quod deus vult
et potest omnia bona quantum in ipso est et in suis creaturis quae sibi necessario obtemperant; sed
impeditur haec dei voluntas et potentia ab hoste suo. Item quod alteruter agit in alterutrum ab eterno,
et quod causa mala id est deus malus agit in deum verum et in eius filium atque in cuncta eius opera
ab eterno. [...] Unde concludit ex praemissis quod bonus deus non potuit perfectas facere creaturas
suas quamvis hoc voluerit, et hoc sibi et creaturis suis accidit propter resistentiam mali dei qui actum
suum sive quamdam malitiam ab aeterno inseruit in eas, ex qua malitia creature habuerunt posse
peccare”. Summa Fratris Raineri, s. 74.

Taosobliwa koncepcja zostata wytozona takze w katarskim traktacie Liber de duobus principiis,
napisanym przez autoréw ze szkoty Jana z Lugio (zob. Liber de duobus principiis, w: Un traité neo-
manichéen du Xllle siecle: Le ,, Liber de duobus principiis”, suivi d’un fragment de rituel cathare
Liber de duobus principiis, s. 88-92).



66 Piotr CZARNECKI

mitu; jedynie nieliczni, jak wtoski biskup Belesmanza, odwazyli si¢ porzuci¢
te elementy zaczerpniete z Interrogatio lohannis, ktdre okazywaty si¢ zrodlem
problemow, i tworzy¢ wlasne, oryginalne i logicznie spdjne koncepcje. Takze
oryginalny charakter doktryny dwoch swiatdéw, ktora nie miata bezposredniego
odpowiednika w bogomilizmie, po glebszej analizie wydaje si¢ pozorny —
nowa byla w niej bowiem jedynie forma, jej fundamentalne zatozenia pozo-
staty takie same, jak we wczesniejszych naukach bogomilskich.

Oproécz potwierdzenia bogomilskich korzeni doktryny katarskiej powyzsza
analiza prowadzi takze do drugiego bardzo istotnego wniosku, a mianowicie
uswiadamia fundamentalng rolg, jaka odgrywal w kataryzmie dualizm. To
wlasnie doktryna o upadku, stanowigca sedno doktryny katarskiej, byta bo-
wiem najczestszym przedmiotem modyfikacji, ulepszen i racjonalizacji. Co
jednak najwazniejsze, katarzy do samego konca nie odstapili ani o krok od
jej podstawowych zatozen. Inne elementy ich nauki, takie jak chrystologia,
soteriologia czy sakramentologia, nie ulegaly przy tym w toku ewolucji tak
daleko idacym zmianom®. Zaréwno modyfikacje doktryny umiarkowanej
dokonane przez ,,doskonalych” z Concorezzo, jak tez modyfikacje doktryny
radykalnej wprowadzone przez Belesmanze ukazuja, ze katarscy przywodcy
dobrze zdawali sobie sprawe, ze sednem ich religii pozostaje dualizm, ktérego
gléwnym celem jest udzielenie odpowiedzi na pytanie o genezg zta. Mniej
przenikliwi sposrdd nich — na przyktad twoércy doktryny dwoch swiatéw — mu-
sieli rowniez odczuwac wyjatkowe przywiazanie do dualistycznego schematu,
ktory zapozyczyli ze Wschodu, skoro podjeli tak duzy wysitek, by schemat
ten dopasowaé do Pisma Swietego i w ten sposob uchroni¢ przed kontrar-
gumentami strony katolickiej. Poza tym o kluczowym znaczeniu dualizmu
w doktrynie katarskiej wymownie swiadczy fakt, ze obydwa zachowane do
dzi$ katarskie dzieta teologiczne: Liber de duobus principiis oraz tak zwany
Traktat manichejski, poSwigcone sa wlasnie obronie fundamentéw doktryny
dualistycznej. Chociaz wigkszo$¢ katarow wyznawata nauki, ktore nie rozwia-
zywaty problemu upadku, a co za tym idzie genezy zta, tak jednoznacznie, jak
to miato miejsce w przypadku koncepcji Belesmanzy, to jednak wszyscy oni
byli mocno przywiazani do dualistycznych wzorcow przejetych ze Wschodu.
W swietle tak jednoznacznych faktéw, potwierdzonych przez zrédta, interpre-
tacja ,,dekonstrukcjonistyczna”, negujaca wschodnia genezg, jak rowniez zna-
czenie dualizmu w kataryzmie, wydaje si¢ wyjatkowo malo przekonujaca.

¢ Wyjatkiem od tej reguty byta doktryna schizmatyckiego biskupa Desideriusa z Concorezzo
— poczatkowo syna wigkszego (lac. filius maior) wspomnianego Nazariusa — ktory odrzucit po-
wszechny w kataryzmie (i bogomilizmie) doketyzm na rzecz wiary w realne wcielenie Chrystusa
(por. De heresi catharorum in Lombardia, s. 311; Moneta de Cremon a,dz. cyt.,s. 6, 248;
Tractatus de hereticis, s. 311).



