
50

Piotr CZARNECKI

W POSZUKIWANIU GENEZY ZŁA
Koncepcja upadku w doktrynach katarskich 

a interpretacja „dekonstrukcjonistyczna”

Wierność motywom bogomilskim była dla katarów dużo ważniejsza od spójności 
mitu o upadku, który w ówczesnej postaci nie rozwiązywał problemu genezy zła. 
Chociaż zawierał przesłanie, że grzech nie powstał w dobrym stworzeniu, lecz 
pochodził z zewnątrz – od odwiecznej złej zasady, to jednak rodził nowe, nie mniej 
trudne pytania o to, dlaczego stworzenie Boże przystało na namowy Szatana oraz 
dlaczego dobry Bóg wpuścił swojego odwiecznego przeciwnika do nieba i na 
domiar złego uczynił go zarządcą swoich stworzeń.

Tradycyjna interpretacja kataryzmu opiera się na dwóch fi larach – pierw-
szym z nich jest przekonanie, że element wyróżniający tę herezję i decydujący 
o jej istocie stanowi doktryna dualistyczna, drugim zaś przeświadczenie o jej 
wschodniej genezie i bezpośrednich związkach z dualistycznymi doktrynami 
wcześniejszych wspólnot religijnych, a mianowicie z armeńskim paulicjani-
zmem oraz bułgarskim bogomilizmem. Już pod koniec siedemnastego stulecia 
Jacques-Bénigne Bossuet stwierdził na podstawie analizy źródeł, że kataryzm 
był herezją dualistyczną, zakorzenioną w paulicjanizmie, bogomilizmie, a po-
średnio w samym manicheizmie1. Owo powiązanie katarskiego dualizmu z ma-
nicheizmem czy też starożytnym gnostycyzmem podtrzymywane było przez 
późniejszych – dziewiętnastowiecznych i dwudziestowiecznych – badaczy, na 
przykład przez Ignaza von Döllingera2, Stevena Runcimana3 czy Hansa Söder-
berga4, mimo że już w połowie dziewiętnastego stulecia Charles Schmidt wska-
zywał, że w świetle źródeł związki te są niemożliwe do udowodnienia5. Schmidt 

1  Por. J.B.  B o s s u e t, Histoire des variations des Églises protestantes, Paris [b.n.w.] 1688, 
s. 504-518, 578-582, 621.

2  Por. I. v o n D ö l l i n g e r, Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters, t. 1, Geschichte 
der gnostisch-manichäischen Sekten im frühen Mittelalter, C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 
München 1890, s. 114-116. 

3  Por. S.  R u n c i m a n, Manicheizm średniowieczny, tłum. J. Prokopiuk, B. Zborski, Marabut, 
Gdańsk 1996, s. 13-31, 120, 162-170.

4  Por. H.  S ö d e r b e r g, La religion des Cathares. Études sur le gnosticisme de la Basse An-
tiquité et du Moyen-Âge, Almquist & Wiksells Boktryckeri A.B., Uppsala 1949, s. 22-36.

5  Por. Ch.  S c h m i d t, Histoire et doctrine de la secte des Cathares ou Albigeois, t. 2, J. Cherbu-
liez–Même Maison, Paris–Genève 1849; s. 252-270. Ustalenia Schmidta potwierdzone zostały przez 
współczesnych badaczy i dzisiaj koncepcja wiążąca kataryzm z manicheizmem nie znajduje już uzna-
nia (por. Y.  H a g m a n, Le Catharisme: Un neo-Manicheisme?, „Heresis” 1993, nr 21, s. 47-60).

„Ethos” 31(2018) nr 4(124) 50-66
DOI 10.12887/31-2018-4-124-04



51

nie kwestionował jednak dualistycznego charakteru kataryzmu ani jego związ-
ków ze wschodnimi herezjami, takimi jak paulicjanizm czy bogomilizm. No-
wych, przekonujących dowodów potwierdzających zarówno wschodnią (choć 
nie manichejską) genezę, jak i dualistyczny charakter kataryzmu dostarczył 
jeden z najbardziej zasłużonych badaczy tej herezji w wieku dwudziestym, 
dominikański uczony Antoine Dondaine, który w roku 1939 odkrył katarski 
traktat teologiczny Liber de duobus principiis6, jak również dwa antyheretyckie 
traktaty pochodzące z wieku trzynastego: De heresi catharorum in Lombardia7 
i Tractatus de hereticis8. Oparte na silnych podstawach źródłowych ustalenia 
Dondaine’a podtrzymywało w dwudziestym wieku wielu wybitnych badaczy 
kataryzmu, w tym Arno Borst9, Christine Thouzellier (edytorka drugiego zacho-
wanego katarskiego traktatu teologicznego, tak zwanego Traktatu manichej-
skiego10), Bernard Hamilton11, Malcolm Lambert12 czy Edina Bozóky13.

KU DEKONSTRUKCJI TRADYCJI

We współczesnej historiografi i kataryzmu znaczna część badaczy skupia 
się na próbach dekonstrukcji tej tradycyjnej interpretacji, mimo że nie odna-
leziono żadnych nowych źródeł, które mogłyby podważyć jej ustalenia. Coraz 

6  Zob. A.  D o n d a i n e, Un traité neo-manichéen du XIIIe siècle: Le „Liber de duobus princi-
piis”, suivi d’un fragment de rituel cathare, Istituto storico domenicano S. Sabina, Roma 1939.

7  Zob. De heresi catharorum in Lombardia, red. A. Dondaine, „Archivum Fratrum Praedica-
torum” 19(1949), s. 306-312.

8  Zob. Tractatus de hereticis, red. A. Dondaine, „Archivum Fratrum Praedicatorum” 20(1950), 
s. 308-324.

Szerzej na temat źródeł oraz poglądów Antoine’a Dondaine’a na temat genezy kataryzmu zob. 
A.  D o n d a i n e, La hiérarchie cathare en Italie II, „Archivum Fratrum Praedicatorum” 20(1950), 
s. 234-307; t e n ż e, La hiérachie cathare en Italie I, „Archivum Fratrum Praedicatorum” 19(1949), 
s. 280-305; t e n ż e, L’origine de l’hérésie médiévale. A propos d’un livre recent, „Rivista di storia 
della Chiesa in Italia” 6(1952), s. 49-59; t e n ż e, Un traité neo-manichéen du XIIIe siècle: Le „Liber 
de duobus principiis”, suivi d’un fragment de rituel cathare, s. 56n.

9  Por. A.  B o r s t, Die Katharer, Hiersemann, Stuttgart 1953, s. 89-98, 229-230.
10  Zob. Ch.  T h o u z e l l i e r, Hérésie et croisade au XIIe siècle, „Revue d’Histoire Ecclésias-

tique” 49(1954), s. 855-872.
11  Por. B. H a m i l t o n, Bogomil Infl uences on Western Heresy, w: Heresy and the Persecuting 

Society in the Middle Ages: Essays on the Work of R.I. Moore, red. M. Frasetto, Brill, Leiden–Bo-
ston 2006, s. 104. Zob. też: t e n ż e, The Cathars and the Seven Churches of Asia, w: Byzantium 
and the West, c. 850-c.1200: Proceedings of the XVIII Spring Symposium of Byzantine Studies, 
Oxford 30th March-1st April 1984, red. J.D. Howard-Johnston, Adolf M. Hakkert, Amsterdam 1988, 
s. 269-295.

12  Por. M.  L a m b e r t, The Cathars, Basil Blackwell, Oxford 1998, s. 29-37. 
13  Por. E.  B o z ó k y, Le livre secret des Cathares. Interrogatio Iohannis. Édition critique, 

traduction, commentaire, Éditions Beauchesne, Paris 2009, s. 26-32, 192-202. 

W poszukiwaniu genezy zła



52

częściej pojawiają się głosy, jakoby należało w ogóle zaprzestać używania 
nazw „kataryzm” i „katarzy”14, obraz tej herezji, który znamy, został bowiem 
z premedytacją skonstruowany przez przedstawicieli Kościoła katolickiego 
w oparciu o antyheretyckie dzieła starożytne (przede wszystkim pisma św. Au-
gustyna skierowane przeciwko manichejczykom) po to, aby zdyskredyto-
wać przeciwników – dysydentów będących zwolennikami odnowy Kościoła 
w oparciu o wzorce ewangeliczne15. Najbardziej radykalni zwolennicy nurtu 
„dekonstrukcjonistycznego”, na przykład Mark G. Pegg16, stoją na stanowi-
sku, że kataryzm jako zorganizowana herezja z ustaloną hierarchią, rytuałem, 
a przede wszystkim dualistyczną doktryną w ogóle nie istniał, badacze bardziej 
umiarkowani zaś, na przykład Robert I. Moore17, Pilar Jiménez Sanchez18 czy 
Jean-Louis Biget19, radykalnie umniejszają znaczenie dualistycznej doktryny, 
uważanej dotąd za wyznacznik tej herezji, i twierdzą, że pojawiła się ona 
późno (dopiero w wieku trzynastym) jako efekt niezależnej analizy Pisma 
Świętego prowadzonej w heretyckich szkołach albo też w wyniku przejęcia 
przez „dysydentów” oszczerczych schematów wypracowanych przez teolo-
gów katolickich. Wspólnym mianownikiem interpretacji „dekonstrukcjoni-
stycznej” jest więc z jednej strony negacja bądź też radykalna deprecjacja 
znaczenia doktryny dualistycznej w kataryzmie, z drugiej zaś eliminacja tej 

14  Zob. np. J.  T h é r y, L’hérésie des bons hommes. Comment nommer la dissidence religieuse 
non vaudoise ni béguine en Languedoc (XIIe-début XIVe siècle)?, „Heresis” 2002, nr 36-37, s. 75-
-118; J.  B i g e t, Réfl exions sur «l’hérésie» dans le Midi de la France au Moyen Âge, „Heresis” 2002, 
nr 36-37, s. 29-32, 38-42. 

15  Początki dekonstrukcjonistycznej interpretacji herezji katarskiej wiążą się z pracami pro-
wadzonymi przez badaczy pod kierunkiem Monique Zerner (zob. Inventer l’hérésie? Discours 
polémiques et pouvoirs avant l’Inquisition, red. M. Zerner, Presses Universitaires de Nice, Nice 1998; 
por. też: B i g e t, dz. cyt., s. 29-74; P. J i m é n e z - S a n c h e z, Les catharismes: modè les dissidents 
du christianisme mé dié val (XIIe-XIIIe siè cles), PU Rennes, Rennes 2008, s. 46-48, 345-382; t a ż, 
Pour une démystifi cation du dualisme cathare: le cas de l’Albigéisme, w: Pouvoirs et socié té  en 
pays albigeois, red. P. Nelidoff, O. Devaux, PU Sciences Sociales, Toulouse 1997, s. 33-46; t a ż, Le 
catharisme: une origine orientale à deux tendances?, „Slavica Occitania” 2003, nr 16, s. 207-225; 
U.  B r u n n, Cathari, catharistae et cataphrygae. Ancêtres des cathares du XII siècle, „Heresis” 
2002, nr 36-37, s. 184-200; t e n ż e, Des contestataires aux „cathares”: Discours de ré forme et pro-
pagande antihé ré tique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant l’Inquisition, Brepols Publishers, 
Paris 2006, s. 160, 316-320; T h é r y, dz. cyt., s. 77, 98-117).  

16  Zob. M.G.  P e g g, The Paradigm of Catharism; or, the Historians’ Illusion, w: Cathars in 
Question, red. A. Sennis, York Medieval Press, York 2016, s. 21-52; t e n ż e, The Corruption of 
Angels: The Great Inquisition of 1245-1246, Princeton University Press, Princeton 2001.

17  Por. R. I. M o o r e, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, Profi le Books 
Ltd., London 2012, s. 201-219, 255-257.

18  Por.  J i m é n e z - S a n c h e z, Les catharismes, s. 207-210, 309-311, 354-376; t a ż, Cathari-
sme ou catharismes? Variations spatiales et temporelles dans l’organisation et dans l’encadrement 
des communautés dites «cathares», „Heresis” 2003, nr 39, s. 38, 58-60.

19  Por.  B i g e t, dz. cyt., s. 39-44, 46-51. 

Piotr CZARNECKI



53

herezji z łańcucha dualistycznej tradycji średniowiecznej, którą rozpoczęli 
w siódmym wieku paulicjanie i która w wieku dziesiątym kontynuowana była 
przez bogomiłów. Mimo że ujęcie to stało się powszechne, reprezentujący je 
autorzy są jednak krytykowani za wybiórcze uwzględnianie źródeł oraz za 
zaangażowanie ideologiczne. Zdaniem Petera Billera jeszcze istotniejszym 
problemem jest jednak to, że w konsekwencji dominacji podejścia „dekon-
strukcjonistycznego” zaobserwować można pewien zastój w badaniach nad 
kataryzmem, w tym przede wszystkim nad jego doktryną20. Wciąż brakuje 
opracowań, które podejmowałyby kwestie dotyczące istoty tej doktryny oraz 
jej ewolucji, mimo że badania takie mogłyby rzucić nowe światło na kon-
trowersje co do genezy i specyfi ki kataryzmu, a także dostarczyć istotnych 
argumentów w dyskusji ze zwolennikami opcji „dekonstrukcjonistycznej”. 
Warto zatem przyjrzeć się temu, co stanowiło sedno dualistycznej doktryny 
katarskiej, a więc kwestii upadku – wiążącej się bezpośrednio z poszukiwa-
niem odpowiedzi na fundamentalne pytanie: unde malum? – aby ustalić na 
ile kwestia ta była dla katarów istotna, a także, czy koncepcje katarskie wy-
kazywały podobieństwa do wcześniejszych nauk bogomilskich. Umożliwi to 
też udzielenie odpowiedzi na pytanie, czy „dekonstrukcjonistyczny” przewrót 
interpretacyjny można – w świetle źródeł – określić jako uzasadniony, a także 
czy ustalenia tradycyjnej historiografi i, których bronią dzisiaj tacy badacze, 
jak Bernard Hamilton21, Peter Biller22, Claire Taylor23 czy Theofanis Drako-
poulos24, w istocie się zdezaktualizowały.

20  Szerzej na temat krytyki interpretacji „dekonstrukcjonistycznej” zob. P.  B i l l e r, Goodbye to 
Catharism?, w: Cathars in Question, s. 274-304 ; M.  R o q u e b e r t, Le „déconstructionnisme” et les 
études cathares, w: Les cathares devant l’Histoire. Mélanges offerts à Jean Duvernoy, red. M. Aurell, 
L’Hydre Éditions, Cahors 2005, s. 105-134. Współcześnie tematykę doktryn katarskich poruszają w swo-
ich opracowaniach między innymi: Alessandra Greco (zob. A.  G r e c o, Mitologia catara: il favoloso 
mondo delle origini, Fondazione CISAM, Spoleto 2000), Michel Roquebert (zob. M.  R o q u e b e r t, 
La religion cathare. Le bien, le mal et le salut dans l’heresie medieval, Perrin, Paris 2001), Roland 
Poupin (zob. R.  P o u p i n,  La papauté , les Cathares et Thomas d’Aquin, Loubatières, Portet-sur-
Garonne 2000), Claire Taylor (zob. C.  T a y l o r, Heresy in Medieval France: Dualism in Aquitai-
ne and the Agenais, 1000-1249, Boydel & Brewer, Woodbridge-Rochester 2005), Francesco Zambon 
(zob. F.  Z a m b o n, Les événements du „monde supérieur” dans la doctrine des Albanais et de Jean de 
Lugio, „Slavica Occitania” 2003, nr 16, s. 273-292 i Theofanis Drakopoulos (zob. T.  D r a k o p o u l o s, 
L’unité de Bogomilo-Catharisme d’après quatre textes latins analysés à la lumière des sources byzanti-
nes, praca doktorska przedstawiona na Uniwersytecie w Genewie, Genève 2010, http://archive-ouverte.
unige.ch/unige:12233). 

21  Zob. B.  H a m i l t o n, Cathar Links with the Balkans and Byzantium, w: Cathars in Ques-
tion, s. 131-150.

22  Por.  B i l l e r, dz. cyt., s. 288-291.
23  Zob. C.  T a y l o r, Evidence for Dualism in Inquisitorial Registers of the 1240s. A Contri-

bution to a Debate, „History” 98(2013) nr 331, s. 319-345. 
24  D r a k o p o u l o s, dz. cyt., s. 6-39; 252-262.

W poszukiwaniu genezy zła



54

WYJAŚNIĆ ZŁO

Nie można mówić o istnieniu jednej spójnej koncepcji upadku uznawanej 
w całym kataryzmie, herezję tę bowiem cechowało istnienie wielu różnych 
opcji doktrynalnych. Jej podstawowy podział wewnętrzny przebiegał między 
zwolennikami dualizmu umiarkowanego, zakładającego istnienie jednego tyl-
ko Boga-Stwórcy i Szatana, który był jego zbuntowanym stworzeniem, oraz 
dualizmu radykalnego, w którym dwaj bogowie-stwórcy – dobry i zły, byli 
odwieczni i równie potężni.

ZŁY ZARZĄDCA CZY PYSZNY SYN?

Jako pierwszy pojawił się dualizm umiarkowany, który występował w Ce-
sarstwie, Italii, a także na terenach południa dzisiejszej Francji i – jak przekonują 
źródła – od początku czerpał ze wzorów bogomilskich. Umiarkowani katarzy 
utrzymywali kontakty ze swoimi bogomilskimi braćmi w wierze, a także – co 
należy podkreślić – dobrze znali ich święte księgi. W roku 1190 biskup wło-
skiego katarskiego kościoła z Concorezzo – Nazarius – przywiózł z Bułgarii 
apokryf zatytułowany Interrogatio Iohannis, zawierający dualistyczny mit 
wyznawany przez bogomiłów głoszących dualizm umiarkowany. Znajomość 
tego tekstu nie ograniczała się jednak tylko do terenów Italii, o czym świadczy 
fakt, że kopia dzieła zachowała się w archiwach inkwizycji w Carcassone25. 
Oprócz Interrogatio Iohannis katarzy znali także – jak poświadczają źródła – 
wykorzystywaną przez bogomiłów Wizję Izajasza i w początkowym okresie 
istnienia ich doktryny nie wprowadzali żadnych zmian do wersji mitu o upad-
ku przejętych ze Wschodu26. 

W przypadku dualizmu umiarkowanego mit ten miał dwa poziomy – po 
pierwsze, tłumaczył upadek Szatana i aniołów, a po drugie – upadek człowie-
ka. W pierwszej kwestii zarówno bogomili, jak i idący za nimi umiarkowani 
katarzy nie stworzyli żadnej oryginalnej koncepcji, przejmując wprost orto-
doksyjne założenie o tym, że przyczyną upadku Szatana – będącego początko-
wo dobrym aniołem – była pycha. W Interrogatio Iohannis mowa jest o tym, 
że Szatan, będący początkowo zarządcą zastępów niebieskich, przemierzając 

25  Por. B o z ó k y, dz. cyt., s. 26-32, 176-197; W. M y s z o r, Średniowieczna religijność ludowa. 
Dualizm w świetle „Interrogatio Iohannis”, „Studia Religiologica” 2008, nr 41, s. 13. 

26  Szerzej na temat znajomości świętych ksiąg bogomilskich przez katarów zob. B.  H a m i l t o n, 
Wisdom from the East: The Reception by the Cathars of Eastern Dualist Texts, w: Heresy and Lit-
eracy, 1000-1530, red. P. Biller, A. Hudson, Cambridge University Press, Cambridge 1994, s. 43-45; 
A.  A c e r b i, La Visione di Isaia nelle vicende dottrinali del catarismo lombardo e provenzale, 
„Cristianesimo Nella Storia” 1980, nr 1, s. 75-122. 

Piotr CZARNECKI



55

Boże stworzenie, natrafi ł na nieuformowaną jeszcze materię i postanowił wów-
czas, że z materii tej stworzy swój własny świat, w którym będzie niezależ-
nym od Stwórcy bogiem27. Pragnąc zrealizować swój zły zamysł, postanowił 
pozyskać podległe sobie anioły, zmniejszając ich powinności wobec Boga, 
podobnie jak uczynił to nieuczciwy rządca z Ewangelii według św. Łukasza 
(por. Łk 16,1-8)28. Gdy Bóg się o tym dowiedział, wyrzucił z nieba Szatana 
wraz z jego poplecznikami, ten jednak, spadając, zamienił się w apokaliptycz-
nego Smoka (por. Ap 12,4) i zmiótł ogonem trzecią część dobrych aniołów, 
które nie przyłączyły się do buntu29. 

Wersja mitu o upadku zawarta w Interrogatio Iohannis nie była jednak 
jedyną znaną formą nauki bogomilskiej wyznawaną przez katarów. Drugą, 
nieco odmienną, opisał na początku dwunastego wieku bizantyjski teolog Eu-
tymiusz Zygaben, a jak przekonuje piszący na początku trzynastego wieku 
cysters Pierre des Vaux de Cernay, również ona trafi ła do Europy Zachodniej 
i przejęła ją część katarów z obszarów południa dzisiejszej Francji30. W wersji 
tej Szatan (u bogomiłów: Satanael) nie był już co prawda zarządcą aniołów, 
lecz pierworodnym synem Boga, jednak przyczyną jego upadku – podobnie 
jak w Interrogatio Iohannis – była pycha i chęć dorównania ojcu (Stwórcy). 
Tutaj również został on – wraz ze wszystkimi aniołami, które udało mu się 
pozyskać – strącony za karę na nieuformowaną jeszcze ziemię31. 

Jak więc widać, obydwie wersje bogomilskiego mitu umiarkowanego były 
znane i wyznawane przez wczesnych katarów, którzy nie wprowadzali do 
nich żadnych zmian. W kwestii genezy zła nie zawierały one jednak żad-

27  „Tunc reversus est Sathanas retro implens se de malitiis et ascendit ad angelum qui erat super 
aerem et ad illum qui erat super aquas dicens eis: Omnia sunt mea; si me audieritis, ponam tronum 
meum super nubes et ero similis altissimo. Et substolam aquas supra fi rmamentum istum et ceteras 
aquas in loca maria congregabo et postea non erit aqua super faciem omnis terre. Regnabo vobiscum 
in secula seculorum”. Interrogatio Iohannis, red. E. Bozóky, w: Bozóky, dz. cyt., s. 48.

28  „Et hoc dixit angelis et ascendebat ad illos celos usque ad tertium celum, subvertens ange-
los invisibilis patris et dicens singulis eorum: Quantum debes domino tuo? Et primus respondit: 
C chados olei. Et dixit ei: Accipe cautionem et sede et scribe L. Et alii dicit: Tu vero quantum debes 
domino tuo? Qui ait: C choros tritici. Et ait illi: Tolle cautionem tuam et sede et scribe cito octagin-
ta. Et ascendebat ad alios celos ita dicens adscenditque usque ad quintum celum seducens angelos 
invisibilis patris”. Interrogatio Iohannis, s. 49n.

29  „Et habuit VII caudas trahentes tertiam partem angelorum dei”. Interrogatio Iohannis, s. 52.
30  „Erant alii heretici qui dicebant quod unus est creator, set habuit duos fi lios, Christum et 

Diabolum”. P e t r u s  V a l l i u m  S a r n a i i  M o n a c h u s, Hystoria albigensis, red. P. Guebin, 
E. Lyon, t. 1, Librairie Ancienne Honoré Champion, Paris 1926, s. 12. Por. Manifestatio haeresis 
albigensium et lugdunensium, red. A. Cazenave, w: Die Mä chte des Guten und Bö sen: Vorstellungen 
im XII. und XIII. Jahrhundert ü ber ihr Wirken in der Heilsgeschichte, red. A. Zimmermann, Walter 
de Gruyter, Berlin–New York 1977, s. 386. 

31  Warto podkreślić, że również w tym przypadku Satanael kusił anioły, posługując się słowami 
nieuczciwego rządcy z Ewangelii według św. Łukasza (zob. E. Z i g a b e n u s, Panoplia dogmatica, 
w: Patrologia graeca, t. 130, kol. 1294-1295). 

W poszukiwaniu genezy zła



56

nych oryginalnych koncepcji ani też nie wnosiły nic nowego do interpretacji 
upadku Szatana i – podobnie jak ma to miejsce w poglądach ortodoksyjnych 
– utożsamiały jego pierwszy grzech z pychą, pozostawiając bez odpowiedzi 
zasadnicze pytanie o genezę zła w stworzeniu Bożym. Ów rażący brak w dok-
trynie, brak wytłumaczenia genezy zła, nie mógł jednak nie rzucać cienia 
na absolutne dobro jedynego istniejącego Stwórcy, który musiał więc być 
przynajmniej pośrednio odpowiedzialny za upadek swojego stworzenia. Jak 
można wnioskować na podstawie dostępnych źródeł, ów logiczny problem 
najwyraźniej nie przeszkadzał bogomiłom, którzy nie próbowali rozwiązać 
go poprzez modyfi kację dotychczasowej nauki o upadku. W przypadku ich 
zachodnich braci, wciąż narażonych na krytykę podczas dysput prowadzonych 
z katolickimi adwersarzami, było jednak zupełnie inaczej. Już na początku 
trzynastego wieku ów istotny mankament doktryny dostrzegła grupa wyso-
ko postawionych członków (określonych w źródle jako sapientes) włoskiej 
wspólnoty z Concorezzo wyznającej umiarkowany dualizm i do koncepcji 
przejętych od bogomiłów wprowadziła daleko idące zmiany. Według ich 
nowatorskiej interpretacji (która notabene nie została ujawniana wiernym) 
zamysł buntu nie pojawił się w umyśle Lucyfera znikąd, lecz został w nim 
zaszczepiony przez tajemniczego ducha o czterech twarzach (człowieka, ptaka, 
ryby i zwierzęcia), który chociaż nie był Bogiem i nie posiadał mocy stwo-
rzenia, to jednak był odwieczny i – co najważniejsze – nie został stworzony 
przez Boga32. Wprowadzenie ducha o czterech twarzach stanowiło bardzo 
znaczącą zmianę, ponieważ zdejmowało z dobrego Stwórcy wszelką, nawet 
pośrednią odpowiedzialność za zło, jakie pojawiło się w jego stworzeniu. 
Nowa doktryna niosła więc jasne przesłanie – po pierwsze, że zło w żaden 
sposób nie pochodzi od Boga ani od jego stworzenia, a po drugie, że owo zło 
jest bierne, zły duch nie miał bowiem mocy tworzenia, a swój zamysł świata 
materialnego, symbolizowany przez cztery twarze, mógł zrealizować dopiero 
przy pomocy pozyskanego stworzenia Bożego – Lucyfera. Mimo że koncepcja 
katarów z Concorezzo nie była pozbawiona wad (wciąż otwarte pozostawało 
pytanie, dlaczego Lucyfer uległ kuszeniu złego ducha), to jednak wyraźnie 
ukazuje ona, jak ważną kwestią dla katarskich „doskonałych” było rozwiązanie 

32  „Quidam vero dicunt – sed archanum est – quod fuit quidam nequam spiritus habens IIIIor 
facies, unam hominis, aliam volucris, terciam piscis, quartam animalis et fuit sine principio et mane-
bat in hoc chaos, nullam habens potestatem creandi. Et dicunt, quod Lucifer, adhuc bonus descendit, 
et videns speciem istius maligni spiritus, admiratus est. Et collocutione et suggestione ipsius maligni 
spiritus, seductus est. Et remeavit in celos, et ibi seduxit alios, et proiecti sunt de celo”. De heresi 
catharorum in Lombardia, s. 310.

 Por. S.  B u r c i, Liber Supra Stella, w: I. von Döllinger, Beiträge zur Sektengeschichte des Mit-
telalters, t. 2, Dokumente vornehmlich zur Geschichte der Valdesier und Katharer, C.H. Beck’sche 
Verlagsbuchhandlung, München 1890, s. 60.

Piotr CZARNECKI



57

kluczowego w dualizmie problemu upadku, a więc genezy zła. Koncepcja 
ta stanowiła bez wątpienia szczytowe osiągnięcie umiarkowanych dualistów 
na drodze do stworzenia teologii absolutnie dobrego Boga, problem jednak 
w tym, że trudno jednoznacznie zaliczyć ją do umiarkowanie dualistycznych, 
skoro mamy w jej przypadku do czynienia właściwie z teologią dwóch od-
wiecznych, choć nierównych sobie zasad33. 

Doktryna o upadku człowieka przejęta od bogomiłów przez umiarko-
wanych katarów była zdecydowanie bardziej oryginalna i bardziej odległa 
od ortodoksji. Ta zawarta w Interrogatio Iohannis (najpopularniejsza wśród 
katarów) zakładała bowiem utożsamienie dusz ludzkich z aniołami. Według 
bogomilskiego apokryfu Szatan – dzięki mocy tworzenia danej mu przez ojca 
na siedem dni – ze stworzonej przez Boga materii uformował świat zgodnie 
z opisem zawartym w księdze Rodzaju. Wieńcząc swoje dzieło, dokonał stwo-
rzenia ciał Adama i Ewy i aby je ożywić, zamknął w nich dwa anioły spośród 
tych, które jako Smok apokaliptyczny strącił z nieba ogonem34. Zamknięcie 
aniołów w ciałach ludzkich, dokonane przy użyciu przemocy, to jednak dopie-
ro początek historii upadku człowieka, jej drugi, zasadniczy etap rozegrał się 
bowiem w raju, gdzie Szatan umieścił Adama i Ewę, a następnie zaszczepił 
w nich cielesną żądzę, współżyjąc z Ewą w postaci węża35. Grzech cielesny był 
w przypadku ludzi tym samym, czym w przypadku Szatana okazała się pycha 
– to właśnie on związał ich na stałe z materią i uczynił współpracownikami 
w diabelskim dziele zniewalania dusz w nowych ciałach, które w konsekwen-
cji tego dzieła powstawały. Ciężar tego grzechu, będącego przyczyną upadku 
człowieka, z jeszcze większym naciskiem niż ma to miejsce w Interrogatio 
Iohannis, podkreślała doktryna opisana przez Zygabena36. Również według tej 
interpretacji po stworzeniu Ewy Satanael zapałał do niej pożądaniem i współ-

33  Szerzej na temat kwestii genezy tej doktryny zob. P. C z a r n e c k i, Trzecia droga dualizmu 
– doktryna religijna włoskiego kościoła katarskiego w Concorezzo, „Studia Religiologica” 2010, 
nr 43, s. 94-112. 

34  „Et cogitavit facere hominem in servitio sibi et tulit limum de terra et fecit hominem similem 
sibi. Et precepit angelo secundi celi introire in corpus luti et tulit de eo et fecit alium corpus in forma 
mulieris precepitque angelo primi celi introire in ilium. Angeli ploraverunt multum videntes super 
se formam mortalem esse in divisis formis”. Interrogatio Iohannis, s. 58. Te anioły, które świadomie 
poszły za Szatanem, stały się demonami i nie miały możliwości zbawienia.

35  „Postea malignus diabolus intrans in serpentem malum et decepit angelum qui erat in forma 
mulieris et effudit super caput eius concupiscentiam peccati; et fuit concupiscentia Eve sicut fornax 
ardens. Statimque diabolus exiens de arundine in forma serpentis fecit concupiscentiam suam cum 
Eva cum cauda serpentis”. Tamże, s. 60.

„Postea diabolus effudit suam concupiscentiam super caput angeli qui erat in Adam, et ambo 
inventi sunt in concupiscentia luxurie simul generando fi lios diaboli et serpentis usque ad consum-
mationem seculi”. Tamże, s. 62.

36  Prawdopodobnie była ona wyznawana również przez katarów, o czym można wnioskować 
na podstawie opisu dokonanego przez Pierre’a des Vaux de Cernay (zob. przyp. 28). 

W poszukiwaniu genezy zła



58

żył z nią cieleśnie, następnie zaś Ewa współżyła z Adamem i w ten sposób 
ludzie zaczęli się rozmnażać, przyczyniając się do trwałego zniewolenia ele-
mentu duchowego w materii. Co jednak ważniejsze, to właśnie w wyniku tego 
grzechu Satanael utracił swój anielski blask (stał się odrażająco brzydki) oraz 
moc tworzenia, mimo że nie utracił ich nawet w wyniku buntu przeciwko 
Bogu Stwórcy37. Głęboka świadomość powagi tego grzechu istniała w umy-
słach wszystkich bogomiłów i katarów (niezależnie od przyjętej przez nich 
opcji doktrynalnej), istotnie wpływając również na ich praktykę religijną oraz 
etykę. Zarówno bogomilscy theotokoi, jak i katarscy doskonali (łac. perfecti), 
a więc ci, którzy przyjęli sakrament chrztu Duchem Świętym, pod groźbą 
utraty zbawienia zobowiązani byli do zachowania czystości cielesnej do końca 
życia. Nie jedli oni również mięsa ani produktów odzwierzęcych (na przykład 
nabiału czy jajek), ponieważ – w ich przekonaniu – powstawały one w wyniku 
najgorszego ze wszystkich możliwych grzechów38. 

Doktryna o upadku, którą umiarkowani katarzy przejęli od bogomiłów, 
zawierała więc nowe, oryginalne koncepcje właściwie tylko w zakresie an-
tropologii. W przeciwieństwie do wierzeń ortodoksyjnych antropologia zo-
stała w tym przypadku ściśle powiązana z angelologią, ponieważ upadek dusz 
ludzkich utożsamiony został z upadkiem aniołów. Koncepcja preegzystencji 
dusz w niebie zaczerpnięta została najprawdopodobniej z wykorzystywanej 
przez bogomiłów apokryfi cznej „Wizji Izajasza”, podczas gdy idea grzechu 
cielesnego jako przyczyny upadku ludzi wydaje się własną inwencją bogomi-
łów, nie występowała ona bowiem u paulicjan, będących ich bezpośrednimi 
inspiratorami. Umiarkowana nauka o upadku Szatana zaczerpnięta została 
prawie w całości z ortodoksji, a jedynym novum wprowadzonym przez bo-
gomiłów było „utożsamienie” go z nieuczciwym rządcą z Ewangelii według 
św. Łukasza39. Katarzy głoszący doktrynę umiarkowaną nie wnieśli do bo-
gomilskich koncepcji zbyt wielkiego wkładu, postępując wiernie za naukami 
przyniesionymi ze Wschodu. Wyjątkiem jest opisana wyżej doktryna o duchu 
o czterech twarzach, która ukazuje, że rozwiązanie kluczowej dla dualistów 
kwestii upadku miało duże znaczenie dla najbardziej świadomych doktryny 
katarskich „doskonałych”. 

37  „Caeterum cum Satanael impudice cum Eva per serpentem corrumperetur, divinum fuisse 
statim privatum forma ac vestimento et creandi facultate, et Dei apellatione; quibus ademptis rebus 
tenebricosum atque omnibus invisum evasisse”. Z i g a b e n u s, dz. cyt., kol. 1298.

38  Por. Z i g a b e n u s, dz. cyt., kol. 1326-1327; Summa Fratris Raineri de ordine fratrum pra-
edicatorum, de Catharis et Pauperibus de Lugduno, red. A. Dondaine, w: A. Dondaine, Un Traité 
néo-manichéen du XIIIe siècle. Le Liber de duobus principiis suivi d’un fragment de rituel cathare, 
s. 65-67; Tractatus de hereticis, s. 315n. 

39  Szerzej na temat genezy zła w katarskiej doktrynie głoszącej dualizm umiarkowany zob. R.  P o u-
p i n, Le problème du mal. Les développements démonologiques et le dualisme du Christianisme médiéval, 
„Heresis” 1993, nr 21, s. 77-80.  

Piotr CZARNECKI



59

DWOISTY BÓG CZY DWA ŚWIATY?

Bez porównania więcej wnieśli do dualistycznej doktryny o upadku kata-
rzy głoszący doktrynę radykalną, a więc uznający istnienie dwóch odwiecz-
nych bogów – dobrego i złego. Doktryna radykalna pojawiła się w kataryzmie 
później niż doktryna umiarkowana – po raz pierwszy opisana została przez 
niemieckiego benedyktyna Eckberta z Schönau w roku 116340, a w roku 1167, 
podczas synodu w Saint-Félix-de-Caraman, została – jak głosi historiografi a 
tradycyjna – przyjęta przez wspólnoty katarskie z Italii i południa obecnej 
Francji w wyniku działalności Niketasa, bogomilskiego biskupa Konstantyno-
pola41. Nie dysponujemy niestety wiedzą na temat treści doktryny radykalnego 
bogomilizmu, nie zachowało się bowiem żadne źródło, które by ją opisywało, 
jednak sam fakt jej istnienia – w świetle dostępnego materiału źródłowego 
– nie może budzić żadnych wątpliwości. Jak przekonująco wykazał Bernard 
F. Hamilton pierwsza tego typu wspólnota bogomilska – kościół Dragowicy 
(łac. ecclesia Drugonthiae) – powstała na początku wieku dwunastego w oko-
licach twierdzy Filipopolis, w wyniku przejęcia przez bogomiłów elementów 
radykalnie dualistycznej doktryny paulicjan42. 

W ramach kataryzmu dwóch zasad funkcjonowała chronologicznie wcze-
śniejsza doktryna „anielska”, utożsamiająca dusze ludzkie z aniołami upa-
dłymi, oraz (późniejsza) doktryna dwóch światów. W obydwu doktrynach 
jednak nauka o upadku dotyczyła już tylko ludzi (czy też aniołów-ludzi); 
o upadku Szatana nie mogło tu już być mowy, ponieważ z założenia był on 
odwiecznym i niestworzonym bogiem. Mit o upadku we wczesnych wersjach 
doktryny „anielskiej” pokazuje, że wyznającym go katarom trudno byłoby 
wyprzeć się związków ideologicznych z bogomiłami, i to nie tylko z powodu 
założenia o preegzystencji dusz ludzkich w niebie w postaci aniołów. Według 
najpełniejszej wersji tego mitu, przekazanej przez pochodzące z początków 
trzynastego wieku włoskie źródło De heresi catharorum in Lombardia, upadek 

40  Zob.  E c k b e r t u s  A b b a s  S c h o n a u g e n s i s, Sermones contra catharos, w: Patro-
logia Latina, t. 195, kol. 13-103. 

41  Por. A.  D o n d a i n e, Les Actes du concile albigeois de Saint-Félix de Caraman. Essai
de critique d’authenticité d’un document médiéval, w: Miscellanea Giovanni Mercati, t. 5, Sto-
ria ecclesiastica, diritto, Biblioteca Apostolica Vaticana, Città  del Vaticano 1946, s. 324-355; 
B.  H a m i l t o n, The Cathar Council of Saint-Felix Reconsidered, „Archivum Fratrum Praedi-
catorum” 48(1978), s. 23-53; F.  Š a n j e k, Le rassemblement hérétique de Saint-Félix-de-Cara-
man (1167) et les églises cathares au XII e siècle, „Revue d’histoire ecclésiastique” 67(1972) nr 3, 
s. 767-799. Ta tradycyjna interpretacja synodu w Saint-Felix jest współcześnie przedmiotem ataków 
badaczy nurtu dekonstrukcjonistycznego (zob. L’Histoire du catharisme en discussion. Le „concile” 
de Saint-Félix 1167, red. M. Zerner, Centre d’études médiévales, Nice 2001). 

42  Zob. B.  H a m i l t o n, The Origins of the Dualist Church of Drugunthia, w: tenże, Monastic 
Reform, Catharism and the Crusades (900-1300), Variorum, London 1979, s. 115-124.

W poszukiwaniu genezy zła



60

aniołów spowodowany został przez Lucyfera, syna złego boga. Lucyfer dostał 
się do nieba boga dobrego i tam bardzo szybko zdobył sympatię aniołów, które 
wstawiły się za nim u swojego ojca, w wyniku czego został ustanowiony za-
rządcą zastępów niebieskich. Wtedy to ujawnił swoje prawdziwe, złe zamiary 
i zwiódł anioły dobrego Boga, wyprowadzając je z nieba, w związku z czym 
– jak podkreślali katarzy – to właśnie do niego odnosiły się słowa przypowieści 
o nieuczciwym rządcy z Ewangelii według św. Łukasza. Następnie Lucyfer 
przybrał postać apokaliptycznego Smoka i rozpoczął wojnę z Michałem Ar-
chaniołem, a spadając, pokonany, strącił ogonem trzecią część gwiazd z nieba 
na stworzoną przez siebie ziemię, gdzie uprowadzone anioły zamknął w mate-
rialnych ciałach43. Opis ten wyraźnie wskazuje, że nawet po przyjęciu teologii 
dwóch zasad katarom trudno było wyeliminować kluczowe motywy, które 
przejęli z bogomilskiej świętej Interrogatio Iohannis. Postanowili je zatem 
zachować, mimo że w micie radykalnym nie miały one w ogóle sensu, a nawet 
– jak w przypadku utożsamienia Lucyfera z nieuczciwym rządcą – całkowicie 
rozbijały spójność logiczną tego mitu. Nieuczciwy rządca to jednak nie jedy-
ny przykład przejęcia przez radykalnych katarów motywów z umiarkowanej 
doktryny bogomiłów i „wklejenia” go do schematu mitu radykalnego. Drugi 
nie mniej ciekawy (i nie mniej absurdalny zarazem) przypadek opisany został 
pod koniec dwunastego wieku przez waldensa Duranda z Huesca w jego Liber 
antiheresis. Relacjonując mit radykalnych katarów, podaje on, iż wierzyli oni, 
że Szatan nakłonił anioły dobrego boga do grzechu cielesnego44. Jak więc wi-
dać, w pierwotnym okresie wierność motywom bogomilskim była dla katarów 
dużo ważniejsza od spójności mitu o upadku, który w ówczesnej postaci nie 
rozwiązywał bynajmniej problemu genezy zła. Chociaż zawierał przesłanie, 
że grzech nie powstał w dobrym stworzeniu, lecz pochodził z zewnątrz – od 
odwiecznej złej zasady, z którą dobry Bóg nie miał nic wspólnego, to jednak 
rodził nowe, nie mniej trudne pytania o to, dlaczego stworzenie Boże przystało 

43  „Et dicunt, quod hic Lucifer ex hoc suo regno ascendit superius in celum , pro eo, quod 
dicitur in Ysaia propheta: «Conscendam in celum» etc. Et tunc transfi guravit se in angelum lucis. 
Angelis vero admirantibus propter formam euis et intercedentibus pro eo ad Dominum, susceptus 
est in celo, et ibi villicus angelorum effectus est. Unde in Evangelio Luce dicitur: «Homo quidam 
erat dives qui habebat villicum». Et in tali villicatione seduxit angelos. Et tunc dicunt factum esse 
prelium magnum in celo, et «proiectus est draco ille serpens antiquus» cum angelis seductis, secun-
dum quod dicitur in apocalipsi: «et cauda eius trahebat terciam partem stellarum celi»”. De heresi 
catharorum in Lombardia, s. 309.

44  „Et ipsum [malum deum] dicunt esse ingressum curiam patris celestis ad decipiendos ange-
los, et quosdam fecisse fornicari credunt, et ob hanc causam patrem dicunt surrexisse contra eum et 
eum de patria celesti depulisse et angelos quos seduxerat, et inter tumultum illum quosdam, qui non 
peccaverant, corruisse, quos predicant salvandos”. D u r a n d u s   d e   H u e s c a, Liber antiheresis, 
red. K.V. Selge, w: K.V. Selge, Die ersten Waldenser. Mit Edition des Liber Antiheresis des Durandus 
von Osca, t. 2, De Gruyter, Berlin 1967, s. 236.

Piotr CZARNECKI



61

na namowy Szatana oraz – przede wszystkim – dlaczego dobry Bóg wpuścił 
swojego odwiecznego przeciwnika do nieba i na domiar złego uczynił go 
zarządcą swoich stworzeń. 

Te oczywiste mankamenty logiczne nie uszły uwagi duchownych kato-
lickich, którzy wytykali je swoim katarskim adwersarzom w dysputach: do-
minikański inkwizytor Moneta z Cremony w swoim antyheretyckim dziele 
napisanym około roku 1240 dowodził na przykład, że jeśli dobry Bóg, nie 
wiedząc, z kim ma do czynienia, wpuścił Lucyfera do nieba, znaczy to, że 
nie jest On wszechwiedzący – co gorsza, nie jest nawet w stanie rozpoznać 
swojego przeciwnika; jeśli zaś świadomie otworzył drzwi przed Lucyferem, 
to jest odpowiedzialny za zło, które się dokonało45. Katarzy (przynajmniej ci 
z włoskiego kościoła z Desenzano) nie pozostali obojętni na tę logiczną kry-
tykę i – jak wskazują źródła spisane przez dysponujących pewną informacją 
inkwizytorów: Piotra z Werony (około roku 1235) i Rainera Saccchoniego 
(około roku 1250), który nota bene przez siedemnaście lat był katarskim „do-
skonałym” – postanowili wprowadzić do swojego mitu o upadku konieczne 
zmiany, eliminując kompromitujący motyw Lucyfera jako nieuczciwego rząd-
cy aniołów.

W wersji mitu przyjętej przez zwolenników katarskiego biskupa Bele-
smanzy z Werony upadek dokonał się całkowicie wbrew woli dobrego Boga 
i jego stworzenia, kiedy to Szatan napadł na niebo jako apokaliptyczny Smok 
i przemocą uprowadził stamtąd na Ziemię anioły, które zamknął następnie 
w stworzonych przez siebie ciałach46. Usunięcie motywu nieuczciwego rządcy 
całkowicie zmieniło przesłanie mitu o upadku, zdejmując z dobrego Boga, 
a nawet z jego stworzenia, wszelką odpowiedzialność za zło, która odtąd cią-
żyła już tylko i wyłącznie na odwiecznej, złej zasadzie. Zarówno Belesmanza, 
jak i jego zwolennicy, mieli zatem świadomość, że celem mitu o upadku jest 
udzielenie odpowiedzi na pytanie o genezę zła, i odpowiedzi tej udało im się 
udzielić w sposób ostateczny i logicznie spójny. Owa zmodyfi kowana dok-
tryna o upadku niewątpliwie stała się szczytowym osiągnięciem radykalnych 
katarów, którym udało się w ten sposób stworzyć teologię absolutnie dobrego 
Boga, jednoznacznie oddzielającą dobro od zła i niepozostawiającą żadnych 

45  Por. M o n e t a  d e  C r e m o n a, Adversus Catharos et Valdenses libri quinque, T.A. Ricchini, 
Roma 1743 (reprint: Gregg Press, Ridgewood, New York, 1964, s. 43).

46  „Diabolus cum suis angelis ascendit in coelum et facto ibi proelio cum Michaele archangelo 
et angelis boni dei extraxit inde tertiam partem creaturarrum dei et infundit eas quotidie in humanis 
corporibus et in brutis”. Summa Fratris Raineri de ordine fratrum praedicatorum, de Catharis et 
Pauperibus de Lugduno, s. 71.

„Quidam enim illorum autumnnant quod diabolus ascendit de sua terrestri habitatione cum ange-
lis suis per prelium fortissmimum, facta strage occisorum hinc inde non modica et sanguinis effusione 
in tanta quantitate diffusa quod usque ad frenos equorum inundabat”. S.  P e t r u s  M a r t y r, Summa 
contra haereticos, red. T. Kaepelli, „Archivum Fratrum Praedicatorum” 17(1947), s. 325.

W poszukiwaniu genezy zła



62

trudnych pytań. Niestety ta racjonalna i spójna wersja mitu o upadku, będąca 
niewątpliwie oryginalnym wkładem katarów do dualistycznej tradycji przejętej 
ze Wschodu, nie zdobyła bynajmniej dużej popularności, szczególnie poza Ita-
lią47. Nie dysponujemy żadnymi świadectwami źródłowych, które potwierdza-
łyby jej obecność na terenach południa obecnej Francji. Co więcej, protokoły 
inkwizycyjne Jakuba Fourniera ukazują, że jeszcze pod koniec trzynastego i na 
początku czternastego wieku tamtejsi katarzy wyznawali wcześniejszą wersję 
mitu o upadku, zakładającą, że Szatan wyprowadził z nieba anioły dobrego 
boga, kusząc je bogactwem oraz cielesnymi przyjemnościami, jakich zaznają, 
jeśli pójdą z nim na ziemię. Aby nie być gołosłownym, przyprowadził on 
nawet do nieba piękną kobietę ubraną w złoto i kosztowności48. 

Równolegle z doktryną „anielską” rozwijała się jednak również doktry-
na dwóch światów, o której istnieniu na południu dzisiejszej Francji po raz 
pierwszy zaświadcza już pod koniec dwunastego wieku Durand z Huesca49. 
Około roku 1230 doktryna ta dotarła również do Italii, gdzie wyznawana była 

47  Nawet w samej Italii nie była to doktryna wyznawana przez wszystkich radykalnych kata-
rów, o czym przekonuje Piotr z Werony: „Et nota quod isti dissentiunt de ascensu diaboli et de casu 
angelorum. Et de ascensu eius dicunt quidam ex eis quod diabolus ascendit in celum deo ignorante, 
quidam autem quod deo sciente et non valente resistere; alii vero quod deo sciente et consentiente” 
(S. P e t r u s  M a r t y r, dz. cyt., s. 325). 

48  Ta schyłkowa wersja mitu o upadku była w swojej formie jeszcze bardziej naiwna niż po-
przednie: „Invenitur quod Pater sanctus steterat in celo cum sanctis spiritibus in regno suo et gloria. 
Deinde Sathanas, inimicus Patris sancti, ut turbaret quietem Patris sancti et regnum eius, ivit ad 
portam regni Patris Sancti et stetit ad portam per XXXII annos. Non permittebatur intrare. Tandem 
quidam ianitor dicte porte, videns quod per longum tempus expectaverat ad portam et non fuerat 
adhuc permissus intrare introhivit illum in regnum Patris sancti. Et cum fuit inter spiritus bonos 
stetit cum eis per annum absconditus inter eos, ne Pater sanctus eum videret. Et incepit sollicitare 
spiritus bonos, dicens eis : «Et non habetis aliam gloriam vel delectacionem nisi ilIum quam video 
vos habere?» Cui responderunt quod non, et tunc ipse dixit eis quod si vellent descendere ad mundum 
suum inferiorem et regnum, ipse maiora bona et maiores delectaciones eis daret quam eis dedisset 
Pater sanctus. Et cum boni spiritus peterent ab eo cuiusmodI bona eis daret, ipse respondit eis quod 
daret eis agros, vineas, aquas, prata, fructus, aurum, argentum et omnia bona huius mundi sensibilis, 
et eciam cuilibet ipsorum uxores. Et tunc incepit laudare uxores multum et delectaciones carnales 
que cum uxore haberent ut ipse, et tunc dicti spiritus quesiverunt ab eo cuiusmodi res erant uxores, et 
ipse respondit eis quod mulieres erant, et si ipsi vellent videre aliquam de dictis mulieribus, quas ipse 
se promittebat eis daturum, ipse adduceret unam muIierem ad eos ut eam viderent, solum quod per-
mitterentur reintrare regnum Patris sancti. Et cum dicti spiritus dixissent ei quod eum permitterent 
reintrare, egressus fuit de regno Patris, et post tempus adduxit mulierem pulcherrimam et formosam, 
auro et argento et lapidibus preciosis ornatam, et introduxit eam in regnum Patris et abscondit eam 
ne Pater sanctus eam videret. Et illam mulierem ostendit spiritIbus bonis Dei Patris. Quam cum 
vidissent, infl ammati concupiscencie eius, quilibet eorum eam habere volebat, quod videns Sathanas 
eduxit secum de regno Patris dictam mulierem, et spiritus, concupiscencia dicte mulieris ilIectI, 
sequti fuerunt dictum Sathanas et mulierem eius” (Le registre d’inquisition de Jacques Fournier 
(1318-1325), red. J. Duvernoy, t. 2, Eduoard Privat, Toulouse 1965, s. 33n.).

49  Por. D u r a n d u s  d e  H u e s c a, dz. cyt., s. 3-257. 

Piotr CZARNECKI



63

przez schizmatyckiego biskupa kościoła z Desenzano Jana z Lugio i jego 
zwolenników50. Od wersji wcześniejszej mitu o upadku różniła się tym, że 
nie utożsamiała już dusz ludzkich z aniołami. W oparciu o kluczowy frag-
ment Mądrości Syracha: „Wszystko jest parzyste, jedno naprzeciw drugiego” 
(łac. Omnia duplicia, unum contra unum) (Syr 42,24), zakładała natomiast, że 
wszelka rzeczywistość jest dwoista i wewnętrznie sobie przeciwna. Istniały 
więc – według niej – dwa światy: pierwszy, który został stworzony przez do-
brego Boga z doskonałych i niepodlegających zepsuciu elementów, oraz drugi, 
materialny, stworzony na wzór pierwszego świata przez Szatana, z elementów 
jednak zmiennych i przemijających51. Dusze ludzkie preegzystowały w ide-
alnym świecie dobrego Boga już nie jako anioły, ale jako lud boży. Świat ten 
był we wszystkim podobny do tego, w którym żyjemy obecnie, tam też istniały 
postacie będące odpowiednikami postaci Starego Testamentu (między innymi 
dobry Mojżesz i dobry Abraham)52, tam też doszło do upadku ludu bożego53. 
Durand z Huesca w swoim dziele Liber antiheresis nie podaje jednak żadnych 
szczegółów dotyczących tego, w jaki sposób upadek ów się dokonał ani na 
czym polegał grzech ludu bożego. Mówi jedynie, że lud Izraela zgrzeszył 
w niebie i za karę został wygnany do świata, utożsamianego z Babilonem54. 
W swoim późniejszym traktacie Contra Manicheos z lat 1220-1227 wspomina 
jednak o tym, że Szatan wdarł się wraz ze swoim wojskiem do świata dobrego 
boga i wprowadził terror w „ziemi żywych” (łac. terra viventium), uprowadza-
jąc lud boży przemocą do swojego materialnego świata55. We włoskiej wersji 
mitu, przekazanej przez Rainera Sacchoniego, mowa jest natomiast o tym, że 

50  Por. Summa Fratris Raineri, s. 72-76. 
51  „Si adhuc obiciunt hoc: «Omnia dupplicia sunt, unum contra unum» – non sic debet intel-

ligi, ut sint et alia quatuor invisibilia elementa, ad quorum similitudinem hec visibilia sunt create”. 
D u r a n d u s  d e  H u e s c a, dz. cyt., s. 160.

52  Ziemskie odpowiedniki tych postaci uważane były za złe: „Set forte dicent heretici alium 
esse moisen, unde paulus ait: «Primus moises dicit». […] Similiter dicunt alium esse abraham, qui 
habet gloriam, set non apud deum, obicintes illud pauli ad romanos: «Si enim abraham ex operibus 
legis iustifi catus est, habet gloriam, set non apud deum»” (tamże, s. 183). 

53  Szerzej na temat „ziemi żywych” zob. tamże, s. 149, 156; t e n ż e, Liber contra manicheos, 
red. Ch. Thouzellier, w: Ch. Thouzellier, Une somme anti-cathare. Le „Liber contra Manicheos” de 
Durand de Huesca, Spicilegium sacrum lovaniense administration, Louvain 1964, s. 82, 98, 100-103, 
107-109, 147-152, 188, 193, 202, 217-218, 225-231, 214; Summa Fratris Raineri, s. 73. 

54  „In origenianorum ab origene ita nuncupati vesaniam, qui dicunt animas in mundi principio 
pecasse et de celis usque ad terras diversaque vincula corpora meruisse, eaque causa factum esse 
mundum confi tentes”. D u r a n d u s  d e  H u e s c a, Liber antiheresis, s. 121.

„Set forte dicent heretici, quod prophete non de ista terra visibili loquebantur, set de alia terra, 
quam dicunt vivencium, in qua olim, ut nos ab illis audivimus, credunt habitasse; et ad defensionem 
sue false opinionis inducunt ea, que dominus populo israelitico in babiloniam translato promitebat, 
dicentes omnia ea in se ipsis adhuc esse conplenda”. Tamże, s. 149.

55  „Item si princeps mundi, ut Manichei dogmatizant et fermentant suos heresiothas, et Assur 
et Elam et alii quos propheta Ezechiel testatur dedisse terrorem in terra viventium, ingressi sunt 

W poszukiwaniu genezy zła



64

przedstawiciele ludu bożego wzięli sobie za żony córki złego boga i na tym 
właśnie miał polegać ich grzech56. Można zatem powiedzieć, że w zasadniczej 
kwestii upadku – a więc i genezy zła – również twórcy doktryny dwóch świa-
tów nie wnieśli nic nowego do rozwiązań już istniejących. Mamy tu bowiem 
do czynienia z dwiema opcjami – pierwsza z nich, podobnie jak wcześniejsza 
wersja doktryny „anielskiej”, zakłada, że lud boży zgrzeszył w niebie, ale nie 
udziela odpowiedzi na pytanie, dlaczego w ogóle doszło do tego grzechu, 
druga natomiast, podobnie jak zmodyfi kowana doktryna Belesmanzy, mówi, 
że grzech dokonał się wbrew woli stworzenia bożego, stąd też – jak można 
się domyślać – pełną odpowiedzialność za niego ponosi Szatan. Biorąc pod 
uwagę świadectwa źródeł, trudno jednak oprzeć się wrażeniu, że rozwiązanie 
kluczowego dla dualizmu problemu upadku, a więc i genezy zła w stworzeniu 
bożym, nie było dla twórców tej doktryny priorytetem. Należy przy tym pod-
kreślić, że nie miała ona odpowiednika w źródłach wschodnich dotyczących 
bogomiłów, w związku z czym była najprawdopodobniej oryginalną inwencją 
katarów francuskich. Skoro więc doktryna dwóch światów nie powstała po 
to, by dać odpowiedź na fundamentalne pytanie „unde malum?”, to jakie były 
motywy jej twórców? Tego z całą pewnością wiedzieć nie możemy, można 
się jednak domyślać, że ich głównym motywem było pragnienie dotrzymania 
kroku katolickim adwersarzom, których głównym orężem podczas dysput 
były argumenty biblijne. Jak wynika z informacji przekazanych przez Mo-
netę z Cremony, katarom było stosunkowo łatwo podbudować argumentami 
biblijnymi preegzystencję dusz w niebie, podczas gdy dla utożsamienia dusz 
ludzkich z aniołami argumentów takich ewidentnie im brakowało57. 

Wyznawcom doktryny dwóch światów nie udało się więc stworzyć nauki, 
w której dobro zostałoby jednoznacznie oddzielone od zła, a Bóg świata ducho-
wego i jego stworzenie nie ponosiliby żadnej odpowiedzialności za upadek (co 
było możliwe w przypadku niektórych sformułowań doktryny „anielskiej”). 
Zasadnicze znaczenie miało dla nich to, by ich doktryna pozostawała w zgod-
ności z Pismem Świętym, a przynajmniej, by można było znaleźć w nim ja-
kiekolwiek argumenty na jej potwierdzenie. Dla osiągnięcia tego celu gotowi 
byli poświęcić nawet absolutne dobro Boga i dopuścić do pewnego „pomiesza-
nia” dobra i zła już na poziomie teologii. Szczególnie wyraźne okazuje się to 
w przypadku doktryny opisanej przez Monetę z Cremony, która zakładała, że 

terram illam cum exercitibus suis et inde animas populi Dei captas in hoc seculum abduxerunt”. 
Tamże, s. 259.

56  „Populus boni dei duxerunt contra praeceptum ipsius ibidem fi lias alienigenas in uxores, id 
est fi lias alieni dei, sive malorum deorum et ex tali coitu inhonesto et prohibito nati sunt gigantes et 
multi alii diversis temporibus”. Summa Fratris Raineri, s. 73.

57  Na temat biblijnego uzasadnienia preegzystencji ludu Bożego por. M o n e t a   d e   C r e m o n a, 
dz. cyt., s. 44-47, 69-73, D u r a n d u s   d e   H u e s c a, Liber antiheresis, s. 236. 

Piotr CZARNECKI



65

to nie wtargnięcie Szatana do nieba było przyczyną upadku ludu Bożego, ale 
grzech ludu Bożego spowodował, iż Stwórca postanowił ukarać swoje stwo-
rzenie, wpuszczając do nieba Szatana58. Trudno nie dostrzec, że w opisanej 
sytuacji odpowiedzialny za upadek jest zarówno lud boży, jak i – przynajmniej 
po części – dobry Bóg. Świadomość tego faktu miał bez wątpienia również Jan 
z Lugio, który próbował ratować dobroć Stwórcy świata duchowego, tworząc 
dość osobliwą, lecz w jego przekonaniu zgodną z Pismem Świętym doktry-
nę, zakładającą, że chociaż wola Boga jest jednoznacznie dobra, nie jest On 
w stanie całkowicie jej zrealizować, ponieważ odwiecznie działa w nim zła 
zasada, nakłaniając go do zła wobec Jego stworzeń. Podobnie rzecz się mia-
ła ze stworzeniami bożymi, których pierwotnie dobrą naturę zatruł zły bóg, 
umieszczając w niej odwiecznie skłonność do zła (łac. malitia)59. 

*

Dokonana analiza doktryn dotyczących upadku prowadzi do dwóch za-
sadniczych wniosków. Po pierwsze, ukazuje ona, że dualizm katarski wyrósł 
na wzorcach bogomilskich i że nawet w toku ewolucji doktryny trudno było 
mu się od tych wzorców uwolnić. Umiarkowany kataryzm, zwłaszcza w jego 
wczesnym stadium rozwoju, trudno w ogóle uznać za niezależną herezję, cała 
jego doktryna została bowiem przejęta wprost z bogomilizmu i jego świętych 
ksiąg, w których ją zawarto. Również większość katarów radykalnych pozo-
stała wierna wpływom bogomilskim, nawet kosztem spójności wyznawanego 

58  „Dicit Jeremias in Threnis 4 v. 12. «Non crediderunt reges terrae et universi habitatores orbis, 
quoniam ingrederetur hostis et inimicus per portas Jerusalem et dicit quare intrabat propter peccata 
prophetarum ejus et iniquitates sacerdotum ejus, qui effuderunt in medio eius sanguinem justorum». 
Hanc autem auctoritatem introduco, quia Haereticus credit istud dici de Jerusalem caelesti et de hoste 
et inimico, idest Diabolo. Sed ibi dicitur, quod propter peccata eorum, quae fecerant, ingressus est; 
ergo prius peccaverunt oves, quam hostis ingrederetur ad eas; ergo non fuit peccatum eorum ab eo, 
immo ab eis”. M o n e t a   d e   C r e m o n a, dz. cyt., s. 42.

59  „Ipse Iohannes dicit, videlicet, quod deus non est omnipotens. Dicit tamen quod deus vult 
et potest omnia bona quantum in ipso est et in suis creaturis quae sibi necessario obtemperant; sed 
impeditur haec dei voluntas et potentia ab hoste suo. Item quod alteruter agit in alterutrum ab eterno, 
et quod causa mala id est deus malus agit in deum verum et in eius fi lium atque in cuncta eius opera 
ab eterno. […] Unde concludit ex praemissis quod bonus deus non potuit perfectas facere creaturas 
suas quamvis hoc voluerit, et hoc sibi et creaturis suis accidit propter resistentiam mali dei qui actum 
suum sive quamdam malitiam ab aeterno inseruit in eas, ex qua malitia creature habuerunt posse 
peccare”. Summa Fratris Raineri, s. 74.

Ta osobliwa koncepcja została wyłożona także w katarskim traktacie Liber de duobus principiis, 
napisanym przez autorów ze szkoły Jana z Lugio (zob. Liber de duobus principiis, w: Un traité neo-
manichéen du XIIIe siècle: Le „Liber de duobus principiis”, suivi d’un fragment de rituel cathare 
Liber de duobus principiis, s. 88-92).  

W poszukiwaniu genezy zła



66

mitu; jedynie nieliczni, jak włoski biskup Belesmanza, odważyli się porzucić 
te elementy zaczerpnięte z Interrogatio Iohannis, które okazywały się źródłem 
problemów, i tworzyć własne, oryginalne i logicznie spójne koncepcje. Także 
oryginalny charakter doktryny dwóch światów, która nie miała bezpośredniego 
odpowiednika w bogomilizmie, po głębszej analizie wydaje się pozorny – 
nowa była w niej bowiem jedynie forma, jej fundamentalne założenia pozo-
stały takie same, jak we wcześniejszych naukach bogomilskich.

Oprócz potwierdzenia bogomilskich korzeni doktryny katarskiej powyższa 
analiza prowadzi także do drugiego bardzo istotnego wniosku, a mianowicie 
uświadamia fundamentalną rolę, jaką odgrywał w kataryzmie dualizm. To 
właśnie doktryna o upadku, stanowiąca sedno doktryny katarskiej, była bo-
wiem najczęstszym przedmiotem modyfi kacji, ulepszeń i racjonalizacji. Co 
jednak najważniejsze, katarzy do samego końca nie odstąpili ani o krok od 
jej podstawowych założeń. Inne elementy ich nauki, takie jak chrystologia, 
soteriologia czy sakramentologia, nie ulegały przy tym w toku ewolucji tak 
daleko idącym zmianom60. Zarówno modyfi kacje doktryny umiarkowanej 
dokonane przez „doskonałych” z Concorezzo, jak też modyfi kacje doktryny 
radykalnej wprowadzone przez Belesmanzę ukazują, że katarscy przywódcy 
dobrze zdawali sobie sprawę, że sednem ich religii pozostaje dualizm, którego 
głównym celem jest udzielenie odpowiedzi na pytanie o genezę zła. Mniej 
przenikliwi spośród nich – na przykład twórcy doktryny dwóch światów – mu-
sieli również odczuwać wyjątkowe przywiązanie do dualistycznego schematu, 
który zapożyczyli ze Wschodu, skoro podjęli tak duży wysiłek, by schemat 
ten dopasować do Pisma Świętego i w ten sposób uchronić przed kontrar-
gumentami strony katolickiej. Poza tym o kluczowym znaczeniu dualizmu 
w doktrynie katarskiej wymownie świadczy fakt, że obydwa zachowane do 
dziś katarskie dzieła teologiczne: Liber de duobus principiis oraz tak zwany 
Traktat manichejski, poświęcone są właśnie obronie fundamentów doktryny 
dualistycznej. Chociaż większość katarów wyznawała nauki, które nie rozwią-
zywały problemu upadku, a co za tym idzie genezy zła, tak jednoznacznie, jak 
to miało miejsce w przypadku koncepcji Belesmanzy, to jednak wszyscy oni 
byli mocno przywiązani do dualistycznych wzorców przejętych ze Wschodu. 
W świetle tak jednoznacznych faktów, potwierdzonych przez źródła, interpre-
tacja „dekonstrukcjonistyczna”, negująca wschodnią genezę, jak również zna-
czenie dualizmu w kataryzmie, wydaje się wyjątkowo mało przekonująca. 

60  Wyjątkiem od tej reguły była doktryna schizmatyckiego biskupa Desideriusa z Concorezzo 
– początkowo syna większego (łac. fi lius maior) wspomnianego Nazariusa – który odrzucił po-
wszechny w kataryzmie (i bogomilizmie) doketyzm na rzecz wiary w realne wcielenie Chrystusa 
(por. De heresi catharorum in Lombardia, s. 311; M o n e t a   d e   C r e m o n a, dz. cyt., s. 6, 248; 
Tractatus de hereticis, s. 311).

Piotr CZARNECKI


