
67

Natalia STENCEL

MISTYCZNY UPADEK?
O fenomenie „nocy ciemnej” w kontekście języka

„Noc ciemna” obnaża w swoim trwaniu fakt, że w przypadku ludzkiego języka 
dystans między słowem a „ciałem” okazuje się nieusuwalny – nie można mówić 
ani o uchwyceniu przedmiotu, ani o jego ukonstytuowaniu przez język. W „nocy 
ciemnej” ujawnia się świadomość nieuchwytności Boga przy jednoczesnym 
dojmującym pragnieniu dosięgnięcia go oraz odczuciu, że poza ramą języka 
i niezależnie od niego Bóg istnieje w „osobliwości”, „bezimienności” i „skrywa-
niu się”.

Rozważania o mistycznej „nocy ciemnej” koncentrują się zazwyczaj wo-
kół kwestii związanych stricte z duchowością, a dokładniej – dotyczą oceny 
warunków możliwości rozwoju duchowego (w ramach paradygmatu chrześci-
jańskiego1), jaki może się dokonać poprzez ten rodzaj doświadczenia. W niniej-
szym tekście szczególną uwagę zwrócono na aspekt epistemologiczny – „noc 
ciemna” jest tu rozpatrywana przez pryzmat możliwości rozumienia tego, co 
przynosi doświadczenie mistyczne, w kontekście domniemanej2 natury takie-

1  Nie sposób rozstrzygnąć w niniejszym tekście, czy fenomen opisywany jako „noc ciemna” 
w tradycji chrześcijańskiej (zob. św. J a n  o d  K r z y ż a, Noc ciemna, tłum. B. Smyrak, Wy-
dawnictwo Karmelitów Bosych, Kraków 2001) może występować w innych religiach jako element 
doświadczeń mistycznych. W tym przypadku „noc ciemna” ma jednak wymiar konkretnego terminu 
zakorzenionego w danej tradycji – stąd odnoszę go jedynie do paradygmatu chrześcijańskiego, 
z którego się wywodzi. Warto jednak wspomnieć o aktualności sporu, który dotyczy uniwersalności 
doświadczenia mistycznego. Problem: mistyka czy mistyki?, wraz z przeglądem najważniejszych 
stanowisk, ujął w swoim tekście Mirosław Kiwka (por. M. K i w k a, Doświadczenie mistyczne 
w ujęciu konstruktywistycznego kontekstualizmu Stevena T. Katza, „Roczniki Filozofi czne” 55(2007) 
nr 1, s. 160-163; zob. też: S.T. K a t z, Language, Epistemology, and Mysticism, w: Mysticism and 
Philosophical Analysis, red. S.T. Katz, Oxford University Press, New York 1978. s. 22-74).

2  Doświadczenia tego – co wydaje się jasne, a jednocześnie prowadzi do wielu nieporozumień 
– nie jesteśmy w stanie ocenić pod względem jego jakości i rzeczywistego przebiegu w sposób pew-
ny (zob. B. M c G i n n, Refl ections on the Mystical Self, „Cahiers Parisiens / Parisian Notebooks” 
2007, nr 3, s. 110-130; t e n ż e, Mystical Consciousness: A Modest Proposal, „Spiritus” 2008, nr 8, 
s. 44-63). Z jednej strony funkcjonuje świadectwo mistyka, z drugiej – religijny paradygmat ukonsty-
tuowany przez tradycję i wspólnotę (która może być nazwana „wspólnotą interpretacyjną”). W celu 
określenia natury doświadczenia mistycznego opieramy się na tych dwóch swoistych fi larach, często 
dokonując analiz o charakterze porównawczym (ktoś zostaje uznany za mistyka, jeśli jego świadec-
two daje się pogodzić z paradygmatem; dopóki nie nastąpi pogodzenie świadectwa i paradygmatu, 
świadectwo nie będzie nazwane mistycznym – choć nie jesteśmy w stanie nigdy orzec w sposób 
pewny, jaki jest jego rzeczywisty charakter). Powyższe stwierdzenia nie implikują jednak braku 

„Ethos” 31(2018) nr 4(124) 67-78
DOI 10.12887/31-2018-4-124-05



68

go doświadczenia. Innymi słowy, artykuł niniejszy traktuje o tym aspekcie 
„nocy”, dzięki któremu widoczna (paradoksalnie – dopiero w „ciemności”) 
staje się jedna z konstytutywnych cech mistyki chrześcijańskiej. Interpretacja 
fenomenu „nocy ciemnej” wydaje się istotna nie tylko dla zrozumienia przez 
jednostkę własnego rozwoju wewnętrznego, ale nabiera znaczenia również 
w odniesieniu do tak zwanej morfologii sacrum3, choć oczywiście wnioski 
dotyczące duchowości takim dociekaniom towarzyszą. Jeśli doświadczenie 
mistyczne istotnie ma określoną strukturę – co w opisie reakcji na numinosum 
starał się ująć Rudolf Otto4 – należałoby wskazać, jakie miejsce w tej struktu-
rze może zajmować „noc ciemna” i dlaczego potencjalnie odpowiada ona spe-
kulatywnie określonym momentom (cechom) doświadczenia mistycznego. 

CIEMNOŚĆ I NIEWYSTARCZALNOŚĆ

Istotne założenie artykułu głosi, że badając doświadczenie mistyczne 
za pośrednictwem utrwalonych w tekstach świadectw, można dostrzec jego 
schematyczność: możliwe jest wyodrębnienie powtarzających się elementów, 
wśród których znajdują się także te odpowiadające cechom dystynktywnym 
świadectwa mistycznego. Mirosław Kiwka zauważa: „Wnikliwe wyszcze-
gólnienie strukturalnych parametrów tegoż doświadczenia jest swego rodzaju 
przestrogą przed budowaniem upraszczających konstrukcji”5. Niemożliwe 
wydaje się przy tym opracowanie kompletnego, skończonego schematu – te, 
które stworzono dotychczas6, w oczywisty sposób ukazują jedynie wybrane 
aspekty doświadczenia mistycznego, nie zamykając dyskusji nad tym, czym 
jest mistyka. Niemożliwość wykrycia całości struktury nie implikuje jednak jej 
nieistnienia – jawiące się w zetknięciu ze świadectwem mistycznym fragmen-
ty owej struktury konstytuują się jako istotne dla badania mistyki zwłaszcza 
poprzez swoją widoczną powtarzalność.

możliwości działania łaski (jako siły wspierającej kształtowanie się określonego paradygmatu) oraz 
nie podważają sensowności opartego na wierze przekonania o autentyczności świadectwa.

3  Morfologia sacrum to nurt religioznawstwa zajmujący się badaniem porównawczym fun-
damentalnych struktur i archetypów religijnych, manifestujących się w dziejach religii poprzez 
symbole, mity, hierofanie oraz rytuały. Szkoła morfologii świętości reprezentowana jest mię-
dzy innymi przez Mirceę Eliadego i Rudolfa Otta (zob. M. E l i a d e, Traktat o historii religii, 
tłum. J.W. Kowalski, Warszawa 2000, Wydawnictwo KR; R. O t t o, Świętość. Elementy irracjonalne 
w pojęciu bóstwa i ich stosunek do elementów racjonalnych, tłum. B. Kupis, red. J. Keller, Thesaurus 
Press, Wrocław 1993).

4  Por. O t t o, dz. cyt., s. 40-73. 
5  K i w k a. dz. cyt., s. 185.
6  Zob. np. O t t o, dz. cyt., W. J a m e s, Doświadczenie religijne, tłum. J. Hempel, Zakład Wy-

dawniczy Nomos, Kraków 2011.

Natalia STENCEL



69

Główna hipoteza niniejszych analiz odnosi się ściśle do zasadności kon-
cepcji morfologii sacrum – „noc ciemna” jest nie tylko środkiem duchowo-
-moralnego postępu na drodze do świętości, ale stanowi jednocześnie sposób 
realizacji określonej cechy, która przysługuje doświadczeniu mistycznemu 
w jego aspekcie epistemologicznym ze względu na jego istotę. Cecha ta – choć 
ostatecznie prowadzi oczywiście do rozwoju życia wewnętrznego – wywodzi 
się z charakteru komunikacji, w której uczestniczy mistyk. „Noc ciemna” jest 
nie tylko nocą zmysłów i ducha – „ciemności” obejmują sam język, którym 
posługuje się mistyk. Poza osamotnieniem wynikającym z poczucia opuszcze-
nia przez Boga, poza głodem łaski i oczyszczeniem zmysłów, „noc” stanowi 
drogę prowadzącą mistyka przez „miejsce ciemne” mowy i pisma. Tym, co 
w sposób widoczny upada w „nocy ciemnej”, jest komunikacja, język, znak. 
W tym właśnie sensie mistyczna „noc” łączy się jakościowo ze schematem 
i domniemaną naturą doświadczenia o charakterze mistycznym7 – jednym 
z jego niezmienników jest bowiem zetknięcie z „nienazwanym” lub nawet ko-
nieczność „wypowiedzenia niewypowiadanego”8. Hipoteza, którą wyprowa-
dzam z powyższych rozważań, a która patronuje całości niniejszego artykułu, 
może więc brzmieć następująco: „noc ciemna” jest – między innymi – formą 
koniecznego zderzenia mistyka z upadkiem języka ludzkiego wobec sacrum. 
Przeżycie owego upadku komunikacji wydaje się nieodzowne dla mistyki 
i charakter tego procesu łączy się z językowo-komunikacyjną stroną istoty 
fenomenu „nocy ciemnej”.

„Noc ciemna” to także niezgłębione misterium ludzkiego cierpienia: „Cho-
roby, niesprawiedliwość, samotność, brak sensu życia, kruchość istnienia, 
osadzenie duszy w pustce, bolesne doświadczenia grzechu, zanik sił żywot-
nych, odczucie pozornej nieobecności Boga, jakich doświadcza człowiek, gdy 
pragnie się z Nim zjednoczyć. Stając przed tymi trudnościami i bólem oraz 
przeżywając mękę Jego oddalenia lub utraty, człowiek ma najczęściej żal, że 
Bóg milczy”9. Wrażanie owego „milczenia” ma swoje źródło nie tylko w tym, 

7  „Noc ciemna” nie musi być przy tym wyodrębnionym elementem wszystkich przeżyć mi-
stycznych, choć jest prawdopodobne, że większość mistyków jej doświadczyła (nie zawsze musiał 
pozostać po tym przeżyciu zapis, który jest jedynym materiałem dostępnym badaniu). W artykule 
wskazuję jedynie − zachowując ostrożność − że „noc ciemna” nie pozostaje w sprzeczności z ce-
chami doświadczenia mistycznego (określonymi na podstawie analiz porównawczych świadectw 
i paradygmatu), lecz może mieć w nich swoje źródło.

8  Wielu mistyków odczuwało przymus takiego wypowiadania się – jak napisała karmelitanka 
Marianna Marchocka: „Piszę, czy porządnie, czy nie, nie wiem” (cyt. za: W. G r u p i n s k i, Apofa-
tyczność tekstu mistycznego – na przykładzie zapisków autobiografi cznych Marianny Marchockiej, 
„Poznańskie Studia Teologiczne” 25(2011), s. 277). 

9  P. W a r c h o ł, „Noc ciemna” drogą mądrości krzyża, „Polonia Sacra” 20(2016) nr 2(43), 
s. 162.

Mistyczny upadek? 



70

co można określić jako stricte emocjonalną więź człowieka z Bogiem10. Re-
lacja ta ma także charakter dialogiczny: mistyk pragnie bowiem komunikacji, 
która – według jego rozeznania – w czasie trwania „nocy ciemnej” upada. 
Można jednak powiedzieć, że jest to upadek komunikowania się na sposób 
ludzki. Św. Jan od Krzyża podkreśla, że w biernej nocy zmysłów człowiek 
nie wie, w jaki sposób wyobraźnią i myślami zwrócić się do Boga11 – nie 
umie znaleźć adekwatnego znaku, symbolu, obrazu, nie potrafi  umieścić Boga 
w przestrzeni „zasiedlonej” przez język. Tym samym dzieje się coś, co okazuje 
się doświadczeniem niezwykle trudnym – podmiot zostaje wyrwany z rzeczy-
wistości, w której był głęboko zakorzeniony. Rzeczywistość językowa, która 
w ramach powszedniego doświadczenia wydaje się wystarczająca12, zostaje 
obnażona w swojej słabości i niewystarczalności. Mistyk wkracza więc na 
drogę odmiennego od dotychczasowego rozumienia świata – nie tylko do-
strzega konieczność uporządkowania wartości, gdy odsłania się przed nim jego 
grzeszność; widzi również niedoskonałość w samym sednie swojego episte-
mologicznego odnoszenia się do Boga i rzeczywistości13. „Noc ciemna” to nie 
tylko „milczenie” Boga, ale milczenie o Bogu – cierpienie ma tu swoje źródło 
w uchwyceniu tej swoistej bezsilności wobec sacrum. 

Istotne jest jednak pytanie, dlaczego w mistycznej „nocy ciemnej” pojawia 
się owo bolesne milczenie, dlaczego tak ważne jest przeżycie „upadku” słowa 
w obliczu numinosum. W ramach jednego krótkiego tekstu nie da się udzielić 
pełnej, wielopłaszczyznowej odpowiedzi na to pytanie − o ile zadanie takie jest 
w ogóle wykonalne. Wydaje się, że mistyk musi doświadczyć klęski języka, 
bo „człowiek ślepy wprawdzie, ale nie całkiem, […] widząc nieco, chce iść 
tą drogą, którą widzi”14. Tymczasem, jak pisze dalej Jan od Krzyża: „Ten, kto 
chce dojść do zjednoczenia z Bogiem, nie powinien iść przez rozumowanie 
ani opierać się na smakowaniu, odczuwaniu czy wyobraźni – lecz ma wierzyć 
w istotę Boga, która nie podpada pod rozum, pożądanie, wyobraźnię ani pod 
żaden inny zmysł. W tym życiu bowiem nie można mieć całkowitego po-
znania Boga, przeciwnie, nawet najwyższe odczucie czy doznawanie Boga 

10  Aspekty psychologiczne tych fenomenów podkreśla Evelyn Underhill (zob. E. U n d e r h i l l, 
The Dark Night of the Soul, w: taż, Mysticism: A Study of the Nature and Development of Man’s 
Spiritual Consciousness, E.P. Dutton, New York 1930, s. 381-413).

11  Por. św. J a n  o d  K r z y ż a, dz. cyt., s. 54.
12  „Wydaje się”, ponieważ istnieje zasadnicza wątpliwość, czy jesteśmy w stanie wysłowić 

choćby najprostsze doświadczenie.
13  Na podstawie analizy Nocy ciemnej św. Jana od Krzyża Paweł Warchoł pisze: „Dusza otrzy-

muje nowe, ciemne i ogólne poznanie, które oślepia rozum, bo jest bardziej czyste, wnikliwe i ducho-
we niż poznanie naturalne. Umysł z powodu nadmiaru światła Boskiego może wejść w tę ciemność, 
dopóki nie zniszczy dawnego przyrodzonego sposobu poznania” (W a r c h o ł, dz. cyt., s. 165).

14  J a n  od  K r z y ż a, dz. cyt., s. 73.

Natalia STENCEL



71

jest nieskończenie dalekie od Boga i od posiadania Go całkowicie”15. Mi-
styk podczas „nocy ciemnej” dostrzega, że domknięcie procesu poznawania 
i „wypowiadania” Boga nie może się dokonać w ramach czegokolwiek, co 
poznał dotychczas − możliwe jest „rozumienie”, jednak nie „zrozumienie”; 
ostatecznie możliwe jest „mówienie o”, ale kompletne „wypowiedzenie” ska-
zane jest na porażkę. „Bardzo więc utrudnia sobie drogę taka dusza, która 
dążąc do tego wysokiego stopnia zjednoczenia z Bogiem, przywiązuje się do 
jakiegoś pojęcia”16. Próbując zgłębić ową słabość ludzkiego języka, która zo-
staje obnażona w doświadczeniu „nocy ciemnej”, warto odnieść się do genezy 
tego „mistycznego upadku” wysłowienia, do właściwości słowa w kontekście 
doświadczenia i rozumienia sacrum. 

DROGA I DYSTANS

„Słowo żyje na zewnątrz siebie – pisał Michaił Bachtin – w żywym nasta-
wieniu na przedmiot. Jeżeli konsekwentnie oderwiemy je od tego nastawie-
nia, pozostanie nam w ręku nagi trup słowa, który niczego nam nie powie”17. 
Rozważając to stwierdzenie Bachtina, należy zwrócić uwagę na dynamiczną 
relację zachodzącą między słowem a przedmiotem. „Słowo żyje na zewnątrz 
siebie” i jest ukierunkowane na przedmiot – do niego się odnosi, w jego kie-
runku dąży. Między słowem i przedmiotem, ciałem, widzianą rzeczywistością, 
odczuwaniem i doświadczaniem istnieje dystans. W tradycji hermeneutycz-
nej poszukiwanie sposobów niwelowania bądź pomniejszania tego dystansu 
stanowi problem nadrzędny − przezwyciężenie „niewspółobecności”18 jest 
warunkiem spełnienia obietnicy zapisanej w Pierwszym Liście do Koryntian: 
„Teraz widzimy jakby w zwierciadle, niejasno; wtedy zaś [ujrzymy] twarzą 
w twarz. Teraz poznaję po części, wtedy zaś będę poznawał tak, jak sam zosta-
łem poznany” (1 Kor 13,12). Ślad nadziei na przezwyciężenie obcości świata, 
„przemiany czegoś obcego i martwego w bezpośrednią współobecność i zaży-
łość”19, zaznacza się silnie w pismach myślicieli, którzy położyli fundamenty 
pod współczesną hermeneutykę: Martina Heideggera, Hansa Gadamera i Paula 
Ricoeura. Pragnienie usunięcia „zwierciadła” i uzyskania możliwości spojrze-
nia „twarzą w twarz” towarzyszy także mistykowi – język okazuje się jednak 

15  Tamże, s. 93.
16  Tamże, s. 97.
17  M. B a c h t i n, Słowo w powieści, w: tenże, Problemy literatury i estetyki, tłum. W. Grajew-

ski, Warszawa 1982, s. 121n. 
18  Tamże, s. 121.
19  A. B u r z y ń s k a, M.P. M a r k o w s k i, Teorie literatury XX wieku. Podręcznik, Społeczny 

Instytut Wydawniczy Znak, Kraków 2009, s. 185. 

Mistyczny upadek? 



72

narzędziem ułomnym, niezdolnym „dosięgnąć” tego, co ma zostać opisane. 
„Noc ciemna” zalega „pomiędzy”, wypełnia odległość od słowa do „ciała”20, 
pojawia się w przestrzeni, w której panują wieloznaczność i rozdarcie21. 

Jak pisał Ludwig Wittgenstein, „nic tu nie jest ukryte”22. W kontekście 
języka, którym posługuje się mistyk, szczególnie wyraziście dostrzegamy, że 
słowa istotnie „żyją na zewnątrz siebie”, w odległości od swego celu, w „oso-
bliwości” i „skrywaniu się”23. Doświadczenie mistyczne wymyka się, podob-
nie jak Heideggerowski Dasein, logice przedstawienia24. Próba stosowania 
języka orzekającego jest jednak podejmowana – w świadectwach mistycznych 
funkcjonuje zarówno tradycja apofatyczna, jak i katafatyczna, ukierunkowana 
na słowo. Analizując Bachtinowskie stwierdzenie, iż „słowo żyje na zewnątrz 
siebie”, nieuchronnie trzeba wysnuć wniosek, że słowo do czegoś odsyła. Nie 
zamyka się samo w sobie ani nie stanowi o istnieniu rzeczywistości, gdyż 
wówczas układ byłby statyczny, nie funkcjonowałaby również przestrzeń 
− coś na podobieństwo Lacanowskiej „luki”25 – przez którą coś się ujawnia 
i w której obrębie działa żywioł wieloznaczności. Słowo odsyła na zewnątrz 
siebie – a więc nie ujmuje „ciała”, lecz dynamicznie dąży w jego kierunku. 

W tym miejscu należy odnieść się do istotnych założeń współczesnej 
hermeneutyki, a także do ujęć powstałych wskutek zwrotu lingwistycznego, 
a szczególnie do konstruktywizmu komunikacyjnego. Według Gadamera nie 
istnieje podział na język i opisywaną rzeczywistość „obiektywną”, ponieważ 

20  Posługuję się terminem „ciało”, świadoma ryzyka związanego z wykorzystaniem określenia, 
które niesie ze sobą skojarzenie z materią. „Ciało” funkcjonuje tu w bardzo rozszerzonym znacze-
niu, w odniesieniu do wszystkiego, ku czemu zwraca się słowo (czyli jako określenie desygnatu). 
Ujęcie tego wszystkiego w ramach wieloznacznego pojęcia ciała odegra pewną rolę w budowaniu 
znaczącej paraleli w dalszej części tekstu. „Ciało” w tym sensie oznacza wszystko, co ma miejsce, 
co się dzieje lub ziszcza. 

21  Por. P. R i c o e u r, Konfl ikt hermeneutyk. Epistemologia interpretacji, tłum. J. Skoczylas, 
w: tenże, Egzystencja i hermeneutyka. Rozprawy o metodzie, tłum. E. Bieńkowska i in., Instytut 
Wydawniczy Pax, Warszawa 1985, s. 133.

22  L. W i t t g e n s t e i n, Dociekania fi lozofi czne, tłum. B.Wolniewicz, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2000, s. 183. 

23  W ten sposób Heidegger opisuje Bycie, odróżniając je od bytu, który można pomyśleć i przed-
stawić za pomocą pojęć. Do Bycia odnosi się jedynie dyskurs apofatyczny – nie sposób powiedzieć, 
czym Bycie jest, lecz można określić, czym nie jest. W Przyczynkach do fi lozofi i Heidegger wska-
zał jednak cztery własności Bycia: jedyność, nieprzedstawialność, osobliwość, skrywanie się 
(por. M. H e i d e g g e r, Przyczynki do fi lozofi i, tłum. B. Baran,  Wydawnictwo Baran i Suszczyński, 
Kraków 1996, s. 15-17, 373-385; por. też: B u r z y ń s k a, M a r k o w s k i, dz. cyt., s. 181).

24  Por. tamże.
25  Określenie to stosuje Marek Drwięga (zob. M. D r w i ę g a, Wszystko to dzieje się na innej 

scenie. Podmiotowość w psychoanalizie Jacques’a Lacana i kwestia odpowiedzialności oraz motywów 
działania, „Anthropos? Czasopismo naukowe przy Wydziale Filologicznym Uniwersytetu Śląskiego” 
2012, nr 18-19, s. 127-151 (http://www.anthropos.us.edu.pl/anthropos10/texty/drwiega.htm).

Natalia STENCEL



73

rzeczywistość zjawia się zawsze w ramach języka26. „Język to […] podstawa 
i miejsce prezentacji tego, że ludzie w ogóle mają świat. […] byt świata […] 
jest ukonstytuowany językowo”27. Według radykalnych konstruktywistów zaś 
język jest narzędziem, za pomocą którego bezpośrednio stwarzane są poszcze-
gólne elementy tego świata. W odniesieniu do obu stanowisk sformułować 
można istotne pytanie o wskazany przez Bachtina dystans między słowem 
a przedmiotem, o drogę, jaką „podejmuje” słowo ukierunkowane na „cia-
ło”. Czy można wyobrazić sobie język, który znosi tę odległość, unieważnia 
wieloznaczności występujące w przestrzeni „pomiędzy”? Jeśli język, którym 
się posługujemy, można opisać jako: „słowo zbliżające się do «ciała»”, to 
taki, który byłby zdolny w sposób całkowity przekroczyć dystans, należałoby 
opisać w ramach relacji: „słowo równe ciału”. Językiem tym byłoby czyste 
istnienie – jak czytamy w Ewangelii według św. Jana: „Słowo stało się cia-
łem” (J 1,14); „Wszystko przez Nie się stało, a bez Niego nic się nie stało, 
co się stało” (J 1,3). Byłby to język kompletny, zdolny pomieścić w sobie 
w sposób doskonały samego Boga: „i Bogiem było Słowo” (J 1,1). Ogromnym 
pragnieniem człowieka jest „przebicie się przez martwe pokłady znaków do 
żywego Logosu”28, anulowanie zaciemnienia, rozbicie „zwierciadła”, by moż-
na było stanąć „twarzą w twarz” z przedmiotem, doświadczeniem, Bogiem czy 
„ciałem”. W odniesieniu do doświadczenia mistycznego szczególnie bolesne 
jest pytanie, jak wypowiedzieć „niewypowiadalne” i jak „egzystować w tym, 
co bezimienne”29. 

„Noc ciemna” obnaża w swoim trwaniu fakt, że w przypadku ludzkiego ję-
zyka dystans między słowem a „ciałem” okazuje się nieusuwalny – nie można 
mówić ani o uchwyceniu przedmiotu, ani o jego ukonstytuowaniu przez język. 
Gdyby w jakikolwiek sposób osiągnięty został docelowy punkt tożsamości, 
zniknąć powinno poczucie rozdarcia podmiotu i wynikające z tego cierpienie. 
W „nocy ciemnej” ujawnia się świadomość nieuchwytności Boga przy jedno-
czesnym dojmującym pragnieniu dosięgnięcia go oraz odczuciu, że poza ramą 
języka i niezależnie od niego Bóg istnieje w „osobliwości”, „bezimienności” 
i „skrywaniu się”. W układzie takim − gdy słowo nie sięga „ciała” − język 
tkwi w wiecznym „pomiędzy”, w przestrzeni wielogłosu, wieloznaczności 
i niepewności. Język człowieka nie jest zatem − i nie może być − statycznym 
ujęciem sacrum czy jego ukonstytuowaniem, lecz stanowi dynamiczne dążenie 

26  H.G. G a d a m e r, Prawda i metoda. Zarys hermeneutyki fi lozofi cznej, tłum. B. Baran, 
Inter Esse, Kraków 1993, s. 303.

27  Tamże, s. 402.
28  B u r z y ń s k a, M a r k o w s k i, dz. cyt., s. 183. 
29  Por. M. H e i d e g g e r, List o humanizmie, tłum. J. Tischner, w: tenże, Budować, mieszkać, 

myśleć. Eseje wybrane, tłum. K. Michalski i in., wstęp K. Michalski, Czytelnik, Warszawa 1977, 
s. 82. 

Mistyczny upadek? 



74

do niego: niedoskonałą i nieustającą drogę, w której odsłaniają się, w sposób 
determinowany przez rozmaite wpływy, „resztki”, „tropy” i „ślady”30 doświad-
czenia numinotycznego.

Mówiąc o tekstach mistycznych, przyjmuję więc założenie, że ich pełny, 
rzeczywisty sens funkcjonuje poza nimi i poza ludzkim językiem w ogóle, 
to jednak, co osadziło się w materii języka, jest jednocześnie jedynym punk-
tem wyjścia dla badacza31; „bytem, który może być rozumiany − pisze Ga-
damer − jest język”32, chociaż poza nim rozciąga się nieuchwytne w tymże 
języku bogactwo innych bytów. „Noc ciemna”, prowadząca do sacrum przez 
doświadczenie upadku ludzkiego języka, jest − w tym konkretnym aspekcie 
związanym z wysłowieniem i komunikacją − ważnym etapem kształtowania 
świadomości mistycznej, klęska słowa w zderzeniu z sacrum ujawnia bowiem 
istotny aspekt świętości Boga. W odniesieniu do tego upadku przeżywanego 
w „nocy ciemnej” wyraźnie brzmi wołanie „Kadosz” − „Święty” (Iz 6,3) − 
określające naturę Boga jako „Innego”. 

To, co doświadczane, uobecnia się i ujawnia na prawach „resztki” – resztką 
jest bowiem sama epifania, nagły, unaoczniający się błysk sensu, momentalne 
„zjawianie się”. To zaś, co język może w sobie pomieścić – a więc wszystko, 
co funkcjonuje w dyskursie – jest z kolei resztką doświadczenia, ułomną próbą 
pochwycenia nieuchwytnego błysku. Język ludzki nie ogarnia wszystkiego, 
czego można doświadczyć, ale ogarnia wszystko, co można na ten temat po-
wiedzieć. Fragment jest wszystkim, czym dysponujemy w dyskursie – fakt, 
że „całe doświadczenie świata jest zapośredniczone przez język”33, nie ozna-
cza, że „słowa” nie można odróżnić od „ciała”, w kierunku którego słowo 
się zwraca i ku któremu dynamicznie dąży. Chociaż fundamentem ludzkiego 
istnienia w świecie jest przestrzeń rozmowy i dialogu, to dialog ten podej-
mowany jest w sposób ułomny i cząstkowy. Dyskurs stanowi ułamek tego, 
w stronę czego sam w swej najgłębszej istocie zmierza – w jego najistotniej-
szych momentach zaledwie rozbłyska, chwilowo zjawia się fragment pełni. 
Należy jednak zauważyć, że dystans między słowem a ciałem sprawia, że 
owa przestrzeń niepewności i wielogłosu jest także przestrzenią zniekształceń. 

30  Wskazane pojęcia nawiązują do terminologii Rolanda Barthesa: „Trzeba, aby w Tekście – 
niszczycielu każdego podmiotu – istniał podmiot do kochania, […] jest on rozproszony, trochę jak 
popiół rzucony na wiatr po śmierci (motywowi urny i steli przeciwstawiałyby się odłamki pamięci, 
erozja, która z minionego życia pozostawia jedynie kilka śladów)” (R. B a r t h e s, Sade, Fourier, 
Loyola, tłum. R. Lis, Wydawnictwo KR, Warszawa 1996, s. 10n.). 

31  Stanowisko, zgodnie z którym tekst mistyczny jest jedyną możliwą do zbadania pozostałością 
doświadczenia mistycznego − innymi słowy, że wiemy o mistyce to, na co pozwalają nam teksty − 
prezentują między innymi Steven T. Katz i Bernard McGinn.

32  G a d a m e r, Prawda i metoda, s. 429.
33  T e n ż e, Estetyka i hermeneutyka, tłum. M. Łukasiewicz, w: tenże, Rozum, słowo, dzieje. 

Szkice wybrane, tłum. M. Łukasiewicz, K. Michalski, PIW, Warszawa 1979, s. 122.

Natalia STENCEL



75

Nawet jeśli przyjąć, że rzeczy same w sobie34 nie ulegają odkształceniom 
i są w swojej istocie nietykalne, że nie poddają się dynamice i charakterowi 
jakiegokolwiek wpływu, to jednak zniekształcenie stanowi istotę wszystkiego, 
co możemy powiedzieć – jest stałą cechą dyskursu. Język, jaki znamy i jakim 
się posługujemy, nie wytwarza bowiem rzeczywistości doświadczenia i nie 
odkształca jej samej, ale bezradny umysł za pomocą języka usiłuje nad nią 
panować − stąd iluzja, jakoby doświadczenie było u swoich podstaw ściśle 
uzależnione od języka (w rzeczywistości zaś w języku funkcjonuje jedynie 
jego zapis, ślad, transformacja, przekład). W „nocy ciemnej”, w której Bóg nie 
daje się dosięgnąć wyobraźnią i zmysłami, ostatecznym celem jest przemiana 
rozumu z ludzkiego i naturalnego w Boży: „Złączywszy się przez to oczysz-
czenie z Bogiem, nie rozumuje już swym własnym światłem naturalnym, lecz 
przez mądrość Bożą”35. W „nocy ciemnej” mistyk przeżywa upadek ludzkiego 
sposobu poznania i rozumowania. Dostrzega, że to, co − za pośrednictwem 
języka − ogrania, jest w swojej istocie odległe od Boga, niewystarczające, 
częściowe, niedoskonałe, zniekształcone. „Po części bowiem tylko poznajemy, 
po części prorokujemy. Gdy zaś przyjdzie to, co jest doskonałe, zniknie to, co 
jest tylko częściowe” (1 Kor 13,9). „Noc ciemna” oddziela to, co ludzkie (nie-
doskonałe, fragmentaryczne, skończone, niewystarczające), od tego, co Boże 
(doskonałe, pełne, nieskończone). Upadek języka, w którym człowiek jest 
zakorzeniony i w którym poznaje po ludzku, przynosi mistyczną możliwość 
otwarcia się na Boga, na jego „inność” („Kadosz”). Pytanie, czy integracja 
z taką Boską innością może się dokonać w ramach ludzkiego, ziemskiego 
życia, pozostanie prawdopodobnie bez odpowiedzi. Wielu mistyków wspo-
mina przecież o możliwości zjednoczenia z sacrum i porzucenia tego sposobu 
bycia i poznawania, które są ludzkie36. W badaniach nad mistyką trwa spór 
w tej sprawie: „Kantyzm konstruktywistyczny wyraża się w niezachwianym 
przekonaniu, że każde doświadczenie ludzkie jest zawsze jakoś uwarunko-
wane. Konsekwencją takiego przeświadczenia jest wykluczenie na gruncie 
mistyki nawet teoretycznej możliwości doświadczeń nieuwarunkowanych czy 
też niepośredniczonych”37. Problem ten podjęli między innymi Steven T. Katz 
oraz Robert C.K. Forman, zajmując przeciwne stanowiska38. 

34  Por. I. K a n t, Dzieła zebrane, t. 2, Krytyka czystego rozumu, ks. 2, „Analityka zasad”, poddział 
3, „O podstawie podziału wszelkich przedmiotów w ogóle na fenomeny i noumeny”, tłum. M. Żelazny, 
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2013, s. 311-325.

35  Św. J a n  o d  K r z y ż a, dz. cyt., s 79.
36  Por. tamże.
37  K i w k a, dz. cyt., s. 184n.
38  Por. R.K.C. F o r m a n, Introduction: Mysticism, Constructivism, and Forgetting, w: The 

Problem of Pure Consciousness: Mysticism and Philosophy, red. R.K.C. Forman, Oxford University 
Press, Oxford−New York 1990, s. 9-14; zob. t e n ż e, The Construction of Mystical Experience, „Faith 
and Philosophy” 5(1988) nr 3, s. 254-267; M. S t o e b e r, Constructivist Epistemologies of Mysticism: 

Mistyczny upadek? 



76

Wobec powyższych konstatacji wydaje się jednak, że możliwość osiągnię-
cia ostatecznego celu mistycznej drogi, spełnienia obietnicy patrzenia „twarzą 
w twarz”, to osobne zagadnienia, których nie sposób rozstrzygnąć. Tym, co 
niezaprzeczalne, jest ludzka tęsknota za „ciałem”, które wymyka się językowi, 
a ściślej – za możliwością „uchwycenia” Boga i świata i poznania w sposób 
pewny. Można twierdzić, że tego typu dążenie będzie zawsze bezowocne, gdyż 
cel nie znajduje się w zasięgu człowieka. Można jednak argumentować także 
przeciwnie – samo odkrycie drogi i ruszenie w wyznaczonym kierunku jest tu 
wartością. „Noc ciemna” może być zatem nazwana „mistycznym upadkiem” 
– klęsce języka towarzyszy bowiem odkrycie jego natury. To z kolei pozwala 
osiągnąć głębszą świadomość natury ludzkiej i przeżyć (na wskroś mistyczną) 
tęsknotę za możliwością jej przemiany, by zbliżyć się do Boga39. Z bezsilnej 
bierności i stagnacji rodzi się w końcu dynamiczne „dążenie do”.

OTWARCIE 
ZAMIAST ZAKOŃCZENIA

Pragnieniem i jednocześnie powołaniem człowieka jest dążenie poprzez sło-
wo, dźwięk, obraz do uchwycenia czegoś z „prawdy i głębi świata i człowieka, 
z przepastnej głębi człowieka”40. Właśnie ta „przepastna głębia” stanowi jedno 
ze źródeł ciemności, która panuje podczas mistycznej „nocy”. Nielicznym dana 
jest „noc” słowa, mowy i pisma – żywa, bolesna świadomość niewystarczalności 
języka wobec owej głębi, względem sacrum. Wiedza o tej niewystarczalności 
(a podczas „nocy ciemnej” – cierpienie z jej powodu) kieruje podmiot ku numi-
nosum − kieruje, lecz ostatecznie do celu nie doprowadza. Zdarza się jednak, że 
mistyk nie porzuca słowa – świadomy jego niewystarczalności, pozostawia po 
sobie zapis przeżycia numinotycznego.

Teksty mistyczne zawierają często wyznania podobne do tego, które można 
znaleźć w Dzienniczku św. Faustyny: „Jezu, widzisz, jak mi jest trudno pisać, 
jak nie umiem napisać, co w duszy przeżywam. O Boże, czyż może napisać 

A Critique and a Revision, „Religious Studies” 28(1992) nr 1, s. 107-116; por. B. J a n z, Mysticism and 
Understanding: Steven Katz and His Critics, „Studies in Religion / Sciences Religieuses” 24(1995) 
nr 1, s. 81.

39  Istotne jest, że człowiek oczywiście nie pragnie w takim konkretnym ujęciu „być jak Bóg” 
– pragnie natomiast Jego jak największej bliskości, na przykład ostatecznie w mistycznym zjed-
noczeniu.

40  J a n  P a w e ł  II, Kościół potrzebuje sztuki (Przemówienie do artystów i dziennikarzy, Mo-
nachium, 19 XI 1980), w: Jan Paweł II. Nauczanie papieskie, red. E. Weron SAC, A. Jaroch SAC, 
t. 3 (1980) cz. 2, Pallottinum, Poznań–Warszawa 1986, s. 695. 

Natalia STENCEL



77

pióro to, w czym nieraz słów nie ma?”41. Nie chodzi tu o proste odtworzenie lub 
powierzchowny opis, lecz o pożądanie wniknięcia w ontyczny aspekt rzeczywi-
stości lub całkowitego objęcia tego aspektu – a więc o unicestwienie dystansu. 
Potrzeba transformacji − przekładu, przekształcenia (zniekształcenia) − w znak 
wszystkiego, z czym styka się człowiek, nieuchronnie prowadzi ku temu, co 
w systemie języka zdolne jest ewokować relację bytową, w której objawienie 
mogłoby być wyjawieniem, udzieleniem siebie42. Czy wobec tego mistyk ma 
jakąkolwiek możliwość przekazania czegoś z numinotycznej głębi, czy też „noc 
ciemna” zupełnie unieważnia język wobec sacrum? Alicja Sakaguchi pisze: „Teo-
logowie i fi lozofowie mistyki żywią przeświadczenie, że Bóg objawia swoją 
obecność pod dwiema różnymi postaciami: immanencją i transcendencją. Gdy 
mówią o immanencji, mają na uwadze Ducha Świętego przenikającego świat 
materialny […]. Transcendencja z kolei «dotyka» immanencji”43. Jakkolwiek 
język ludzki jest niewystarczający, może jednak zostać „dotknięty” przez trans-
cendencję – dlatego też święte księgi zachowują ważność. 

Wprawdzie mistyk podczas „nocy ciemnej” doświadcza upadku języka, 
nadal próbuje się nim posługiwać, by przekazać choćby fragment, „dotknięcie” 
transcendencji. „Noc ciemna” wydaje się prowadzić przy tym ostatecznie do 
symbolu, który ujawnia w sobie głębokie podobieństwo do samej struktury 
doświadczenia mistycznego – ogarnia osobę w jej aspekcie psychicznym, 
emocjonalnym, zmysłowym, wyobraźniowym, intelektualnym, jest nieostry 
i otwarty, ma charakter dynamiczny (jest drogą) i dialogiczny (ukierunkowany 
poza siebie)44. Symbol w swej strukturze może być rozpatrywany jako rodzaj 
doświadczenia, gdyż ujmowany jest przez intelekt i współdziała z pamięcią, 
dotycząc w sposób symultaniczny całego podmiotu45 i jednocześnie przekra-
czając go – by najsilniej ze wszystkich znaków wskazać istnienie Innego, 
konieczność wejścia na drogę, która jest warunkiem wszelkiego rozumienia 
świata, jego postrzegania i działania w nim. Marlena Krupa pisze, że „tylko 
symbol potrafi  uchwycić coś ze złożonej istoty rzeczywistości, która chce 
się człowiekowi zamanifestować”46. Zgodnie z takim ujęciem, najistotniejsze 
jest nie to, że symbol coś zawiera (ostro, ostatecznie, w domknięciu), lecz że 

41  Dzienniczek Sługi Bożej S.M. Faustyny Kowalskiej, Zgromadzenie SS. Matki Bożej Miło-
sierdzia, Kraków 1983, s. 6.

42  Por. J. K e l l e r, Wstęp, w: O t t o, dz. cyt., s. 18; por. też: M. K r u p a, Duch i litera. Liryczna 
ekspresja mistycznej drogi świętego Jana od Krzyża w polskich przekładach, słowo/obraz terytoria, 
Gdańsk 2011, s. 47-59. 

43  A. S a k a g u c h i, Poznanie poza językiem. Przypadek religijnego doświadczenia mistycz-
nego a jego wysłowienie, „Poznańskie Studia Polonistyczne. Seria Językoznawcza” 20 (2013) nr 1, 
s. 56.

44  Podobne diagnozy por. K r u p a, dz. cyt., s. 51.
45  Por. tamże.
46  Tamże, s. 47. 

Mistyczny upadek? 



78

ku czemuś za pośrednictwem tropu-resztki odsyła – przez rozmycie granicy, 
otwarcie. W symbolu niknie złudzenie osiągnięcia przez człowieka kresu drogi 
i dlatego właśnie ona − wraz ze śladami, które na niej pozostawiono − wysuwa 
się na plan pierwszy, staje się istotna. W tym kontekście warto przywołać 
refl eksje George’a Steinera nad sensem pewnego konkretnego dnia w historii 
Zachodu, o którym nie wspomina ani zapis historyczny, ani mit, ani Biblia. 
Znane są nam ból i samotność Wielkiego Piątku (profanum), znana jest wykra-
czająca poza pewność i zrozumienie Niedziela (sacrum), „do nas należy jed-
nak długa podróż Soboty”47. W przypadku mistyka świadomość konieczności 
odbycia tej podróży w kierunku sacrum może stanowić owoc „nocy ciemnej”. 
W ramach ziemskiej kondycji i aktualnych warunków możliwości ludzkiego 
poznania nie jest możliwe jej ukończenie, zamknięcie. „Noc” jako mistyczny 
upadek stanowi otwarcie. 

47  Por. G. S t e i n e r, Rzeczywiste obecności, tłum. O. Kubińska, Instytut Kultury−słowo/obraz 
terytoria, Warszawa−Gdańsk 1997, s. 191.

Natalia STENCEL


