
81

Marcin SUBCZAK

UPADEK CZŁOWIEKA JAKO CHOROBA DUSZY
Diagnostyczno-terapeutyczny wymiar Platońskich dialogów

Sokratesowi nie chodzi o samą tylko teoretyczną znajomość defi nicji określonych 
dzielności (grec. aretai). Gdyby to ona interesowała Ateńczyka, zapewne zmie-
rzałby do tego, by dialogi kończyły się konstruktywnie, czyli sformułowaniem 
którejś z poszukiwanych defi nicji. Tak się jednak nie dzieje. Dlatego właśnie 
często zarzuca się dialogom „niekonkluzywność”, która w istocie stanowi pew-
ną zagadkę. Twierdzę, że niekonkluzywność dialogów jest w pełni zamierzona 
i konsekwentna.

Próba zbadania jakiegokolwiek aspektu fi lozofi i Platona stanowi nie lada 
wyzwanie. Treści jego dialogów są bowiem tak kunsztownie ze sobą zespolone, 
że analiza nawet jednego tylko motywu wymaga od badacza kompetencji wręcz 
wybitnych. Do tego dochodzi jeszcze szereg spornych kwestii interpretacyj-
nych, wobec których należy zająć określone stanowisko, podejmując namysł 
nad dorobkiem założyciela Akademii. Problematyczne były bowiem − czy też 
wciąż pozostają − sam kanon dialogów, ich autentyczność i chronologia. Czy 
prezentowały one gotowy system, czy też zawarta w nich doktryna ewoluowa-
ła? Jaki był cel pisarstwa Platona? Jaką rolę odgrywają „nauki niepisane”? Jak 
rozstrzygnąć „kwestię sokratejską”? Jaka jest „istota” platonizmu? To tylko 
wybrane trudności, przed którymi staje każdy komentator myśli Platona. Świa-
dom ich obecności, a także tego, że ich rozstrzygnięcie zasadniczo wpływa na 
kształt interpretacji Platońskich dialogów, w niniejszym artykule zwrócę uwagę 
na diagnostyczno-terapeutyczny wymiar pism Platona. W punkcie pierwszym 
wskażę, że pisma te przynoszą zupełnie nową koncepcję duszy, ujmując ją jako 
centrum decyzyjne człowieka. W punkcie drugim zauważę, że w swoich dialo-
gach Platon stawia diagnozę właśnie tak rozumianej duszy. W punkcie trzecim 
podkreślę, że owa diagnoza jest w zdecydowanej mierze negatywna: przynosi 
obraz chorych dusz i upadku człowieka. Natomiast w punkcie czwartym zre-
konstruuję terapię, jaką Platon proponuje w odpowiedzi na ten stan duchowego 
upadku człowieka. Zwrócę uwagę, że terapia taka zalecana jest przez Platona 
wszędzie tam, gdzie dostrzega on konieczność wysubtelnienia noetycznej 
sprawności poznawczej, umożliwiającej poznanie złożonej struktury bytowej. 
Realizację tej strategii diagnostyczno-terapeutycznej uważam za zasadę jedno-
ści i spójności myśli Platońskiej, która rozwija się konsekwentnie od momentu 
postawienia diagnozy, przez konstatację upadku, aż po propozycję kuracji 
przywracającej zdrowie duszy. 

„Ethos” 31(2018) nr 4(124) 81-94
DOI 10.12887/31-2018-4-124-06



82

W STRONĘ NOWEGO POJĘCIA DUSZY

Według ustaleń tak zwanej chronologii relatywnej1 tematyka wczesnych 
dialogów Platona, zwanych również „sokratycznymi”, w znacznej mierze kon-
centruje się na kwestiach etycznych, będących punktem wyjścia do postawienia 
pytania o kondycję ludzkiej duszy2. Trudno temu zaprzeczyć, biorąc pod uwa-
gę chociażby słowa Platońskiego Sokratesa, który w Apologii expressis verbis 
wskazuje jako przedmiot swego głównego zainteresowania właśnie psyche3. 
Ta „deklaracja programowa” wypowiedziana zostaje w trakcie konfrontacji 
z Charmidesem4, Lachesem i Nikiaszem5, Kritonem6 czy Protagorasem7. Wraz 
z zamknięciem tego „etapu” twórczości Platona problem duszy jednak nie 
znika − fi lozof kontynuuje namysł nad nim i stawia go na innym już poziomie 
refl eksji fi lozofi cznej8. Dla przykładu wspomnę o Gorgiaszu, gdzie omawiana 
jest kwestia rzeczywistych i pozornych sztuk przynoszących szkodę lub po-
żytek duszy9, o tak zwanych paradoksach etyki Sokratejskiej10 omawianych 
w tym samym dialogu, czy wreszcie o polemice z Kaliklesem, osnutej wokół 
pytania, jaki sposób życia należy wybrać i dlaczego11. Problem duszy podjęty 
został również w Menonie, lecz w aspekcie wiedzy i ufundowanej na niej dziel-
ności12. Podobnie w dialogach tak zwanego okresu dojrzałości Platona: Fedon 

1  Por. J. G a j d a, Platońska droga do idei. Aksjologiczny rodowód platońskiej ontologii, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1993, s. 8, 13; F. C o p l e s t o n, Historia 
fi lozofi i, t. 1, Grecja i Rzym, tłum. H. Bednarek, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 2004, s. 133n.; 
por. W.K.C. G u t h r i e, A History of Greek Philosophy, t. 4, Plato: The Man and His Dialogues: 
Earlier Period, University Press, Cambridge 1998, s. 50. 

2  Przemysław Paczkowski zauważa, że wszystkie dialogi są pismami sokratycznymi – repre-
zentują określony gatunek literacki, czyli sokratikoi logoi, z którego Platon nigdy nie zrezygnował 
(por. P. P a c z k o w s k i, Filozofi czne modele życia w klasycznym antyku (IV w. p.n.e.), Wydawnictwo 
Uniwersytetu Rzeszowskiego, Rzeszów 2005, s. 71-73).

3  Por. P l a t o n, Obrona Sokratesa, 29 E, 30 B, w: tenże, Dialogi, t. 1, tłum. W. Witwicki, 
Antyk, Kęty 2005, s. 568n.

4  Por. t e n ż e, Charmides, 153 D, 154 D-E, 156 E-157 C, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 44-50.
5  Por. t e n ż e, Laches, 185 D-186 D, 190 B, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 223n., 229n.
6  Por. t e n ż e, Kriton, 47 C-48 A, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 598n.
7  Por. t e n ż e, Protagoras, 312 C, 313 A-C, 314 B, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 267-269.
8  Określenia „fi lozofi a” w odniesieniu do Platona używał będę zamiennie z terminami „myśl” 

lub „koncepcja”. Wynika to z faktu, że sam termin „fi lozofi a” występuje u założyciela Akademii 
rzadko. Istnieją też podstawy, by sądzić, że słowo to znaczyło wówczas coś diametralnie odmiennego 
od tego, co dzisiaj określa się mianem „fi lozofi a”. Zob. P. P a c z k o w s k i, Jedność fi lozofi i Platona, 
Wydawnictwo Wyższej Szkoły Pedagogicznej, Rzeszów 1998; t e n ż e, Filozofi czne modele życia 
w klasycznym antyku. (IV w p.n.e.).

9  Por. P l a t o n, Gorgiasz, 462 B-466, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 362-367.
10  Por. tamże, 466 B-481 B, s. 366-391.
11  Por. tamże, 486 D-527 E, s. 398-452.
12  Por. t e n ż e, Menon, 89 A, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 487.

Marcin SUBCZAK



83

ukazuje problem jakości życia, jego „ponadmaterialnego” wymiaru i wynika-
jących zeń eschatologicznych konsekwencji13, Uczta14 i Fajdros15 prezentują 
natomiast miłosną dynamikę duszy zmierzającej do poznania Piękna i Dobra. 
Jeśli zaś chodzi o ostatni okres Platońskiej twórczości, to za przykład niech 
posłuży Fileb16 i Timajos, które to dialogi ukazują łączność duszy człowieka 
z otaczającym go światem w aspekcie wspólnej genezy, miary i porządku oraz 
matematycznie obrazowanej harmonii17.

We wskazanych wyżej wybranych dialogach widać wyraźnie, że Platon 
analizuje kwestię duszy z wielu odmiennych perspektyw i przedstawia ją 
w bardzo różnych ujęciach. Warte odnotowania jest to, że nie poprzestaje 
on na rozumieniu psyche wyłącznie jako zasady życia. Owszem, uwzględnia 
również tę funkcję duszy i najwyraźniej przypisuje jej ważną rolę, skoro w Fe-
donie zbudował na jej kanwie argument na rzecz duchowej nieśmiertelności18. 
Nie to jednak świadczy o oryginalności fi lozofi i Platońskiej. Jej wyjątkowość 
leży w tym, że przynosi ona zupełnie nową koncepcję psyche19. Otóż Platon 
nadaje jej bardzo szczególne znaczenie, czyniąc ją racjonalno-moralnym re-
siduum człowieczeństwa, czyli ostatecznym źródłem ludzkich wyborów i de-
cyzji, które obarczone są  świadomością – jeśli jeszcze nie odpowiedzialności 
za nie – to na pewno ich konsekwencji. Początki idei ścisłej zależności stanu 
duszy i jakości życia znajdujemy w dziełach pokolenia poetów lirycznych (Ar-
chillocha, Safony, Anakreonta) oraz twórców attyckiej tragedii (Ajschylosa, 
Sofoklesa, Eurypidesa)20. Platon w pełni akceptuje tę ideę, lecz nie pozostawia 
jej bez uzasadnienia. Świadom jest bowiem, że stan duszy może mieć wpływ 
na jakość życia, ale tylko wtedy, gdy psyche pełnić będzie funkcję centrum 
decyzyjnego człowieka, gdy dokonywać będzie ważących na całym jego ży-
ciu wyborów. Dialogi stają się więc najpierw próbą zwrócenia uwagi na tę 
specyfi czną rolę duszy, a następnie podejmowany jest w nich wysiłek zobra-
zowania, jak – i dzięki czemu – ta szczególna funkcja się realizuje. I właśnie 

13  Por. t e n ż e, Fedon, 114 A-115 A, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 711n.
14  Por. t e n ż e, Uczta, 206 A-207 A, w: tenże, Dialogi, t. 2, s. 71n.
15  Por. t e n ż e, Fajdros, 250 B-254 E, w: tenże, Dialogi, t. 2, s. 148n.
16  Por . W. S t r ó ż e w s k i, Wykłady o Platonie. Ontologia, Inter Esse, Kraków 1992, s. 229.
17  Por. P l a t o n, Timajos, 39 A-46 E, w: tenże, Dialogi, t. 2, s. 688-697.
18  Por. t e n ż e, Fedon, 102 B-107 A, s. 694-701; por. tenże, Fajdros, 245 C-246 A, s. 138n.
19  Por. J. B a r n e s, The Presocratic Philosophers, Routledge, London−New York 1996, s. 475; 

por. też: W. J a e g e r, Paideia. Formowanie człowieka greckiego, tłum. M. Plezia, H. Bednarek, 
Fundacja Aletheia, Warszawa 2001, s. 591; G.S. K i r k, J.E. R a v e n, M. S c h o f i e l d, Filozofi a 
przedsokratejska. Studium krytyczne z wybranymi tekstami, tłum. J. Lang, Wydawnictwo Nauko-
we PWN, Warszawa−Poznań 1999, s. 26; W. J a e g e r, Teologia wczesnych fi lozofów greckich, 
tłum. J. Wocial, Kraków 2007, s. 133-150.

20  Por. B. S n e l l, Odkrycie ducha. Studia o greckich korzeniach europejskiego myślenia, 
tłum. A. Onysymow, Fundacja Aletheia, Warszawa 2009, s. 75-150.

Upadek człowieka jako choroba duszy



84

ten cel – być może nawet bardziej niż świadomość, jak trudno byłoby w sposób 
dyskursywny przedstawić istotę duszy – sprawił, że Platon, podejmując ryzyko 
wieloznaczności alegorii i metafor, zdecydował się za ich pomocą raczej uka-
zać, do czego psyche jest podobna i w jaki sposób działa, aniżeli nakreślić coś 
w rodzaju „ontologii” czy „metafi zyki” duszy21. Próby zrekonstruowania takiej 
„ontologii” duszy nie są łatwe i stanowią przedmiot sporów oscylujących wokół 
pytania zasadniczego, a mianowicie: „czym” w ogóle jest dusza? Czy należy 
jej przypisać „byt idealny”, to znaczy przeciwstawny ciału22, czy może – mimo 
tego przeciwstawienia – za wcześnie jeszcze, by platońskiej psyche przyznać 
duchową substancjalność?23 A może należałoby ją traktować – jak postuluje Wer-
ner Jaeger – jako „myślącego ducha i racjonalną podstawę moralności”24? Nie 
sposób defi nitywnie i jednoznacznie rozstrzygnąć powyższego dylematu. Zary-
zykujmy więc tezę, że sformułowanie takiego rozwiązania nie było głównym 
zamiarem Platona. Na przykład zawarta w czwartej księdze Politei25 prezentacja 
obrazu duszy przez analogię do układu społecznego polis czy też przedstawiona 
w Fajdrosie26 metafora rydwanu mają służyć zakomunikowaniu nie tyle, jaka 
jest „natura” i „istota” duszy, ile raczej, jak dusza działa i jak w tym działaniu 
realizują swe funkcje jej siły-aktywności (grec. dynameis). Chodzi tu przede 
wszystkim o ukazanie, jak konfi guracja tych sił, a przede wszystkim układ ich 
wzajemnych zależności w relacjach dominacji i podporządkowania, decyduje 
o kształcie ludzkich wyborów. Zatem wypowiedzi Platona o duszy mają raczej 
na celu zarysowanie zakresu kompetencji i nakreślenie horyzontu decyzyjnych 
możliwości człowieka. Wskazane fragmenty Politei i Fajdrosa (które można 
uzupełnić paralelnym opisem duszy z Timajosa27) służą zwróceniu uwagi na 
obecność mechanizmu wpływającego na podjęcie lub zaniechanie konkretnych 
czynów oraz umożliwiają podjęcie próby zrozumienia jego działania. Problem 
działającej duszy (a raczej cały kompleks problemów) widoczny jest także na 
gruncie platońskiej eschatologii. W mitach, które stają się jej wyrazem, to psyche 
dokonuje wyborów absolutnie fundamentalnych. W Fedonie28, Gorgiaszu29 czy 

21  Por. T.A. S z l e z á k, O nowej interpretacji platońskich dialogów, tłum. P. Domański, Wy-
dawnictwo Antyk, Kęty 2005, s. 110-126.

22  Por. A. B e d n a r c z y k, Medycyna i fi lozofi a w starożytności, Uniwersytet Warszawski, 
Wydział Filozofi i i Socjologii, Warszawa 1999, s. 65.

23  Por. S. S w i e ż a w s k i, Dzieje europejskiej fi lozofi i klasycznej, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa−Wrocław 2000, s. 70.

24  J a e g e r, Paideia, s. 594.
25  Por. P l a t o n, Państwo, 435 B-443 E, w: tenże, Państwo, Prawa (VII ksiąg), tłum. W. Wi-

twicki, Antyk, Kęty 2001, s. 135-146.
26  Por. t e n ż e, Fajdros, 246 A-B, 253 C-254 E, s. 138-140, 150-152.
27  Por. t e n ż e, Timajos, 69 C-71 E, s. 722-724.
28  Por. t e n ż e, Fedon, 81 E-82 B, s. 664-665.
29  Por. t e n ż e, Gorgiasz, 523 A-526 D, s. 445-448.

Marcin SUBCZAK



85

Politei30 decyzja duszy rozstrzyga bowiem o całości następującego po niej (być 
może kolejnego już) życia (wcielenia), ale też wybory duszy stają się wyłączną 
podstawą jej oceny i osądu. W tej perspektywie w pełni uzasadniony staje się 
również Platoński projekt troski o kondycję duszy31. Skoro bowiem wyłącznie 
od jej wyborów i stanu zależy jakość całego życia i jego ocena, to zrozumiałe 
jest, że o duszę należy dbać w sposób szczególny.

Bez względu na to, czy opowiemy się po stronie platońskiego wolunta-
ryzmu32, czy też skłonimy się raczej ku tezie o obecności w myśli Platona 
pojęć chcenia i intencji, różnych od czynu moralnego33, to prędzej czy później 
będziemy musieli zmierzyć się z problemem akrasii, to znaczy odpowiedzieć 
na pytanie, jak się to dzieje, że mimo posiadania wiedzy, jak w danym przypad-
ku postępować, człowiek zachowuje się (wybiera) wbrew niej?34 Odpowiedź 
Platona odsyła nie gdzie indziej, jak właśnie do jego projektu trójpodziału 
duszy35. W dynamice balansu między nous, thymoeides (thymos) i epithyme-
tikon (epithymia) odnajduje Platon źródło wszelkich czynów – ów niedający 
się zautomatyzować mechanizm dokonywania wyborów. Częstokroć jest on 
zagadkowy i nieprzewidywalny, nie poddaje się nawet boskiej doskonałości36 
rozumu (grec. nous) i pozostawia miejsce na nieokiełznanie, na to, co nie-
wiadome i nieświadome, a co w sytuacjach dylematu moralnego przemawia 

30  Por. t e n ż e, Państwo, 617 D-620 A, s. 334-336.
31  Por. P l a t o n, Menon, 88 A-89 A, s. 486n.; por. też: t e n ż e, Eutydem, 275 B, w: tenże, 

Dialogi, t. 2, s. 197; t e n ż e, Hippiasz mniejszy, 372 E-373 A, 375 C-D, 376 B, w: tenże, Dialogi, t. 1, 
s. 144n., 151-153; t e n ż e, Charmides, 156 E, s. 49; t e n ż e, Uczta, 215 E-218 E, s. 82-85; zob. Platon, 
Fedon, 63 C, 66 B-E, 67 B-D, 72 D, 80 A, 81 E, 107 C-108 C, 113 D, s. 634n., 640-643, 650n., 662-
665, 702-704, 709; t e n ż e, Fajdros, 241 C, 270 C, s. 131, 173; t e n ż e, Protagoras, 312 C, 313 A-C, 
314 B, s. 267-269; t e n ż e, Gorgiasz, 464 A, s. 364; t e n ż e, Państwo, 604 A-D, s. 319n.; t e n ż e, 
Sofi sta, 228 E, w: tenże, Dialogi, t. 2, s. 449n.

32  Por. M. K o s z k a ł o, Rozwój pojęcia woli w pogańskiej fi lozofi i starożytnej – Sokrates, 
Platon, Arystoteles, „Roczniki Filozofi czne” 63(2015) nr 2, s. 166-174. Z kolei Giovanni Reale pełne 
sformułowanie problemów wolności oraz woli wybierania dobra i zła, a także przekroczenie grec-
kiego intelektualizmu etycznego dostrzega dopiero w fi lozofi i Filona z Aleksandrii (por. G. R e a l e, 
Historia fi lozofi i starożytnej, t. 4, Szkoły epoki Cesarstwa, tłum. E.I. Zieliński, Redakcja Wydaw-
nictw KUL, Lublin 1999, s. 316-318).

33  Zob. M. B o z o ń, Powstawanie pojęcia woli u Platona: boulesthai, boulesis i airesis w „Hip-
piaszu mniejszym”, „Kwartalnik Filozofi czny” 63(2015) nr 2, s. 41-74.

34  Zob. J.J. W a l s h, The Socratic Denial of Acrasia, w: The Philosophy of Socrates: A Collec-
tion of Critical Essays, red. G. V l a s t o s, University of Notre Dame Press, Notre Dame, Indiana, 
1980, s. 264-298.

35  Terry Penner kwestionuje obecność i rolę chaotycznego, bezrozumnego pragnienia (pożąda-
nia) jako źródła akrasii. Argumentuje, że musi być ono związane z choćby minimalnym rozumie-
niem (ang. conception) przedmiotu, w kierunku którego się kieruje. Pragnienie jest więc celowe, 
zamierzone (ang. intentional). Por. T. P e n n e r, Thought and Desire in Plato, w: Plato: A Collection 
of Critical Essays, t. 2, Ethics, Politics, and Philosophy of Art and Religion, red. G. Vlastos, Garden 
City, Anchor Books, New York 1971, s. 101.

36  Por. P l a t o n, Państwo, 518 E, s. 225.

Upadek człowieka jako choroba duszy



86

z głębi ludzkiej duszy z taką siłą, że zdolne jest się oprzeć nawet dyktatowi 
rozumu. Właśnie te − nieobce żadnemu człowiekowi − dylematy i moralne 
rozterki stanowią dla Platona żywe doświadczenie duszy aktywnej, dynamicz-
nej, ale zarazem pełnej sprzecznych dążeń i tendencji. Rozterki owe stanowią 
cenę, jaką człowiek płaci za wyrwanie się spod dominacji Mojry, Zeusa37, 
physis38 czy kosmicznego Logosu39. Platońskie próby wyjaśnienia nie tylko 
zagadkowości akrasii, ale samego mechanizmu dokonywania wyboru (de-
cyzji), zasadniczo należą do dwóch kontekstów i podejmowane są z dwóch 
perspektyw: intelektualizmu etycznego40 oraz trójfunkcyjnej struktury duszy.

DIALOG SPOSOBEM DIAGNOZY LUDZKIEJ KONDYCJI DUCHOWEJ

Platon trafnie zauważył, że dialog (tak rzeczywista rozmowa, jak i forma 
literacka) stanowi przestrzeń doskonale nadającą się do diagnozy duszy, gdyż 
stwarza bardzo szczególną atmosferę bliskości – umożliwia prawdziwe spo-
tkanie dusz41. Właśnie w dialogu ma miejsce spotkanie z Sokratesem, które 
w niezrozumiały sposób wstrząsa Alkibiadesem42, wywołuje odrętwienie Me-
nona43 czy zakłopotanie Nikiasza44. W Platońskich dialogach przedstawione 
zostały również sytuacje, w których Sokrates publicznie odsłania kondycję 
duszy. Przykładem jest tutaj Apologia. Formę diagnozy przybiera w niej od-
parcie przez Sokratesa zarzutów stawianych mu przez oskarżycieli – zwłaszcza 
polemika z Meletosem45, czy też konfrontacja fi lozofa z przedstawicielami 
różnych grup społecznych. Wreszcie sokratejska diagnoza sięga duchowej 
kondycji całego społeczeństwa ateńskiego, którą daje się zamknąć w krótkim, 
ale jakże wymownym zdaniu: „Nie żyjecie, jak należy”46. Wyrok śmierci, który 

37  Por. A. K r o k i e w i c z, Dzieła, t. 2, Moralność Homera i etyka Hezjoda, Aletheia, Warszawa 
2000, s. 125-139, 220-261.

38  Por. D. D e m b i ń s k a - S i u r y, Człowiek odkrywa człowieka. O początkach greckiej 
refl eksji moralnej, Wiedza Powszechna, Warszawa 1991, s. 89-100.

39  Por. R.M. L e s z c z y ń s k i, Starożytna koncepcja Logosu i jej wpływ na myśl wczesnego 
chrześcijaństwa, Wydawnictwo Naukowe Semper, Warszawa 2003, s. 61-78.

40  Por. G. S a n t a s, Plato’s Protagoras and Explanation of Weakness, w: The Philosophy of 
Socrates, s. 248.

41  Ten „diagnostyczny” charakter dialogów ma swój pierwowzór w medycynie. To ona stała 
się dla Platona wzorem prawdziwej sophia – modelem fi lozofi i pojętej jako wychowanie ludzi do 
sprawiedliwego życia. Dlatego fi lozof staje się „lekarzem dusz”. Por. P a c z k o w s k i, Filozofi czne 
modele życia w klasycznym antyku, s. 39n.; por. też: J a e g e r, Paideia, s. 536.

42  Por. P l a t o n, Uczta, 215 E-216 A, s. 82. 
43  Por. t e n ż e, Menon, 79 E-80 B, s. 473.
44  Por. t e n ż e, Laches, 187 E, s. 226.
45  Por. t e n ż e, Obrona Sokratesa, 24 C-28 D, s. 562-567.
46  Por. tamże, 39 D, s. 579n.

Marcin SUBCZAK



87

otrzymał Sokrates, stanowi najlepszy dowód trafności tej diagnozy. Schemat 
działania diagnostycznego jest w Apologii również obecny i można go ująć 
w trzech punktach. Po pierwsze, dyskusja początkowo dotyczy defi nicji od-
noszącej się albo do którejś z konkretnych cnót47, albo też „dzielności jako 
takiej”48, albo wreszcie dotyczy możliwości nauczania owej dzielności49. Po 
drugie, szybko okazuje się, że Sokratesowi nie chodzi o samą tylko teoretycz-
ną znajomość defi nicji określonych dzielności (grec. aretai). Gdyby to ona 
interesowała Ateńczyka, zapewne zmierzałby do tego, by dialogi kończyły się 
konstruktywnie, czyli sformułowaniem którejś z poszukiwanych defi nicji. Tak 
się jednak nie dzieje. Dlatego właśnie często zarzuca się dialogom „niekonklu-
zywność”, która w istocie stanowi pewną zagadkę. Połowicznie rozwiązuje ją 
interpretacja, według której Platońskie dialogi pełnią jedynie rolę dialektycz-
nego ćwiczenia lub też podejmują problemy, których defi nitywne rozwiązanie 
przekracza możliwości człowieka żyjącego w określonym miejscu i czasie. 
Twierdzę, że niekonkluzywność dialogów jest w pełni zamierzona i konse-
kwentna (i to jest ich trzecia wspólna cecha). Sokrates przecież – jak pisze 
Platon – nie był niczyim nauczycielem, nie mógł więc formułować defi nicji, 
które miałyby powszechnie obowiązywać. Mimo braku takich defi nicji nie 
można jednak powiedzieć, że dialogi kończą się całkowitym fi askiem. Otóż, 
wbrew pozorom, ich wynik jest konstruktywny i pozytywny − diagnozują one 
bowiem duchową kondycję współrozmówców Sokratesa. Pytania o defi nicję, 
o wiedzę dotyczącą poszczególnych dzielności, są tylko punktem wyjścia. Nie 
chodzi w nich bynajmniej o określenie znaczenia analizowanych pojęć ani też 
o przytoczenie przykładów. Próby skonstruowania defi nicji służą ustaleniu 
pewnego (zgodnego z wiedzą) kierunku podejmowanych działań i dokony-
wanych wyborów. Sokratejskie pytania, czym jest pobożność, męstwo czy 
sprawiedliwość, to w istocie pytania o to, jak postępować pobożnie, mężnie 
i sprawiedliwie. Sokrates jednak pyta również, co to znaczy zastosować wie-
dzę w działaniu i w jaki sposób należy to czynić. 

Sokratejskie pytania o defi nicję poszczególnych aretai kryją jednak kwestię 
znacznie głębszą, bo dotykającą samej istoty działania moralnego: na ile sto-
pień wiedzy i pewności co do cnót (dzielności) przełoży się na zdecydowanie 
i determinację w działaniu, w znalezieniu najlepszego rozwiązania, w umie-
jętności właściwej decyzji w obliczu jakiegokolwiek etycznego wyzwania. 
W konwencji pytań o wiedzę i o defi nicję Platoński Sokrates dotyka spraw 

47  Por. t e n ż e, Eutyfron 4 E-5A, s. 518n.; t e n ż e, Laches 190 E, s. 230n.; t e n ż e, Charmides 
157 D, s. 50.

48  Por. t e n ż e, Menon 71 A-80 D, s. 460-474; t e n ż e, Hippiasz mniejszy 375 E-376 B, s. 152n.;  
t e n ż e, Protagoras 329 C, s. 287n.

49  Por. t e n ż e, Laches 179 B, 190 B, s. 213n., 229n.; t e n ż e, Protagoras 317 B, s. 272n.; t e n ż e, 
Menon 70 A, s. 459; t e n ż e, Eutydem 273 D, 278 D, s. 196, 202.

Upadek człowieka jako choroba duszy



88

dużo bardziej znaczących: Czy sama ta wiedza (znajomość defi nicji) wystar-
czy, by sprostać dylematom moralnym? Jaki charakter musi mieć owa wiedza, 
aby zawsze i wszędzie można było zgodnie z nią postępować? Jaka powinna 
ona być, aby należało do niej ostatnie słowo w procesie decyzyjnym, aby 
można było mówić o całkowitej racjonalności i świadomości wyboru? Platon 
dostrzega więc całą złożoność problemu działania moralnego, wie, że rozum 
niejednokrotnie ulega namiętnościom, żądzom i pokusom. Mimo to fi lozof 
staje po stronie intelektualizmu etycznego, to znaczy potwierdza najwyższą 
wartość postępowania w pełni rozumnego, czyli takiego, w którym człowiek 
racjonalnie panuje nad motywami działań i całym przebiegiem tego postę-
powania (grec. enkrateia). I właśnie z perspektywy intelektualizmu, pytając 
o siłę wiedzy i racjonalnej motywacji działania, platoński Sokrates dokonuje 
oceny stanu duszy swych adwersarzy. Jego diagnoza okazuje się zdecydowanie 
negatywna: dusze współrozmówców Sokratesa to z reguły dusze chore – dusze 
w stanie upadku. 

CHOROBA DUSZY, CZYLI UPADEK CZŁOWIEKA

Diagnoza postawiona przez Sokratesa okazała się negatywna, ponieważ 
wiedza, którą dysponowali jego współrozmówcy, nie była wystarczająco 
ugruntowana − dziś powiedzielibyśmy: wystraczająco „zinterioryzowana”, 
aby dawać jakąkolwiek nadzieję zwycięstwa w konfrontacji z namiętnościami 
i pożądliwością. Mgliste wyobrażenia na temat różnych rodzajów aretai, niepo-
radność uchwycenia i określenia ich istoty nie mogły stanowić żadnej trwałej 
motywacji racjonalnego działania, skutkiem czego dusza w obliczu dylema-
tów ulegała wpływowi swej nierozumnej „części”. Konsekwencje zachwiania 
supremacji rozumu stanowią najpierw błąd poznawczy, to znaczy uznawanie 
iluzji i fałszu za prawdę, a następnie wadę moralną, czyli wybór zła. Wieszczek 
Eutyfron, specjalista od „spraw boskich”, nie wie czym jest „pobożność”50; 
artysta-śpiewak Ion bezrefl eksyjnie recytuje słowa Homera51; wyróżniający 
się rozwagą Charmides nie potrafi  jej zdefi niować52; słynący z pięknych mów 
Hippiasz nie umie określić piękna53; wodzowie i żołnierze – Laches i Nikiasz 
– mają trudności z wyjaśnieniem, czym jest męstwo54; Protagoras – zawodo-
wy nauczyciel dzielności – nie wie, czy może ona być przedmiotem nauki55; 

50  Por. t e n ż e, Eutyfron, 15 C-E, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 536n.
51  Por. t e n ż e, Ion, 542 A, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 31. 
52  Por. t e n ż e, Charmides, 175 A-E, s. 81n.
53  Por. t e n ż e, Hippiasz większy, 304 D-E, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 199.
54  Por. t e n ż e, Laches, 199 D, s. 244.
55  Por. t e n ż e, Protagoras, 361 C, s. 330.

Marcin SUBCZAK



89

Gorgiasz, pełen czci dla retoryki – najdoskonalszej ze sztuk − musi uznać, że 
mówca tak naprawdę niczego nie naucza, a jedynie pociąga i nakłania do cze-
goś, zaszczepiając w odbiorcy wiarę bez faktycznej wiedzy. W Protagorasie56, 
Lizysie57 i Menonie58 chorobę duszy nazwano „błędem bezrozumnego wybo-
ru” – czyli sytuacją, w której nous zostaje owładnięty przez nierozumną sferę 
duszy. Najbardziej chyba spektakularnymi przykładami moralnych następstw 
tej choroby są zapisana w pierwszej księdze Politei59 rozmowa z Trazymachem 
i zawarta w Gorgiaszu60 polemika z Kaliklesem. Tym, co w tych spotkaniach 
przeraża wręcz Sokratesa, jest jawna fascynacja młodych ludzi postawą tyrana, 
który urzeka swawolą, bezkarnością, kapryśnym szafowaniem cudzym życiem 
czy spełnianiem wszelkich swoich zachcianek.

Taka sytuacja swoistego uwiądu rozumu, jego niemocy, to − według 
Platona − przejaw choroby: stanu upadku duszy. Stan ten jest radykalnym 
przeciwieństwem wszystkiego, co składa się na zdrowie duszy, czyli jej opty-
malną („normalną”) kondycję. Z czwartej księgi platońskiej Politei61 − oraz 
z Fajdrosa62 i zawartej w tym dialogu metafory rydwanu − dowiadujemy że 
dusza zdrowa to dusza sprawiedliwa, czyli taka, którą charakteryzuje harmonia 
i w której panuje równowaga „czynników” (sprawności)63. Harmonia polega 
zaś na tym, że poszczególne dyspozycje duszy pełnią ściśle określone funkcje 
i pozostają w wyraźnie określonej wzajemnej zależności dominacji oraz pod-
porządkowania. W zdrowej duszy włada nous − sprzymierzony z thymos, jest 
on w stanie okiełznać epithymię64. Taka hierarchia sił duszy odzwierciedla 
również właściwą dynamikę decyzyjną człowieka. Choroba duszy to natomiast 
stan anarchii, kiedy do głosu dochodzą te dyspozycje duszy, których dominacja 
wpędza człowieka w niewolę niezaspokojonych namiętności i pożądliwości. 
Z Politei wiemy, że w sytuacji takiej dusza pozostaje w stanie wojny z samą 
sobą, i nie tyle działa, ile bezrozumnie miota się od pragnienia do pragnienia. 
Dla Platona  bowiem działać właściwie, to działać przede wszystkim racjo-

56  Por. tamże, 358 C, s. 326.
57  Por. t e n ż e, Lizys, 216 E, w: tenże, Dialogi, t. 1, s. 112.
58  Por. t e n ż e, Menon, 77 C, s. 468n.
59  Por. t e n ż e, Państwo, 336 B-354 C, s. 25-48.
60  Por. t e n ż e, Gorgiasz, 481 C-527 E, s. 392-452.
61  Por. t e n ż e, Państwo, 435 B-443 E, s. 135-146.
62  Por. t e n ż e, Fajdros, 246 A-B, 253 C-254 E, s. 138-140, 150-152.
63  Por. t e n ż e, Państwo, 443 B-445 B, s. 145-147.
64  Widać tutaj zasadniczą różnicę między „intelektualizmem” Sokratesa a poglądami Platona 

w tej kwestii. O ile według Sokratesa dusza to nous, o tyle w ujęciu Platona nous stanowi jeden 
z elementów konstytuujących duszę – ale nie element jedyny. Według koncepcji Platońskiej w duszy 
obecny jest również pierwiastek, który sprzeciwia się temu, co racjonalne (por. W.K.C. G u t h r i e, 
Plato’s Views on the Nature of the Soul, w: Plato: A Collection of Critical Essays, t. 2, s. 231).

Upadek człowieka jako choroba duszy



90

nalnie. A dusza wewnętrznie skłócona jest jak ktoś, kto działa wbrew sobie. 
Żaden upadek nie jest dla człowieka bardziej tragiczny w skutkach.

Trudno pozbyć się wrażenia, że Platon miał niejako żywo przed oczami 
− w osobach sofi stów − egzemplifi kację swojej teorii upadku człowieka. Oka-
zywany przez Kaliklesa65 czy Trazymacha66 zachwyt nad nieograniczonymi 
możliwościami tyrana jest ewidentnym symptomem stanu duszy, w którym 
kaprysy pożądliwości i namiętności nie są poddawane żadnej kontroli. Móc 
robić to, co się chce, folgując najokrutniejszym nawet pragnieniom – oto, we-
dług Platona, przykład całkowitego upadku duszy i choroby graniczącej wręcz 
z degeneracją67. W tej sytuacji nie ma bowiem mowy o jakimkolwiek namyśle, 
dylematach czy decyzji; nie ma mowy o jakimkolwiek wyborze, gdyż „zdanie” 
rozumu nie liczy się tu zupełnie. Według Platona stan ten przypomina niewo-
lę, zaślepienie. Z kolei według sofi stów jest on szczytem ludzkiej wolności. 
Wobec powyższej – jakże radykalnej rozbieżności – trudno dziwić się obecnej 
w dialogach krytyce sofi styki. Negowała ona bowiem to, co w ujęciu Platona 
stanowiło o ludzkiej godności i wielkości: mianowicie zdolność do racjonalne-
go okiełznania potężnej siły popędów i namiętności − w czym rozum jeszcze 
dobitniej ukazywał swą potęgę. Sofi ści nie negowali, rzecz jasna, racjonalności 
jako takiej. Ich makrologiom czy popisom erystycznym trudno było odmówić 
intelektualnej fi nezji. Ale w oczach Platona przegrywali, gdyż w mechanizmie 
ludzkich działań nie widzieli miejsca dla prymarnej funkcji racjonalności. 
Rozum sofi stów był bez wątpienia bystry i sprawny, „decyzyjnie” jednak słaby, 
to znaczy zagarnięty w niewolę przez żądze i namiętności. Sofi ści nie tyle 
nie znajdowali wyjaśnienia dla zasad funkcjonowania tego mechanizmu, ile 
nie mieli świadomości jego skomplikowania, bo żeby je dostrzec, należało – 
podobnie jak Platon – przyjąć trójpodział duszy. A tego sofi styczny hedonizm 
nie wymagał. 

Upadek duszy diagnozowany przez Platońskiego Sokratesa nie jest też 
upadkiem w sensie orfi cko-pitagorejskim, to znaczy nie jest traktowany jako 
cena płacona za obecność cielesno-materialnego wymiaru bytu ludzkiego, 
spod wpływów którego i tak należy się uwolnić w cyklu wcieleń. W ujęciu 
Platona upadek nie wynika z samego faktu posiadania ciała – problemem 
nie jest jego obecność, lecz dopiero bezrefl eksyjne uleganie wszystkiemu, 
co z nim związane. To, co irracjonalne, oddziałuje na człowieka z ogromną 
siłą dlatego, że wcale nie jest od duszy tak odległe, jak twierdzono w tradycji 
orfi cko-pitagorejskiej, która duszę i ciało ujmowała jako ontycznie odseparo-

65  Por. P l a t o n, Gorgiasz, 481 C-527 E, s. 392-452.
66  Por. t e n ż e, Państwo, 336 B-354 C, s. 25-48.
67  Platońska ocena sofi styki znacznie różni się od tej, którą formułuje na przykład Janina Gajda 

(zob. J. G a j d a, Sofi ści, Wiedza Powszechna, Warszawa 1989; J. G a j d a - K r y n i c k a, Filozofi a 
przedplatońska, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2007).

Marcin SUBCZAK



91

wane i odmienne. To, co w strukturze samej duszy nierozumne, stanowi stronę 
psychologicznego konfl iktu (grec. stasis)68. Upadek duszy stanowi dla Platona 
sprawę indywidualną, co oznacza, że nie jest czymś, na co człowiek zostaje 
skazany ze względu na swą bytową konstrukcję, lecz raczej konsekwencją 
niedostatecznej troski o czystość i jasność poznania oraz niedostatecznego 
opanowania nierozumnych sprawności duszy. Upadek to sytuacja, która wy-
maga zdecydowanej odpowiedzi.

FILOZOFIA JAKO TERAPIA DUSZY

Zdiagnozowanie choroby duszy oraz upadku człowieka to dopiero początek 
Platońskiego fi lozofowania. Platon czyni zadość logice, która pozwala ocze-
kiwać, że po postawieniu diagnozy wskazane zostaną lekarstwo i kuracja69. 
Filozof proponuje taką terapię, przedstawiając nowe rozumienie fi lozofi i jako 
pełniącej funkcje  p s y c h a g o g i c z n e  (troski o duszę), p r o t r e p t y c z n e  
(zachęty do cnoty) i  p a i d e t y c z n e (wychowawcze). W wielu przywoły-
wanych w dialogach obrazach i metaforach odnaleźć możemy próby ukazania, 
jak zaradzić chorobie duszy. Platon jest przekonany, że aby podnieść człowieka 
z upadku, należy wzmocnić jej racjonalny pierwiastek. Należy wysubtelnić 
zdolności poznawcze człowieka i skierować „wzrok duszy” w stronę tego, co 
rzeczywiście istniejące. Istota Platońskiego procesu terapeutycznego (proce-
su podnoszenia duszy z upadku) polega na tym, aby wyposażyć nous w taki 
rodzaj poznania, który zapewni mu wiedzę bezwarunkowo dominującą w pro-
cesie decyzyjnym. Zdaniem Platona, taką wiedzą mogła być tylko wiedza 
dotycząca noetycznego aspektu bytu, a zwłaszcza Dobra. Alegoria jaskini jest 
jednym z istotniejszych fragmentów koncepcji pomocnych w zrozumieniu pla-

68  Por. E.R. D o d d s, Plato and the Irrational Soul, w: Plato: A Collection of Critical Essays, 
t. 2, s. 213. 

69  Na temat obecności w fi lozofi i platońskiej schematu diagnoza−terapia por. E. V o e g e l i n, 
Platon, tłum. A. Legutko-Dybowska, Fundacja Świętego Mikołaja, Redakcja „Teologii Politycznej”, 
Warszawa 2009, s. 15; O. G i g o n, Główne problemy fi lozofi i starożytnej, tłum. P. Domański, War-
szawa 1996, s. 32; S n e l l, dz. cyt., s. 212n.; J a e g e r, Paideia, s. 540; R.M. H a r e, Platon, tłum. 
S. Sencerz, Wydawnictwo Michał Urbański, Warszawa 1996, s. 27; K. P o p p e r, Społeczeństwo 
otwarte i jego wrogowie, t. 1, Urok Platona, tłum. H. Krahelska, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2006, s. 218; B e d n a r c z y k, dz. cyt., s. 65; P. H a d o t, Filozofi a jako ćwiczenie du-
chowe, tłum. P. Domański, Fundacja Aletheia, Warszawa 2003, s. 40, 223-245; J. G w i a z d e c k a, 
Etyka Platona. O formie platońskiej refl eksji moralnej, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2003, s. 54-86; 
C. W o d z i ń s k i, Logo nieśmiertelności. Przypisy Platona do Sokratesa, słowo/obraz terytoria, 
Gdańsk 2008, s. 235; J. D o m a ń s k i, Metamorfozy pojęcia fi lozofi i, tłum. Z. Mroczkowska, 
M. Bujko, IFiS PAN, Warszawa 1996, s. 6. Powyższe opracowania nie uwzględniają jednak schematu 
diagnostyczno-terapeutycznego na gruncie mechanizmu decyzyjnego człowieka.

Upadek człowieka jako choroba duszy



92

tońskiej drogi terapii duszy. Takiej terapii doświadcza wychodzący z jaskini, 
który poprzez mozolną adaptację wzroku, przez obrócenie (grec. periagoge) 
„oka duszy”, będące symbolem intelektu, osiąga zdolność poznania tego, co 
noetyczne. To, czego doświadcza wspinający się ku światłu, jest czymś wię-
cej aniżeli prostym przeniesieniem „spojrzenia” (władzy poznania) na inny 
niż dotychczas „przedmiot”. Jest też czymś innym niż intelektualna biegłość 
w uprawianiu sztuki dialektyki i antylogii (grec. antylogistyke techne), której 
nie można było odmówić na przykład sofi stom lub też spadkobiercy ich wy-
chowawczych ideałów Izokratesowi70. Opisane w alegorii jaskini wychodzenie 
pod górę jest symbolem zasadniczego przełomu mentalnego, w trakcie którego 
wychodzący osiąga świadomość złożoności i hierarchii ontycznej struktury 
– czyli prawdę o świecie. To jest właśnie moment, kiedy dusza uzyskuje wol-
ność, kiedy wraca do zdrowia i dźwiga człowieka z upadku. Proces ten nie 
ma jednak nic wspólnego z jakąkolwiek nadzwyczajną dyspozycją poznaw-
czą, która − niczym iluminacja w rozumieniu na przykład św. Augustyna czy 
św. Bonawentury − nagle staje się udziałem człowieka71. Nie jest to zmiana 
perspektywy, punktu widzenia, której może dokonać każdy bez specjalnego 
wysiłku intelektualnego. Nie jest to także proces kumulacji wiedzy ani efekt 
zabiegów dydaktycznych. „Wznoszenie się duszy do świata myśli”72 – jak to 
oddaje Władysław Witwicki – to wyjątkowe w swoim rodzaju doświadczenie 
wysubtelniania świadomości ontycznej, do którego wiedzie zajmowanie się, 
opisanymi w Politei, sześcioma dyscyplinami, ze szczególnym uwzględnie-
niem dialektyki73. Arytmetyka, geometria, astronomia, stereometria, teoria 
harmonii i wreszcie dialektyka, z racji swych specyfi cznych przedmiotów, 
skłaniają do aktywności czysto intelektualnej74. Wskazują, że prawdy bytu 
(grec. ta onta), ale też prawdy o człowieku, należy szukać w noetycznej sferze 
poznania. Tylko poznanie tego, co noetyczne, jest bowiem – zdaniem Plato-
na – w stanie zagwarantować pełną racjonalność wyborów. Tylko wiedza na 
temat sfery „przedmiotów samych” (grec. kath’auto), czyli „sprawiedliwości 
samej”, „piękna samego”, męstwa samego”, ma taką siłę, że może oprzeć się 
wpływom nieracjonalnej części duszy. I jak „przedmioty” te są prawdziwe, tak 

70  Por. J a e g e r, Paideia, s. 381-388, 1066-1067; por. też: K. T u s z y ń s k a - M a c i e j e w s k a,
Platon a retoryka. Od krytyki do modelu, Wydawnictwo Naukowe UAM, Poznań 1996, s. 20-31.

71  Por. S. K o w a l c z y k, Człowiek i Bóg w nauce św. Augustyna, Ośrodek Dokumentacji 
i Studiów Społecznych, Warszawa 1987, s. 169-173; Z. K i j a s, Święty Bonawentura, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2002, s. 32-34.

72  Por. P l a t o n, Państwo, 517 B, s. 224.
73  Por. tamże, 525 A-534 E, s. 232-243.
74  Por. J. Ś w i d e r e k, Rozważania matematyczne w pismach Platona, Wydawnictwo UMCS, 

Lublin 2002, s. 56; B. D e m b i ń s k i, Późna nauka Platona. Związki ontologii i matematyki, Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2003, s. 52; S. B l a n d z i, Platoński projekt fi lozofi i 
pierwszej, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2002, s. 110.

Marcin SUBCZAK



93

prawdziwa jest wiedza o nich; prawdziwa – czyli silna i stabilna. To wiedza, 
która w pełni urzeczywistni się w działaniu jako jego jedyna możliwa racjo-
nalna motywacja. Wreszcie to ta właśnie wiedza, której posiadanie zapewni 
rozumowi należną mu dominację w procesie decyzyjnym75. 

Terapeutyczny schemat – bardzo podobny do opisanego w alegorii jaski-
ni – można odnaleźć również w Liście siódmym76, Uczcie77 czy Fajdrosie78. 
W dialogach tych również obecna jest droga doskonalenia rozumu w kierunku 
poznania noetycznego. Ponieważ upadek człowieka dokonuje się między in-
nymi poprzez degenerację jego życia moralnego, terapia dotyczy także tego 
aspektu ludzkiego istnienia. Poznanie tego, co samo w sobie Piękne, Sprawie-
dliwe czy Dobre, jest równoznaczne z rozpoznaniem tych wartości oraz nie-
kwestionowanej powinności ich ukonkretnienia w codziennym życiu. Stając 
się paradygmatami działań moralnych, powodują one radykalną metamorfozę 
osobowości – diametralną zmianę sposobu życia. Dlatego można powiedzieć, 
że platońska terapia wiedzie przez poznanie, ale poznanie „zaangażowane”. 
Jest świadectwem samostanowienia oraz siły, która przejawia się w decyzji 
zmiany własnego postępowania na wzór idei – źródła miar i określoności. 
W Charmidesie79, Lachesie80 czy Gorgiaszu81 Sokrates zauważa, że określona 
wiedza czy też umiejętność czyni człowieka właśnie takim, jaka jest ona sama. 
A to znaczy, że człowiek, który faktycznie poznał na przykład „sprawiedliwość 
samą”, nigdy nie zadziała niesprawiedliwie.

*

Upadek duszy zostaje przez Platona zdiagnozowany w kontekście tego, 
co dla człowieka najważniejsze – w przestrzeni jego racjonalnego działania 
i rozumnego wyboru. Aby zrozumieć zasadę tego działania, aby dostrzec też 
istotę upadku, należy − zdaniem fi lozofa − przyjąć koncepcję trójpodziału 
duszy. Obecność w jej strukturze dysharmonii i chaosu świadczy o poważnej 

75  Harold Cherniss uważa, że od tej wiedzy uzależnione jest dobro lub zło duszy (por. H. C h e r-
n i s s, The Source of Evil According to Plato, w: Plato: A Collection of Critical Essays, t. 2, Ethics, 
Politics, and Philosophy of Art and Religion, s. 252. 

76  Por. P l a t o n, List siódmy, 342 A-344 C, w: tenże, Listy, tłum. M. Maykowska, PWN, War-
szawa 1987, s. 51-55. Paidetyczna wartość geometrii przedstawiona została również w Eutydemie 
i Teajtecie (por. t e n ż e, Eutydem, 290 B-C, s. 218; t e n ż e, Teajtet, 143 D-144 B, 145 A, w: tenże, 
Dialogi, t. 2, s. 330-333).

77  Por. t e n ż e, Uczta, 210 A-212 A, s. 76-78.
78  Por. t e n ż e, Fajdros, 247 C-257 B, s. 141-156.
79  Por. t e n ż e, Charmides, 169 E, s. 73.
80  Por. t e n ż e, Laches, 182 C, 190 B, s. 218, 229.
81  Por. t e n ż e, Gorgiasz, 460 B, s. 358.

Upadek człowieka jako choroba duszy



94

chorobie. Nie jest to jednak choroba nieuleczalna. Z pomocą przychodzi tutaj 
terapia fi lozofi czna, która uzdalnia człowieka do poznania noetycznego, po-
zwalającego rozpoznać aporetyczność w sferze materialno-zmysłowej oraz by-
tową różnorodność i niejednolitość. Taka fi lozofi czna terapia duszy ma miejsce 
wszędzie tam, gdzie człowiek przekracza stan mentalnej niewoli polegającej 
na przyjęciu istnienia wyłącznie materialno-zmysłowej sfery bytu, a także tam, 
gdzie człowiek sięga kresu swych możliwości poznawczych, gdzie toczy zma-
gania o dotarcie do tego, co w aspekcie poznawczym całkiem nowe, odmienne, 
a co – w porządku bytu – zarazem najbardziej rzeczywiste i wartościowe. 
Ponadto owo terapeutyczne doskonalenie intelektualne sprawia, że człowiek 
podnosi się również z upadku moralnego. Dusza ludzka upodabnia się do 
poznanego Dobra, odzyskując ład i harmonię, wskutek czego postępowanie 
człowieka staje się dobre i piękne, a system decyzyjny wraca do równowagi, 
czyli do stanu, w którym to nous ostatecznie wpływa na kształt ludzkich wy-
borów.

Marcin SUBCZAK


