
95

Adam SAWICKI

GRZECH WIEDZY I PRÓBA WOLNOŚCI
Pojęcie Upadku w religijno-fi lozofi cznych koncepcjach 

Lwa Szestowa i Mikołaja Bierdiajewa

Podstawowy spór Bierdiajewa z Szestowem dotyczył relacji między wolnością 
stworzoną i niestworzoną. Szestow nie dopuszczał istnienia poza Bogiem jakiejś 
aktywnej nicości, która stanowi źródło wolności i nad którą Bóg nie panuje. To, 
że Bierdiajew zwrócił się ku niestworzonej wolności, uważał on za przejaw lęku 
przed nicością. Bierdiajew sądził że grzeszny Upadek nie tylko nie wiązał się 
z oddzieleniem się od boskiej nicości, ale umożliwił ujawnienie się pełni wolności 
w jej pierwotnym wymiarze.

Mówiąc o  u p a d k u, mamy na myśli jakieś wydarzenie lub proces, któ-
re prowadzą do przeniesienia się, przemieszczenia ze stanu doskonałego do 
stanu, który jest doskonałości pozbawiony i obarczony jakimiś zasadniczymi 
brakami, albo ze stanu o większej doskonałości do stanu znacznie mniej do-
skonałego. Z tą ułomną rzeczywistością po upadku kontrastuje wyobrażenie 
albo pamięć o rzeczywistości poprzedzającej upadek, która nie była obarczo-
na ułomnością. Zasadnicza zmiana perspektywy spowodowana przez upadek 
rodzi w naturalny sposób pytanie o jego  p r z y c z y n y. Istnienie człowieka, 
zarówno w wymiarze jednostkowym, jak i zbiorowym, charakteryzuje się róż-
nego rodzaju brakami i niedoskonałościami, które wynikają z obecności w nim 
upadków. Możemy analizować przyczyny poszczególnych upadków, łączyć 
je w kategorie, jak też wyciągać wnioski co do możliwości zapobieżenia im 
albo złagodzenia ich skutków. Ludzkie istnienie w świecie, jeśli staramy się 
jak najszerzej je ogarnąć i zrozumieć, jawi się jako upadanie i podnoszenie się 
z upadku (symbolicznie wyraża to grecki mit Syzyfa). W związku z tym czło-
wiek zadaje sobie pytanie, czy ta niezliczona mnogość upadków nie ma swo-
jej przyczyny podstawowej, zasadniczej, której konsekwencją są przyczyny 
poszczególne. Jest to pytanie o fundamenty ułomności ludzkiego bytowania, 
a także niedoskonałości świata, w którym to bytowanie ma miejsce. Poszu-
kujemy zatem samego źródła upadków, jakiegoś podstawowego  U p a d k u1, 
który wtrącił człowieka i świat w stan nieustannej dysharmonii, troski, lęku 
i niepokoju. Pytamy o ich główny powód, staramy się zdiagnozować przyczy-
nę choroby i cierpienia, które opanowały ludzkość i środowisko jej życia.

1  Dla odróżnienia od innego rodzaju upadków ów podstawowy Upadek, wiązany z grzechem 
pierworodnym, zapisywany jest w tym tekście dużą literą.

„Ethos” 31(2018) nr 4(124) 95-110
DOI 10.12887/31-2018-4-124-07



96

Na to pytanie od tysięcy lat starają się odpowiadać religie. Na późniejszym 
etapie rozwoju ludzkości poszukuje odpowiedzi na nie również refl eksja fi lo-
zofi czna. Religie w formie rozmaitych mitów i symboli usiłują opisać zasad-
nicze wydarzenie, które zadecydowało o tym, że człowiek utracił bezpośredni 
kontakt z rzeczywistością będącą pełnią doskonałości i harmonii, jawiącą mu 
się obecnie jako coś utraconego. Wydarzenie to przyniosło zatem skutki o cha-
rakterze  k a t a s t r o f y  i zamieniło ludzkie istnienie w dramat. W obszarze 
kultury europejskiej najbardziej chyba nośna jest religijna koncepcja Upadku 
pojmowanego jako grzech pierworodny rajskich prarodziców. Pierwsza księga 
Biblii, Księga Rodzaju, rozpoczyna się opisem stwarzania przez Boga świata 
i człowieka, ukazuje warunki jego bytowania w raju, ale przekazuje też w me-
taforycznej formie tragiczną dla człowieka prawdę o Upadku, który dokonał 
się z winy prarodziców i zaciążył na losie późniejszej ludzkości. Prawda ta 
określa cały dalszy ciąg wydarzeń opisywanych w Biblii. Wskutek owego 
Upadku relacja między Bogiem a człowiekiem została bowiem w zasadniczy 
sposób zaburzona; więzi, które łączyły Stwórcę ze stworzeniem, muszą zostać 
zbudowane na nowo w procesie Zbawienia2.

Filozofi a, która nie odcina się od prawdy religijnej, nie separuje się od 
prawdy objawionej, stawia przed sobą między innymi zadanie wgłębienia się 
w przyczynę Upadku, który rozpatruje w perspektywie metafi zycznej. Przykła-
dem takiego podejścia jest fi lozofi a religijna, którą uprawiali Lew Isaakowicz 
Szestow i Mikołaj Aleksandrowicz Bierdiajew. Stworzyli oni odrębne, orygi-
nalne koncepcje fi lozofi czne, w ramach których – inspirowani przez religię 
– zajmowali się pojęciem i zagadnieniem Upadku3. Zagadnienie to stanowi 

2  Interpretację Upadku i grzechu pierworodnego w teologii prawosławnej przedstawił między 
innymi Paul Evdokimov (por. P. E v d o k i m o v, Prawosławie, tłum. J. Klinger, Instytut Wydawni-
czy Pax, Warszawa 1986, s. 110-118; zob. też: W. H r y n i e w i c z, Grzech pierworodny. W teologii 
prawosławnej, w: Encyklopedia katolicka, t. 6, red. J. Walkusz i in., Towarzystwo Naukowe KUL, 
Lublin 1993, kol. 288-293). 

3  Temat grzechu pierworodnego podejmowali w swoich pracach także inni przedstawiciele 
rosyjskiej fi lozofi i religijnej, ukazując różne interpretacje Upadku. Można tu wyróżnić nurt sofi olo-
giczny reprezentowany przez Włodzimierza Sołowjowa i Sergiusza Bułgakowa. Sołowjow odnosi 
Upadek do Sofi i – Duszy świata, co oznacza, że miał on miejsce przed pojawieniem się kosmosu 
i człowieka (por. J. K r a s i c k i, Bóg, człowiek i zło. Studium fi lozofi i Włodzimierza Sołowiowa, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2003, s. 59-93, rozdz. „Upadek”). Według 
Bułgakowa grzeszny Upadek dokonał się nie w obrębie boskiej Sofi i, lecz w stworzeniu, które stano-
wi niższy stopień sofi jnego życia (por. L. K i e j z i k, Sergiusza Bułgakowa fi lozofi a wszechjedności, 
Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2010, s. 112-147). Według Wiktora Niesmiełowa nato-
miast Upadek człowieka wiązał się z niewłaściwym odczytaniem porządku stworzenia i był w istocie 
pomyłką (por. S. J a n u s z, Człowiek ocalony. Tajemnica odkupienia w antropologicznej interpretacji 
Wiktora Iwanowicza Niesmiełowa, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1990, s. 93-102). Warto też 
zauważyć, że niektórzy rosyjscy fi lozofowie religijni tematowi Upadku poświęcali stosunkowo mało 
uwagi, gdyż koncentrowali się jednostronnie na optymistycznie pojmowanej eschatologii. Taki cha-

Adam SAWICKI



97

integralny element ich fi lozofi i (które nie miały charakteru zamkniętego sys-
temu), a jego ujęcie rzutuje na to, w jaki sposób należy odczytywać dorobek, 
który pozostawili. Spróbujmy zatem przyjrzeć się dokładniej temu, co napisali 
na temat Upadku.

UPADEK JAKO GRZECH WIEDZY
LEW SZESTOW

Charakterystycznym rysem fi lozofi i Szestowa jest ostrość przeciwstawień, 
operowanie wyrazistymi kontrastami. Rosyjski myśliciel eksponuje takie 
przeciwieństwa, jak: rozum–wiara, spekulacja–objawienie, Ateny–Jerozoli-
ma, konieczność–wolność, drzewo poznania–drzewo życia czy Hegel–Hiob. 
To fi lozofi a, która kieruje się zasadą  a l b o – a l b o. Można powiedzieć, 
że myśl Szestowa nacechowana jest wysokim napięciem duchowym i egzy-
stencjalnym żarem. Na pierwszy plan wybija się w niej ton profetyczny, nie 
zaś zdystansowana analiza. Inną znaczącą cechę tej refl eksji stanowi jej mo-
notematyczność. Wiodącym tematem niemal wszystkich książek Szestowa 
jest problem  r a t i o, jego zdaniem bowiem racjonalistyczne podejście do 
wiecznych prawd i praw oderwało człowieka od Boskich źródeł, które pozwa-
lały mu żyć  s o l a  f i d e. W książce Ateny i Jerozolima z roku 1938 autor 
w ten oto sposób wyjaśnia zadania stojące przed fi lozofi ą: „Filozofi a religijna 
nie jest poszukiwaniem przedwiecznej zasady bytu, niezmiennej struktury 
tego, co istnieje, nie jest refl eksją (Besinnung) ani też umiejętnością roz-
różniania między dobrem i złem, obłudnie obiecującą spokój umęczonej 
ludzkości. Filozofi a religijna jest rodzącym się w nieskończonych mękach 
przezwyciężeniem – przez porzucenie wiedzy, przez wiarę – fałszywego stra-
chu przed niczym nieograniczoną wolą Stwórcy, strachu zaszczepionego przez 
kusiciela naszemu praojcu i przekazanego nam wszystkim. Inaczej mówiąc, 
jest ona wielką i ostateczną walką o pierwotną wolność i ukryte w wolno-
ści boskie valde bonum, po upadku rozszczepione na nasze bezsilne dobro 
i wszechniszczące zło. Rozum, powtórzę, oczernił w naszych oczach wiarę: 
«rozpoznał» w niej nieprawne roszczenie człowieka do podporządkowania 

rakter ma eschatocentryczny projekt Nikołaja Fiodorowa, gdzie pytania o genezę zła przysłonięte są 
opisami rzeczywistości już upadłej i wskazaniami dotyczącymi sposobów dokonania jej przemiany 
zmierzającej do wybawienia się z okowów zła (por. M. M i l c z a r e k, Z martwych was wskrzesimy. 
Filozofi a Nikołaja Fiodorowa, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2013, s. 83-92). 
Kontynuatorzy myśli Fiodorowa, przedstawiciele rosyjskiego kosmizmu, zasadniczo pomijają za-
gadnienie Upadku. Znamienne jest, że pozytywistyczna i scjentystyczna orientacja takich myślicieli, 
jak Konstanty Ciołkowski, Mikołaj Sietnicki, Walerian Murawiow czy Aleksander Gorski – mimo 
inspiracji religijnej ich poglądów – powodowała brak namysłu nad metafi zyką Upadku.  

Grzech wiedzy i próba wolności



98

prawdy swoim pragnieniom i odebrał nam drogocenny dar nieba, wielkie 
prawo uczestniczenia w twórczym fiat (niech się stanie), rozpłaszczając 
i wtłaczając nasze myślenie w płaszczyznę skamieniałego est (jest)”4. Tak 
zarysowane zadanie i powołanie fi lozofi i wskazuje, że w istocie jest ona 
refl eksją nad Upadkiem, jego przyczyną i skutkami, oraz poszukiwaniem 
dróg jego przezwyciężenia.

Szestow określał swoją fi lozofi ę, zwłaszcza w późniejszym okresie, mia-
nem biblijnej. Z tego też powodu zagadnienie grzechu pierworodnego uznawał 
za równorzędne z innymi tematami, które zwykło się przypisywać fi lozofi i. 
Biblijnej opowieści o grzechu pierworodnym rosyjski myśliciel nie traktował 
jako symbolu czy alegorii, ale przyjmował ją jako prawdę dosłowną: „W czym 
zawiera się sens tego fragmentu Księgi Rodzaju, który dotyczy upadku pierw-
szego człowieka? Bóg zasadził w raju drzewo życia i drzewo poznania dobra 
i zła. I rzekł do człowieka: «Z wszelkiego drzewa tego ogrodu możesz spo-
żywać według upodobania; ale z drzewa poznania dobra i zła nie wolno 
ci jeść, bo gdy z niego spożyjesz, niechybnie umrzesz». W przeciwieństwie 
do tego, jak Bóg zazwyczaj obwieszczał swoje prawdy «bez jakiegokolwiek 
śladu dowodu», tym razem nakazowi towarzyszy nie sankcja – jak skłonni 
bylibyśmy myśleć, aby ułatwić sobie zadanie – lecz uzasadnienie: w dniu, 
w którym zjesz owoc z drzewa poznania – «niechybnie umrzesz». Usta-
nowiona zostaje relacja między owocami z drzewa poznania i śmiercią. 
Sens słów Bożych nie na tym polega, że człowiek będzie ukarany, ale na 
tym, że w poznaniu kryje się śmierć. Stanie się to jeszcze bardziej oczywi-
ste, kiedy przypomnimy sobie, w jakich okolicznościach dokonał się grzech 
pierworodny. Wąż – najbardziej przebiegłe ze wszystkich stworzonych przez 
Boga zwierząt – zapytał kobietę: dlaczego Bóg zakazał wam jeść owoce ze 
wszystkich drzew tego ogrodu? I kiedy kobieta odparła, iż Bóg zakazał im 
jeść owoce z jednego tylko drzewa i nie dotykać ich, by nie umrzeć, wąż od-
powiedział: nie umrzecie, lecz Bóg wie, że gdy zjecie owoc z tego drzewa 
aperientur oculi vestri: et eritis sicut dii scientes bonum et malum («otworzą się 
wasze oczy i jak bogowie będziecie znali dobro i zło»). «Otworzą się wasze 
oczy» – tak powiedział wąż. «Umrzecie» – tak powiedział Bóg. Metafizyka 
poznania Księgi Rodzaju jest ściśle powiązana z metafi zyką istnienia. 
Jeśli Bóg powiedział prawdę, to śmierć pochodzi z wiedzy, jeśli wąż po-
wiedział prawdę – to wiedza zrównuje człowieka z bogami. Taki dylemat 
stał przed pierwszym człowiekiem, taki dylemat stoi teraz przed nami”5. 

4  L. S z e s t o w, Ateny i Jerozolima, tłum. C. Wodziński, Wydawnictwo Znak, Kraków 1993, 
s. 86n. 

5  Tamże, s. 305n.

Adam SAWICKI



99

Gnozeologia, stwierdza Szestow, okazała się tym, co zagroziło ontologii, 
ponieważ poznanie (racjonalna wiedza) naruszyło ontyczne struktury stworzo-
nej przez Boga rzeczywistości, której koroną w Jego zamyśle miał być czło-
wiek. Jak się okazuje, wszelkie niedogodności istnienia, cierpienie i śmierć 
mają swoje źródło w grzesznej żądzy zdobycia wiedzy na temat dobra i zła. 
Poznawanie jest zatem  u p a d a n i e m, oddalaniem się od Boga, nie zaś 
wznoszeniem się ku Niemu i przebywaniem w Jego bliskości. Wbrew temu, 
co twierdzi i twierdziła fi lozofi a racjonalistyczna, ukształtowana w duchu Aten 
(czyli starożytnej fi lozofi i greckiej), korzystanie z owoców drzewa poznania 
jest drogą prowadzącą ku śmierci i krępuje człowieka prawami, które narzuca 
mu jego rozumność. Rozum stanowi źródło zasadniczego zła, ograniczającego 
człowieka i odbierającego mu  w o l n o ś ć  i g n o r a n c j i, którą cieszył 
się w raju przed Upadkiem. Poznanie okazuje się szkodliwym dla wolności 
balastem. Prawdziwa wolność – głosi Szestow – to antypody wiedzy. Odróżnia 
on przy tym wolność, która przysługiwała człowiekowi przed Upadkiem, od 
tej, którą posiada po Upadku, a która jest jednak tylko cieniem owej wolności 
ignorancji: „Drzewo poznania dobra i zła zostało przez Boga zasadzone 
równocześnie z drzewem życia, nie po to jednak, aby człowiek żywił się jego 
owocami. Samo przeciwstawienie dobra i zła, a ściślej mówiąc, pojawienie się 
zła nie jest związane z aktem stworzenia świata – wówczas było jedynie val-
de bonum – ale z momentem upadku naszego praojca. Do tej chwili wolność, 
zarówno Boska, jak i ludzka, nie była niczym ograniczona, wszystko było 
dobre, ponieważ uczynił to Bóg, ponieważ uczynił to człowiek stworzony 
na obraz i podobieństwo Boga: oto istota tajemniczego biblijnego valde 
bonum. Natomiast wolność jako możliwość wyboru między dobrem i złem, 
wolność znana Grekom i przejęta od nich przez średniowieczną, a potem 
także nowożytną fi lozofi ę – jest wolnością człowieka upadłego, wolnością 
ujarzmioną przez grzech, która stała się przyczyną pojawienia się zła na 
świecie i nie jest w stanie usunąć go z życia. Dlatego też im bardziej 
człowiek umacnia się w przekonaniu, że jego zbawienie związane jest 
z «wiedzą» i umiejętnością odróżniania dobra od zła, tym głębiej wrasta 
w niego i tym trwalej zakorzenia się w nim grzech”6.

Rosyjski myśliciel na kartach swoich książek wytrwale obnaża wszelkie 
przejawy gnozy, która określiła los prawie całej fi lozofi i europejskiej. Zesta-
wienie biblijnego myślenia w duchu Jerozolimy, czyli w duchu religijnym, 
z racjonalistyczną tradycją Aten wskazuje, że tylko nieliczni fi lozofowie, 
formułując swoje poglądy, unikają pogrążenia się w świecie koniecznych, 
wiecznych praw dyktowanych przez rozum. Są to ci myśliciele, którzy kwe-
stionują pogląd, że Boga mogą krępować jakieś wieczne prawidła, które nie 

6  Tamże, s. 370.

Grzech wiedzy i próba wolności



100

zostały przez Niego ustalone. Wśród tych, którzy nie ulegli powszechnej ten-
dencji wyrażającej się w „uśpieniu” mającym swoje źródło w przekonaniu 
o istnieniu nienaruszalnych konieczności, Szestow wymienia Tertuliana, Jana 
Dunsa Szkota, Piotra Damianiego, Wilhelma Ockhama, Blaise’a Pascala czy 
Kierkegaarda. Do tego grona włącza także postaci, które nie były fi lozofami 
w ścisłym sensie, lecz poświadczały swoją wiarę: Abrahama, Hioba, Marcina 
Lutra, Fiodora Dostojewskiego. Tak powszechne w myśli ludzkiej przekona-
nie, że światem rządzą nieuchronne, nieodwracalne prawa, zdaniem autora 
Aten i Jerozolimy świadczyć może tylko o głębi Upadku. 

Szestow zauważa, że pytanie o źródła zła w świecie nurtowało człowieka 
od zarania dziejów: tak w antycznej fi lozofi i greckiej, jak i fi lozofi i w Dalekie-
go Wschodu, próby udzielenia na nie odpowiedzi nie oznaczały jednak kapi-
tulacji wobec konieczności. „Swobodna myśl człowieka, niezależnie od czasu 
i miejsca – pisze w dziele Kierkegaard i fi lozofi a egzystencjalna – zatrzymała 
się bezradnie, jak zaczarowana, przed nieuchronną koniecznością, która przy-
niosła na świat okrutne prawo śmierci, niepodzielnie złączone z narodzinami 
człowieka, i prawo do destrukcji, które czeka na wszystko, co się już pojawiło 
lub pojawi się w przyszłości. Intelekt odkrył w istnieniu coś złego, brak, cho-
robę i grzech, natomiast mądrość zażądała pokonania zła i wykarczowania 
go z korzeniami; innymi słowy, wyrzeczenia się istnienia, któremu sądzony 
jest nieuchronny koniec, odkąd posiada ono swój początek.[…] Jest to punkt 
wyjścia fi lozofi i spekulatywnej. Odkryte przez intelekt prawo nieuchronnej 
destrukcji wszystkiego, co powstało lub zostało stworzone, wydaje się być 
prawem wiecznie dziedziczonym przez samo istnienie. Wiedzieli o tym greccy 
fi lozofowie oraz mędrcy hinduscy, a my, którzy jesteśmy oddzieleni od nich 
tysiącami lat, nie jesteśmy zdolni do oderwania się od siły tej najbardziej 
oczywistej z prawd, tak jak ci, którzy ją pierwsi odkryli i nam przekazali”7. 

Rosyjski fi lozof stwierdza, że Biblia z Księgą Rodzaju stanowi wyjątek, 
ponieważ głosi, że dzieło Stwórcy pierwotnie nie zawierało w sobie zapowiedzi 
upadku, człowiek nie wykazywał skłonności do grzechu. Świat i ludzie zostali 
stworzeni jako doskonali, dopiero grzech prarodziców radykalnie zmienił tę 
sytuację. Grzech i związane z nim zło nie były obecne w istnieniu stworzonym 
przez Boga, powstały one z wiedzy. Filozofi a jednak zignorowała ten fakt. 
Szestow przywołuje myśl Georga Wilhelma Friedricha Hegla, że rajski wąż 
nie oszukał człowieka i że owoc z drzewa poznania dobra i zła zapoczątkował 
fi lozofi ę. Upowszechniło się przekonanie o wartości wiedzy, a probierzem 
prawdy stały się werdykty fi lozofi i racjonalistycznych, nie zaś nauka zawarta 
w Biblii. Rosyjski fi lozof nieustannie podkreśla, ze prawdę objawioną nale-

7  T e n ż e, Kierkegaard i fi lozofi a egzystencjalna. Głos wołającego na pustyni, tłum. J.A. Pro-
kopski, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2003, s. 25n.

Adam SAWICKI



101

ży przeciwstawić prawdzie spekulatywnej. Zdaniem Szestowa – na co warto 
zwrócić uwagę – pokusa gnostyczna dotknęła też Kierkegaarda, myślicie-
la, który głosił, że dla Boga wszystko jest możliwe, i pojmował wiarę jako 
walkę o to, co niemożliwe. Jego twórczość Szestow odkrył w późniejszym 
okresie swojego życia i niejednokrotnie się nią inspirował. Uważał jednak, że 
przyjęta przez Duńczyka interpretacja grzechu pierworodnego w nieupraw-
niony sposób przemyca do rajskiego stanu sprzed Upadku lęk przed nicością. 
Kierkegaard twierdził bowiem, że rajska niewinność wiązała się z obecnością 
lęku8, a poznanie dobra i zła, które obiecywał wąż-kusiciel, miało oddalić ów 
lęk i przezwyciężyć nicość. W istocie poznanie nie przezwycięża nicości, ale 
ją kreuje, a nicość ta przekształca się w konieczność i niezmienność. Pisze 
o tym Cezary Wodziński: „To nie biblijny wąż, z którym Kierkegaard, jak 
sam powiada, nie jest w stanie powiązać żadnej «określonej myśli», oszukał 
człowieka, ale sam Bóg, oddalając go niezrozumiałym zakazem od źródła oca-
lenia. Przezwyciężona w akcie poznania, w akcie wydobycia się z pierwotnej 
niewiedzy, nicość przekształca się u duńskiego myśliciela niepostrzeżenie, 
twierdzi Szestow, w konieczność, która w odniesieniu do Boga przyjmuje po-
stać niezmienności. […] Dezinterpretacja biblijnej opowieści – zniekształcenie 
jej jednoznacznego sensu, mówiącego, iż poznanie nie jest przezwyciężeniem 
nicości, ale właśnie jej stworzeniem, a następnie ugruntowaniem w formie 
konieczności i niezmienności – przywiodła Kierkegaarda do samozaprzecze-
nia, do wyrzeczenia się swego posłannictwa jako apologety absurdu. Na tym 
polegał, powiada Szestow, jego decydujący błąd, który zaowocował restytucją 
«etyczności» i zniewoleniem absolutnie wolnego Boga”9. 

Kierkegaard mówił o uśpieniu ducha ludzkiego w stanie rajskiej niewinności, 
w którym człowiek nie poznaje różnicy między dobrem a złem. Szestow odrzuca 
to przekonanie i twierdzi, że Biblia nie daje żadnych podstaw do twierdzenia, że 
duch ludzki po stworzeniu został uśpiony, rozróżnianie dobra i zła nie oznacza zaś 
przebudzenia tego ducha. „Wręcz przeciwnie: prawdziwe znaczenie zagadkowej 
przypowieści o upadku człowieka oznacza, że wiedza i zdolność do rozróżniania 
pomiędzy dobrem a złem, to znaczy to, co przyniósł ze sobą człowiekowi owoc 
z zakazanego drzewa, nie rozbudziły jego ducha, lecz go uśpiły”10. Zapowiedź, 
że duch ten zostanie przebudzony, była kłamstwem węża, w które uwierzyli gno-
stycko nastawieni fi lozofowie. Przykładem może być Hegel, który twierdził, że 
oszustem był nie wąż, który objawił prarodzicom prawdę, ale Bóg. Kierkegaard 

8  Zob. S. K i e r k e g a a r d, Pojęcie lęku. Proste rozważania o charakterze psychologicznym, 
odniesione do dogmatycznego problemu grzechu pierworodnego autorstwa Vigiliusa Haufniensisa, 
tłum. A. Szwed, Wydawnictwo Antyk – Marek Derewiecki, Kęty 2000.

9  C. W o d z i ń s k i, Wiedza a zbawienie. Studium myśli Lwa Szestowa, Instytut Filozofi i i So-
cjologii PAN, Warszawa 1991, s. 214.

10  S z e s t o w, Kierkegaard i fi lozofi a egzystencjalna, s. 97.

Grzech wiedzy i próba wolności



102

nie uważał, że wolność niewinnego człowieka nie ma granic. Wbrew jego sta-
nowisku Szestow sądził, że sen ducha i lęk pojawiły się już po Upadku. Wąż 
wzbudził w człowieku fałszywy lęk przed nicością, który uśpił ludzkiego ducha: 
„Stan niewinności nie zawiera lęku, ponieważ nie posiada żadnej wiedzy na te-
mat ograniczonych możliwości. Człowiek niewinny żył w obecności Boga, a Bóg 
oznacza, że wszystko jest możliwe. Wąż podczas kuszenia człowieka miał do 
swojej dyspozycji tylko Nicość. Ta Nicość, chociaż jest tylko Nicością, lub co 
bardziej prawdopodobne, ponieważ przede wszystkim jest Nicością, ukołysała 
umysł ludzki do snu i człowiek, którego umysł uśpiono, stał się zdobyczą lub 
ofi arą lęku, nawet jeśli nie ma powodu lub żadnych podstaw do tego. Lecz przecież 
Nicość jest tylko Nicością”11. 

W rozumieniu Szestowa Upadek oznacza zatem znalezienie się pod pano-
waniem nicości. Po grzechu pierworodnym nicość niejako wspiera konieczność 
wiecznych praw rozumu. Dlatego też warunkiem odzyskania utraconej wolności 
jest zniszczenie dławiącej wszystko nicości. Rosyjski myśliciel podkreśla przy 
tym, że prawdziwą wolnością nie jest wolność wyboru między dobrem a złem, 
ponieważ sam fakt wyboru oznacza utracenie wolności, jej zdeterminowanie: 
„Człowiek ma, musi mieć, nieograniczenie większą i jakościowo odmienną 
wolność: nie wolność wyboru pomiędzy dobrem a złem, lecz wolność do uwol-
nienia świata od zła”12. Tak rozumiana wolność nie zawiera paktów ze złem, ale 
zło niszczy. Ta twórcza wolność, niszcząc zło, sprowadza je do nicości, która 
nie jest groźna i nie posiada mocy niszczącej, lecz staje się bezsilna. Według 
Szestowa oddalenie się od Boga w stronę tego, co niestworzone, ku wiecznym 
zasadom rozumu, oznacza poddanie się władzy nicości. Uwalniamy się od niej 
natomiast, zbliżając się do Boga. Autor Aten i Jerozolimy wielokrotnie powtarza, 
że przeciwieństwem grzechu nie jest cnota, lecz wolność i wiara. Tylko na drodze 
wolności od przymusu wiedzy i na drodze wiary w to, że dla Boga wszystko jest 
możliwe, że nie jest On krępowany przez żadne prawa, można przezwyciężyć 
skutki Upadku. Filozofi a spekulatywna stanowi według Szestowa owoc Upadku, 
natomiast fi lozofi a egzystencjalna podejmuje walkę o jego przezwyciężanie: „Fi-
lozofi a spekulatywna «tłumaczy» zło, lecz objaśnione zło nie tylko utrzymuje się 
i pozostaje złem, lecz także usprawiedliwia swoją konieczność, jest akceptowane 
i staje się wieczną zasadą. Filozofi a egzystencjalna wykracza poza granice «wyja-
śnień», fi lozofi a egzystencjalna dostrzega swojego najbardziej zagorzałego wroga 
w «wyjaśnieniach». Można wytłumaczyć zło, lecz nie można go «zaakceptować» 
i dogadywać się z nim, tak jak niemożliwe jest zaakceptowanie i dogadywanie 
się z grzechem; zło tylko może i musi zostać zniszczone”13. 

11  Tamże, s. 100.
12  Tamże, s. 205.
13  Tamże, s. 235.

Adam SAWICKI



103

Mimo że uporczywie głoszony przez Szestowa pogląd o tożsamości grzechu 
pierworodnego z wiedzą czerpany jest z przekazu Księgi Rodzaju, to można od-
nieść wrażenie, że skupianie się przez niego wyłącznie na aspekcie epistemolo-
gicznym Upadku powoduje zawężenie zagadnienia. Trudno bowiem wyjaśnić, 
w jaki sposób sama wiedza może przyczyniać się do naruszenia i wypaczenia 
struktur ontycznych. Dramat Upadku wydaje się znacznie głębszy niż gdyby 
dokonywał się on jedynie na poziomie wiedzy odróżniającej dobro od zła. Ist-
nieje przecież cały wymiar pozaludzki i kosmiczny tego wydarzenia. Szestow 
nie rozwija tematu pochodzenia węża-kusiciela, czyli szatana, nie zajmuje się 
relacją, jaka miała miejsce między nim a Bogiem, zanim doszło do grzechu 
prarodziców. Wiedzę zaś na temat dobra i zła, która wiązała się z grzechem 
pierworodnym, ekstrapoluje na wszystko, co dotyczy praw rozumu. 

Wiedza moralna (o dobru i złu) nie jest jednak tożsama z pozostałą wiedzą 
teoretyczną. Istnieje przecież cały zakres neutralnej moralnie wiedzy o świcie 
pozaludzkim. Warto przy tym zauważyć, że Biblia nie zajmuje jednoznacznie 
negatywnego stanowiska wobec wiedzy. Księga Mądrości przedstawia Boga 
właśnie jako Mądrość zaprowadzającą ład w świecie i przekazującą ludziom 
wiedzę o nim. Szestow w swoich rozważaniach pomija albo poddaje krytyce 
sofi ologiczne nurty fi lozofi i.

Jego refl eksja skupia się głównie na relacjach między pojedynczymi ludźmi 
a Bogiem. Brak jest w niej kontekstu przyrodniczego, ale także społecznego. 
Można odnieść wrażenie, że Szestow zawęża skutki Upadku do osobistych 
doświadczeń poszczególnych ludzi i że w związku z tym ich wiara w odwró-
cenie tych skutków ma jedynie wymiar subiektywny.

Bierdiajew w artykule z roku 1936 zatytułowanym Lew Szestow i Kier-
kegaard zauważa, że Szestow jest wrogiem wieczności, ponieważ przez 
wieczność rozumie wieczne prawdy rozumu i konieczność wiecznych prawd 
przyrody. Powstaje zatem pytanie o życie wieczne konkretnych ludzi: Hioba, 
Sokratesa, Kierkegaarda czy samego Szestowa. Wrogość wobec takiego rozu-
mienia wieczności oznaczałaby przyznanie, że ostatnie słowo należy do śmier-
ci. Ponadto Bierdiajew zarzuca Szestowowi, że w jego poglądach odnaleźć 
można elementy manichejskie. Postrzega on bowiem świat jako pozostający 
w okowach konieczności obszar władzy rajskiego węża. Nie widać w tym 
świecie przejawów działania Boga ani wolności. Innym zarzutem wysuwanym 
przez Bierdiajewa jest pasywność: wiara oznacza dla autora Aten i Jerozolimy 
koniec tragedii i walki, przeniesienie się do rzeczywistości nieograniczonych 
rajskich możliwości, pojmuje on jednak wolność jako dar dany od Boga i nie 
dostrzega aktywnego udziału człowieka w jej realizacji. Zdaniem Bierdiajewa 
w koncepcji Szestowa brak heroizmu wiary – oznacza ona odwrócenie się od 
ciężaru światowych konieczności, nie zaś aktywne zmaganie się z nimi. Taka 
pasywność prowadzi zaś do religijnego kwietyzmu. 

Grzech wiedzy i próba wolności



104

UPADEK JAKO PRÓBA WOLNOŚCI
MIKOŁAJ BIERDIAJEW

Zagadnienie  w o l n o ś c i  stoi w centrum fi lozofi czno-religijnych rozwa-
żań Bierdiajewa. Wolność jest dla niego niejako kategorią wyjściową, pozwala 
zgłębiać zagadnienia Boga, świata i człowieka oraz relacji zachodzących między 
nimi. W świetle pojmowania przez niego wolności należy także rozpatrywać cha-
rakterystyczne dla jego myślenia pojęcie Upadku. Szczegółowe charakterystyki 
Upadku prezentowane przez Bierdiajewa podlegały jednak zmianom. Podążając 
za sugestiami Igora Jewłampijewa i Jana Krasickiego, można wyróżnić trzy 
etapy w twórczości rosyjskiego fi lozofa, które charakteryzują się odmiennym 
podejściem do tego zagadnienia: okres, kiedy inspirował się on poglądami Wło-
dzimierza Sołowiowa, fi lozofi ą wszechjedności i sofi ologią (do roku 1911, czyli 
do opublikowania Filozofi i wolności14), okres, kiedy pozostawał pod wpływem 
niemieckiej mistyki średniowiecznej, Jakuba Boehmego i Eckharta (poczynając 
od ukazania się Sensu twórczości15 w roku 1916), oraz okres, kiedy pod wpły-
wem myśli egzystencjalistycznej rozwijał koncepcję obiektywacji (w książkach 
Ja i świat obiektów. Zarys fi lozofi i samotności i wspólnoty16 z roku 1934 i Zarys 
metafi zyki eschatologicznej. Twórczość i uprzedmiotowienie17 z 1946). Zmie-
niały się inspiracje fi lozofi czne, z których Bierdiajew czerpał, ale sam temat 
Upadku nie przestawał być ważny i nie schodził na dalszy plan.

Sołowiow w swojej sofi ologii łączył powstanie zła z upadkiem duszy 
świata albo z uwolnieniem ukrytych w Bogu anarchicznych sił. Bierdiajew 
początkowo podzielał te poglądy i grzech pierworodny pojmował jako „od-
padnięcie” duszy świata od Boga, które pociągnęło za sobą całą ludzkość. Był 
to pogląd o charakterze sofi ologiczno-ontologicznym, typowy dla fi lozofów 
wszechjedności. Mamy tu do czynienia nie tylko z inspiracją myślą Sołowio-
wa, można wskazać także na podobieństwa poglądów Bierdiajewa wyrażo-
nych w Filozofi i wolności z rozwiązaniami Sergiusza Bułgakowa zawartymi 
w książce Światło wieczności18 z roku 191819. Drogi Bierdiajewa i sofi ologów 
zaczęły się jednak rozchodzić, ponieważ prezentował on orientację głównie 

14  Zob. M. B i e r d i a j e w, Filozofi a wolności, tłum. E. Matuszczyk, Orthdruk, Białystok 1995. 
15  Zob. t e n ż e, Sens twórczości. Próba usprawiedliwienia człowieka, tłum. H. Paprocki, 

Wydawnictwo Antyk, Kęty 2001.
16  Zob. t e n ż e, Rozważania o egzystencji. Filozofi a samotności i wspólnoty, tłum. H. Paprocki, 

Wydawnictwo Antyk, Kęty 2002. 
17  Zob. t e n ż e, Zarys metafi zyki eschatologicznej. Twórczość i uprzedmiotowienie, tłum. W. Pa-

radowska, R. Paradowski, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2004.
18  Zob. S. B u ł g a k o w, Światło wieczności, tłum. J. Chmielewski, Wydawnictwo Marek 

Derewiecki, Kęty 2010.
19  Por. J. K r a s i c k i, Bierdiajew i inni. W kręgu myśli rosyjskiego renesansu religijno-fi lozo-

fi cznego, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2012, s. 95n.

Adam SAWICKI



105

antropologiczną, a sofi ologowie, wyjaśniając genezę zła, sięgali do metafi zyki 
i kosmologii, popadając w fatalizm. Interesował ich plan kosmiczny grze-
chu, co powodowało, że w tym szerokim planie ginął dramat jednostkowej 
egzystencji. Różnice te wyjaśnia Jewłampijew: „Jak i Sołowiow, Bierdiajew 
twierdzi, że światowa konieczność jest następstwem niewłaściwej «orientacji» 
naszej fundamentalnej wolności, jest swego rodzaju «złym wykorzystaniem» 
wolności. Między koncepcją Sołowiowa opisującą «wypadnięcie» świata 
z Absolutu i odpowiednią ideą fi lozofi i Bierdiajewa istnieje jednak jedna istot-
na różnica. U Sołowiowa świat wypada z wszechjedności, stanowiącej orga-
nizm metafi zycznych istot, z których każda stanowi względnie samodzielną, 
wolną «substancję». W tym przypadku wydaje się naturalne, że niewłaściwa 
orientacja wolności istot metafi zycznych jest rezultatem ich wzajemnej izola-
cji, co prowadzi do pojawienia się niedoskonałego świata, w którym panuje 
rozdrobnienie i przeciwstawianie się oddzielnych elementów. U Bierdiajewa 
brak jest tak jasnej konstrukcji. Jego pojmowanie prawdziwego bytu, ducha, 
Boga nie zakłada obecności w nich jakiejkolwiek struktury, jakichkolwiek 
samodzielnych i uszeregowanych «elementów», których działaniem można 
byłoby objaśnić powstanie świata: kategorycznie odrzuca on taki model ob-
jaśniania stosunków między osobami […]. W rezultacie akt «wypadnięcia» 
świata albo, dokładniej, metafi zyczne (pozaczasowe) pojawienie się świata 
z prawdziwego bytu i absolutnej wolności przekształca się w czysty symbol, 
w mit nie poddający się żadnej racjonalizacji”20. 

Na drugim etapie rozważań Bierdiajewa nad Upadkiem na czoło wysuwa 
się zagadnienie wolności, która wypływa z pierwotnej nicości. Aby tę meonicz-
ną wolność objaśnić, fi lozof posiłkuje się biblijną nauką o Upadku człowieka, 
czyli sięga do mitu. Nauka o grzechu pierworodnym pozwala odsłonić istotę 
pierwotnej ludzkiej wolności, której nie da się uchwycić w racjonalne formuły 
pochodzące z upadłego już świata. Dlatego pojawia się potrzeba mitu. Stan 
rajskiego życia Bierdiajew opisuje jako jedność niewinnego człowieka z Bo-
giem. To życie ducha, królestwo nieświadomości, gdzie meoniczna wolność 
ukryta była jeszcze przed człowiekiem. Relacja Stwórcy i stworzenia istniała 
tam tylko w aspekcie Boga-Ojca, nie objawiała się natomiast Trójca Święta. 
W tym nieświadomym życiu człowiek nie mógłby poznać Chrystusa i osią-
gnąć przebóstwienia. Raj był życiem szczęśliwym, ale nie ujawniał wszystkich 
możliwości. Meoniczna wolność sprawiła, że człowiek zapragnął doświadczyć 
pełni losu i dramatu. „Zakaz był przestrogą, że owoce z drzewa poznania dobra 
i zła są gorzkie i śmiercionośne. Poznanie zrodziło się z wolności, z ciemnej 

20  I. J e w ł a m p i j e w, Istorija russkoj mietafi ziki w XIX-XX wiekach. Russkaja fi łosofi ja 
w poiskach absoliuta, Aleteja, Sankt-Peterburg 2000, cz. 1, s. 316 (tłum. fragm. – A.S.). 

Grzech wiedzy i próba wolności



106

głębi irracjonalnego. I człowiek wolał gorycz rozróżnienia i śmierć rajskiego 
życia w niewinności oraz niewiedzy”21.

Bierdiajew nie utożsamia poznania dobra i zła z grzechem pierworodnym. 
Samo poznanie nie zrywa jeszcze więzi z Bogiem, grzechem jest natomiast 
akt odmówienia twórczej odpowiedzi na wezwanie Boga. Poznanie dobra i zła 
jest zarówno dobrem, jak i złem. Sam fakt rozróżnienia ich jest czymś złym, 
ale gdy zło już zaistniało, dobrze jest to rozróżnienie czynić. Upadek był nie-
zbędny z punktu widzenia wolności, gdyż w przeciwnym razie ta nie mogłaby 
się ujawnić. Bierdiajew za św. Augustynem wyróżnia wolność  p i e r w s z ą  
i wolność  d r u g ą. Pierwsza ma charakter żywiołu i odpowiada za odpadnię-
cie świata od Boga. Działa ona w samej głębi świata duchowego i wyprzedza 
przyrodę. Na poziomie przyrodniczym natomiast duch jest uwięziony, a to ro-
dzi potrzebę pojawienia się rozumnej świadomości, która ma być jakby busolą 
kierującą ku dobru. I to jest właśnie ta druga wolność, wolność wyboru dobra. 
Wolność pierwsza pochodzi z pierwotnej bezdni, z  U n g r u n d22 (pojęcie 
to Bierdiajew zaczerpnął od Jakuba Boehmego), gdzie kryje się zło, wolność 
druga zaś jest wolnością otrzymaną od Boga23. 

Dramat Upadku to dramat wolności – Bóg nie mógł jednak pozbawić 
stworzonego przez siebie świata owej wolności. Wprawdzie Upadek ozna-
czał klęskę człowieka, jako zerwanie jedności z Bogiem, ale paradoksalnie 
stanowił jednocześnie szansę na odbudowanie i wzmocnienie utraconych 
więzi. Bierdiajew w zaskakujący sposób pisze: „Mit o grzesznym upadku 
niezmiernie wywyższa, a nie poniża człowieka. […] Jeśli człowiek jest istotą 
upadłą i jeśli upadł on z racji właściwej mu początkowej wolności, to właśnie 
znaczy, że jest on istotą wzniosłą, wolnym duchem. Uświadomienie sobie 
grzechu pierworodnego jest nie tylko samoponiżeniem człowieka, ale także 
jego samowywyższeniem. Człowiek upadł z wyżyn i może podnieść się na 
wyżyny. […] Mit o grzesznym upadku jest mitem o wielkości człowieka”24. 
Upadek pokazuje paradoksalność etyki. Zło może mieć znaczenie pozytywne, 
ponieważ może w człowieku wyzwolić dążenie do dobra. Niedopuszczenie 
do zła byłoby jeszcze większym złem – Bóg dopuszcza zło w imię dobra, 
jakim jest wolność. Mit grzechu pierworodnego nie opisuje zatem wypadnięcia 
człowieka z łona boskiej wolności, ale proces ujawnienia pełni wolności, która 
przysługuje pierwotnemu istnieniu. 

21  M. B i e r d i a j e w, O przeznaczeniu człowieka. Zarys etyki paradoksalnej, tłum. H. Pa-
procki, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2006, s. 43.

22  Por. t e n ż e, Iz etjudow o Jakowie Biemie. Etjud I. Uczenije ob. Ungrund’ie i swobodie, 
„Put’” 6(1930) nr. 20, s. 47-79.

23  Por. t e n ż e, Światopogląd Dostojewskiego, tłum. H. Paprocki, Wydawnictwo Antyk, Kę-
ty 2004, s. 37n.

24  T e n ż e, O przeznaczeniu człowieka, s. 46n. 

Adam SAWICKI



107

Warto zwrócić uwagę, że interpretacja mitu grzechu pierworodnego, którą 
przedstawia Szestow, znacząco różni się od poglądu Bierdiajewa. Szestow 
utożsamia grzech z wiedzą i twierdzi, że wskutek tego grzechu człowiek odda-
lił od siebie wolność, którą się cieszył, gdy pozostawał w jedności z Bogiem. 
W upadłym świecie empirycznym człowiek pozbawiony jest wolności i utracił 
też zdolność do twórczości. Wyrzeczenie się rozumu i absurdalny ruch wiary 
może skierować ku Bogu, ale Boża wolność staje się nieosiągalna. Szestow 
odrzucał wszelką możliwość docierania do Boga poprzez wiedzę o dobru i złu. 
Bierdiajew nie podziela tego skrajnego stanowiska: „Zrodzenie się poznania 
dobra i zła ma dwie zasadniczo różne strony, i z tym właśnie związany jest 
paradoks genezy dobra i zła. Możliwe jest wytłumaczenie poznania dobra i zła 
jako grzesznego upadku. Kiedy poznaję dobro i zło, to dokonuję rozróżnienia 
i oceny, tracę niewinność i całościowość, odrywam się od Boga i zostaję wy-
gnany z raju. Poznanie jest utratą raju. Grzech jest próbą poznania dobra i zła. 
Ale możliwe jest też inne rozumienie. Samo poznanie wcale nie jest grzechem 
i nie jest oderwaniem się od Boga. Samo poznanie jest dobrem pozytywnym, 
wykryciem sensu. Jednak zrywanie owoców z drzewa poznania dobra i zła 
oznacza złe i bezbożne doświadczenie życiowe, doświadczenie powrotu 
człowieka do ciemności niebytu, odmówienie twórczej odpowiedzi na Boże 
wezwanie, sprzeciwienie się samemu stworzeniu świata. Natomiast związane 
z tym poznanie jest ujawnieniem mądrej zasady w człowieku, przejściem do 
wyższej świadomości i wyższego stadium bytu”25.

Podstawowy spór Bierdiajewa z Szestowem dotyczył relacji między 
wolnością stworzoną i niestworzoną. Szestow nie dopuszczał istnienia poza 
Bogiem jakiejś aktywnej nicości, która stanowi źródło wolności i nad którą 
Bóg nie panuje – uważał, że wolność może pochodzić tylko od Boga. To, że 
Bierdiajew zwrócił się ku niestworzonej wolności, uważał on za przejaw lęku 
przed nicością, tego samego lęku, który doprowadził prarodziców do Upadku. 
Tymczasem Bierdiajew sądził – jak już wspomniano – że grzeszny Upadek 
nie tylko nie wiązał się z oddzieleniem się od boskiej nicości, ale umożliwił 
ujawnienie się pełni wolności w jej pierwotnym wymiarze. Pojawia się tu 
jednak trudność: skoro bowiem wolność rodzi się z nicości, to nosicielem 
wolności jest człowiek. Na tę niekonsekwencję zwraca uwagę Jewłampijew: 
„W rozważaniach Bierdiajewa pozostaje niejasne, do jakiego stopnia pierwsza 
wolność jest własnością człowieka. Może powstać wrażenie, że ostatecznie 
w wyjściowym akcie «odpadnięcia» świata wolność sama ujawnia swój sens, 
jakby obok człowieka, «przed» jego pojawieniem się (w metafi zycznym sensie 
tego «przed»). Przecież Bierdiajew uściśla, że wolność rodzi się nie w pier-
wotnym bycie, Bogu, ale w innej zasadzie ontologicznej – w nicości, jakby 

25  Tamże, s. 43n.

Grzech wiedzy i próba wolności



108

równoczesnej z pierwotnym bytem, Bogiem. Stoi to w jawnej sprzeczności 
z innym stwierdzeniem Bierdiajewa – że wolność to najważniejsza «oznaka» 
ducha (którego Bierdiajew utożsamia jednocześnie i z Bogiem, i z pierwotnym 
bytem, i z ludzka osobą w całej jej wewnętrznej pełni)”26.

Bierdiajew wskazuje, że rezultatem Upadku jest utrata rajskiej nieświadomo-
ści i pojawienie się świadomości, która niesie ze sobą rozdwojenie na podmiot 
i przedmiot, co rodzi ból i cierpienie. Świadomość w istocie jest cierpieniem. 
Po grzechu pierworodnym nieświadomość przestała być rajska, ujawnił się me-
oniczny chaos i świadomość ma odgradzać od tego chaosu. Z drugiej jednak 
strony świadomość odgradza też człowieka od nadświadomości, która pozwa-
la na intuicyjny kontakt z Bogiem. Rosyjski fi lozof stwierdza, że świadomość 
oznacza utratę raju, ale nie jest to utrata ostateczna, zachował się bowiem w czło-
wieku odblask raju. I dlatego człowiek zmierza ku temu wyższemu dobru mimo 
doświadczenia zła. Nawiązując do Hegla, Bierdiajew mówi o nieszczęśliwej 
świadomości, która może być przezwyciężona tylko przez nadświadomość. 
Wyróżnia trzy fazy rozwoju ducha. „W genezie ducha – pisze – są trzy stadia: 
początkowy żywioł, rajska całościowość, całościowość przedświadomościowa, 
nie doświadczająca wolności i refl eksji; rozdwojenie, refl eksja, ocena, wolność 
wyboru; całościowość i pełnia po wolności, refl eksji i ocenie, nadświadoma ca-
łościowość i pełnia. […]. Żywiołowość, namiętność, naturalna siła jest Ungrund, 
jest wolnością przed świadomością, przed rozumem, przed dobrem i prawdą, 
przed oceną i wyborem. Dobro i zło pojawiają się później. A w ostateczną cało-
ściowość i pełnię wchodzi całe przeżyte doświadczenie, doświadczenie dobra 
i zła, doświadczenie rozdwojenia i oceny, doświadczenie bólu i cierpienia”27.

Bierdiajew nie poprzestał jedynie na odwołaniu się do mitu o grzechu 
pierworodnym. Na gruncie samego mitu trudno jest odpowiedzieć na pytania, 
dlaczego pierwotna wolność została niewłaściwie wykorzystana albo czy pra-
rodzice mogli nie zgrzeszyć i jak wtedy wyglądałby świat. Dlatego myśliciel 
ten na trzecim etapie swoich rozważań nad Upadkiem podjął próbę racjonal-
nego wyjaśnienia mitu. Kluczem do tego rodzaju wyjaśnienia staje się jego te-
oria  o b i e k t y w a c j i28. Oznacza to przyjęcie innej perspektywy postrzegania 
Upadku. „Zamiast przedstawiać «odpadnięcie» świata jako «momentalny» akt, 
który zaszedł w metafi zycznej «przeszłości», Bierdiajew mówi teraz o nie-
ustannie zachodzącym akcie (albo, dokładniej mówiąc, procesie) obiektywacji 

26  J e w ł a m p i j e w, dz. cyt., s. 319 (tłum. fragm. – A.S.).
27  B i e r d i a j e w, O przeznaczeniu człowieka, s. 45. 
28  Zob. np. t e n ż e, Ja i mir obiektow. Opyt fi łosofi i odinoczestwa i obszczenija, YMCA-Press, 

Pariż 1934; t e n ż e, Opyt eschatołogiczeskoj mietafi zyki. Tworcziestwo i obiektywacja, YMCA-
-Press, Pariż 1947. W polskim tłumaczeniu tego pierwszego dzieła (zob. t e n ż e, Rozważania 
o egzystencji) termin ten oddaje się za pomocą słowa „obiektywizacja”, w tłumaczeniu drugiego 
(zob. t e n ż e, Zarys metafi zyki eschatologicznej) za pomocą słowa „uprzedmiotowienie”.

Adam SAWICKI



109

ducha”29. Obiektywację (uprzedmiotowienie) Bierdiajew rozumie jako swego 
rodzaju wygasanie pierwotnej wolności, krzepnięcie ducha. Wskutek obiekty-
wacji duch traci swoją dynamikę. Przyczyną owego uprzedmiotowienia jest 
sama ludzka świadomość. Powoduje ona rozszczepienie ducha na podmiot 
i przedmiot. Przedmiot staje się jakby iluzją ducha, człowiek zaś jako podmiot 
z jednej strony należy do świata zobiektywizowanego, a z drugiej pogrążony 
jest w pierwotnym duchu. Świat obiektywacji to świat upadły, ale w człowieku 
więź z duchem nie została całkowicie utracona. „Uprzedmiotowienie to wyrzu-
canie człowieka na zewnątrz, eksterioryzacja, podporządkowanie warunkom 
przestrzeni, czasu, przyczynowości, racjonalizacji. Natomiast w egzystencjal-
nej głębi człowiek obcuje ze światem duchowym i z całym kosmosem. Rzecz 
w sobie może być jedynie rzeczą dla mnie, a ja mogę myśleć jedynie o rzeczy 
dla mnie. Uprzedmiotowienie to pojawienie się eksterioryzowanego «nie-ja» 
zamiast wewnętrznie istniejącego «ty». Przedmioty myśli to twory samej my-
śli. To jest właśnie obiektywizowanie (obiektiwirowanije)”30. 

Rosyjski fi lozof nie ogranicza się do analizy przebiegu procesu obiektywa-
cji i opisu różnych warstw świata, w których proces ten pozostawił swoje pięt-
no. Zarzuca zresztą innym fi lozofom egzystencjalnym (na przykład Martinowi 
Heideggerowi31), że poprzestają na analizie świata uprzedmiotowionego, nie 
dążąc do wyrwania się ku pierwotnemu duchowemu istnieniu. Tragedię życia 
w świecie obiektywacji Bierdiajew dostrzega zwłaszcza w czasowości ludz-
kiego istnienia, w tym, że istnieje rozszczepienie na przeszłość, teraźniejszość 
i przyszłość. Czas kosmiczny i historyczny, jako podległe obiektywacji, od-
dalają od wieczności, czas egzystencjalny natomiast do niej przybliża. „Życie 
przyrody i życie historyczne płyną w upadłym czasie. Wszystko natomiast co 
zachodzi w czasie, który rozpadł się na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość, 
to jest w czasie chorym, jest jedynie projekcją na zewnątrz czegoś, co dokonuje 
się w głębi. Prawdziwa twórcza nowość dokonuje się w czasie egzystencjal-
nym, w czasie nieuprzedmiotowionym, to znaczy w pionie, nie zaś w pozio-
mie. Lecz akty twórcze dokonujące się w pionie rzutowane są na płaszczyznę 
i odbierane jako coś, co dokonuje się w czasie historycznym. W ten sposób 
metahistoria wchodzi w historię”32. Bierdiajew uważał, że przezwyciężenie 
zastygnięcia bytu możliwe jest dzięki  t w ó r c z o ś c i. Twórczość bowiem, 
jako dziecko wolności, przełamuje przyrodnicze determinizmy będące skut-
kiem obiektywacji, otwiera na perspektywę wieczności. Twórczość oznacza 
wniesienie nowości w upadły świat, a wieczność jest właśnie wieczną nowo-

29  J e w ł a m p i j e w, dz. cyt., s. 320 (tłum. fragm. – A.S.).
30  B i e r d i a j e w, Zarys metafi zyki eschatologicznej, s. 54.  
31  Tamże, s. 89. 
32  Tamże, s. 116.

Grzech wiedzy i próba wolności



110

ścią, odnawianiem. Rosyjski myśliciel pojmuje twórczość jako akt o wymiarze 
eschatologicznym, przezwyciężający skutki upadku. Uważa, że eschatologia 
powinna być eschatologią aktywną, nie zaś biernym oczekiwaniem końca 
upadłego świata.  

*

Wprowadzając do swoich fi lozofi i pojęcie upadku, Szestow i Bierdiajew 
czynili to z perspektywy religijnej. Wątki religijne, biblijne przeplatają się 
w ich pismach z ideami fi lozofi cznymi. Na tle europejskiej myśli fi lozofi cznej 
pierwszej połowy dwudziestego wieku podejście to jawiło się jako w dużej 
mierze odmienne, ponieważ fi lozofi a Zachodu już znacznie wcześniej oddzieli-
ła porządek fi lozofi cznego rozumu od porządku religijnej wiary. To zaś nasilało 
racjonalistyczną krytykę religii, w szczególności prawd zawartych w Biblii. 
Pojęcie grzechu pierworodnego, który spowodował Upadek człowieka, fi lozo-
fi e racjonalistyczne i sceptyczne sytuowały raczej wśród tworów mitologicznej 
wyobraźni. Upadkiem zajmowano się na płaszczyźnie rozważań historiozo-
fi cznych (upadkiem kultur i cywilizacji), społecznych (wojnami i rewolucjami, 
kryzysami) czy też psychologicznych (znajdujących odbicie w literaturze, na 
przykład w opowiadaniu Alberta Camusa Upadek33). Osłabło natomiast zainte-
resowanie poszukiwaniem głębokich przyczyn upadków. Rosyjscy myśliciele 
religijni powrócili do wątków, które myśl ludzka już znacznie wcześniej po-
dejmowała i które kiedyś rozpalały umysły, a potem zostały w dużej mierze 
zapomniane. Wykazali oni, że nie sposób w pełni zrozumieć kulturę europejską 
i ocenić jej aktualny stanu bez odwołania się do podstawowych prawd Biblii. 
Jedną z takich prawd  przekazuje właśnie biblijna opowieść o Upadku. 

33  Zob. A. C a m u s, Upadek, tłum. J. Guze, PIW, Warszawa 1957.

Adam SAWICKI


