,»Ethos” 31(2018) nr 4(124) 159-176
DOI 10.12887/31-2018-4-124-11

Dobrostaw KOT

UPADEK MITU UPADKU MITU!

Schulz ujawnia si¢ jako mitotwdrca w podwdjnym znaczeniu: po pierwsze, jako
autor utworow prozatorskich, w ktorych mit dochodzi do glosu, po drugie, jako
tworca wlasnego rozumienia mitu, wytyczajqcy Sciezki dla filomitii, ktora mitu do-
piero szuka. I dlatego Sciezkami tymi majq prawo podaza¢ nie tylko mitologowie,
ale rowniez — a moze przede wszystkim — filomici, czyli ,, poniekqd filozofowie”.

,Umitycznienie §wiata nie jest zakonczone™. To zdanie ze szkicu Brunona
Schulza rzuca wyzwanie dominujacym, jak si¢ wydaje, tendencjom nowocze-
snej cywilizacji Zachodu. Od czas6w oswiecenia, z krotkimi przerwami, mit
nie mial dobrej prasy. Stal si¢ synonimem tego wszystkiego, co przestania
prawdziwe poznanie i szkodzi rzetelnej wiedzy. Na §lady niestrudzonej demi-
tologizacji natrafi¢ mozna zaréwno w badaniach naukowych, jak i w koloro-
wych czasopismach. Burzenie mitdw traktowane jest jako przezwyci¢zanie
falszywych przekonan, zbudowanych na potprawdach i fantazmatach pogla-
doéw, ktore przeszkadzaja w poznaniu prawdy. Uwaza si¢, ze mity szkodza,
zastgpuja wiedze, prowadzac tym samym do licznych katastrof. Powszechna
demitologizacja — podobnie jak deratyzacja — ma na celu wytgpienie rozno-
szacych choroby szkodnikéw. Panuje przekonanie, ze gdy cel ten zostanie
osiagnigty, zajasnieje swiatto wiedzy.

Schulz studzi te nadzieje: ,,Wiedza nie jest niczym innym jak budowaniem
mitu o $wiecie, gdyz mit lezy juz w samych elementach i poza mit nie mozemy
w 0gole wyjs¢’™. Nie jest on jedynym autorem, ktory wraca do mitu i czerpie
z niego inspiracjg, jego teksty jednak szczegdlnie sprzyjaja postawieniu na
nowo pytania o rol¢ mitu we wspolczesnym swiecie. Pisarz ten bowiem nie
tylko —jako nowoczesny prozaik — praktykuje mit, ale tez uzupetnia swoje lite-
rackie poszukiwania o namyst teoretyczny. Tworczos¢ Schulza nie jest wszak
jedynie pretekstem, punktem wyjscia do podje¢cia w niniejszym tekscie rozwa-
zan o charakterze ogdlnym. Jest ona droga, gdyz pokazuje wezlowe napigcia,
ktére pojawiaja sig, ilekro¢ zaczynamy dzis mysle¢ o micie. Nazwanie tych
napi¢¢ wydaje si¢ szczegdlnie wazne, bez nich bowiem mit staje si¢ ,,gtadky”

' Artykut powstat w ramach badan statutowych na temat ,,Cztowick a historia” (089/WGAP-
KF/01/2017/SW/7089) finansowanych przez Ministerstwo Nauki i Szkolnictwa Wyzszego.

2 B. S chulz, Mityzacja rzeczywistosci, w: tenze, Szkice krytyczne, oprac. M. Kitowska-Ly-
siak, Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Sktodowskiej, Lublin 2000, s. 12.

* Tamze.



160 Dobrostaw KOT

opowiescia, historyjka o przygodach bogow i ludzi. W takiej za$ formie nadaje
si¢ zapewne jedynie do muzeum. W pismach Schulza natomiast ujawnia si¢
caly splot napig¢, ktore wspottworza mit. Tylko poprzez nie mozna, jak sadze,
dojrze¢, jakie jest obecnie miejsce mitu. U podstaw projektu Schulza kryje
si¢ bowiem fundamentalne przekonanie, ze mity nie sg zabytkami, reliktami
kultur, ktore mingty 1 ktorych nigdy nie zrozumiemy. Mity zyja — cho¢ dzisiaj
zapewne inaczej niz w cywilizacjach starozytnych i kulturach pierwotnych
— i nadal tworzg nas w stopniu niemniejszym niz w przesztosci. Abstrahujac
od dziet Schulza, mozna postawic¢ jeszcze jedno pytanie: czy stusznie uwaza-
my minione epoki za matecznik mitu, twierdzac, ze obecnie jego rola zostata
zdegradowana?* Czy dawne sposoby obecnosci mitu nie sg jednak wzglgdem
niego przygodne, a ich zmiana, postrzegana jako degradacja mitu, nie oznacza
po prostu obecnosci innej, lecz nadal zywej?

Wedhug filozofow religii epoka $wietnosci mitu juz przemingta. Mircea
Eliade przekonuje, ze mit upada, a formy, w ktérych przejawia si¢ dzisiaj — jak
legenda, ballada, powie$¢ czy zwyczaje — chociaz wykorzystuja dawne toposy
i archetypy, sa wyrazem jego degradacji’. Mozna w nich dostrzec odblask
mitu, ale brakuje jego najistotniejszej funkcji. Mit zdegradowany nie moze
bowiem stanowi¢ scenariusza rytuatu, nie jest zatem historia wzorcowa, ktorej
rytualne uobecnienie sprawia, ze uczestnicy obrzedu przekraczaja codziennosé¢
1 wkraczaja w czas §wiety, illud tempus, przestaje wigc by¢ pasem transmisyj-
nym mig¢dzy cztowiekiem a sacrum. Jesli zatem, jak twierdzi Eliade, mit ma
znaczenie tylko jako scenariusz rytuatu, to rzeczywiscie zyjemy w czasach
upadku mitu. By¢ moze nalezaloby nawet mowi¢ o urzeczywistnieniu mitu
upadku mitu: w dawnych spoteczno$ciach mit funkcjonowat w sposéb petny,
ale nadeszty czasy upadku i zostat on zepchnigty na margines. Czy w opo-
wiesci tej jest jednak miejsce na przywrocenie dawnej harmonii, w ktorej
mit bedzie odgrywal zasadnicza role? Czy opowiadanie dziejow mitu wedlug
klucza opowiesci mitycznej o upadku nie jest uzurpacja? Mozna bowiem wy-
suna¢ hipoteze przeciwna: by¢ moze wtasnie dzis mit, wolny od historycznych
1 kulturowych uwarunkowan dawnych epok, wybrzmiewa w petni. Czy pro-
cesy, nazywane upadkiem i degradacja, nie sg jednoczesnie szansg, by mit si¢
odrodzit i pokazat swoja ponadczasowa moc?

W poszukiwaniu odpowiedzi na te pytania mozna podaza¢ wieloma dro-
gami. Na potrzeby niniejszego artykutu wybrana zostata droga wiodaca przez
teksty Brunona Schulza. Byt on wytrawnym ,,praktykiem’ mitu i pozostawio-
ne przez niego utwory prozatorskie nie pozostawiaja watpliwosci, ze mamy

* Por. M. Eliad e, Traktat o historii religii, ttum. J. Wierusz-Kowalski, Wydawnictwo Opus,
16dz 1993, s. 414n.
3 Por. tamze.



Upadek mitu upadku mitu 161

do czynienia z oryginalnym i wspaniatym literacko projektem mitotworczym.
W naszych rozwazaniach na plan pierwszy wysunigte zostana jednak teksty
krytyczne, majace charakter dyskursywny i teoretyczny, ktore uzupetniajg li-
terackie uniwersum Sklepow cynamonowych® 1 Sanatorium pod Klepsydrq'.

Wybor ten nie jest oczywisty, chocby z tego powodu, ze Schulz byt przede
wszystkim prozaikiem, a dyskursem zajmowat sie jedynie okazjonalnie. Na-
pigcie migdzy opowiescig a dyskursem, ktdre ujawnia si¢ w wyrazonej tu
watpliwosci, pozwala jednak wnikna¢ w ztozony $wiat mitu.

MIEDZY LOGOSEM A MYTHOSEM

Niepoprzedzone refleksja obieranie teoretycznych manifestoéw Schulza za
przewodniki po jego prozie wydaje si¢ dos¢ ryzykowne.

Po pierwsze, jego eseistyczny dorobek jest skromny, a teksty wprost po-
Swiecone mitowi moga zosta¢ zebrane na niepetnych dziesigciu stronach. Sa
to jednak wypowiedzi ,,ggste”, pelne znaczen i odwotan. Taki charakter maja
przede wszystkim esej Mityzacja rzeczywistosci®, fragmenty listu Schulza do
Witkacego® oraz zawarty w siedemnastym rozdziale opowiadania Wiosna za-
dziwiajacy traktat, zaczynajacy si¢ od pytania: ,,Co to jest zmierzch wiosen-
ny?”'%. Traktat ten Dariusz Czaja nazywa medytacjg o jawnie metatekstowym
charakterze''. Przywotane tu pisma nie wyczerpuja oczywiscie wypowiedzi
Schulza o micie. Wielokrotnie, wprost lub posrednio, wspomina on o mitach,
na przyktad piszac recenzje ksiazek ukazujacych si¢ w okresie miedzywojen-
nym. Jednakze wtasnie wymienione wyzej, wybrane fragmenty tworczosci
nauczyciela z Drohiczyna pozwola zobaczy¢ zrgby jego koncepcji mitu.

Po drugie, pominigcie prozy literackiej Schulza (poza wspomnianym roz-
dziatem Wiosny) musi czyni¢ oglad jego stanowiska wobec mitu znacznie
ubozszym. Zabieg ten, cho¢ ryzykowny, jest jednak uzasadniony. Z perspek-
tywy prowadzonych tu rozwazan najistotniejsze jest, jak Schulz rozumiat mit,

¢ Zob. B. S ¢ h ul z, Sklepy cynamonowe, w: tenze, Sklepy cynamonowe. Sanatorium pod
Klepsydrq. Kometa, Wydawnictwo Literackie, Krakow 1957, s. 37-132.

7 Zob. t e n z e, Sanatorium pod Klepsydrq, w: tenze, Sklepy cynamonowe. Sanatorium pod
Klepsydrq. Kometa, s. 133-348.

8 Zob. ten z e, Mityzacja rzeczywistosci, s. 11n.

® Zob. Bruno Schulz do St. 1. Witkiewicza, w: Schulz, Szkice krytyczne, s. 18-21.

' B. S chulz, Wiosna, w: tenze, Sanatorium pod Klepsydra, s. 184.

' Por. D. C z a j a, Zmierzch wiosenny. Mitopoezy Schulza, w: tenze, Znaki szczegélne. An-
tropologia jako ¢wiczenie duchowe, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellonskiego, Krakow 2013,
s. 296 (artykut ten dostepny jest rdowniez w publikacji zbiorowej: Bruno Schulz od Ksiegi Blasku.
Studia i eseje o tworczosci Brunona Schulza, red. P. Prochniak, Wydawnictwo EMG, Krakéw 2013,
s. 117-147).



162 Dobrostaw KOT

améwiac precyzyjniej: jak si¢ na temat mitu wypowiadal. Forma dyskursywna
oznacza probg obiektywizacji, spojrzenie z dystansu, refleksje nad mythosem.
Jesli zatem mythosem beda prozy Schulza, to w jego probach eseistycznych
ujawni si¢ logos.

Migdzy logosem a mythosem pojawia si¢ napigcie. Ich sasiadowanie jest
zagadkowe, ich przenikanie si¢ — nieoczywiste. Pomiedzy nimi rozciaga si¢
ciekawa i tajemnicza strefa, ktéra zarowno dla opowiesci, jak i dla myslenia
moze okazaé si¢ obszarem wielkiej herezji. Dlatego myslenie prezentowane
w niniejszym tekscie jest jawnie heretyckie. Nie przynalezy ono do schulzolo-
gii, ktorej dorobek traktuje teksty Schulza jako czes¢ literatury i ktdrej metody
badawcze dobierane sg stosownie do tego stlusznego rozpoznania. Rozwazanie
0 micie nie moze si¢ jednak wyczerpa¢ w samym literaturoznawstwie. Po-
dobnie niewystarczajacy jest aparat nauk o religii: cos, co dla Eliadego bedzie
mitem zdegradowanym, przez innych badaczy mitu moze zosta¢ uznane za
jego najpeliejsza forme. Pogranicze logosu i mythosu domaga si¢ szczegdl-
nego podejscia.

Jednym z przewodnikéw na owej drodze — tym, ktory nie prowadzi za reke,
a jedynie nakresla horyzont refleksji — moze by¢ Arystoteles. Na poczatku
Metafizyki, gdzie podejmowane sg proby ujawnienia poczatkow filozofowania,
pojawia si¢ zagadkowy ustep, ktéry nie znajduje potem rozwinigcia: ,,0t6z
kto dostrzega trudnos¢ i dziwi sig, ten zdaje sobie sprawe, ze czego$ nie wie.
I stad mitosnik mitéw jest tez poniekad filozofem, gdyz w micie zawieraja
si¢ rzeczy dziwne”'. Ten sam fragment w thumaczeniu Kazimierza Les$niaka
brzmi nastgpujaco: ,,A kto jest bezradny i dziwi si¢, poznaje swoja niewiedzg.
(Dlatego nawet mito$nik mitéw jest w pewnym sensie mitosnikiem madrosci,
bo mit jest peten dziwow)”!3.

Zaden z polskich przekladéw nie oddaje waznej koincydencji, ktora po-
jawia si¢ w oryginale. W tekscie greckim wystepuja obok siebie dwa stowa:
»philosophos” i ,,philomythos”. Filozofia i filomitia to dwie aktywnosci ludz-
kiego ducha. Obydwie taczone sg przez Grekow z mitoscia. Nie sg to ,,logie”
(stowa ,,sofiologia” czy ,,mitologia” podkreslatyby naukowy charakter tych do-
ciekan), lecz dziedziny mitosci. Jestem przekonany, ze badanie mitu w ujgciu
Schulza bardziej przynalezy do filomitii niz do jakiejkolwiek nauki o micie. To
ryzykowne stwierdzenie, przemawia za nim jednak pewna analogia. Wedtug
Arystotelesa filomit jest poniekad filozofem, by¢ moze zatem mit jest rownie
odlegly od filomitii, jak sofia od filozofii? Filozof nie jest m¢drcem: zdaniem
Platona sytuuje si¢ on migdzy glupota a madroscia, zawsze pozostaje w drodze

2 Arystoteles, Metafizyka, 982 b, ttum. T. Zeleznik, Redakcja Wydawnictw KUL, Lub-
lin 1998, t. 1, s. 14.
3 T enze, Metafizyka, 982 b, ttum. i oprac. K. Le$niak, PIW, Warszawa 1983, s. 8.



Upadek mitu upadku mitu 163

do madrosci, nierzadko btadzac'¥. Analogicznie wigc filomitia nie dysponu-
je pojeciem mitu, lecz do niego zdaza. Ernst Cassirer pisat: ,,0d poczatku
[...] teoria mitu napotyka na trudnosci. Mit z natury rzeczy jest ateoretyczny.
Rzuca wyzwanie i1 buntuje si¢ przeciw naszym podstawowym kategoriom
myslenia”’,

Mit w ujeciu Schulza nie jest tym samym, co mit w kulturach pierwotnych.
Nie jest scenariuszem rytuatu. Nie jest tez opowiescia, ktora przynosi nadzieje
na wybawienie, ani nie jest historiag wzorcowa, ktora ma charakter uniwersalny.
Nauki o micie powinny zatem chyba uznaé, ze stowo ,,mit” zostaje tu naduzy-
te. Filomitia natomiast moze ruszy¢ we wskazanym przez Schulza kierunku
droga, ktéra wiedzie przez opowies¢ (gr. mythos) oraz myslenie (gr. logos).
A skoro za podstawe rozwazan przyjete zostaty teksty dyskursywne autora
Sklepow cynamonowych, to myslenie filomityczne zbliza si¢ do filozoficznego.
Filomit dwojako staje si¢ ,,poniekad filozofem™: jest nie tylko mitosnikiem
mitu, ale tez mitosnikiem myslenia o micie. Jego naturalnymi sojusznikami
beda filozofowie czytajacy mity i przygladajacy si¢ stowu podobnie, jak czyni
to Schulz'®. Schulz bowiem ujawnia si¢ jako mitotworca rowniez w podwoj-
nym znaczeniu: po pierwsze, jako autor utworow prozatorskich, w ktérych
mit dochodzi do glosu; po drugie, jako twoérca wlasnego rozumienia mitu,
wytyczajacy Sciezki dla filomitii, ktéra mitu dopiero szuka. I dlatego $ciezkami
tymi majg prawo podazac nie tylko mitologowie, ale rOwniez — a moze przede
wszystkim — filomici, czyli ,,poniekad filozofowie”.

HISTORIA SEOWA

Zastanawiajaca jest ,,ruchliwos$¢” stowa, ktorym postuguje si¢ Schulz
w swych tekstach dyskursywnych. Kazdy z przywotanych wyzej fragmen-
tow ma nieco inny charakter. Mityzacja rzeczywistosci przypomina manifest,
Schulz bardzo precyzyjnie wyraza w niej swoj poglad na temat mitu, jego
roli w kulturze i zyciu cztowieka, a takze ujawnia sposoby literackiej obec-
nosci mitu. W liscie do Witkacego pojawiajq si¢ podobne sformulowania,
pewne ogole mysli zostaja jednak wypelnione bardziej osobistym konkretem.
Tekst ma raczej prywatny charakter, chociaz poczatkowo pisany byt z mysla
o publikacji w periodyku literackim. Tu Schulz schodzi na poziom konkretu
i probuje dac teoretyczna syntezg tego, co napisat w Sklepach cynamonowych.

4 Por. Platon, Uczta, 204 A-204 C, ttum. A. Serafin, Wydawnictwo Sic!, Warszawa 2012,
s. 54.
S E.Cassirer, Esej o czlowieku, ttum. A. Staniewska, PIW, Warszawa 1971, s. 139.

Copernicus Center Press, Krakow 2016.



164 Dobrostaw KOT

Rozwazania prowadzone w liscie wskazujg na gldéwny nerw zamierzen lite-
rackich: konieczno$¢ siggnigcia do mitu, aby opowiedzie¢ i zrozumieé zycie.
W siedemnastym rozdziale Wiosny, fragmencie najbardziej tajemniczym, ktory
pozostajac czgscia opowiesci, zmienia si¢ w traktat o korzeniach wszelkich
narracji, narrator porzuca fabul¢ snutego opowiadania, zawiesza bieg wyda-
rzen i prowadzi czytelnika do podziemi — w znaczeniu dostownym i symbo-
licznym — gdzie gniezdza si¢ niespetnione opowiesci i mity.

Wydawac si¢ moze, ze najblizszy dyskursowi jest esej Mityzacja rzeczy-
wistosci — z powodzeniem mozna go czyta¢ w ten wiasnie sposob. W tym
manifescie filozoficzno-literackim Schulz glosi, ze na poczatku jest stowo
1 ono nadaje rzeczom sens. To, co nazywamy rzeczywistoscia, istnieje dla
nas o tyle, o ile uczestniczy w tym, co sensowne'’. W podejsciu tym mozna
dostrzec zrgby pewnej metafizyki, siggajacej do dawnych kosmogonii. Stowo
stwarza, wydobywa z niebytu. Materialne istnienie, rozgrywajace si¢ w sfe-
rze pozastownej, pozostaje dla cztowieka ukryte w ciemnosci: dopiero stowo
roz§wietla t¢ ciemnos$¢ 1 pozwala wlaczac¢ rzeczy nie tylko w system wiedzy,
ale w catos¢ tego, co rzeczywiste.

Juz w tym miejscu pojawia si¢ — cho¢ niewypowiedziany — sam mit. Dwaj
tak r6zni co do metod i temperamentéw badacze, jak Gerardus van der Leeuw
1 Roland Barthes rozpoczynajq swoje rozwazania o micie w zadziwiajaco po-
dobny sposob. Pisze van der Leeuw: ,,Mit nie jest wtasciwie niczym innym jak
stowem”!®, Barthes na pytanie, czym jest mit, udziela takiej samej odpowiedzi:
,Mit jest stowem™". I cho¢ kazdy z nich podazy w innym kierunku, to taczy
ich to zrodlowe rozpoznanie.

Stowo jest urzeczywistnianiem. Metafizyka pyta, co naprawdg jest; dla
Schulza naprawdg istnieje to, co sensowne, co nazwane: ,,Uwazamy stowo po-
tocznie za cien rzeczywistosci, za jej odbicie. Stuszniejsze byloby twierdzenie
odwrotne: rzeczywistosc jest cieniem stowa. Filozofia jest wlasciwie filologia,
jest glgbokim, tworczym badaniem stowa”?.

Dziatanie stowa dokonuje si¢ przez poezj¢?'. Schulz nie ogranicza jednak
zakresu tego pojecia do poezji rozumianej jako liryka (odroznianej od epiki
1 dramatu). Wydaje si¢ nawet, ze wybor bliskiego liryce, cho¢ nietozsamego
z nig slowa ,,poezja” ma wiasnie cel inkluzywny. Mozna powiedzie¢, ze we-
dhug Schulza ,,poezja” obejmuje wszystko, co wytwarzane w stowie: ,,Poezja —

" Por. S chulz, Mityzacja rzeczywistosci, s. 11.

B G.van der Leeuw, Fenomenologia religii, thum. J. Prokopiuk, Ksigzka i Wiedza,
Warszawa 1997, s. 362.

Y R.Barthes, Mitologia dzisiaj, w: tenze, Mit i znak, ttum. W. Blonska, oprac. J. Blonski,
PIW, Warszawa 1970, s. 25.

2 S chulz, Mityzacja rzeczywistosci, s. 12.

2l Por. tamze, s. 11.



Upadek mitu upadku mitu 165

to sg krotkie spigcia sensu migdzy stowami, raptowna regeneracja pierwotnych
mitdw”?. Dlatego ,,mowa jest metafizycznym organem cztowieka?. Mysli te
zadziwiajaco wspotbrzmia z rozpoznaniami Martina Heideggera, ktory pisat:
»Mowa to dom bycia. W domostwie mowy mieszka cztowiek. Strézami tego
domostwa sa mysliciele i poeci”™.

Jest rzecza zrozumiata, ze jako miejsce szczegolnego dziatania stowa Schulz
wskazuje opowiesci. ,,Najpierwotniejsza funkcja ducha jest bajanie, jest tworze-
nie «historyj»”* —pisze, a dalej dodaje: ,,Duch ludzki niestrudzony jest w gloso-
waniu zycia przy pomocy mitow, w «usensawianiu» rzeczywistosci”?®. Mitologie
nie sa zabytkami, jesli przez zabytki rozumiemy rzeczy minione i czg¢sto zapo-
mniane: ,,Nie ma ani okruszyny wsrod naszych idei, ktéra by nie pochodzita
z mitologii — nie byta przeobrazona, okaleczona, przeinaczona mitologig™’.

Przywotane fragmenty daja wyobrazenie o zasadniczym zamysle Schulza.
Projekt ten wielokrotnie badany byt przez schulzologéw. Dla prowadzonych
tu rozwazan wazne jest stwierdzenie, ze filozofia jest filologia, twérczym ba-
daniem stowa. Czy filologi¢ nalezy tu rozumie¢ jako dziedzing akademicka?
Czy tworcze badanie stowa nie oznacza wlasnie poezji, a wigc ,,raptowne;j
regeneracji”?® senséw? Zderzenie filozofii z filologig jest przyktadem takie-
go krétkiego spigcia: nagle odkrywamy podobienstwo migdzy umitowaniem
madrosci a umitlowaniem stowa. Stowa, tracace z czasem ,,przewodnictwo”?,
powszedniejace w codziennym jezyku, przestaja znaczy¢, a co za tym idzie —
przestaja by¢ nosnikami sensu. Schulz na naszych oczach demonstruje swoje
teoretyczne rozpoznanie. Potrzeba ciaglej pracy nad stowem, by mowa nie
stracita swej mocy, bliska jest rowniez Heideggerowi: ,,Stowa nie s wyraze-
niami i jako takie w niczym nie przypominaja naczyn i pojemnikow, z ktérych
czerpiemy zastang w nich zawartos¢. Stowa sa studniami, ktore wykopuje
powiadanie, studniami, ktére wciaz od nowa trzeba znajdowac i kopacé, tatwo
dajacymi si¢ zasypac, lecz czasami nieoczekiwanie wytryskujacymi. Jezeli
stale nie chodzimy do studni, naczynia i pojemniki bedg staly puste lub ich
zawarto$¢ straci $wiezo$¢™.

2 Tamze.

2 Tamze, s. 12.

#»M.Heidegger,List o, humanizmie”, thum. J. Tischner, w: tenze, Znaki drogi, thum. zbio-
rowe, Spacja, Warszawa 1999, s. 271. Szerzej na temat podobienstwa myslenia Heideggera i Schulza
o stowie por. K o t, dz. cyt. s. 63-68.

3 S chulz, Mityzacja rzeczywistosci, s. 11.

2 Tamze, s. 12.

27 Tamze, s. 11.

2 Tamze.

2 Tamze, s. 12.

M. Heidegger Cozwie sie mysleniem?, ttum. J. Mizera, PWN, Warszawa—Wroc-
faw 2000, s. 98.



166 Dobrostaw KOT

Kiedy Schulz pisze, ze ,.filozofia jest wtasciwie filologia”, dokonuje tym
samym ,,spigcia” sensu, regeneracji stow: ustanawia pewien porzadek, od-
krywa na nowo zapomniane pokrewienstwo, czyli — zgodnie z metaforyka
Heideggera — odnajduje studnig¢, odkopuje ja 1 z niej czerpie. Nie zamierzam
oczywiscie sprowadzaé calego skondensowanego sensu eseju Schulza do tego
jednego, ostatniego zdania. Nie uprawniataby mnie do tego nawet uprzywile-
jowane usytuowanie tej sentencji: stowo jest na poczatku, ale to stowo ostat-
nie ma ostatnie stowo — podsumowuje, zamyka, dopowiada. W zdaniu tym
odnajduj¢ jedynie pewna wskazéwke odnosnie do rozwazan nad napigciem
mi¢dzy dyskursem a opowiescia. By¢ moze bowiem to napigcie nie jest —choc
bywa — takie silne. Logos moze by¢ pozamityczny, gdy odwrdci si¢ od mitu
1—w duchu o$wiecenia — uzna mit za swego wroga. Podobnie mit (opowiesc)
moze by¢ pozalogiczny, gdy uwierzy w swa samowystarczalnos¢ i rozpozna
w logosie (rozumianym jako dyskurs, a nie stowo) swego przeciwnika i ,,ha-
mulcowego”. Zasadniczo jednak logos nie jest pozamityczny, a mit nie jest
pozalogiczny. Schulz proponuje niebanalng syntezg, zgodnie z ktora stowo,
zawsze stanowiace centrum wszystkiego, ,.kotysze si¢”” migdzy opowiadaniem
a mysleniem. Tym samym autor Sklepow cynamonowych podziela — i1 wyprze-
dza — rozpoznania wspolczesnej hermeneutyki. Wszak Paul Ricoeur pisze:
,»Do czego odsyta nas spekulacja? Do zywego doswiadczenia? Skadze! Za
spekulacjami, gnoza i antygnostycznymi konstrukcjami odkrywamy mity™!.

Analizowany z tej perspektywy glos teoretyczny w tworczosci Schulza nie
byltby jakims glosem zewngtrznym, obcym prozie. Nalezatoby w nim dostrzec
opalizowanie tego samego stowa, stowa mitu, ktore niekiedy jako wehikutu
potrzebuje historii, innym razem za$ lepiej odnajduje si¢ w porzadku dyskur-
sywnym. Sam Schulz, jak wynika z listu do Witkacego, wyraznie balansuje na
granicy prozy i filozofii. Bedzie o tym mowa w dalszej czg¢sci tekstu, najpierw
chciatbym si¢ jednak przyjrze¢ owemu pograniczu logosu i mythosu w swietle
eseju Mityzacja rzeczywistosci.

Esej ten ma charakter dyskursywny. Co to jednak oznacza? Przede wszyst-
kim stanowi on zbiér mysli, prezentacj¢ jakiego$ korpusu pogladéw. Mysli
te s wewngetrznie powiazane, kolejne wynikaja z poprzednich. Na przyktad:
skoro rzeczywistos¢ jest cieniem stowa, to filozofia jest filologia. Jesli rozu-
miemy stwierdzenie to nastgpujaco: metafizyka, jako filozofia pierwsza, za
swoj przedmiot ma nie byt, a stowo — to wyraznie dostrzegamy, ze niemal
wszystkie zdania szkicu Schulza (a juz na pewno zbior przywotanych tu cyta-
tow) ku takiemu wnioskowi prowadza.

3P Ricoeur, Symbolika zla, thum. S. Cichowicz, M. Ochab, Instytut Wydawniczy Pax,
Warszawa 1986, s. 8.



Upadek mitu upadku mitu 167

Jednoczesnie jednak kolejny wglad w strukture tekstu Mityzacja rzeczy-
wistosci pokazuje jego bogactwo wynikajace z ,,przetamania” formy traktatu.
Trzeba zauwazy¢, ze Schulz ustanawia pewng rzeczywistos¢. Nie uzasadnia
na przyktad, dlaczego ,,istota rzeczywistosci jest sens”™? — co oznajmit juz
w pierwszym zdaniu. Kolejne zdania nie sa wyjasnieniem (jesli przez wyja-
$nienie rozumiemy odwotanie si¢ do jakich§ argumentéw czy powszechnie
akceptowanych prawidet i zasad), przynosza natomiast dalsze rozswietlenie
pierwotnej intuicji. W istocie Schulz wyjasnia, co mowi pierwsze zdanie, i po-
kazuje, jakie sa konsekwencje zawartej w nim tezy, ale — co trzeba podkresli¢
—nie podaje argumentow uzasadniajacych te tezg. Nie podaje tez argumentow
na rzecz stwierdzen, ze mitologia jest nieusuwalna, ze nie ma zadnej idei,
ktéra nie bytaby zaczerpnigta z mitologii, i ze nauki, cho¢ same — w duchu
pozytywizmu — temu zaprzeczaja, wyrastaja z niedajacych si¢ odciaé korzeni
mitycznych. Stowem, jest to pewna wizja, interpretacja rzeczywistosci, ktora
kaze w siebie wierzy¢. | zapewne wielu czytelnikow uzna ja za prawdziwa
i oczywista, niektorzy zas, obdarzeni inng wrazliwoscig i odmiennym tempe-
ramentem intelektualnym, moga kontestowac ja w catosci lub nie zgadzacd si¢
z zawartymi w niej poszczegdlnymi pogladami.

Piszac Mityzacje rzeczywistosci, Schulz nie postgpuje zatem jak mysliciel
dyskursywny, nie przedstawia wywodu, lecz program (gloszacy, ze stowo
nadaje sens, ustanawia zwiazki mi¢dzy rzeczami), daje wyktadni¢ rzeczywi-
stosci. Stowo nie musi si¢ thumaczy¢, dlaczego dokonuje takich a nie innych
spig¢, poniewaz nie przychodzi po rzeczach, nie jest ich cieniem. To cien musi
uzasadnia¢ swoj ksztatt, odwotujac si¢ do rzeczy, ktora cien rzuca. Stowo usta-
nawia — akt nadawania sensu porzadkuje zjawiska oraz procesy. T¢ wyktadni¢
mozna przyjaé lub odrzuci¢. Przy takiej interpretacji stowo Schulza w eseju
»pracuje” wilasnie tak, jak stowo w poezji. Gadamer w szkicu poswieconym
Elegiom Duinejskim pisze: ,,Mowa poetycka jest zawsze mitem, to znaczy
uwierzytelnia si¢ wylacznie przez to, ze jest wypowiadana”*. Podobny zabieg
wykorzystujq tez filozofowie, migdzy innymi Martin Buber. Jego traktat Ja
i T/** z jednej strony jest filozofia wypowiadajaca nowe myslenie, w ktorym Ty
(odroznione od danego przedmiotowo drugiego cztowieka) staje si¢ fundamen-
tem nowej filozofii; z drugiej strony Buber, siggajac do petnej hieratycznosci
tradycji biblijnej, objawia tu nowa koncepcje w tym wiasnie poetyckim sensie:
moca samego wypowiedzenia. I kiedy pisze: ,,Swiat ma dwojakie oblicze dla

32 S chulz, Mityzacja rzeczywistosci, s. 11.

3 H.G. Gadamer, Mitopoetyckie odwrdcenie w ,, Elegiach Duinejskich” Rilkego, tham. M. Lu-
kasiewicz, w: tenze, Rozum, slowo, dzieje, oprac. K. Michalski, ttum. M. Lukasiewicz, K. Michalski,
PIW, Warszawa 2000, s. 269.

% Zob. M. Buber, JaiTy. Wybor pism filozoficznych, tham. i oprac. J. Doktor, Instytut Wy-
dawniczy Pax, Warszawa 1992.



168 Dobrostaw KOT

cztowieka, tak jak dwojaka moze by¢ ludzka postawa. Postawa cztowieka jest
dwojaka, jak dwojakie sa podstawowe stowa, ktore moze on wypowiadaé”?*,
to swoja wyktadni¢ ,,daje nam do wierzenia”. Nie zbaczajac zbytnio z toru
prowadzonych tu rozwazan, warto odnotowac, ze bohaterami myslenia Bubera
rowniez staja si¢ stowa.

Co jednak sprawia, ze dany sposéb wypowiadania stow dziata albo nie
dziata? Mowa poetycka w swoim roszczeniu do ustanawiania sensu moze
by¢ przeciez skuteczna w roznym stopniu. Wszak zdarza sig, ze nie jest ona
w stanie nas porwac ani przekona¢ do swoich odkry¢. Gadamer w cytowanym
tu szkicu pisze dalej o powiazanej z mitem mowie poetyckiej: ,,Opowiada albo
moéwi o czynach 1 wydarzeniach 1 znajduje wiarg — a znajduje ja tylko o tyle,
o ile w tych czynach i namigtnosciach bogdéw czy heroséw spotykamy si¢ sami
ze soba™. O ile pierwszy cytat wspotbrzmial z zamierzeniami i forma eseju
Schulza, o tyle drugi wprowadza pewien dysonans: Mityzacja rzeczywistosci
nie jest przeciez opowiescia, a tym bardziej opowiescia o bogach czy herosach.
Uwazna lektura ujawnia jednak, ze tekst ten, bedacy zbiorem powigzanych
ze soba mysli, stanowi jednoczesnie opowies¢ — opowiada bowiem histori¢
stowa.

Opowiada, ze najpierw byto stowo krazace wokodt sensu $wiata, po nim
zostaty nam mity. Stowo to dazyto do calo$ci. P6zniej jednak rozpadto si¢ na
stowa naszej codziennosci, ale tez nauk i powszechnej wiedzy. To ,,rozerwa-
ne’” stowo Schulz nazywa mozaikowym. ,,Jzolowane”* stowa tylko pozornie
uchwytuja sens, ich sens jest fragmentaryczny, pokawatkowany. Wiele wiemy
o $wiecie, ale nie rozumiemy catosci. Na szczgscie stowo ma zdolnos¢ do
regeneracji, wyrazajaca si¢ w tesknocie za powrotem do praojczyzny, ktdra
jest poezja®. I poezja nadal jest mozliwa, nawet w stechnicyzowanym swiecie
przeniknigtym wrogim mitologii duchem o$wiecenia.

Opowies¢ o dziejach stowa taczy ich poczatek z historyczng wspdtczesno-
scia (poczatki stowa ging gdzies w mroku) i pokazuje trzy charakterystyczne
dla pierwotnych mitdéw momenty fabularne. Pisze o nich na przyktad Eliade.
Pierwszy moment fabularny to kosmogoniczne poczatki — stowo stwarza rze-
czywisto$¢ poprzez nadawanie sensu. Okres ten to czas pierwotnego porzadku
1 harmonii. Potem nast¢puje upadek, ktory doprowadza do powstania rzeczy-
wistosci, jaka znamy 1 w ktérej zyjemy. Wreszcie mit zarysowuje nadziejg
ocalenia, sytuowanego w eschatologicznej przysztosci, ktorej przeczucie daje

¥ Tamze, s. 39.

¥ Gadamer, dz. cyt.,s. 269.

S chulz, Mityzacja rzeczywistosci, s. 11.
3% Tamze.

¥ Por. tamze.



Upadek mitu upadku mitu 169

rytuat jako przywrdcenie czasu swigtego. Zazwyczaj tez ocalenie polega na
przywroceniu poczatkow*.

Wedhug Schulza stowo musi powrdci¢ do swego matecznika, stac si¢ ze
stowa mozaikowego — upadek bowiem symbolizowany jest przez rozbicie
catosci, fragmentarycznos$¢ — catosciowym stowem poezji. Mityzacja rze-
czywistosci jest wiec zarazem dyskursywnym traktatem i mitem. Jak kazdy
mit — stanowi histori¢ wzorcowa*'. Pokazuje przygody stowa: jego poczatki,
upadek i ocalenie. Kazdy poeta i filozof-filolog (jako tworczy mito$nik stowa)
musi mie¢ §wiadomos¢, ze jego praca w jezyku i mowie powtarza mityczny
schemat. W szkicu Schulza wazne jest nie tylko to, o czym tekst opowiada,
ale rowniez to, ze zarazem tekst sam jest opowiescia. Dlatego jego wyktadnia
rzeczywistosci nie potrzebuje dyskursywnych argumentow: to opowies¢ o bo-
haterze, czyli stowie, w ktorej kazdy cztowiek stowa — jako czytelnik, pisarz,
opowiadacz, mysliciel — powinien si¢ odnalez¢é. Stowo moze bowiem mieé
moc nazywania i nadawania sensu, ale przeciez o wiele czgsciej doswiadczamy
bezradnosci stowa.

Weczesniej przywotano tu filozoficzny traktat Bubera Ja i Ty, ktérego bo-
haterem tez byty stowa. Niemal mitycznym wzorcem jest jednak takze prolog
Ewangelii wedtug $w. Jana, stanowiacy nie tylko traktat o teologii Stowa, ale
tez opowies¢ o Stowie, ktére byto na poczatku, przyszto do swej wlasnosci,
ale swoi Go nie przyjeli, az wreszcie stato si¢ ciatem (por. J 1,1-18). Zawiera
on dzieje stowa, pozwalajace zrozumie¢ relacje Boga i cztowieka oraz role
Chrystusa w dziele zbawienia.

Wszystkie przywotane tu teksty sytuuja si¢ na pograniczu logosu i mytho-
su, sa traktatami i opowiesciami, postuguja si¢ dyskursem, ale w swej najgleb-
szej tkance maja strukture historii. W tym sensie filologia staje si¢ miejscem
filozofii. Nie inaczej jest w Uczcie Platona, gdzie bezdomny Eros-filozof $pi
pod mostem. Jedyny dom, jaki znajduje, to darowany mu dom mitu, opo-
wiadanego przez Sokratesa, ktory zastyszat go od Diotymy z Mantynei*’. To
godny ujawnienia paradoks: mit staje si¢ domem filozofa. Poniewaz filomit
jest poniekad filozofem, mozna powiedzie¢, ze jestesmy w domu.

Jesli snucie opowiesci stanowi najpierwotniejszg funkcje ludzkiego ducha,
to filozofia — nawet jako tworcze badanie stowa — przychodzi po micie. W tym
sensie filozof moze zamieszka¢ w micie, lecz mit nie schroni si¢ w filozofii.
W liscie do Stanistawa Ignacego Witkiewicza Schulz prowizorycznie szkicuje
relacj¢ migdzy filozofia a literatura: ,,W dziele sztuki nie zostala jeszcze prze-

40 Por. M. E liad e, Mity, sny, misteria, thum. K. Kocjan, Wydawnictwo KR, Warszawa 1994,
s. 33n.

4 Por. te n z e, Traktat o historii religii, s. 412n.

4 Por. Platon, Uczta, 203 B-204 D, s. 54n.



170 Dobrostaw KOT

rwana pgpowina taczaca je z catoscia naszej problematyki, krazy tam jeszcze
krew tajemnicy, konce naczyn uchodza w noc otaczajaca 1 wracaja stamtad
pelne ciemnego fluidu. W filozoficznej interpretacji mamy juz tylko wypruty
z catosci problematyki preparat filozoficzny*. Filozofia stoi zatem po stro-
nie stowa mozaikowego, przynalezy do epoki upadku, ktdéra rozrywa catosci,
kawaltkuje rzeczywistos$¢. Z jednej strony jest tajemnica i krew, z drugiej —
preparat anatomiczny.

MIEDZY WZORCEM A JEDNOSTKA

Mimo tych zastrzezen Schulz nie dazy do zupelnej separacji logosu i my-
thosu: ,,Sam ciekaw jestem, jak brzmiatoby w formie dyskursywnej credo filo-
zoficzne Sklepow cynamonowych”** — pisze. Ta che¢ dyskursywnego nazwania
tego, co si¢ opowiedzialo, ukazuje ztozony proces pracy nad sensem. Jesliby
bowiem mit byl najglgbszym zyciem stowa, poprzez poetyzowanie umoz-
liwiajacym regeneracj¢ pierwotnych sensoéw, to analizujace go filozoficznie
stowo mozaikowe nie powinno Schulza interesowa¢. Moze ono przeciez tylko
zubozyc¢ to, co juz zostalo powiedziane. A jednak Schulz jest cickaw i probuje
podazy¢ za tym impulsem. By¢ moze zatem napigcie migdzy stowem pier-
wotnym a stowem mozaikowym jest bardziej ztozone niz wskazywalyby na
to role przyporzadkowane im w Mityzacji rzeczywistosci. Moze tropem, ktory
przyblizy nas do odpowiedzi na pytanie o ich wzajemne relacje, jest ksztatt
tego poetyckiego stowa. Schulz pisze, ze pierwotne stowo bylo ,,majaczeniem,
krazacym wokdt sensu™*. Zwiazek z ciemnoscia i tajemnica majg zatem swojg
ceng: mit zawsze pozostanie mroczny. Podobnie dla Ricoeura symbol i mit
zawsze pozostang nieprzejrzyste, mroczne*. Dzieje si¢ tak, poniewaz sa one
petnia mowy?. Potrzebujemy zatem utomnego stowa mozaikowego, ktore
pozwoli rozjasnic to pierwotne majaczenie. Dialektyka dyskursu i opowiesci
staje si¢ bardziej ztozona.

Moze tez z tego powodu Mityzacja rzeczywistosci jest chyba jedynym
tekstem Schulza, ktory wpisuje si¢ w mitologiczny schemat: harmonia pier-
wotna — upadek — przywrocenie porzadku. W prozie forma ta bodaj nigdy nie
pojawia si¢ w sposob czysty. Wielkos¢ przetracona jest upadkiem, sacrum

 Bruno Schulz do St. I. Witkiewicza, s. 19.

# Tamze.

“ Ten ze, Mityzacja rzeczywistosci, s. 11.

* Por. P. Ric o e ur, Symbol daje do myslenia, ttum. S. Cichowicz, w: tenze, Egzystencja
i hermeneutyka. Rozprawy o metodzie, ttum. E. Bienkowska i in., Instytut Wydawniczy Pax, War-
szawa 1985, s. 62n.

47 Por. tamze, s. 58, 65.



Upadek mitu upadku mitu 171

przelamane zostaje przez profanum. Rzeczywisto$¢ jest ,,poprzecierana”, by
uzy¢ frazy Piotra Pazinskiego®.

W tym sensie esej Schulza nie zapowiada problematyki opowiadan. Ogol-
na refleksja nad mitem i stowem pozwala moze na zrozumienie roli j¢zyka
W jego prozie — i towarzyszacej pisaniu najglebszej intencji odkrywania sensu
— lecz nie przesadza o ksztalcie Schulzowskich mitéw. Nie sa to na pewno
mity czasu pierwotnego, nie przypominajg historycznych postaci mitu, cho¢
poblask tych tradycyjnych opowiesci daje si¢ z nich wyczytac. Nie sg to takze
mity odnowione, ktdre pokonaty epoke upadku i przywracaja catosciowy sens.
Opowiesci Schulza to mity pogranicza epok, zanurzone w czasy upadku, lecz
prébujace nawiaza¢ tacznos¢ z tym, co okresla on jako catos¢ problematyki
lub sens uniwersalny. I tak jak nie znajdziemy w zbiorach opowiadan Schulza
mitow wzorcowych w sensie archaicznym, tak tez nie znajdziemy triumfu
przywrdconej harmonii.

Z catego filozoficznego exposé Schulza, w ktérym pojawia si¢ wypowie-
dziana dyskursywnie koncepcja materii 1 pulsujacej ciagla zmiennoscia zycia
rzeczywistosci, najistotniejszy dla naszych rozwazan jest fragment o auto-
biografizmie jego prozy. Pokazuje on bowiem radykalny zwrot od tego, co
uniwersalne — i jako takie stanowiace trwaty depozyt wszelkich mitow — do
tego, co prywatne i jednostkowe. Zmiana ta ma fundamentalne znaczenie,
gdyz pokazuje, ze dla Schulza praca mitu nad sensem catosci nierozerwalnie
taczy si¢ z tym, co najbardziej osobiste, a przez to — by¢ moze — najbardziej
niepowtarzalne.

Pisze Schulz o Sklepach cynamonowych: ,,Sa one autobiografia albo raczej
genealogia duchowa [...], gdyz ukazuja rodowdd duchowy az do tej glebi,
gdzie uchodzi on w mitologig, gdzie gubi si¢ w mitologicznym majaczeniu”.
Historia, nawet ta dotyczaca wydarzen nie tak odleghych, nie jest zatem zbio-
rem uporzadkowanych faktéw, lecz ciagiem zdarzen 1 sensow, ktory ucieka
w mitologi¢. Co to oznacza? Mitologia nie staje si¢ tu prostym dopowiedze-
niem tego, co z perspektywy historii nieznane. Schulz nie tropi przeciez swych
antenatdw, nie dopisuje do kolejnych pokolen ludzi ich heroicznych przodkow.
Takie uzycie mitologii obecne jest w wielu rodach 1 narodach. W liscie do
Witkiewicza uchodzenie w mitologi¢ ma zupelnie inny sens. Pisze Schulz:
,Ja staralem si¢ [...] odnalez¢ wlasna, prywatng mitologi¢, wlasne «historiey,
wlasny mityczny rodowdd. Tak jak starozytni wyprowadzali swych przod-
kéw z mitologicznych matzenstw z bogami, tak uczynilem prébe statuowania
dla siebie jakiejs mitycznej generacji antenatow, fikcyjnej rodziny, z ktorej

“ Por. P. Pazinski, Rzeczywistos¢ poprzecierana, Wydawnictwo Austeria, Krakow—Buda-
peszt 2015, s. 87-107.
¥ Bruno Schulz do St. I. Witkiewicza, s. 20.



172 Dobrostaw KOT

wywodzg mdj r6éd prawdziwy. W jakis sposob «historie» te sa prawdziwe,
reprezentuja moja manier¢ zycia, mdj los szczegolny. Dominanta tego losu
jest glgboka samotnos¢, odcigcie od spraw codziennego zycia”.

Trzeba zatem postawi¢ pytanie, w jaki sposob Jozef, Jakub i matka z prozy
Schulza sa przodkami Brunona, autora listu do Witkacego. Pytanie nalezy do
schulzologii, a nie do filomitii. Wydaje si¢ jednak, ze postaci te nie sa gene-
alogicznymi poprzednikami rzeczywistego Brunona Schulza. Mozna raczej
sadzi¢, ze Jakub jest jakim$ mitycznym obrazem ojca Brunona, Jozef same-
go Brunona i tak dalej. A zatem genealogia polega na zanurzaniu si¢ w glab
sensu, nie za§ w glab historii. Jakub literacki w tym sensie poprzedza ojca
Brunona, Jakuba Schulza, Ze jest jego wzorcem; w mitycznej postaci Jakuba
krystalizuja si¢ 1 uwydatniajg te wszystkie napigcia, ktére Bruno dostrzegat
W swym ojcu, a ktore pozostawaty ukryte pod plaszczem codziennosci. Schulz
odkrywa sens swoich relacji z bliskimi (a szerzej: sens swojego zycia) poprzez
mitologizowanie wtasnych doswiadczen i wspomnien. Proces ten jest bardzo
ztozony 1 pojgcie mitologizowania zostato tu uzyte w sposob bardzo przeno-
$ny, zblizony jednak do intuicji z Mityzacji rzeczywistosci. Mitologizowanie
to nadawanie sensu, porzadkowanie swiata wedtug sensu. Dokonuje si¢ nie
w blysku intuicji i rozpoznania, lecz w stowie i1 spigciach migdzy stowami.
Czy mozemy zatem wierzy¢, ze Jakub Schulz hodowat na strychu ptaki, spro-
wadzajac kondorze jaja z zagranicy? Czy rzeczywiscie wyktadal stuzacym
traktat o manekinach? Wydaje si¢, ze najciekawsze pytanie, ktére mozna tu
postawi¢ na drodze filomitii, brzmi: czy takie pytania powinny nas w ogdle
interesowac?

Jesli mit jest opowiesciq wzorcowa, to jaki wzorzec zostaje tu odkryty?
Opowiesci Schulza maja wymiar uniwersalny. Gdyby tak nie byto, autor bylby
ich jedynym czytelnikiem. A przeciez kolejne pokolenia mitosnikéw Schulza
spotykaja si¢ — jak pisal Gadamer — same ze soba. Jednoczesnie Jakub literacki
nie jest wzorcem ojca w ogole, lecz stanowi pewien wariant bycia ojcem czy
szerzej: bycia cztowiekiem. Moze podstawowym celem wprowadzenia tej
postaci jest znalezienie drogi do zrozumienia konkretnego cztowieka: Jakuba
Schulza? W tym sensie prywatne historie sa prawdziwe — niezaleznie od ich
ewentualnych uniwersalnych konsekwencji.

Ruch mityzacji polega w tym przypadku na wejsciu w gtab jednostkowosci,
konkretnosci, na przedarciu si¢ poza swiat faktow i oderwanych od siebie — by¢
moze pozornie — zdarzen. W liscie do Witkacego Schulz pisze o genealogii —
wywodzi si¢ zatem z tych mitdéw, z tych opowiesci. A przeciez sam je napisat
1 zyt juz, zanim powstaty. W jaki sposéb mogly wigc sta¢ si¢ jego wzorcem?
Mityzacja polegalaby tu na odkrywaniu wzorca, ktory jest gdzie$ zapisany.

30 Tamze, s. 20n.



Upadek mitu upadku mitu 173

Schulz zatem z jednej strony stwarza 6w wzorzec — na poczatku jest stowo —
z drugiej jednak odkrywa cos, co poprzedza jego samego i jego bliskich.

W prozatorskiej tworczosci Schulza naktadaja si¢ zatem dwa porzadki
czasowe. Pierwszy to porzadek historyczny, drugi zas to porzadek mitu. Cos,
co w czasie mitycznym powstalo pdzniej, w rzeczywistosci poprzedza to, co
w czasie historycznym jest wczesniejsze. Prywatne historie Schulza dopiero
ujawniaja, a wigc — zgodnie z intuicjami zawartymi w Mityzacji rzeczywistosci
— stwarzaja sens i to, co jest. Wczesniej rzeczywistos¢ przedstowna wegeto-
wata, czekajac na wypowiedzenie, niedopuszczona do petnego istnienia. By¢
moze to napigcie miedzy czasami (obecne rowniez w prozie, jak choéby w ob-
jasnieniu dokonanej i zarazem niedokonanej $mierci Jakuba w Sanatorium pod
Klepsydrq®) doprowadza do eksplozji wybujatej metafizyki z wszystkimi jej
formami istnienia? Moze swiadomo$¢ realnosci dwu niemozliwych do pogo-
dzenia z perspektywy zdrowego rozsadku porzadkow czasowych doprowadza
Schulza do rewizji pogladéw na temat materii czy zycia? Zapewne réwniez
o tym rozwarstwieniu czasu pisze Jerzy Jarzebski: ,,Przezywamy jak gdyby po
wielokro¢ w skrocie cato$é swej egzystencji, probujac dociec jej sensu’2,

Tworzace nowy wymiar czasowosci napi¢cie mi¢dzy czasami charaktery-
styczne jest rowniez — a moze przede wszystkim — dla archaicznej formy mitu.
,Mit chwyta wydarzenie i umieszcza je we wlasnym zasiggu. Wydarzenie staje
si¢ tu wieczne, dzieje si¢ teraz i zawsze [...]. Wydarzenie mityczne jest typowe
1 wieczne; rozgrywa si¢ poza wszelka czasowoscig”™> — pisze van der Leeuw.
Rozwarstwienie to nie jest jednak prostym podziatem na dwa strumienie. Roz-
dzwigk migdzy rzecza a sensem sprawia, ze pomigdzy nimi moze pojawic si¢
nieskonczenie wiele warstw, kolejnych mitéw i senséw, odkrywanych i two-
rzonych: czas raz rozszczepiony sam zaczyna rozpadac si¢ w nieskonczonosé.
Taki obraz odnajduje czytelnik w siedemnastym rozdziale Wiosny: ,,Jestesmy
po drugiej stronie, jesteSmy u podszewki rzeczy, w ciemnosci fastrygowane;j
placzaca si¢ fosforescencja. Co za krazenie, ruch i cizba! Co za mrowie i mia-
zga, ludy 1 pokolenia, tysiackrotnie rozmnozone biblie i iliady! Co za wedrowka
1 tumult, platanina i zgielk historii! Dalej juz ta droga nie prowadzi. JesteSmy
na samym dnie, u ciemnych fundamentow, jeste§my u Matek. Tu sa te nieskon-
czone inferna, te beznadziejne obszary ossjaniczne, te optakane nibelungi. Tu sa
te wielkie wylggarnie historii, te fabryki fabulistyczne, mgliste fajczarnie fabut
i bajek. Teraz wreszcie rozumie si¢ ten wielki 1 smutny mechanizm wiosny.
Ach, ona ro$nie na historiach! Ile zdarzen, ile dziejow, ile losow!”*.

5! Por. t e n z e, Sanatorium pod Klepsydrq, s. 275.

2 ). Jarzebski, Schulzowski paradygmat, w: Schulz. Miedzy mitem a filozofiq, red. J. Mi-
chalik, P. Bursztyka, stowo/obraz terytoria, Gdansk 2014, s. 10.

% Van der Leeuw,dz. cyt, s. 363.

* Schulz, Wiosna,s. 186.



174 Dobrostaw KOT

Droga do mitu nie jest drogg prowadzaca od zdarzen do jednego, ukrytego
wzorca. To podroz przez tysiace rozszczepionych opowiesci, ktore rozwar-
stwiaja si¢ na warianty i wersje. Dlatego jest kilka opowiesci o odejsciu ojca,
kazda ujawnia jakis aspekt, rzuca nowe swiatto. I dlatego mit jest majaczeniem,
powtarzaniem wariantow i szukaniem tej jedynej opowiesci, jedynej ksiegi.

W tym miejscu filomitia nakazuje wskazac jeszcze jedno duchowe pokre-
wienstwo. Tak o micie pisze Hans Blumenberg: ,,Mity sa historiami, ktérych
narracyjny rdzen cechuje wysoki stopien trwatosci i zarazem réwnie wyrazna
zdolno$¢ tworzenia wariantdéw ich kwestii marginalnych. [...] Jest to relacja
znana z muzyki pod mianem «wariacji na temat», doceniana w swej atrakcyj-
nosci zarowno przez kompozytordw, jak i stuchaczy. Mity nie sg przeto czyms
w rodzaju «$wietych tekstowy, w ktorych kazdy znak jest nietykalny™>>.

MAJACZENIE

Poprzedzaja nas iliady, biblie, nibelungi — rozmnozone, celowo pisane
mata litera. Mitotworczo$¢ epok dawniejszych, uwazanych tradycyjnie za
mitologiczne, nie jest ich ekskluzywnym przywilejem, nie jest wigc zajeciem
minionym i niepotrzebnym. Schulz mitotwoérca to nie nasladowca dawnych
czasow, tworczo 1 artystycznie wykorzystujacy forme mitu. Autor Sklepow
cynamonowych odstania mit jako rdzen naszego zycia. Dlatego chyba jego
mity tak odbiegaja od swych historycznych poprzednikéw. Badacze historii
religii, a migdzy nimi cytowany juz Eliade, zazwyczaj definiuja mit poprzez
zbidr cech wlasciwych mitom w danym okresie historycznym. Na potrzeby
badan historycznych moze to wystarcza, pociaga jednak za soba daleko idace
konsekwencje: wszelka dzialalnos¢ mityczna jest dzi$ forma zdegradowana,
dalekim odbiciem dawnych, a wigc prawdziwych mitow*. Schulz, poprzez
swoje historie prywatne, zdaje si¢ moéwi¢ co$ innego: mityzacja w rdznych
epokach przybiera rézne formy i dzi§ moze by¢ réwnie zywa — prawdziwa —
jak dawniej. Trudno si¢ jednak spodziewaé, ze prawdziwosc¢ ta bedzie orzeka-
na na podstawie zgodnosci z wzorcem historycznym — istota mitu tkwi glebiej
niz jego historyczne postaci.

Na zakonczenie warto wskaza¢ na pewien istotny rys Schulzowskiego
myslenia o micie. Ujawnia si¢ on w roli, jaka w Mityzacji rzeczywistosci od-
grywa swiatto. Czytelnicy i1 schulzolodzy podejrzewaja, ze w eseju pojawita

S H.Blumenberg, Praca nad mitem, ttum. K. Najdek, M. Herer, Z. Zwolinski, Oficyna
Naukowa, Warszawa 2009, s. 32.
% Por. Eliade, Traktat o historii religii, s. 414n.



Upadek mitu upadku mitu 175

si¢ pomytka®’. Dzi$ nie sposob stwierdzié, czy istotnie byla to pomyika, czy tez
zamyst Schulza, gdy napisal: ,,Pierwotne stowo bylo majaczeniem, krazacym
dookota sensu swiatta™®. Kontekst wskazuje, ze zamiast ,,Swiatta” winno by¢
»Swiata”. Sens swiata ma sens, ale w tekscie jest ,,swiatto”, stowo, ktore mo-
glo powstac wskutek ,,literoéwki”. Ta domniemana pomytka daje do myslenia.
Moze bowiem istotnie chodzi tu o sens swiatta? Moze o tym wlasnie stowo
,majaczy”? Kilka wierszy nizej mowa jest wszak o kawatkach szukajacych si¢
wzajemnie w ciemnosci. Proponuje¢ rozszczepic ten tekst i czyta¢ rownolegle
dwie wersje: w jednej uwzgledniajac sens §wiatta, w drugiej zas sens swiata. Te
dwa warianty, umieszczone obok siebie, moga okazac si¢ inspirujace. Pierwszy
dany jest w stowie napisanym, drugiego czytelnik stowa si¢ domysla. Schulz
zwraca dyskretnie uwage na $wiatlo, ktére w jego tekstach dziata zazwyczaj
wlasnie dyskretnie — zwlaszcza, kiedy staje si¢ metaforg sensu i wiaze si¢
Z mitem.

Na przyktad o Ksigdze, symbolu zarazem sensu i mitu, pisat: ,,Gdzie$ u za-
rania dziecinstwa, o pierwszym swicie zycia jasniat horyzont od jej tagodnego
swiatta”. Wielka Ksigga, pisana wielka litera, nie $wieci wprost — to horyzont
jasnieje jej tagodnym $wiatlem. Swiatlo jest tagodne, horyzont jest daleko. Rola
swiatla pozostaje dyskretna. Szczegolna gra §wiatta 1 ciemnosci prowadzona
jest w podziemiach, dokad prowadzi nas narrator w siedemnastym rozdziale
Wiosny: ,,Nie jest tu wcale ciemno, jak mozna by przypuszczaé. Przeciwnie —
wngetrze pulsuje cale od swiatla. Jest to, rzecz oczywista, wewngetrzne Swiatto
korzeni, blgdna fosforescencja, nikte zytki poswiaty, ktérymi marmurkowana
jest ciemnos¢, wedrujace Swietliste majaczenie substancji”®. T¢ gestwing ob-
razéw wywoluje ciagle btadzenie w §wiattocieniu. W koncu pojawia si¢ znane
juz stowo: ,,majaczenie”. Jesli zestawimy ,,Swietliste majaczenie substancji”
Z ,,majaczeniem, krazacym wokot sensu swiatta”, zobaczymy, ze domniemana
pomylka Schulza jedynie sugeruje zwrot ,,sens swiata”. W zdaniu mowa jest
jednak o swietle.

Stowo mityczne 1 poetyckie majaczy, swiatlto jest dyskretne lub jedynie
,marmurkuje” ciemnos¢. Wszystkie te sformutowania probuja uchwycic¢ dwu-
znaczng gre mitu. Dzigki mitowi wydobywamy na jaw, rozumiemy to, co bez
mitu rozpada si¢ na seri¢ przypadkowych zdarzen 1 faktow, bez mitu nic nie ma
sensu i dlatego bez mitu nie ma niczego. A jednoczesnie mit jedynie majaczy,
btadzi i zwodzi. Historia uchodzi w mit, niknie w micie. Mit nie jest pociesze-
niem, nie jest obietnica odkrycia prawdy. To nie jasny ptomien roz§wietlajacy

57 Por. B. S ¢ hu | z, Mityzacja rzeczywistosci, w: tenze, Opowiadania. Wybdr esejow i listow,
oprac. J. Jarzebski, Ossolineum, Wroctaw—Warszawa—Krakéw—Gdansk—£0dz 1989, s. 365, przyp. 2.

% T e n z e, Mityzacja rzeczywistosci, w: tenze, Szkice krytyczne, s. 11.

¥ Tenze, Ksiega, w: tenze, Sanatorium pod Klepsydrq, s. 135.

0 Tenze, Wiosna, s. 185.



176 Dobrostaw KOT

wszystkie mroki. Jesli bowiem tajemnica jest ukrywaniem sig¢, przeswietlenie
tajemnicy byloby wprawdzie jej wyjasnieniem, ale takze zniszczeniem. Tajem-
nica nie jest czyms, co mozna o$wietli¢ — o§wietlona znika. Swiatto rozprasza
mrok, dlatego w podziemiach, w tych ,,mglistych fajczarniach fabut i bajek”,
gra $wiatla i cienia nie jest zakonczona.

Mit pozwala tajemnicy pozosta¢ tajemnica, ocala ja. Podchodzi do niej,
omiata ja btgdna poswiata i majaczy o niej swym poetyckim stowem. Mit nie
rozkopuje podziemi, nie udostgpnia ich zwiedzajacym. One musza pozostac
ukryte, nie dadza si¢ odkry¢ — nie poddaja si¢ roszczeniom stowa mozaikowe-
go 1 myslenia technicznego. Napigcie migdzy $swiattem a ciemnoscig pozwala
zrozumied, ze mit to pozostawanie tajemnicy u siebie. To glgboka §wiadomosé,
ze pokonanie niewiedzy i deficytu sensu nie jest tylko kwestig czasu, potrzeb-
nego do przeprowadzenia niezbednych badan. Mroku nie da si¢ oswietli¢.
Umitycznienie $§wiata nie bedzie nigdy zakonczone. Stowo moze upadac,
rozprasza¢ si¢ w mozaikowej mowie potocznosci i nauk szczegdétowych. Ale
mit, cho¢ upadty jego historyczne postaci, nadal jest by¢ moze jedyna droga,
by o tym upadaniu i regeneracji stowa opowiadac.



