
177

Jacek MYDLA

MIĘDZY TEODYCEĄ A PSYCHOLOGIĄ
Wizje upadku w „Raju utraconym” Johna Miltona

Mimo że Milton nie posługuje się w poemacie kluczowym pojęciem posłuszeństwa, 
jasne jest, że grzech stanowi osobliwy przypadek nieposłuszeństwa, w jego wyniku 
bowiem to, co niskie, uzurpuje sobie prawo do panowania nad człowiekiem i do 
kierowania nim, a na mocy ustanowionego porządku prawo to przysługuje prze-
cież władzom wyższym. Grzech wprowadza zatem do natury ludzkiej rodzaj stałej 
anarchii, stan ciągłego nieposłuszeństwa, a jego wyrazem jest panujący w duszy 
grzesznika niepokój.

„RAJ UTRACONY”
KONTEKST I TEMATYKA

Raj utracony, Paradise Lost, siedemnastowiecznego poety brytyjskiego 
Johna Miltona to jeden z najbardziej osobliwych utworów w dziejach literatury 
powszechnej. W kulturze angielskiej szybko zyskał on status eposu narodowe-
go; mówi się nawet, że jego oddziaływanie na kulturę i duchowość Anglików 
pozwala przyrównywać go do Pisma Świętego. Studia nad utworem zaczę-
to prowadzić już w pierwszej połowie osiemnastego stulecia, a udział w ich 
popularyzacji mieli Joseph Addison, który poświęcił eposowi serię esejów 
zamieszczonych w periodyku „Spectator” w roku 1712, oraz Samuel Johnson, 
którego ocena utworu Miltona była pod wieloma względami krytyczna. Bez 
Raju utraconego nie sposób też wyobrazić sobie angielskiego romantyzmu. 
W szczególności postać Szatana jako buntownika wywarła przemożny wpływ 
na poetów zaliczanych do pierwszego pokolenia romantyków, na przykład na 
Williama Blake’a, jak i na przedstawicieli ich drugiej generacji, określanej 
jako tragiczna, w szczególności na Percy’ego B. Shelleya. Znanym śladem 
tego oddziaływania jest obecność Miltona – obecność intertekstualna, jak 
byśmy dzisiaj powiedzieli – w powieści Frankenstein z roku 1818 napisanej 
przez Mary Shelley, która wykorzystała słowa Adama z księgi dziesiątej po-
ematu jako motto swojej tragicznej opowieści o próbie naśladowania Stwórcy 
przez człowieka. Paradoksalnie, powołane w ten sposób do istnienia monstrum 
poznaje ludzką mowę, czytając właśnie Raj utracony. Lektura pomaga mu 
w ukonstytuowaniu własnej tożsamości; początkowo identyfi kuje się z Ada-
mem, gdy jednak jego „stwórca” odmawia mu towarzyszki losu, zmienia się 

„Ethos” 31(2018) nr 4(124) 177-198
DOI 10.12887/31-2018-4-124-12



178

w żądnego ludzkiej zguby mściciela1. Współcześnie zarówno sam poeta, jak 
i jego monumentalne dzieło pozostają obecne w kulturze i nadal budzą kon-
trowersje2.

Raj utracony powstał w niezwykłych czasach, a dla jego autora – w wyjąt-
kowych okolicznościach osobistych3. Odzwierciedleniem tego są różne wątki 
pojawiające się w utworze oraz problematyka, którą poemat podejmuje. Wi-
dziany od strony biografi cznej, utwór jest owocem podjętych przez Miltona 
już we wczesnej młodości systematycznych wysiłków mających na celu roz-
wój talentu poetyckiego i znalezienie dlań godnego wyrazu. Raj utracony jest 
zatem ukoronowaniem artystycznych ambicji poety, czego ślad znajdujemy 
w inwokacji4, gdzie mówi on o swej „pieśni śmiałej”5, w której „chce wzlecieć 
lotem nieprzyziemnym / Ponad Aonu szczyt, ścigając sprawy / Nietknięte 
dotąd ni prozą, ni rymem”6. Ów zamiar wzbicia się ponad szczyty Helikonu, 
tradycyjnie uznawanego za siedzibę muz, należy interpretować jako dążenie 
Miltona, by niejako przewyższyć bardów pogańskich, a w przedsięwzięciu 
tym poetę wspomagać i wspierać ma Muza Niebiańska, czyli Duch Święty. 
Określenie „Muzo Niebiańska”7 („heavenly muse”8) wskazuje na autorski 
zamiar spojenia w jednym artystycznym projekcie tradycji antycznej i chrze-
ścijańskiej. Jednocześnie epos Miltona stanowi osiągnięcie również w sensie 
dużo bardziej „przyziemnym”, zdumiewa bowiem już sam fakt realizacji tak 
ambitnego zamysłu w okresie pełnym napięć i niepokojów społecznych, po-
litycznych i religijnych. Jego dzieło powstawało podczas jedynej w dziejach 
Anglii krwawej rewolucji i burzliwej wojny domowej – niejako współcze-
śnie do zdarzeń, wobec których Milton nie pozostawał biernym widzem, lecz 

1  Szerzej na ten temat zob. J.  M y d l a, Frankenstein – o edukacji monstrum, w: Kultura dia-
logu. Tożsamość europejska a edukacja, red. E. Borkowska, A. Łyda, Wyższa Szkoła Zarządzania 
Marketingowego i Języków Obcych, Katowice 2004, s. 39-51.

2  W fi lmie Adwokat diabła (The Devil’s Advocate, USA, 1997, reż. T. Hackford) John Milton 
powraca jako… Szatan, a w postać tę wcielił się Al Pacino.

Pełna mrocznej charyzmy postać Szatana podzieliła czytelników Raju utraconego, podobnie jak 
krytyków piszących o Adwokacie diabła, na dwa obozy: „satanistów” i „antysatanistów”. 

3  Zob. „John Milton: Signifi cant Dates”, w: The Cambridge Companion to Milton, red. D. Da-
nielson, Cambridge University Press, Cambridge 1999.

4  Gwoli ścisłości, chodzi w tym miejscu z zwrot do muzy, który tradycyjnie otwiera epos. 
Inwokacja w szerszym sensie jako zabieg poetycki stosowana jest kilkakrotnie w poemacie, a jej 
przykładem może być hymn do miłości małżeńskiej w księdze czwartej (por J. M i l t o n, Raj utra-
cony, ks. IV, w. 951-968, tłum. M. Słomczyński, Wydawnictwo Zielona Sowa, Kraków 2006, s. 125; 
por. też: t e n ż e, Paradise Lost, ks. IV, w. 748-760, www.paradiselost.org – wszystkie przywoływane 
fragmenty angielskojęzycznej wersji Raju utraconego pochodzą z tej transkrypcji).

5  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 17, s. 10; t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 13.
6  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 19-20, s. 10; t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 15-16.
7  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 7-8, s. 10. 
8  T e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 6.

Jacek MYDLA



179

w których uczestniczył jako zacięty polemista. Opowiedział się on wówczas 
po stronie Oliwera Cromwella, Lorda Protektora w okresie bezkrólewia i repu-
bliki (w latach 1653-1658), co wraz z przywróceniem monarchii w roku 1660 
miało dla niego reperkusje: został ukarany więzieniem i grzywną. W okresie 
pisania Raju utraconego Milton zmagał się ponadto z przeciwnościami natury 
fi zycznej, już bowiem w roku 1652, zatem na wiele lat przed ukazaniem się 
pierwszego wydania utworu9, całkowicie stracił wzrok. W Raju utraconym 
znajdujemy wersy stanowiące bardzo osobisty zapis prób odczytania Bożego 
zamysłu w tej jakże dotkliwej przypadłości. Znane są obrazy, choćby Milton 
Dictating to His Daughter [„Milton dyktujący córce”] z roku 1794 autorstwa 
Henry’ego Fuseliego, przedstawiające niewidomego wieszcza, w przypływie 
natchnienia dyktującego kolejne wersety swojego wielkiego poematu córkom. 
O burzliwych zdarzeniach na scenie politycznej (w tym o obaleniu monarchii) 
oraz o bolesnych przeżyciach osobistych poety (przede wszystkim utracie 
przezeń wzroku, a także stracie bliskich – syna i żony) można mówić jako 
o upadkach zapewne tylko w sensie metaforycznym, jednocześnie jednak – 
jak na szerokim tle ukazuje to w swojej monografi i poświęconej zagadnieniu 
upadku William Poole10 – problematyka, której Milton poświęcił swój poemat, 
była centralna dla debat (nie tylko ściśle teologicznych), które toczyły się 
w Anglii w pierwszej połowie siedemnastego stulecia. Rozstrzygnięcia doty-
czące zagadnień, które człowiek współczesny może odbierać jako spekulatyw-
ne ciekawostki, miały w czasach Miltona znaczenie zasadnicze zarówno dla 
postrzegania świata przez jednostkę, jak dla politycznego ustroju społeczności 
i narodu. Kluczowa dla Raju utraconego idea posłuszeństwa ma przecież wy-
miar zarówno osobowy, jak i polityczny. 

Pisząc Raj utracony jako epos czy też epopeję i przyjmując w ten sposób 
pełną konwencję tego gatunku, Milton nawiązuje do tradycji ustanowionej 
przez Homera. I rzeczywiście, wiele cech gatunkowych łączy Raj utracony 
z Iliadą czy Eneidą. Wskazuje na to już sam początek utworu, przyjmujący 
postać inwokacji, a także rozpoczęcie jego „akcji” in medias res. Znajdziemy 
w utworze podniosłe słownictwo z bogactwem odniesień do tradycji zarówno 
antycznej, jak i judeochrześcijańskiej, porównania homeryckie, a także – co 
istotne dla naszego wywodu – cały szereg ustępów o charakterze dramatycz-
nym czy dialogicznym. W poemacie wielokrotnie wypowiadają się główne 
postaci: Bóg, Syn Boży i aniołowie, a także Szatan i zbuntowane anioły, 
a w końcu Adam i Ewa. Jednym z głównych wątków Raju utraconego jest 

9  Raj utracony opublikowany został pierwotnie w dziesięciu księgach w roku 1667, a jego drugie 
wydanie, z roku 1674, liczyło dwanaście ksiąg. 

10  Zob. W.  P o o l e, Milton and the Idea of the Fall, Cambridge University Press, Cam-
bridge 2005.

Między teodyceą a psychologią



180

właśnie retoryka. Zarazem jednak każda cecha gatunku epopei zaczerpnięta 
z tradycji i każdy wiązany z tym gatunkiem środek literacki ulegają w poema-
cie transformacji z zasadniczego powodu, którym jest relacja do głównego 
tematu utworu, a mianowicie kwestii upadku. Temat ten nadaje całości utworu 
charakter eposu chrześcijańskiego, a jego kluczowe znaczenie podkreśla fakt 
przywołania go już w pierwszym wersie. Milton dokonuje tu bezpośredniego 
określenia upadku, wskazując na jego źródło, którym jest „nieposłuszeństwo”11 
(„disobedience”12). Ton ten w polskim przekładzie poematu, dokonanym przez 
Macieja Słomczyńskiego, wybrzmiewa jeszcze silniej niż ma to miejsce w ory-
ginale: „Nieposłuszeństwo Człowieka […] śpiewaj, Muzo Niebiańska”13 („Of 
man’s fi rst disobedience […] Sing, Heavenly Muse”14). Tematem poematu 
nie jest jednak gniew bohatera ani ciąg zdarzeń, które doń prowadzą i zeń 
wynikają, lecz coś całkowicie odmiennego, a mianowicie oceniany miarą po-
słuszeństwa los rodzaju ludzkiego ukazany w odniesieniu do postaci nadludz-
kich i nadnaturalnych: Boga (Stwórcy i Sprawiedliwego Sędziego), Szatana 
(Buntownika i Kusiciela) i Syna (Odkupiciela). Skala zdarzeń jest niemal ko-
smiczna. I rzeczywiście, aby móc w pełni wyjaśnić wydarzenia, które miały 
miejsce w raju, Milton sięga do prapoczątku – do praupadku, którym był bunt 
Szatana. Nieposłuszeństwo człowieka jest bowiem niejako kontynuacją i prze-
dłużeniem nieposłuszeństwa „węża piekielnego”15 („infernal Serpent”16):

Rzeknij wpierw […]
[...]
Jaka przyczyna skłoniła rodziców
Naszych najpierwszych […]
[...]
Aby zaparli się Stwórcy […]
[...]
Z czyjej pokusy był ów bunt nikczemny?17  

Jednocześnie jednak sama opowieść o upadku węża piekielnego i pierw-
szych rodziców to tylko jeden z celów Miltona, i to nie ten najistotniejszy. 
W ostatnich wersach inwokacji do Niebiańskiej Muzy formułuje on bowiem 
w znamiennych słowach zamiar wielkiej rozprawy: „Abym […] / Umiał 
wyłożyć ludziom sprawy Boże”18. Warto w tym miejscu jednak sięgnąć do 

11  M i l t o n, Raj utracony, ks. I, w. 1, s. 10.
12  T e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 1. 
13  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 1-8, s. 10.
14  T e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 1-6.
15  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 43, s. 11.
16  T e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 34
17  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 32-41, s. 11; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 27-33.
18  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 30-31, s. 11. 

Jacek MYDLA



181

oryginału, gdzie czytamy „That [...] / I may assert eternal providence, / And 
justify the ways of God to men”19. Bardziej dosłowny przekład tego fragmentu 
mógłby brzmieć następująco: „Abym [...] / mógł w ludziach umocnić przeko-
nanie o istnieniu Wiecznej Opatrzności / i sprawiedliwości Boskich nakazów”. 
W sposób charakterystyczny dla języka całego poematu Milton wykorzystuje 
bogactwo znaczeniowe zastosowanych słów, a w szczególności czasownika 
„to justify”. Celem jest „usprawiedliwienie” sposobu, w jaki Bóg „potrakto-
wał” człowieka, wypędzając Adama i Ewę z raju. W angielskim czasowniku 
„to justify” pobrzmiewa przymiotnik „just”, wskazując, że owo „uzasadnienie” 
będzie obroną Bożej sprawiedliwości. Cel Miltona zawiera się więc hasłowo 
w słowie „teodycea”20.

A zatem już w świetle pierwszych wersów Raju utraconego widoczne 
jest, że poecie przyświecają co najmniej dwa zamiary: narracja i teodycea21. 
Będzie on raz jeszcze opowiadał czytelnikowi dzieje upadku, jednocześnie 
zaś opowieść o nieposłuszeństwie okaże się ściśle związana z argumentacją 
teologiczną i z wyjaśnieniami usprawiedliwiającymi, które ukażą czytelniko-
wi, że sprzeniewierzenie się Stwórcy stało się źródłem zła moralnego, i nieja-
ko oczyszczą Stwórcę, obalając niesłuszne domniemania i posądzenia, które 
mogą się zrodzić – a właściwie nieuchronnie się rodzą – w duszy upadłego 
człowieka. Milton ma bowiem wyostrzoną świadomość, że jego czytelnikiem 
jest właśnie człowiek upadły, osłabiony i skażony grzechem. Okoliczność ta 
dodatkowo tłumaczy potrzebę usprawiedliwienia Boga przed człowiekiem, 
którą skądinąd można by uznać za absurdalną, gdyż odwraca ona ustanowiony 
porządek rzeczy. Upadek to oczywiście stan, od którgo nie jest wolny sam 
poeta, to stan ducha, który w istocie łączy poetę i czytelnika. Świadomość tego 
faktu każe Miltonowi zwrócić się do Ducha Świętego z prośbą o rozproszenie 
mroków zalegających w duszy: „[...] co mroczne / We mnie, rozjaśnij, co 
niskie, wznieś w górę”22. Zauważmy, że owo pragnienie światła i duchowego 
wsparcia wskazuje na bardzo istotny aspekt poematu – aspekt, który określić 

19  T e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 24-26.
20  Termin „teodycea”, którego ukucie przypisuje się Gottfriedowi W. Leibnizowi, pochodzi 

z połączenia greckich słów „theos” (bóg) i „dike” (prawo, sprawiedliwość) (zob. hasło „Teody-
cea”, Mały słownik terminów i pojęć fi lozofi cznych dla studiujących fi lozofi ę chrześcijańską, oprac. 
A. Podsiad, Z. Więckowski, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1983, s. 392). Zamiar Miltona 
wyrażony w przytoczonym sformułowaniu odpowiada zatem źródłowemu znaczeniu terminu, co 
usprawiedliwia drobny anachronizm. Traktat Leibniza Théodicée ukazał się w roku 1710. Istot-
nym anachronizmem byłoby przypisanie Miltonowi Leibnizowskiej koncepcji „świata najlepszego 
z możliwych”.

21  Zob. D. D a n i e l s o n, The Fall and Milton’s Theodicy, w: The Cambridge Companion to Mil-
ton, s. 144-159. Dennis Danielson poświęcił Miltonowskiej teodycei osobne studium (zob. t e n ż e, 
Milton’s Good God: A Study in Literary Theodicy, Cambridge University Press, Cambridge 1982).

22  M i l t o n, Raj utracony, ks. I, w. 27-28, s. 10; t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 22-23.

Między teodyceą a psychologią



182

można jako dydaktyczny czy też pastoralny. Poeta prosi o natchnienie w sensie 
innym niż artystyczny: jego zamiarem jest pouczenie czytelnika i podniesienie 
go na duchu, niejako wyrwanie go ze stanu, w który popadł na skutek grzechu 
pierworodnego: „[...] owoc / Z zakazanego drzewa, co śmiertelny / Miał smak, 
a na świat przywiódł Śmierć i wszystkie / Cierpienia nasze”23.

Już te wstępne uwagi wskazują na proste, a zarazem zasadnicze rozróż-
nienie: przez upadek możemy rozumieć pewnego rodzaju zdarzenie (czyn, 
akt, postępek), jak również jego trwałe skutki: stan, kondycję. W przypadku 
adresata poematu, owego domniemanego przeciętnego czytelnika, upadek to 
stan, w którym tenże czytelnik niejako zastaje siebie samego. Zgodnie z chrze-
ścijańską doktryną człowiek dziedziczy stan upadłości po „pierwszych rodzi-
cach”. Jednym z bolesnych skutków owego mitycznego postępku – o czym 
przypomina przytoczony właśnie wers inwokacji – jest śmiertelność. W micie 
biblijnym, skrupulatnie opowiedzianym raz jeszcze przez Miltona, mamy przy 
tym do czynienia z dwoma różnymi upadkami: upadkiem Szatana i upadkiem 
człowieka. Do obydwu też stosuje się poczynione tu rozróżnienie czynu i jego 
trwałego skutku. Bliższa analiza obu tych upadków odsłania dalsze komplika-
cje, upadki te mają bowiem charakter zbiorowy: Szatan staje na czele zastępów 
zbuntowanych aniołów, grzech człowieka to zaś w zasadzie dwa różne postęp-
ki, gdyż przed przewinieniem Adama następuje wykroczenie Ewy. Upadki 
aniołów i ludzi różnią się przy tym co do istoty przede wszystkim dlatego, że 
byty te mają inną naturę, a także ze względu na swoistą „głębię” wykroczenia, 
mierzoną wprowadzanym przez nie oddaleniem od Boga. Zasadniczo różne 
są tak motywy, jak i skutki upadku aniołów i ludzi. Przy wszystkich tych róż-
nicach podstawowe znamię grzechu pozostaje jednak niezmienne, a jest nim 
odwrócenie się od Stwórcy, dokonane w akcie nieposłuszeństwa24. 

Przyjrzyjmy się zatem bliżej owym komplikacjom: podobieństwom i róż-
nicom między aniołami a ludźmi. Zanim jednak to uczynimy, konieczna jest 
uwaga na temat specyfi ki materiału, na którym pracujemy. Raj utracony to 
dzieło sztuki literackiej, poezja pozostaje w nim jednak w służbie teologii. Już 
w scenie zejścia do piekieł w księdze pierwszej, opisującej coś na kształt narady 
wojennej upadłych aniołów pod przywództwem Szatana, wykład teologiczny 
zapośredniczony zostaje – by tak to ująć – przez szereg konwencji literackich 
nie tylko związanych z eposem jako gatunkiem, ale również dramatycznych 

23  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 1-4, s. 10; t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 1-3. 
24  Wykład Boga w księdze trzeciej poematu zawiera teologiczne przesłanki tej doktryny: czło-

wiek ponosi pełną odpowiedzialność za swoje czyny i, analogicznie do zbuntowanych aniołów, jest 
„autorem” własnego losu (por. tamże, ks. III, w. 152-158, s. 77n.; t e n że, Paradise Lost, ks. III, 
w. 111-124). Boża wszechwiedza nie umniejsza wolności aniołów ani wolności człowieka.

Jacek MYDLA



183

czy też dramaturgicznych25. Zapośredniczenie to ma szczególne znaczenie dla 
interpretacji głównych postaci poematu: Adama, Ewy i Szatana. Mimo że w teo-
logicznym sensie główne postaci tekstu to Bóg i Syn Boży, w sensie literackim 
i artystycznym uwaga czytelnika pozostaje jednak skupiona na wymienionych 
trzech „osobach dramatu”. Powód jest dosyć oczywisty: postaci te są dynamicz-
ne, a to właśnie dynamika stanowi o atrakcyjności narracji. Dynamikę tę można 
wyrazić za pomocą jednego słowa: tragizm. Upadek jest bowiem zasadniczym 
wyznacznikiem tragiczności postaci. Najbardziej lapidarna defi nicja tragedii 
określa ją właśnie jako opowieść o upadku. Jak ukażemy w dalszych partiach 
niniejszych rozważań, Milton stosuje odmienne konwencje literackie do opisu 
dwóch zasadniczo różnych typów upadku, tworząc odmienne typy narracji tra-
gicznej. Raj utracony można zatem czytać jako traktat teologiczny, ale możliwa 
jest też jego lektura jako opowieści noszącej znamiona tragizmu. W moim prze-
konaniu takie właśnie – literackie – czytanie poematu jest nie tylko uprawnione 
i zgodne z charakterem tekstu, lecz także łatwiejsze. Wiele bowiem trudnych 
kwestii doktrynalnych, które przez stulecia nurtowały teologów i fi lozofów, znaj-
duje u Miltona rozwiązanie, przekonujące czytelnika swoim psychologicznym 
realizmem. Jest tak nawet w przypadku problemu Szatana, którego buntownicza 
natura i postawa zjednywały tej postaci – i nadal zjednują – rzesze romantycznie 
usposobionych czytelników, mimo że rebelia przeciw Najwyższemu z góry ska-
zana jest na niepowodzenie. Paradoksalną naturę jego buntu Milton podkreśla, 
używając zwrotów takich, jak: „uwierzył, że Najwyższemu dorówna”26; „ważył 
[się] / Wszechmogącego wyzywać do boju”27. 

SZATAN

Szatan z Raju utraconego to fascynująca i skomplikowana postać literacka. 
Jest on niechlubnym, a jednak w pewien sposób bardzo pożądanym inicjatorem 
i motorem napędowym całej fabuły; jest ponadto odzwierciedleniem charakte-
rystycznego dla Miltona eklektyzmu literackiego. W rysunku tej postaci poeta 
łączy bowiem w ciekawy i przekonujący sposób odległe w czasie konwencje 

25  Warto w tym miejscu przypomnieć, że zalążkiem Raju utraconego był zamysł napisa-
nia sztuki zatytułowanej Adam Unparadised [„Adam raju pozbawiony”], powzięty przez Miltona 
jeszcze w latach trzydziestych siedemnastego stulecia (szerzej na ten temat por. J.  R u m r i c h, 
Radical Heterodoxy and Heresy, w: A Companion to Milton, red. T.N. Corns, Blackwell Publishing, 
Oxford 2003, s. 145; M.H. N i c o l s o n, A Reader’s Guide to John Milton, Syracuse University 
Press, Syracuse, New York, 1963, s. 181, 223; zob. też: K.  F l e t c h e r, Milton and Performance, 
http://darknessvisible.christs.cam.ac.uk/performance.html).

26  M i l t o n, Raj utracony, ks. I, w. 48-49, s. 11; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 40.  
27  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 57-58, s. 11; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 49.

Między teodyceą a psychologią



184

literackie, jak heroizm homerycki, z wątkami zaczerpniętymi z tragedii Szek-
spirowskiej. Szatan Miltona to niezłomny wojownik i wódz, którego dumy 
nie była w stanie zdławić ani sromotna porażka w bitwie przeciwko zastępom 
niebieskim, którym przewodził Syn Boży, ani strącenie w piekielne otchła-
nie. W księdze pierwszej dowiadujemy się o bolesnej karze, którą poniósł 
za swój bunt: „Moc najwyższa wówczas / W dół go strąciła i runął płonący / 
W bezdenną zgubę żaru i ruiny / Ohydnej […]”28. Wnet jednak, choć dotkliwie 
upokorzony, podnosi się po klęsce i zaczyna planować kolejny sposób prze-
ciwstawienia się Bogu. W scenie przedstawiającej osobliwą „naradę wojenną” 
w piekle Szatan odsłania swoje publiczne oblicze: wodza i mówcy. Milton 
uświadamia czytelnikowi niesłychaną moc retoryki, słowa wykorzystywanego 
do celów politycznych. Dzięki mocy tej nawet tak zwaną pozycję straconą 
można bowiem wykorzystać jako źródło argumentów służących podjęciu ko-
lejnej kampanii przeciwko prawowitej władzy. 

Szatan to jednak również antybohater, powodowany ambicją i urażoną 
dumą nikczemnik (ang. villain), przywodzący na myśl Szekspirowskie posta-
cie Makbeta i Jagona. Scena, w której Bóg mianuje Syna swoim prawowitym 
dziedzicem, przypomina tę z początku Makbeta, w której król wyznacza na-
stępcę tronu29. W Raju utraconym Bóg mówi:

Oto dziś Syna królem mianowałem,
Po mej prawicy widzicie Go, na tej
Górze najświętszej sam Go namaściłem
I wodzem waszym sam Go obwołałem30.

Reakcja Szatana okazuje się podobna do reakcji Makbeta na obwieszcze-
nie króla Duncana, które wyznacza jego syna na następcę szkockiego tronu. 
Podobnie jak Makbet, Szatan skrywa swoją zawiść:

Tak Wszechmogący rzekł; słowami Jego 
Wszyscy zdawali się cieszyć. Zdawali, 
Cieszyć, nie wszyscy się jednak cieszyli31.

Lecz nie tak Szatan, bowiem tak go zwiemy,
Gdyż imię jego nie pada w Niebiosach;
On jednym z pierwszych, jeśli nie najpierwszym 

28  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 53-56, s. 11; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 42-49.
29  Duncan ogłasza: „Wiedzcie, że oto składamy dziedzictwo / Na najstarszego naszego, Malcol-

ma” (W. S h a k e s p e a r e, Tragedia Macbetha, akt 1, scena 4, tłum. M. Słomczyński, Wydawnictwo 
Zielona Sowa, Kraków 2004, s. 20.).

30  M i l t o n, Raj utracony, ks. V, w. 731-734, s. 154; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. V, 
w. 603-608. 

31  T e n ż e, Raj utracony, ks. V, w. 747-749, s. 155; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. V, w. 616-617.

Jacek MYDLA



185

Był archaniołem w łasce i godności,
Lecz oto zawiść nim miota straszliwa
Przeciw Synowi Bożemu, którego
Ojciec potężny uczcił, obwieściwszy,
Że jest Mesjaszem, i sam Go namaścił
Królem; znieść tego widoku nie mogąc,
Szatan w swej pysze czuł się poniżonym32.

W obydwu przypadkach, i Makbeta, i Szatana, pominięcie okazuje się 
niemożliwym do darowania policzkiem i motywem odwrócenia hierarchii 
wartości charakterystycznego dla „szatańskiej” retoryki: 

[…] czynić dobrze
Nigdy nie będzie już naszym zadaniem,
A zła czynienie jedyną pociechą;
Jako że będzie to przeciwne woli
Najwyższej Tego, któremu stawiamy 
Opór33.

Dobro wszelakie jest dla mnie stracone;
Zło, będziesz moim dobrem […]34.

Z Szekspirowskim Jagonem – jeśli pominąć motyw urażonej miłości wła-
snej – łączy Szatana powodowane zawiścią pragnienie zniszczenia rajskiej, 
błogiej egzystencji Adama i Ewy. Motywacji tej odpowiada, obfi cie wyko-
rzystywana przez Miltona, konwencja solilokwium, monologu scenicznego, 
typowa dla dramatu elżbietańskiego35. W takiej właśnie formie wylewa przed 
czytelnikiem swoją zawiść Szatan. Przybywszy do raju, z bólem kontempluje 
sielski obraz kochającej się pary, szczęśliwej w swojej niewinności, jakże 
cennej, acz jakże również kruchej:

32  T e n ż e, Raj utracony, ks. V, w. 800-809, s. 156; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. V, w. 662-665.
33  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 187-192, s. 15; t e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 158-162.
34  T e n ż e, Raj utracony, ks. IV, w. 148-149, s. 103; t e n ż e, Raj utracony, ks. IV, w. 108-109.
Na uwagę zasługuje również osobliwa, potępieńcza skarga (pochwała), jaką wypowiada Szatan: 

„Żegnajcie, szczęśliwe / Pola, gdzie radość żyje wiekuista: / Witaj mi, grozo, witaj, świecie piekieł; 
/ A ty, najgłębsza z piekielnych otchłani, / Przyjmij nowego pana, gdyż przybywa, / Przynosząc 
umysł, którego nie zmienią / Czas ni siedziba. Umysł jest dla siebie / Siedzibą, może sam w sobie 
przemienić / Piekło w Niebiosa, a Niebiosa w piekło” (M i l t o n, Raj utracony, ks. I, w. 291-299, s. 17; 
por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 249-255). Fragment ten pojawił się w piosence Nicka Cave’a Song 
of Joy (Nick Cave and the Bad Seeds, Murder Ballads, CD, Mute Records, 1996).

35  W Otellu Jago mówi na stronie: „Brawo! / Jesteście dobrze nastrojeni; / Ale ja wkrótce od-
kręcę te kołki, / Co dają taką dźwięczność waszym strunom” (W. S h a k e s p e a r e, Otello, akt 2, 
scena 1, tłum. J. Paszkowski, w: tenże, Dzieła dramatyczne, t. 6, Tragedie, PIW, Warszawa 1958, 
s. 347). Scena ta kończy się znamiennym dla konwencji nikczemnika solilokwium, w którym na 
plan pierwszy wysuwa się zawiść.

Między teodyceą a psychologią



186

O piekło! Cóż to ze smutkiem dziś widzą
Oczy me, oto do naszej siedziby
Szczęsnej stworzenia inne wywyższono.
[…]
Ach, paro piękna, wiesz jakże niewiele
O nadchodzącej przemianie, gdy wszystkie
Uciechy znikną, w boleść się zmieniając,
Tym więcej owej boleści, im więcej
Dzisiaj uciechy. Szczęśliwi, lecz słabo 
Zabezpieczeni w szczęśliwości swojej36.

Kwestia owego „zabezpieczenia” to kolejna bardzo delikatna, jak również 
sporna kwestia doktrynalna, wyrażająca się w pytaniach: W jakim stopniu Bóg 
ponosi odpowiedzialność za upadek człowieka? Czy Adam i Ewa byli w stanie 
oprzeć się pokusie, na którą zostali wystawieni?  

Zanim przejdziemy do analizy upadku pierwszych ludzi, rozważmy, jak 
w przypadku Szatana przedstawia się wspomniane już rozróżnienie czynu wy-
wołującego upadek i stanu upadku. Wspomnieliśmy wyżej o motywach, które 
pchnęły Szatana do wszczęcia buntu w Niebie. Tutaj konwencja, którą posłu-
guje się Milton, jest militarystyczna. Bitwa między zastępami lojalnych i zbun-
towanych aniołów przedstawiona zostaje w księdze szóstej, a konsekwencje 
porażki zastępów Szatana obrazowo przedstawia już księga pierwsza zaraz po 
inwokacji i wprowadzeniu. Milton poświęca jednak sporo uwagi stanowi du-
cha Szatana, wykorzystując do tego wspomnianą już konwencję solilokwium. 
Piekło, w którym bunt pogrążył Szatana, to bowiem nie tylko owa otchłań, 
ale również stan ducha, stan rozpaczy, której źródłem jest radykalna niewiara 
w odkupienie. Przed tego rodzaju „wewnętrznym” piekłem nie ma ucieczki:

[…] O ja nieszczęśliwy!
Bowiem gdziekolwiek zwrócę lot, tam wszędzie
Gniew nieskończony, nieskończona rozpacz!
Gdziekolwiek zwrócę lot, tam wszędzie piekło,
Sam jestem piekłem […]
[…] Czy nie ma już miejsca
Dla mej pokuty i dla wybaczenia?
Nie ma […].
[…] Kiedy na tronie piekielnym
Siedzę wysoko w koronie i z berłem,
Opadam wówczas wciąż niżej i niżej,
Będąc najwyższym jedynie w cierpieniu37.

36  M i l t o n, Raj utracony, ks. IV, w. 461-476, s. 112; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IV, 
w. 356-368.

37  T e n ż e, Raj utracony, ks. IV, w. 99-121, s. 102; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IV, w. 73-92.
W skardze „Sam jestem piekłem” („Which way I fl y is Hell; myself am Hell” – w. 75) pobrzmiewają 

słowa Mefi stofelesa z Doktora Faustusa Christophera Marlowe’a: „Ależ to właśnie jest piekło, a ja go 

Jacek MYDLA



187

Rozpacz nie jest jednak ostatecznym przesłaniem Raju utraconego; nie-
odwołalna utrata raju to bowiem los Szatana, nie zaś człowieka. Pisząc poemat 
o utracie raju, poeta miał już w planach Raj odzyskany – utwór o tym, jak Bóg-
-Człowiek skutecznie przeciwstawia się diabelskim zakusom. Utwór ten ukazał 
się w roku 1671, ale zapowiedź odkupieńczego nadejścia Zbawiciela wybrzmie-
wa już w pierwszych wersach Raju utraconego. Można jednak powiedzieć, że 
od strony artystycznej opowieść o upadku człowieka ma trajektorię odmienną od 
tej, która wyznacza drogę Szatana. Podobnie jak tragedie Szekspirowskie, histo-
ria Szatana to opowieść o upadku, którego konsekwencje są nieodwracalne. Pod 
tym względem Miltonowski Szatan przypomina Otella i Makbeta, aczkolwiek 
zachowuje on naturę anielską – jego tragedia nie kończy się śmiercią, która dla 
bohatera Szekspirowskiego jest swego rodzaju wybawieniem.

LUDZIE

Przyjrzyjmy się, jak kreśli Milton trajektorię upadku pierwszych ludzi. 
Istnieją powody, by upadek Ewy i Adama rozpatrywać odrębnie. Mimo że 
łączy ich wyjątkowo silny związek, upadają oni osobno. Co więcej, można 
powiedzieć, że w ich przypadku istotną przyczyną upadku jest rozłąka. Za-
sadnicza teza Miltonowskiej doktryny mówi bowiem o miłosnej jedności płci, 
a niezrozumienie tej wizji może prowadzić do nieporozumień co do Miltonow-
skiej interpretacji relacji między mężczyzną a kobietą.   

EWA

Kluczowe dla narracji Miltonowskiej jest zatem rozdzielenie Adama i Ewy 
w centralnej dla poematu i mitu scenie kuszenia. Scenę opisaną w tym frag-
mencie Księgi Rodzaju Milton przedstawia w rozbudowanej narracji, rozwijając 
w szczególny sposób jej aspekt doktrynalny. W ten sposób dziewiąta księga Raju 
utraconego traktuje w szczegółach o tym, co Stary Testament lapidarnie opisuje 
w słowach: „A wąż był bardziej przebiegły niż wszystkie zwierzęta lądowe, które 
Pan Bóg stworzył. On to rzekł do niewiasty: «Czy rzeczywiście Bóg powiedział: 
Nie jedzcie owoców ze wszystkich drzew tego ogrodu?» Niewiasta odpowiedziała 

nie porzuciłem ani na chwilę” („Why this is hell, nor am I out of it”) (Ch. M a r l o w e, Doctor Fau-
stus, scena 3, w. 80 https://www.owleyes.org/text/faustus/read/scene-3#root-74442-16-16; tłum. fragm. 
– J.M.). W przekładzie Jana Kasprowicza Mefi stofeles mówi: „Nie, tu jest piekło! Jam nie poza piekłem” 
(t e n ż e, Tragiczne dzieje Doktora Fausta, tłum. J. Kasprowcz, Towarzystwo Wydawnicze, Lwów 
1908; cyt. za: hasło „Faust (Dramat Christophera Marlowe’a), https://pl.wikipedia.org/wiki/Faust_(dra-
mat_Christophera_Marlowe%E2%80%99a)#CITEREFDramat_el%C5%BCbieta%C5%84ski1989).

Między teodyceą a psychologią



188

wężowi: «Owoce z drzew tego ogrodu jeść możemy, tylko o owocach z drzewa, 
które jest w środku ogrodu, Bóg powiedział: Nie wolno wam jeść z niego, a nawet 
go dotykać, abyście nie pomarli». Wtedy rzekł wąż do niewiasty: «Na pewno nie 
umrzecie! Ale wie Bóg, że gdy spożyjecie owoc z tego drzewa, otworzą się wam 
oczy i tak jak Bóg będziecie znali dobro i zło». Wtedy niewiasta spostrzegła, że 
drzewo to ma owoce dobre do jedzenia, że jest ono rozkoszą dla oczu i że owoce 
tego drzewa nadają się do zdobycia wiedzy. Zerwała zatem z niego owoc, skosz-
towała i dała swemu mężowi, który był z nią, a on zjadł. A wtedy otworzyły się 
im obojgu oczy i poznali, że są nadzy; spletli więc gałązki fi gowe i zrobili sobie 
przepaski” (Rdz 3,1-7).

Opis biblijny nie jest zatem jednoznaczny w kwestii obecności Adama 
w scenie kuszenia. Tego rodzaju niedopowiedzeń jest w Piśmie Świętym 
znaczna liczba, ale istnienie wielu z nich uświadamiamy sobie dopiero w trak-
cie lektury Raju utraconego. W swojej interpretacji biblijnej sceny Milton 
skupia uwagę na fakcie, że wąż zwraca się bezpośrednio do Ewy, niejako 
z pominięciem jej męża. Oczywiście „wąż”, który pojawia się w poemacie, to 
powłoka przywdziana przez Szatana dla kamufl ażu; umożliwia ona skuteczne 
„podejście” Ewy. Powłoka ta jest jednak dla niego również kolejnym upoko-
rzeniem, dojmującym przypomnieniem upadku. Oto jako lichy robak, czołga 
się upadły anioł u stóp kobiety:

O, jaki straszny upadek! Ja, który 
Współzawodniczyć z bogami pragnąłem, 
Kto z nas ma wyżej zasiadać, wtłoczony
W zwierzę, zmieszany ze śluzem bydlęcym,
W ramę zwierzęcą sam wcielam istotę,
Która do wyżyn boskości dążyła!38

Przytoczony wyżej fragment z Pisma Świętego uświadamia czytelnikowi, 
że zasadniczym wątkiem w scenie kuszenia Ewy przez Szatana jest wiedza. 
Biblia naucza, że motywem wiodącym Ewę ku upadkowi było pragnienie 
poznania39. Wiedza to również cierpka „nagroda” za nieposłuszeństwo. Także 

38  M i l t o n, Raj utracony, ks. IX, w. 206-211, s. 245; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 163-167.

39  Przestroga przed wiedzą, która niesie zagrożenie unicestwienia niewinności, pojawia się – 
w znamiennej formie – w jednym z wersów Raju utraconego. W księdze czwartej poeta błogosławi 
pogrążonym w błogim śnie małżonkom słowami: „Śpij, piękna paro. Najszczęśliwsza będziesz, / Jeśli 
większego szczęścia nie zapragniesz / I wiedzieć będziesz, że dobrze uczynisz, / Jeśli nie będziesz 
szukać nowej wiedzy” (t e n ż e, Raj utracony, ks. IV, w. 984-987, s. 126; por. t e n ż e, Paradise Lost, 
ks. IV, w. 771-773). W charakterystyczny dla siebie sposób Milton „bawi się” językiem, każąc jednej 
zgłosce [neu] wybrzmieć w ostatnim wersie aż trzykrotnie: „[…] and know to know no more” (t e n ż e, 
Paradise Lost, ks. IV, w. 773), wprowadzając w ten sposób paradoks przez twierdzenie, że prawdziwa 
mądrość polega na umiejętności wyrzeczenia się wiedzy.

Jacek MYDLA



189

ten wątek wpisuje Milton w narrację i poddaje interpretacji. Zwraca przy tym 
uwagę na znaczenie mowy i języka jako czynnika, który nie tylko pośredniczy 
w przekazywaniu wiedzy, ale być może stanowi istotny składnik jej samej. 
W związku jednak z rolą, jaka w poemacie przydzielona zostaje Szatanowi – 
przez wielu uznawanego za bohatera utworu – świadomość znaczenia języka 
w nabywaniu i przekazywaniu wiedzy, którą wyraża poeta, niesie z sobą prze-
strogę. W ustach „węża” mowa staje się narzędziem służącym zwodniczemu 
odwróceniu wartości. Kuszenie Ewy to popis retoryki w wykonaniu Szatana, 
który sam fakt wcielenia w istotę zwierzęcą – fakt skądinąd upokarzający – 
potrafi  przetworzyć w argument mający przekonać Ewę, że zakazany owoc 
stanowi źródło mądrości. Ewa, zdumiona, pyta:

Cóż to ma znaczyć? Mowa i uczucia
Ludzkie zwierzęcym językiem głoszone?40

Odpowiada jej Szatan, snując obszerną i – oczywiście – fi kcyjną, kłamliwą 
opowieść o swojej przemianie:

Byłem ja najpierw jak wszystkie zwierzęta […] 
[…]
Gdy się najadłem w końcu, wraz poczułem
Dziwną przemianę: me moce wewnętrzne
Rosnąć poczęły stopniowo, a mowa
Także przybyła, choć kształt zachowałem41.

Stąd niedaleka już droga do przekonania Ewy. Przy założeniu, że przesłanka 
o przemianie węża w istotę rozumną, obdarzoną mową, jest prawdziwa, jej wnio-
skowanie jest słuszne. Skoro – rozumuje – taka cudowna przemiana dokonała się 
w tej podłej bestii, skutki działania cudownego owocu w człowieku jako istocie 
wyższej będą niepomiernie wspanialsze, zgodnie z zapowiedzią Szatana: „Ja się 
w Człowieka zmieniłem z bydlęcia, / A wy bogami staniecie się z ludzi”42.

Motywacja Ewy ma charakter kluczowy, to bowiem niewiasta odpowie-
dzialna jest bezpośrednio za upadek. „Wypełniając luki” w tekście biblijnym, 
Milton nie idzie jednak na skróty; przeciwnie – stawia czytelnika przed za-
sadniczym dylematem doktrynalnym: Czy, ulegając szatańskiej retoryce, Ewa 
nie miała słuszności? Owszem, jest ona istotą słabą, żądną pochwał i wiedzy. 

40  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 704-705, s. 259; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 553-554.

41  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 728-766, s. 259n.; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 571-601.

42  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 909-910, s. 264; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 710-712.

Między teodyceą a psychologią



190

Czy można ją winić za pragnienie dorównania Adamowi, któremu została 
podporządkowana przez Stwórcę? Mówiąc jeszcze bardziej wprost: Skoro 
Ewa nie została stworzona istotą doskonałą i świadomość tego braku popycha 
ją do działania, to czy można winić ją za postępek, który ma na celu uczynienie 
jej „bardziej równą” Adamowi? Upojona smakiem zakazanego owocu, Ewa 
wygłasza mowę, która brzmi niczym proklamacja kobiecej emancypacji:

Lecz Adamowi jakże się ukażę?
Czy mu opowiem o mojej przemianie,
Aby zaznawał szczęśliwości ze mną,
Czy też nie, raczej zachowam mą mądrość
W swej mocy, nie chcąc mieć w niej towarzysza,
Dodając tego, czego nie dostaje
Mej płci niewieściej, by mnie bardziej kochał,
Jeśli się stanę mu równą, a z czasem
Nawet i wyższą, bo niższy, jak może
Wolnym być? […]43

Słowa te to radykalny manifest równości i wolności, czyniący pierwszą wa-
runkiem koniecznym drugiej. Czy zatem Milton sugeruje, że czytelnik powinien 
opowiedzieć się po stronnie upadłej Ewy? Byłby to iście „szatański” sposób 
czytania eposu, niekiedy zresztą uznawany za jedyny właściwy. I chociaż Mil-
ton podsuwa czytelnikowi alternatywne rozwiązanie dylematu – tak tego, jak 
i innych – tym niemniej zasiane w ten sposób wątpliwości nie dają się łatwo roz-
proszyć. Retoryka i perswazyjne posługiwanie się językiem niosą ze sobą groźbę 
„uwiedzenia” (ang. seduction). A przecież cechami charakterystycznymi Raju 
utraconego są właśnie obfi te posługiwanie się przez Miltona mową niezależną 
i bogactwo retoryki. Znamiennego przykładu dostarcza scena, która w księdze 
dziewiątej bezpośrednio poprzedza scenę kuszenia44: dialog niewinnych jeszcze 

43  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1041-1050, s. 267; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 816-826.

44  Upadek Ewy zapowiadają jeszcze dwa inne zdarzenia: w księdze czwartej poeta opowiada 
o pochwyceniu przez aniołów Szatana, skrywającego się pod postacią ropuchy: „I odnaleźli [go], 
ropuchy postać / Przybrawszy, przysiadł tuż przy uchu Ewy, / Z diabelskiej sztuki pomocą chcąc 
dotrzeć / Do wyobraźni organów, by one / Stworzyły zjawy, sny i przywidzenia, / Tak mu potrzeb-
ne, lub (sącząc truciznę) / Skazić duchowe tchnienie […] / Aby wywołać tym choć podrażnienie / 
I rozbieganie myśli, i nadzieje / Próżne i próżne dążenia, a z nimi / Dumne pragnienia nieumiar-
kowane, / Rozdęte pustą nienawistną pychą” (t e n ż e, Raj utracony, ks. IV, w. 1020-1033, s. 127; 
por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IV, w. 797-807). Z kolei w księdze piątej znajdujemy opowieść 
o osobliwym śnie Ewy i próbach jego interpretacji (por. t e n ż e, Raj utracony, ks. V, w. 34-167, 
s. 136-139; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. V, w. 28-135). Jest to sen proroczy w tym sensie, że Ewa 
„szybuje [...] w przestworzach [... ] ku samym Niebiosom” (t e n ż e, Raj utracony, ks. V, w. 101-102,
s. 138; t e n ż e, Paradise Lost, ks. V, w. 79-80), by jednak spaść, gdy zostaje porzucona przez „prze-
wodnika”, którym jest Szatan. 

Jacek MYDLA



191

małżonków, którego konkluzją jest owa niefortunna decyzja, by spędzić kilka 
godzin osobno. Pomysł pochodzi od Ewy, która przekonuje męża, że w separacji 
będą w stanie pracować wydajniej, praca bowiem (w tym wypadku ogrodnic-
two) jest nakazem, skoro lenistwo jest grzechem. Ewa proponuje zatem: „[...] 
rozdzielmy / Dziś prace nasze”45. Adam ostrzega ją przed wrogiem, który „szczę-
śliwości naszej nam zazdrości”46, Ewa jednak zapewnia go o swojej „stałości dla 
Boga”47 i dla niego samego, reagując oburzeniem na wątpliwości, jakie mógłby 
co do tego żywić. Wreszcie, po dalszej wymianie argumentów, Adam ulega. 

Ta osobliwie długa rozmowa między bohaterami i jej pointa są przełomo-
we. Możemy zaryzykować stwierdzenie, że pułapką dla obydwojga jest już 
sama mowa i możliwości perswazji, jakie daje jej swobodne użycie. Problem 
polega bowiem na tym, że sama już sytuacja dialogu czyni z Adama i Ewy 
adwersarzy i niejako rozdziela ich duchowo, jeszcze zanim nastąpi rozłąka 
fi zyczna. Zresztą od tego momentu nigdy już – podkreślmy to dobitnie – nie 
będą tak naprawdę razem. Adam wydaje się świadom, że tylko będąc razem, 
stanowią integralną i silną całość, twierdzę zdolną stawić opór zakusom wro-
ga. Osobno, każde z nich jest na swój sposób słabe, mimo że to on, Adam, 
ustanowiony został jako istota wyższa.

Można powiedzieć, że Miltonowska teoria „gender”, płci w sensie kulturo-
wym, nawiązuje właśnie do idei jedności kobiety i mężczyzny w małżeńskim 
związku, nie zaś do idei równości płci. Mężczyzna i kobieta nie są sobie równi: 
„Nie byli równi sobie, bowiem płeć ich / Także jednaką nie była”48. Adam 
przewyższa Ewę tężyzną fi zyczną i siłą intelektu, ale – jak widzimy – nie potrafi  
się skutecznie przeciwstawić jej retoryce. Niezwykle fascynujące jest to, w jaki 
sposób Milton stawia czytelnika oko w oko z paradoksem siły i słabości, nie 
usiłując naprędce go rozwiązać. Ponownie w miejsce suchej doktryny otrzy-
mujemy porcję fascynującej psychologii. Oto bowiem słabość Ewy okazuje się 
źródłem jej złudnej wiary we własną siłę i to właśnie ten punkt daje Szatanowi 
przewagę: „Samą spotkałem niewiastę, podatną / Na każdą z pokus […]”49.

Owo narracyjne napięcie między doktryną a psychologią nie przestaje fa-
scynować, prowokując czytelnika do własnych przemyśleń. Jeśli tego właśnie 
oczekujemy od literatury, to Milton spełnia nasze oczekiwania z naddatkiem. 

45  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 271, s. 247; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 214.
46  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 323, s. 248; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 253-256.
47  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 355, s. 249; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 279-280.
48  T e n ż e, Raj utracony, ks. IV, w. 381-382, s. 110; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IV, 

w. 293-294.
49  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 611-612, s. 256; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 

w. 480-481.

Między teodyceą a psychologią



192

ADAM

Upadek Adama to – w interpretacji Miltona – zdarzenie odrębne od upadku 
Ewy. W dziewiątej księdze Raju utraconego, zawierającej szczegółowy opis 
upadku pierwszych ludzi, Adam zastaje Ewę w stanie upojenia po zaspokoje-
niu głodu, który wzbudził w niej swoimi podszeptami i pochlebstwami Szatan. 
Milton opisuje sam akt konsumpcji zakazanego owocu w sposób dosadny, pra-
gnąc uwydatnić, że motyw duchowy popychający Ewę ku nieposłuszeństwu, 
czyli pragnienie wiedzy, jest ułudą: „Łakomie żarła bez wstrzemięźliwości, / 
A nie wiedziała, że Śmierć swoją zjada […]”50. Zastając żonę tak przemienioną 
(„[…] syta, pijana jak winem, / Uciechy pełna, szczerze rozbawiona, / Zadowo-
lona”51), Adam jest niczym sparaliżowany: „odrętwiały”52, „blady”53 i „onie-
miały”54. Jeśli wcześniej Szatan nie krył swojego erotycznego zafascynowania 
Ewą, to słowa Adama, które teraz padają, stanowią odpowiedź na tamte aluzje. 
Sugestie, że doszło do uwiedzenia, a być może do gwałtu, ponownie wskazują, 
że nastąpiło pogrążenie się człowieka w cielesności. Adam mówi:

O najpiękniejsze stworzenie […]
[…]
Jakże zginęłaś, jak nagle zginęłaś,
Zhańbiona, z cnoty obrana, oddana 
Śmierci!55

Problem natury doktrynalnej, z jakim musi się w tym momencie zmierzyć 
Milton, polega na znalezieniu argumentów, które pozwoliłyby Adamowi pozo-
stać przy Ewie i tym samym odwrócić się od Boga. Innymi słowy, Adam rów-
nież musi zgrzeszyć, musi okazać nieposłuszeństwo swemu Stwórcy i uczynić 
to w sposób przekonujący, odpowiadający jego naturze istoty, która przewyż-
sza partnerkę pod względem intelektualnym56. Innymi słowy, grzech Adama 
(również) winien spełniać podstawowe warunki występku: być świadomym 
i dobrowolnym aktem nieposłuszeństwa (sprzeniewierzeniem się zakazowi). 

50  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1008-1009, s. 266; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 791-794.

51  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1010-1012, s. 266; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 793-794.

52  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1133, s. 269; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 890.
53  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1138, s. 269; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 894. 
54  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1138, s. 269; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 894.
55  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1141-1148, s. 270; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 

w. 896-901.
56  W swoim określeniu Adama Szatan używa słów „higher intellectual” (t e n ż e, Paradise 

Lost, ks. IX, w. 483). Maciej Słomczyński przekłada je jako „wyższy umysł” (t e n ż e, Raj utracony, 
ks. IX, w. 614-615, s. 256).

Jacek MYDLA



193

Jednocześnie musi różnić się od grzechu Ewy, uwydatniając i niejako wyra-
żając różnicę między kobietą a mężczyzną. 

I rzeczywiście różnica jest znaczna, zarówno jeśli chodzi o motywację, 
jak i o sam akt. Podczas gdy Ewa motywowana jest miłością własną i czymś, 
co można by nazwać kompleksem niższości, Adam kieruje się szlachetnymi 
pobudkami. Wygłasza poruszającą deklarację miłości, której konkluzja brzmi: 
„stracić cię to stracić siebie”57. Odpowiedź Ewy jest uznaniem faktu, że wy-
stępek Adama nosi znamiona czynu szlachetnego: „O wielka próbo wspaniałej 
miłości, / Świadectwo godne, przykładzie wysoki […]”58. Dalej zaś czytamy: 

To powiedziawszy, wzięła go w objęcia, 
Płacząc z radości czułej, gdyż podbiło 
Ją to, że jest tak wzniosła miłość jego.
Dla niej naraził się on na gniew Boży
Lub na Śmierć59.

Mimo wszystko jednak nie jest to moment wzniosły ani dla poety, ani dla 
czytelnika. Milton śpieszy podkreślić, że oboje – również Adam – mijają się 
z prawdziwą, bogobojną słusznością, że zbliżenie to jest przecież grzeszne: 

Szczodrze narwała mu pięknych owoców,
Wielce kuszących; on jeść się nie wahał
Wbrew rozsądkowi, a nie był zwiedziony,
Ale podbity jej niewieścim czarem60.

Czytelnik, w szczególności czytelnik współczesny, ponownie staje więc 
przed dylematem, musząc wybrać między prawdą emocjonalną a doktryną, 
które pozostają ze sobą w konfl ikcie. Być może Milton świadom był zakło-
potania, w jakie wprawiał w ten sposób czytelnika, człowieka „skażonego” 
przecież grzechem i niepotrafi ącego zawiesić empatii w tak wzruszającym 
momencie. Osobiście wyczuwam w przypadku tego konfl iktu klęskę teologii, 
której prawdom trudno jest przezwyciężyć emotywną więź, która nieuchronnie 
zadzierzgnęła się między czytelnikiem a parą grzeszników:

Wnętrzności Ziemi zadrżały jak w bólu,
Drugi jęk z siebie wydała Natura,

57  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1219, s. 271; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 959.
58  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1221-1222, s. 271; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 

w. 961-962.
59  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1255-1259, s. 272; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 

w. 990-993.
60  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1262-1265, s. 272n.; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 

w. 994-999.

Między teodyceą a psychologią



194

Niebiosa chmurą okryły się czarną,
Grom się przetoczył, parę smutnych kropel
Jak łzy upadło, bowiem się dopełnił 
Ów Grzech Śmiertelny najpierwszy. […]61

ADAM I EWA
SKUTKI GRZECHU

Jeśli upadek Szatana jest tematem atrakcyjnym w sensie artystycznym 
i doktrynalnym, to przecież – chociaż romantycy zapewne by się z tym twier-
dzeniem nie zgodzili – brak tej postaci bezpośredniego odniesienia do kondycji 
ludzkiej. Upadek Ewy i Adama to natomiast zupełnie inna historia, w dziele 
Miltona bowiem wszystko, co ich dotyczy, ma swoje przełożenie na sytuację 
człowieka w świecie rzeczywistym. W szczególności konsekwencje popeł-
nionego przez nich wykroczenia pozostają aktualne i trwale determinują eg-
zystencję człowieka jako istoty upadłej i wygnanej – skazanej przez Boga na 
karę tułaczki poza rajem. Jak podkreślaliśmy w punkcie wyjścia, to właśnie 
wyostrzona świadomość grzeszności była motywem, który skłonił Miltona do 
napisania poematu, i ta właśnie świadomość przenika do głębi wersy utworu: 
Raj utracony to niejako nawoływanie upadłego poety-proroka skierowane do 
bliźnich dzielących z nim wygnańczy los. Przyjrzyjmy się zatem, jak Milton 
opisuje upadek jako stan czy też jako kondycję ludzkiej egzystencji. 

Można powiedzieć, że w sensie doktrynalnym Miltona diagnoza upadłej 
kondycji człowieka nie wykracza poza teologiczny i fi lozofi czny stereotyp: 
człowiek upadły to człowiek grzeszny. Grzeszność to jednak nie sam fakt 
popełnienia grzechu, ale moralna słabość – skłonność do jego popełniania. 
Grzeszność w tym sensie można porównać do obniżonej odporności na infek-
cje, do kryzysu immunologicznego, którego organizm samodzielnie nie potrafi  
przezwyciężyć. Milton opisuje ów stan w następujących słowach:

[...] Wkrótce
Rosnąć poczęła w sercach zawierucha,
Wielka namiętność, nienawiść, niezgoda,
Gniew, podejrzliwość, nieufność, wstrząsając
Boleśnie stanem ich umysłów, które
Ongi obszarem były ciszy, pełnym
Spokoju, teraz miotają się dziko:
Gdyż pojmowanie przestało już władać,
A wola słuchać swej mądrości; razem

61  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1266-1271, s. 273; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 1000-1004.

Jacek MYDLA



195

Sługami stali się żądzy zmysłowej,
Która z dna wyszła i opanowała 
Rządzący rozum, posłuch nakazując62.

[…] nor only tears
Rained at their eyes, but high winds worse within
Began to rise, high passions, anger, hate,
Mistrust, suspicion, discord; and shook sore
Their inward state of mind, calm region once
And full of peace, now tossed and turbulent:
For Understanding ruled not, and Will
Heard not her lore, both in subjection now
To sensual Appetite, who, from beneath
Usurping over sovereign Reason, claimed
Superior sway63.

Powyższe wersy pozwalają zrekonstruować strukturę duszy ludzkiej, która 
wskutek grzechu pierworodnego uległa zaburzeniu. Pojmowanie, czy też roz-
sądek lub rozum (ang. understanding, reason), zajmuje miejsce naczelne; jego 
zwierzchności podlega również wola jako druga z władz duchowych. (Przekład 
Słomczyńskiego jest w tym miejscu mylący, czytamy bowiem, że wola „przesta-
ła słuchać swej mądrości”, tymczasem w oryginale zaimek „her” odnosi się do 
rzeczownika „Understanding”, a zatem w intencji poety Wola powinna słuchać 
wiedzy (ang. lore) podsuwanej przez rozsądek (ang. Understanding). Mamy tu 
zatem kolejny przykład owej pierwszorzędnej dla wizji Miltona zasady posłu-
szeństwa. Warto zwrócić uwagę na polityczny wydźwięk Miltonowskiej retoryki, 
która zdaje się wskazywać, że władze wyższe, duchowe, powinny sprawować 
władzę czy też zwierzchność (ang. sovereignty) nad sferą niższą, sferą pożą-
dliwości i popędów zmysłowych. Tymczasem w następstwie grzechu właściwa 
struktura duszy zostaje zaburzona i zmysłowość zaczyna panować nad władzami 
duchowymi. Mimo że Milton nie posługuje się w poemacie kluczowym pojęciem 
posłuszeństwa, jasne jest, że grzech stanowi osobliwy przypadek nieposłuszeń-
stwa, w jego wyniku bowiem to, co niskie (czyli popędy), uzurpuje sobie prawo 
do panowania nad człowiekiem i do kierowania nim, a na mocy ustanowionego 
porządku prawo to przysługuje przecież władzom wyższym. Grzech wprowadza 
zatem do natury ludzkiej rodzaj stałej anarchii, stan ciągłego nieposłuszeństwa, 
a jego wyrazem jest panujący w duszy grzesznika niepokój. Bunt Szatana uzurpu-
jącego sobie pierwszeństwo przed Synem Bożym znajduje analogię w sposobie, 
w jaki Ewa, powodowana pragnieniem dorównania mężowi, a nawet przewyż-
szenia go, przejęła kontrolę nad swoim związkiem z Adamem.

62  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1415-1426, s. 277. 
63  T e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, w. 1121-1131.

Między teodyceą a psychologią



196

Już sam akt popełnienia grzechu przez Ewę ukazuje, w jaki sposób zmy-
słowość obejmuje panowanie nad człowiekiem. Ów mechanizm eksponuje 
Milton, posługując się dosadnym słownictwem („Łakomie żarła bez wstrze-
mięźliwości”), a jego opis spożywania owocu przywodzi na myśl grzech na-
zywany nieumiarkowaniem w jedzeniu i piciu (ang. gluttony). Jednocześnie 
jednak nieumiarkowanie w jedzeniu i piciu nie jest w tym wypadku grzechem 
„zasadniczym”, a tylko konsekwencją grzechu zasadniczego i szokującym 
przykładem zniewolenia upadłego człowieka przez jego zmysłowość. 

Innym przykładem konsekwencji nieposłuszeństwa i skutkiem grzechu 
pierworodnego jest nieczystość (ang. lust). Opisując w księdze czwartej Raju 
utraconego bytowanie Adama i Ewy przed ich upadkiem, Milton podkreśla, 
że małżonkowie współżyją cieleśnie, co pozostaje w zgodzie z wolą Bożą czy 
wręcz Bożym nakazem. Życzeniem Boga jest bowiem, by ludzie się rozmna-
żali, a powstrzymywanie się od współżycia jest wymysłem szatańskim: 

[…] Stwórca nakazuje,
Byśmy mnożyli się, a któż nas pragnie 
Powstrzymać, jeśli nie ten, który pragnie 
Zniszczyć nas – Boga i nasz Wróg pospólny?64

Współżycie w stanie niewinności, choć nie jest pozbawione zmysłowości, 
to jednak pozostaje chłodne w tym sensie, że nie jest motywowane żądzą. 
Do intymnego zbliżenia między małżonkami dochodzi również niedługo po 
spożyciu przez nich zakazanego owocu. Teraz Milton podkreśla element zmy-
słowy jako dominujący: pożądanie niejako popycha kochanków ku sobie, nie 
dając się opanować. W komentarzu poety mówiącym, że spełnieniem ludzkich 
marzeń o boskości okazuje się „chuć”, odnajdujemy posmak ironii:

Lecz ów fałszywy owoc zgoła inny 
Miał pierwszy skutek, rozpalając chucie
Cielesne, a więc pożądliwym okiem 
Rzuca na Ewę, a ona mu płaci
Wzrokiem podobnie zalotnym, i żądze
Płoną w obojgu, wreszcie Adam Ewę 
Chce ku igraszkom skłonić i tak rzecze:
[…]
[…] a za tym żarty i spojrzenia
Miłosne poszły, dobrze rozumiane
Przez Ewę, której wzrok miotał płomienie
Palące65.

64  T e n ż e, Raj utracony, ks. IV, w. 947-950, s. 125; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IV, 
w. 744-747.

65  T e n ż e, Raj utracony, ks. IX, w. 1281-1313, s. 273n.; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. IX, 
w. 1011-1036.

Jacek MYDLA



197

Zauważmy, że owo popadnięcie czy też osunięcie się w cielesność ma 
również „szatańską” analogię, którą jest przemiana upadłych aniołów z istot 
duchowych w cielesne i „zwierzęce”. Niezwykle sugestywny opis tego zda-
rzenia zamieścił Milton w księdze dziesiątej. W odpowiedzi na swą triumfalną 
przemowę wieszczącą panowanie nad upadłym rodzajem ludzkim i zamiesz-
kiwaną przezeń ziemią, Szatan słyszy syk przemienionych aniołów:

[…] się spodziewał okrzyku wielkiego
[…]
[…] gdy nagle słyszy rzecz przeciwną:
Syk przeraźliwy zewsząd, z niezliczonych 
Języków […]
[…]
Poczuł, że lico zwęża się, wydłuża,
A ręce nagle przyrosły do żeber,
Gdy noga jedna drugą już oplata;
I oto pada, nie mając oparcia,
Jako potworny wąż, który na brzuchu
Czołga się, chociaż opornie […]
[…]
Wszyscy już byli przemienieni w węże,
Jako wspólnicy zuchwałego buntu […]66. 

Przemiana zbuntowanych aniołów w węże jest przejaskrawionym odpo-
wiednikiem przemiany, jaka dokonała się w naturze ludzkiej. Niemniej istot-
nie obecny jest tu również wątek doktrynalny: upadek Adama i Ewy nie ma 
skutków nieodwracalnych, nie jest bowiem tak radykalnym odwróceniem się 
od Stwórcy, jakiego dokonały zbuntowane anioły.

*

W analizie upadku jako głównego tematu Raju utraconego zwróciłem szcze-
gólną uwagę na momenty styku doktryny teologicznej i opowieści literackiej. 
Podstawowym celem zastosowanych przez Miltona zabiegów literackich było 
przybliżenie czytelnikowi zasadniczych przesłanek teodycei. W zamierzeniu 
poety zabiegi te służą nadaniu doktrynie wymiaru ludzkiego, co dokonuje się 
poprzez umożliwienie czytelnikowi empatycznego przeżywania sytuacji i zda-
rzeń, o których mówi Biblia: aktów nieposłuszeństwa i ich konsekwencji. W tak 
pojętym projekcie kryje się niebezpieczeństwo, którego Milton zapewne do końca 
sobie nie uświadamiał. 

66  T e n ż e, Raj utracony, ks. X, w. 623-643. s. 298; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. X, 
w. 505-522.

Między teodyceą a psychologią



198

Na przykładzie Adama i Ewy widzimy bowiem raz po raz, że zabiegi słu-
żące poetyckiemu przybliżeniu doktryny odnoszą skutek niemal przeciwny 
do zamierzonego. Nadając zdarzeniom związanym z upadkiem bardzo ludzki 
wymiar, niejako wypełniając je żywą tkanką ludzkiego doświadczenia, Milton 
do pewnego stopnia psychologicznie i emotywnie usprawiedliwia nie tyle 
boskie wyroki, ile ludzkie sposoby postępowania w sytuacjach, które niejako 
z góry – bo boskim dekretem – wydają się jednoznacznie określone moralnie. 
Dylematy, przed którymi stawia Milton swoje postaci – postaci, zauważmy, 
pozbawione tak zwanego doświadczenia życiowego – to zasadnicze dylematy 
moralne: Wierność literze prawa czy wiedza nabyta poprzez wykroczenie? 
Akceptacja ustanowionej hierarchii i posłuszeństwo względem partnera czy 
emancypacja i „większa równość”? Pozostanie u boku ziemskiej towarzyszki 
czy porzucenie jej i wierność Bogu? Ludzkość zmaga się z tymi i podobnymi 
rozterkami od zarania swoich dziejów, o którym retrospektywnie opowiada 
Milton. Jakże często zmagania te wieńczy nie tyle moralna porażka, ile nabycie 
boleśnie okupionego doświadczenia – wiedzy. 

W niniejszych rozważaniach zwróciliśmy też kilkakrotnie uwagę na klu-
czową dla eposu rolę języka zarówno w jego stosunkowo biernej roli środka 
komunikacji wiedzy, jak i narzędzia dekretującego rzeczywistość i służącego 
perswazji. W aspekcie tym ponownie dostrzegamy wielkość Miltona jako po-
ety i jako myśliciela, który bezkompromisowo odsłania, a wręcz demaskuje 
siłę retoryki. Dekret Boga nadający Synowi godność królewską to akt mowy, 
który uruchamia osobliwy łańcuch kolejnych aktów, w nich zaś język odgrywa 
rolę kluczową. Akty te to: bunt Szatana, który porywa za sobą zastępy aniołów, 
stworzenie świata i darowanie go człowiekowi obwarowane nakazem posłu-
szeństwa, a następnie „uwiedzenie” Ewy i wreszcie postanowienie Adama, by 
pozostać u boku małżonki. 

Historia, którą opowiada Milton, nie kończy się jednak tym pesymistycz-
nym z punktu widzenia doktryny momentem. Oto bowiem w odpowiedzi na 
zniechęcenie i pesymizm pierwszych ludzi i jako przeciwieństwo potępieńczej 
udręki Szatana rozlega się obietnica odkupienia. W Raju odzyskanym, opowia-
dającym o daremnym kuszeniu Chrystusa, Milton obwieści ostateczne zwycię-
stwo Bożej Opatrzności. Narzędziem będzie ponownie język, przekuty teraz 
na oręż skutecznie odpierający podszepty złego i afi rmujący posłuszeństwo.

Tak triumfuje teodycea – a wraz z nią poeta, który odkupieńcze odzyskanie 
raju wieścił przecież już w pierwszych wersach inwokacji otwierającej teolo-
giczny epos, gdzie czytamy, że „Człowiek, większy niźli ludzie, / Błogosła-
wioną siedzibę odzyska / I zmartwychwstanie nam da […]”67.

67  T e n ż e, Raj utracony, ks. I, w. 5-7, s. 10; por. t e n ż e, Paradise Lost, ks. I, w. 4-5.

Jacek MYDLA


