,Ethos” 31(2018) nr 4(124) 225-245
DOI 10.12887/31-2018-4-124-14

Furio PESCI

CADUTA E RISCATTO
Una riflessione pedagogica

L’esigenza di definire in maniera precisa la differenza e la distanza tra bisogno
e desiderio é data dalla possibilita che apre di costruire una prospettiva antropo-
logica unitaria, una teoria unificata delle scienze umane capace di dialogare con
le scienze, da un lato, e le prospettive sapienziali di stampo religioso. L analisi
della differenza tra bisogno e desiderio permette di costruire un’antropologia
in grado di rendere conto della differenza radicale tra animale e uomo e nello
stesso tempo di assumere i dati rilevanti di una lunga tradizione del sapere scienti-
fico naturalistico.

E utile partire dal dettato del Catechismo della Chiesa Cattolica per in-
quadrare il tema della caduta ¢ della riscossa dell’'uomo dal peccato in una
prospettiva educativa. I1 Catechismo ¢ uno dei frutti piu grandi del pontificato
di Giovanni Paolo II, punto di riferimento indispensabile per i cristiani di oggi,
in un mondo cosi disorientato, come il nostro'.

Nella visione cristiana, 1’'uomo ¢ stato creato nell’armonia originaria?, in
amicizia con il suo Creatore, in armonia con se stesso € con tutto il creato,
e in uno stato superato solo dalla nuova creazione in Cristo. I nostri progenitori,
Adamo ed Eva, hanno goduto di uno stato di santita e di giustizia originale con
il quale hanno condiviso la vita divina. Rimanendo in questa intimita divina,
non avrebbero dovuto né soffrire, né morire. Inoltre, possedevano un’armonia
personale interiore ¢ un’armonia con 1’altro e con il creato. Questo stato d’ar-
monia ¢ stata chiamata giustizia originale.

Nel giardino dell’Eden’, il dono divino della padronanza di s¢ ¢ stato re-
alizzato nell’interiorita dell’'uomo stesso. Egli era libero dalla triplice concu-
piscenza che oggi assoggetta tutti gli uomini alla ricerca del piacere sensuale,
alla cupidigia dei beni terreni, e ad una falsa volonta autoaffermazione. Questi
tre mali sono, secondo la tradizione, libidine sensuale, allettamento degli occhi
e una vita sofisticata (cfr. 1 Gv 2,16). Nel giardino, il lavoro non era ancora

! Un recente saggio sulla centralita di Giovanni Paolo II anche rispetto a tante problematiche
attuali ¢: J. MERECKI, Persona e famiglia. Leredita di San Giovanni Paolo 11 nel dibattito attuale,
Cantagalli, Siena 2016.

2 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 374-376.

3 Cfr. ivi, 377-379.



226 Furio PESCI

un peso, ma una collaborazione con Dio. Purtroppo, i nostri progenitori hanno
perso tutta I’armonia con il loro peccato.

La fonte del male* ¢ una delle grandi domande dell’uomo. L’uomo giusta-
mente chiede da dove viene il male: “Cercavo di sapere da dove il male viene
e non c’era una soluzione”, sostiene Sant’Agostino, per il quale il mistero
¢ stato chiarito solo nella sua conversione religiosa. Anche noi dobbiamo esa-
minare la questione del male fissando i1 nostri occhi su Cristo, che solo ¢ il suo
vincitore.

Uno dei grandi temi della visione cristiana del mondo ¢ la dinamica del
peccato e della grazia, per la quale ¢, anzitutto, necessaria una comprensione
adeguata del peccato’. La storia umana ¢ pregna di peccato. Comprendendo il
profondo rapporto dell’'uomo con Dio, il male del peccato ¢ smascherato. Sen-
za la chiarezza della Bibbia, si spiegherebbe il peccato come una debolezza,
un errore od una conseguenza necessaria di una struttura sociale. Conoscendo
il piano di Dio, possiamo vedere che il peccato ¢ 1’abuso da parte dell’uomo
della propria liberta.

In linea con questa argomentazione, ¢ possibile, allora, cogliere il legame
tra Adamo e Cristo®. Israele non riusci mai a cogliere il senso ultimo della storia
di Adamo ed Eva. Conosceva Adamo (la fonte del peccato), ma non Cristo (la
fonte della grazia). Solo lo Spirito Santo convincera il mondo quanto al pec-
cato, alla giustizia e alla condanna (cfr. Gv 16,8). Questa dottrina del peccato
originale ¢ il rovescio della Buona Novella. Gesu ¢ il nostro Salvatore, perché
tutti gli uomini hanno bisogno di essere salvati. L’alterazione della dottrina del
peccato originale mina il mistero di Cristo.

Da questa visione discende anche un elemento sostanziale della visione
cristiana della storia umana e della caduta’. Sebbene attraverso 1’utilizzo di un
linguaggio figurato, la storia del peccato di Adamo non descrive un evento che
ha avuto luogo all’inizio della storia umana. Tutta la storia umana ¢ segnata
dalla caduta dei nostri progenitori.

La prima caduta fu quella di Satana®: la caduta dell’'uomo rimanda ad una
voce seducente, la voce di un angelo caduto chiamato satana o diavolo. La
Chiesa insegna che Satana e gli altri demoni sono stati creati buoni da Dio
ma sono diventati il male per loro scelta. Una scelta irrevocabile e libera’:
questi demoni fecero la scelta irrevocabile e libera di rifiutare Dio. La loro
ribellione si riflette nelle parole del tentatore: “Voi sarete come Dio” (Gen 3,5).

* Cfr. ivi, 385.
5 Cfr. ivi, 386-387.
¢ Cfr. ivi, 388-389.
7 Cfr. ivi, 390.
8 Cfr. ivi, 391.
? Cfr. ivi, 392-393.



Caduta e riscatto 227

Dopo aver peccato fin dall’inizio, il diavolo ¢ ora il “padre della menzogna”
(Gv 8,44). La misericordia di Dio verso questi angeli caduti ¢ inutile. I1 loro
peccato ¢ imperdonabile perché la loro scelta ¢ irrevocabile. Non vi ¢ alcun
pentimento per gli angeli, cosi come non vi ¢ alcun pentimento per gli uomini
dopo la morte.

L’influenza della caduta degli angeli fu disastrosa'’, e precisamente a causa
della nefasta influenza del diavolo, Gesu venne sulla terra per distruggere le
opere del diavolo (cfr. 1 Gv 3,8), in particolare il suo potere di sedurre I’uomo
alla disobbedienza. Il potere di Satana non ¢ infinito e non puo impedire 1’edifi-
cazione del regno di Dio. Anche se Satana puo causare ferite gravi (sia fisiche
e spirituali) Dio guida ancora tutta la storia umana. Perché Dio permetta
I’attivita demoniaca ¢ un mistero. Sappiamo che in ogni cosa Dio concorre al
bene di coloro che lo amano (cfr. Rm §,28).

Uno dei punti piu controversi, nella storia del cristianesimo ¢ la dottrina
del peccato originale.

Nell’uomo ¢ presente quasi un “bisogno” di essere messo alla prova'l.
L’uomo ha dovuto accettare liberamente I’amicizia di Dio. Il comando di Dio
ad Adamo (non mangiare dell’albero della conoscenza del bene e del male)
mostra simbolicamente che I’'uvomo ha dovuto riconoscere i suoi limiti come
creatura e adeguare il suo comportamento alle leggi di Dio.

I1 primo peccato ¢ alla base della storia umana'?. In conseguenza del pec-
cato, I’'uomo ha messo da parte la sua fiducia in Dio e ha disobbedito. Ogni
peccato successivo ¢ disobbedienza e mancanza di fiducia. Nel peccato, I’'uomo
si e ribellato contro il suo status di creatura e ha scelto di essere “come Dio,
senza Dio”, secondo una celebre espressione di origine patristica.

Cio che ¢ andato perduto'® ¢ che i nostri progenitori hanno perso la santita
originale per paura di Dio, che essi erroneamente pensavano fosse geloso delle
sue prerogative. Il controllo dell’anima sui poteri del corpo ¢ stato guastato.
L’unione dell’uomo con la donna ¢ stata sottoposta a tensioni ¢ il loro rapporto
sessuale ¢ stato caratterizzato dalla lussuria e dal dominio (cfr. Gen 3,5-16).

La creazione ¢ diventata ostile all’'uomo e la morte ha fatto il suo ingresso
nella storia umana. Il peccato ¢ entrato nel mondo e, con il peccato, anche la
morte (cfr. Rm 5,12).

La storia umana ¢ una storia di peccato'; il peccato ha inondato la storia
umana ed ¢ persino penetrato nell’Alleanza di Dio con Israele. Anche dopo
la morte di Cristo, il peccato ¢ presente nella comunita cristiana. Dunque,

0 Cfr. ivi, 394-395.
U Cfr. ivi, 396.
2 Cfr. ivi, 397.
13 Cfr. ivi, 398-399.
14 Cfr. ivi, 400-401.



228 Furio PESCI

il peccato ¢ una realta universale. Cid ¢ confermato dalla nostra esperienza.
Spesso rifiutando di riconoscere Dio, I’'uomo ha rotto il giusto ordine che deve
regnare dentro di sé e con le altre creature'.

Ognuno ¢ coinvolto inesorabilmente'®, tutti sono coinvolti nel peccato.
La morte si diffuse tra tutti gli uomini, appunto perché tutti hanno peccato
(cfr. Rm 5,12). Tuttavia, a tutti ¢ offerta la salvezza in Gesu Cristo. L’atto di
un solo uomo nella giustizia conduce al perdono e alla vita per tutti gli uomini
(cfr. Rm 5,18). Questa miseria opprimente ¢ collegata al peccato di Adamo,
che ¢ stato trasmesso a tutti al momento della nascita. Peccato che significa la
morte dell’anima. Pertanto, la Chiesa battezza anche i bambini per la remis-
sione dei peccati.

Di qui, la dottrina della trasmissione degli effetti'’: noi non sappiamo esat-
tamente come si trasmette il peccato originale. Adamo ed Eva avrebbero dovu-
to trasmettere la santita e la giustizia originali a tutti. Nel loro stato decaduto
¢ potuto avvenire solo il passaggio di una natura umana privata ormai della
santita e della giustizia originali. Pertanto, il peccato originale si differenzia da
altri peccati. Si € contratto uno stato, non ¢ stato compiuto un atto.

Gli uomini sono stati privati del loro retaggio'®, dal peccato originale siamo
privati della santita e della giustizia originali. La natura umana non ¢ totalmen-
te corrotta, ma ¢ ferita nelle sue forze naturali. Essa ¢ soggetta all’ignoranza, al
peccato e alla morte, e ha una inclinazione al male (chiamato concupiscenza).
I1 battesimo cancella il peccato originale e trasforma la persona che si rivolge
a Cristo. Tuttavia, I’inclinazione al peccato persiste ed € necessario che I’uomo
sostenga costantemente un combattimento spirituale.

Se gli errori nella corretta visione del peccato originale sono ricorrenti nella
storia del cristianesimo, da Pelagio al protestantesimo moderno, la battaglia di
oggi' per i cristiani € mostrare come la dottrina del peccato originale fornisca
la possibilita di comprendere la situazione dell’'uvomo nel mondo. Anche se
rimane libero, I’'uomo ¢ stato messo sotto 1’influsso del diavolo, che ha il potere
della morte. L.’uomo ignora la propria inclinazione al male e fa gravi errori nel
campo dell’istruzione, della politica, e nell’agire sociale.

Il mondo appare, dunque, come un campo di battaglia a causa del peccato®,
il peccato originale e tutti i peccati personali mettono il mondo in una condi-
zione di peccato. Questo peccato del mondo (cfr. Gv 1,29) si riferisce anche

15 Cfr. Concilio Vaticano II, Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contemporaneo
Gaudium et Spes, 13.

16 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 402-403.

17" Cfr. ivi, 404.

18 Cfr. ivi, 405.

19 Cfr. ivi, 407.

20 Cfr. ivi, 408-409.



Caduta e riscatto 229

alle influenze negative esercitate da strutture sociali di peccato. E una situazione
drammatica, in cui tutto il mondo ¢ in potere del maligno (cft. 1 Gv 5,19). L’'uomo
si trova in mezzo ad un campo di battaglia e senza I’aiuto di Dio non si riesce
a raggiungere la salvezza interiore®.

All’orizzonte si trova, tuttavia, una vittoria promessa*: dopo il peccato
originale, Dio chiama ancora 1’'uomo e gli offre la promessa di una vittoria.
Dio ha annunciato 1’invio di un Messia Redentore, una battaglia tra il serpente
e la donna, e la vittoria finale per i suoi discendenti: “lo porrd inimicizia tra
te e la donna e tra la tua stirpe e la sua” (Gen 3,15). Questo passaggio annuncia
Cristo come il nuovo Adamo che fa un’ammenda sovrabbondante per il pec-
cato di Adamo. Molti Padri della Chiesa vedono Maria come la nuova Eva, la
prima creatura a beneficiare della redenzione di Cristo per la sua Immacolata
Concezione e la liberta da tutti 1 peccati personali.

Del resto, Cristo ci ha dato beni migliori di quelli che il diavolo ha portato
via®. Non c¢’¢ nulla che impedisca alla natura umana di essere sollevata a qual-
cosa di piu grande, anche dopo il peccato: “Felice colpa, che merito di avere
un cosi grande Redentore™.

La vita dell’uomo, anche dopo il battesimo, ¢, poi, esposta continuamente
alla possibilita della caduta, per la quale ¢ sempre disponibile in sovrabbonan-
za, nella Chiesa, il perdono dei peccati.

L’azione del perdonare®, ¢ legata all’agire dello Spirito Santo, alla Chiesa
e alla comunione dei santi. Gesu dice: “Ricevete lo Spirito Santo; a chi ri-
metterete i peccati, saranno rimessi, a chi non li rimetterete, saranno ritenuti”
(Gv 20,22-23).

Attraverso il Battesimo?®, Gesu ha unito il perdono dei peccati alla fede,
affermando che, se qualcuno avra creduto e sara stato battezzato, sara anche
salvato (cfr. Mc 16,15-16). Il Battesimo ¢ il primo sacramento del perdono.
Con il battesimo, il perdono che abbiamo ricevuto ¢ cosi pieno e completo
che non rimane in noi assolutamente nulla da cancellare, né alcuna sanzione
da subire per il peccato. Tuttavia, i peccati non ci vengono risparmiati per
la debolezza della nostra natura. Al contrario, dobbiamo ancora combattere
1 movimenti della concupiscenza.

2 Cfr. Gaudium et Spes, 37.

2 Cfr. ivi, 410-411.

2 Cfr. ivi, 412.

2 Annunzio pasquale [Exsultet], in: Conferenza Episcopale Italiana, Messale romano, Fonda-
zione di Religione Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena, Roma 2015, p. 167.

2 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 976.

% Cfr. ivi, 977-978.



230 Furio PESCI

Il perdono dopo il battesimo ¢ sempre possibile?’; se nessuno di noi puo
sfuggire alla ferita del peccato, la Chiesa ha, tuttavia, il potere di rimettere
1 peccati, e il Battesimo non ¢ il suo unico mezzo. Infatti, la Chiesa ¢ in grado
di perdonare a tutti i penitenti le loro offese, anche se dovessero peccare fino
all’ultimo momento della loro vita. Con il sacramento della Penitenza, 1 bat-
tezzati sono riconciliati con Dio e con la Chiesa. Il sacramento della Penitenza
¢ necessario alla salvezza per coloro che sono caduti dopo il Battesimo, proprio
come il battesimo ¢ necessario alla salvezza per coloro che non sono ancora
stati rigenerati.

Le chiavi del perdono®® sono in mani ben precise. Gli apostoli e i loro
successori comunicano il perdono nel Battesimo e riconciliano gli uomini
a Dio grazie al potere delle chiavi. La Chiesa ha ricevuto le chiavi del regno
per la remissione dei peccati attraverso il sangue di Cristo e I’azione dello
Spirito Santo.

Si tratta di un potere su tutti i peccati®, e nessun peccato € cosi grave che
la Chiesa non possa perdonarlo. Non ¢’¢ nessun uomo cosi malvagio che non
possa sperare il perdono, se il suo pentimento ¢ onesto. Cristo vuole che le
porte del perdono della Chiesa siano aperte sempre per chi si converte dal
peccato. E la Chiesa vuole che i fedeli credano pienamente nel potere della
Chiesa di rimettere 1 peccati attraverso il ministero dei sacerdoti. I suoi servi
devono fare in suo nome tutto quello che fece Gesu quando era sulla terra.
Dio, dunque, conferma in cielo cid che i sacerdoti compiono quaggiu, e se non
vi fosse il perdono dei peccati nella Chiesa, non ci sarebbe alcuna speranza di
vita futura.

UN GRANDE PROBLEMA DI COMUNICAZIONE E DI COMPRENSIONE

Le parole che precedono trovano scarsa disponibilita di ascolto nella societa
e nella cultura contemporanee. Nel mondo contemporaneo esiste un problema
fondamentale di comunicazione che ¢ determinato dal netto prevalere di un
atteggiamento che esclude dall’ambito del verosimile tutto cid che non segue
i canoni del metodo scientifico. Per cui, qualsiasi assunto di valore, qualsiasi
impostazione di carattere filosofico, qualsiasi richiamo al senso comune o alla
“saggezza”, comunque intesi, si trovano relegati in posizioni secondarie rispet-
to a cio che passa, anche aprioristicamente, come “scientifico”, in quanto (si
dice) ¢ dato di osservazione verificabile.

2 Cfr. ivi, 979-980.
2 Cfr. ivi, 981.
¥ Cfr. ivi, 982-983.



Caduta e riscatto 231

Una concezione compiuta dell’educazione non puo fare a meno di misu-
rarsi con questa esigenza ed accettarla, pur nella consapevolezza del fatto che
si tratta di un mito ideologico, quello appunto della “scientificita”, opposta ad
ogni altra forma di sapere. Per questo motivo il lavoro compiuto dai sostenitori
della teoria mimetica nel campo delle scienze umane e in vista di una teoria
unificata di questi saperi risulta estremamente prezioso al fine della delineazio-
ne di una visione organica del percorso formativo®®. Per questo motivo, penso
che sia bene riprendere alcune considerazioni preliminari, di carattere antro-
pologico ed etico, per rendere la “saggezza” di questa visione comprensibile
anche ai sempre piu numerosi “avversari” del cristianesimo.

In particolare, la teoria mimetica presenta due caratteri di notevole rilievo
al fine della presente discussione: (a) concepisce I’'uomo secondo una prospet-
tiva dinamica che privilegia ’analisi del suo agire; (b) considera la vicenda
umana di Cristo e la cultura generata dal cristianesimo come nodo centrale di
tutta la storia umana e di una possibile teoria della cultura.

Per questo suo carattere peculiare, la teoria mimetica ¢ assunta come
sfondo di una riflessione che utilizza 1’analisi del dinamismo dell’agire?, la
prospettiva analitico-esistenziale®? e I’approccio di MaclIntyre all’etica®® come
fondamenti di una comprensione adeguata dei problemi dell’educazione con-
temporanea alla luce di una prospettiva storico-pedagogica.

Punto di partenza della riflessione sull’educazione puo essere proficuamen-
te I’analisi della situazione sociale contemporanea, evocando quell’intreccio
fatto di materialismo, di propensione consumistica, di relativismo e di emoti-
vismo etico che caratterizza nella sua negazione di ogni valore, insomma nel
suo nichilismo, il sistema economico e socio-culturale del capitalismo con-
temporaneo, con ripercussioni gravissime sull’educazione e sulla possibilita
stessa di educare autenticamente.

IL DESIDERIO

Per comprendere I’educazione (la sua natura, i suoi fini) € opportuno partire
dalla considerazione del dinamismo dell’agire ed innanzitutto dalla distinzione
tra desiderio (proprio soltanto dell’uomo e indistinto) e bisogno (proprio anche
dell’animale e specifico).

3 Si veda R. GIRARD, Mensonge romantique et vérité romanesque, Grasset, Paris 1961.

31 Si veda L. MELINA, Cristo e il dinamismo dell agire, Mursia-PUL, Roma 2001.

32 In particolare nella sua versione frankliana (si veda V.E. FrRankL, The Doctor and the Soul,
Knopf, New York 1983).

3 Si veda A. MACINTYRE, After Virtue: A Study in Moral Theory, University of Notre Dame
Press, Notre Dame, Indiana, 1981.



232 Furio PESCI

Di fronte all’evidente difficolta che incontra il sapere contemporaneo
nell’individuazione delle specificita dell’'umano rispetto all’animale non ap-
pare percorribile una strada, che ¢ poi quella tradizionalmente piu battuta, che
ponga in netto contrasto la natura animale e quella umana. D’altro canto, non
si pud nemmeno aderire ad una visione che sostenga 1’esistenza di un “conti-
nuum” tra animale e uomo, le differenze assumendo cosi un carattere piuttosto
quantitativo che qualitativo. L’analisi dell’agire ¢ fondamentale per la solu-
zione di questa aporia, poiché assume come punto di riferimento le modalita
comportamentali del vivente e le loro motivazioni (cft. in particolare le recenti
ricerche di MaclIntyre sull’uomo come “animale razionale dipendente’* — il ri-
ferimento all’opera del filosofo scozzese ¢ utile per segnalare come, al di la delle
formulazioni contenute in questo stesso testo, che riguardano principalmente
I’aspetto “sociale” dell’educazione, occorra un fondamento dell’agire umano
sul piano ontologico, quindi “a monte” rispetto alla stessa pratica sociale; cio
vale sia per il discorso morale sia per quello pedagogico).

Il primo dato oggettivamente rilevabile all’osservazione empirica ¢ quello
della presenza nell’'uomo di un “conato” che oltrepassa il limite di cio (il biso-
gno nelle sue pur molteplici forme) che ¢ diretto ad un’oggettualita specifica
e determinata dalle carenze intrinseche dell’individualita organismica. Nell uo-
mo si fa presente, pit come al di 1a che come alternativa al bisogno, qualcosa
che si puod denominare con il termine comune di desiderio, vale a dire il senso,
spesso vago e indeterminato di un’ulteriorita che non puo essere raggiunta, né
trovare compimento in nulla di concreto e di delimitato, pur potendo il finito
nella sua complessita fornire una soddisfazione, provvisoria e fragile quanto si
vuole, che puo essere confusa da chi la prova come compimento di un insieme
complesso di bisogni o come autentica misura dell’ulteriorita originaria tradita
cosi senza che il singolo nemmeno se ne riesca ad accorgere pienamente.

I1 desiderio ¢ ci0 che caratterizza ’'uomo e che lo distingue radicalmente
dagli animali (questo puo dirsi il fondamento stesso di un’antropologia che
regge il confronto con i saperi scientifici).

L’esigenza di definire in maniera precisa la differenza e la distanza tra
bisogno e desiderio ¢ data dalla possibilita che apre di costruire una prospet-
tiva antropologica unitaria, una teoria unificata delle scienze umane capace
di dialogare con le scienze, da un lato, e le prospettive sapienziali di stampo
religioso. L’analisi della differenza tra bisogno e desiderio permette di costruire
un’antropologia in grado di rendere conto della differenza radicale tra animale
e uomo e nello stesso tempo di assumere 1 dati rilevanti di una lunga tradizione
del sapere scientifico naturalistico (ad esempio Sigmund Freud, ecc.).

3% Si veda Ipem, Dependent Rational Animals: Why Human Beings Need the Virtues, Carus,
Chicago 1999.



Caduta e riscatto 233

L’oggetto del desiderio umano ¢ la felicita. L’ulteriorita rispetto a qualsia-
si oggetto di cui I’essere umano (in quanto animale) puo provare il bisogno
¢ concepibile facendo riferimento all’ambito semantico del termine “felicita”.
La felicita ¢, in sostanza, il termine della ricerca umana nell’agire concreto
come anche nell’impegno speculativo e nell’esperienza affettiva. La sua estre-
ma vaghezza, che rende il concetto stesso di felicita sostanzialmente indefini-
bile senza ulteriori specificazioni (e tali specificazioni sono alla radice dello
sviluppo storico sia delle tradizioni morali sia di quelle pedagogiche), indica
il carattere stesso del desiderio, la sua labilita e insieme anche la sua profondita
esistenziale e, per cosi dire, ontologica.

Desiderio e felicita richiamano 1’esperienza originaria dell’amore, dell’unio-
ne originaria che ¢ fondamento costitutivo dell’essere umano fin dal conce-
pimento. Questo ¢ il grande mistero dell’origine dell’essere umano; da dove
viene, perché esiste e vive, qual ¢ il suo destino; domande tutte, queste, che non
trovano risposta sul piano scientifico e che percio non possono essere oggetto di
un discorso che voglia porsi su quel piano, ma che ci¢ nonostante richiedono
una risposta.

Piu ancora dell’esigenza di questa risposta, vale a non eliminare la doman-
da nemmeno dal discorso prettamente scientifico sull’'uomo il fatto, ricono-
sciuto anche da alcuni grandi studiosi del comportamento umano (ad esempio
Erik Erikson®), che all’inizio della vita si trova un’esperienza fondamentale
di dipendenza da un altro essere, dal quale ciascun individuo trae 1’affetto che
dara energia all’intera sua esistenza. Questa dipendenza d’amore si prolunga
nell’esperienza di un legame ancor piu fondante con 1’Essere che da origine
a tutti gli esseri; ed anche se questa esperienza si pud tematizzare solo in
termini sapienziali (filosofici e teologici), sul piano empirico vale che questa
esperienza connota costantemente il futuro agire dell’'uomo, in particolare ogni
desiderio rappresentando in qualche misura la carenza successiva ed il ricordo
di una pienezza non piu attinta né attingibile dopo la nascita.

L’ INDETERMINATEZZA DEL DESIDERIO E LA NECESSITA DI MODELLI

La realizzazione del desiderio di felicita richiede verita, bellezza, bonta.

Ogni uomo cerca la felicita. Questa frase trova la sua forza nel fatto che puo
essere condivisa universalmente quasi a prescindere dalle opzioni ideologi-
che, culturali, filosofiche. Nella felicita si compendia qualsiasi oggettivazione
concreta del desiderio e proprio per questo motivo “felicita” ¢ il termine che
meglio esprime la natura indefinita del desiderio stesso.

% Si veda E. EriksoN, The Life Cycle Completed: A Review, Norton, New York—London 1982.



234 Furio PESCI

Essere felici, qualunque cosa cio possa significare, e qualunque cosa sia
desiderata per il raggiungimento della felicita, richiede in sostanza la realizza-
zione di una pienezza che la tradizione filosofica occidentale ha espresso effi-
cacemente con 1 tre cosiddetti “trascendentali”: il vero, il bello, il bene, che
sono gli elementi oggettivi della felicita vissuta come situazione esistenziale.
Che ogni uomo cerchi la felicita, in altre parole, significa che aspira al vero,
al bello, al bene, che vuole incontrare nella sua vita, fare esperienza di verita,
bellezza, bonta.

I tre trascendentali, ¢ opportuno sottolinearlo, non sono radicalmente di-
stinti tra loro, ma piuttosto convergono unitariamente*®. L’uomo non sa come
appagare il desiderio di felicita. Il carattere indefinito del desiderio porta con
sé il disorientamento dell uomo rispetto alla sua stessa ricerca di felicita. Cias-
cun individuo si ritrova spesso a fare i conti con il carattere ondivago dei suoi
desideri, preso dapprima da qualcosa che lo attrae e che poi lascia deluso per
correre dietro ad altro in un gioco senza fine che coinvolge le cose, il tempo,
le persone senza distinzioni. Questa esperienza empirica ¢ all’origine della
vita morale, quasi la condizione ontologica dell’'uomo nel nostro tempo, ¢ la
consapevolezza di tale condizione costituisce un obiettivo prioritario dell’edu-
cazione nella sua intrinseca sostanza.

Per appagare il desiderio (vale a dire sapere cosa desiderare) occorre un
modello. Nella vaghezza del desiderio rappresenta un problema fondamentale
conoscere cosa appaga veramente 1’uomo, sia sul piano individuale sia sul
piano di cid che ¢ socialmente desiderabile. E un carattere distintivamente
umano affidarsi ad altri, a chi ha un ruolo o un carattere autorevole e di guida,
per acquisire questa conoscenza, che pud manifestarsi tanto nella forma della
condivisione superficiale di interessi momentanei, di oggetti del desiderio con-
divisi per breve tempo, uno dopo I’altro, quanto nelle forme di una saggezza
che resiste all’usura del tempo e che viene a costituire ’ambito del “virtuoso”
(cft. piu avanti con maggiore ampiezza).

I1 desiderio ¢ sempre mediato dal modello, raramente (mai?) diretto ad un
oggetto. Quanto sopra detto vale al punto che ¢ relativamente raro il caso di de-
sideri che non siano mediati, almeno in forma attenuata o indiretta, da qualche
modello; cio ¢ particolarmente evidente nei fenomeni di moda, in cui la desi-
derabilita di determinati oggetti, in genere non legati alla stretta funzionalita,
¢ data piu dal fatto che altri li hanno che dalla loro sostanza intrinseca. Cio
significa anche la possibilita sempre imminente di una confusione od anche di
un contrasto tra modelli diversi nella singola persona e nei gruppi sociali®’.

% Si veda una ricostruzione storica dell’idea, ad esempio in G. REALE, D. ANTISERI, I/ pensiero
occidentale dalle origini ad oggi, La Scuola, Brescia 1983, vol. 1, Antichita e Medioevo.
37 Si veda R. GIRARD, Je vois Satan tomber comme [’ éclair, Grasset & Fasquelle, Paris 1999.



Caduta e riscatto 235

La dinamica del desiderio ¢ sempre triangolare (soggetto, modello, ogget-
to). La connotazione del desiderio data dalla teoria mimetica, che sottolinea la
“triangolazione” necessaria per il sorgere di un desiderio, risulta estremamente
proficua rispetto ad una concezione non ingenuamente cognitivistica del pro-
cesso educativo. La triangolarita del desiderio, in cui appare fondamentale il
ruolo del mediatore/modello, rende conto di fenomeni basilari della relazione
tra adulti e bambini, tra genitori e figli, calando la realta della comunicazione
e I’esigenza di una comunicazione efficace in senso educativo nel tessuto della
realta esistenziale e del dinamismo dell’agire.

DESIDERIO DEL BENE E RICERCA DI SENSO

L’oggetto del desiderio (il “trascendentale” in senso filosofico) da il senso/
significato della vita. Il desiderio passa sempre dalla sua condizione di inde-
terminatezza ad un “appoggio”concreto di tipo oggettuale. Il desiderio ha,
vuole avere un oggetto definito, per quanto provvisorio, perché nel rapporto
con quell’oggetto definito scaturisce la scoperta dell’identita personale. Cio
verso cui si tende ¢ nello stesso tempo cio che permette di trovare la propria
identita®®; si vive per avere quell’oggetto, per soddisfare cosi il proprio desi-
derio, per trovare realizzazione; e, dunque, attraverso 1’oggetto del desiderio
si trova il significato della vita, tanto che I'uno (1’oggetto del desiderio) puo
dirsi coincidere con 1’altro (il senso dell’esistenza).

Si puo desiderare qualcosa di materiale: il denaro, le donne, o qualcosa di
piu astratto (il potere), ecc. Tutto puo giungere fino ad una sorta di concrezione
del bene pili generale. E la tematica filosofica del rapporto tra beni particolari
(1 molteplici oggetti del desiderio) e bene assoluto, allo stesso modo che se ne
puo parlare rispetto al trascendentale estetico e a quello teoretico. Il vero, il
bello, il bene sono, insomma, le estreme rappresentazioni della caleidoscopica
ricerca del senso della vita attraverso il conseguimento della realizzazione del
desiderio.

La dinamica del desiderio ¢ quindi ricerca di senso. La duplice rappresenta-
zione che viene dall’analisi del dinamismo dell’agire e dall’analisi esistenziale
in sostanza si mostra essere quasi sovrapponibile. La ricerca di significato si
rivela essere sempre desiderio di alcunché da cui dipende 'unitarieta della
vita o la sua frammentazione, e, quindi, anche il raggiungimento della felici-
ta, la condizione della quale consiste precisamente in questa stessa unitarieta
esistenziale.

3 Si veda V.E. FRANKL, Man’s Search for Meaning, Simon & Schuster, New York 1985.



236 Furio PESCI

L’oggetto del desiderio, nel suo rapporto con la felicita, corrisponde al
significato della vita. La felicita ¢ 1’esito, in gran parte non ricercato in quanto
tale e direttamente (si desidera qualcosa, non la felicita stessa, proprio per
I’esigenza di ci0 che si desidera in vista della felicita stessa) del dinamismo del
desiderio, il quale nella sua dialettica di carenza e di soddisfazione determina
la posizione fondamentale di fronte all’esistenza. Il senso della vita dipende
in larga misura dall’orientamento del desiderio, dal suo oggetto (in realta dalla
molteplicita e dall’armonia dei desideri che convivono pitt 0 meno ordinata-
mente in ciascun individuo).

BENE E SIGNIFICATO

I1 bene ¢ valore (cio che vale e che rende felice)*. L’oggetto del desiderio
¢, in quanto tale, cio che in termini filosofici si indica come “bene”. Tutto cio
che puo essere oggetto di desiderio ¢ bene e in quanto bene conferisce un certo
caratteristico orientamento alla vita di chi ne prova il desiderio. Per questo
motivo si puo dire che in larga misura il bene sia dotato di valore e che, anzi,
sia esso stesso, in quanto bene, anche valore. I “valori” non sono altro che gli
oggetti del desiderio ed alcuni di essi, nelle loro forme piu astratte, assumono il
carattere di valori per eccellenza o quasi per antonomasia. Valore ¢ cio che vale,
il che equivale a dire che valore ¢ cio che da senso e felicita alla vita umana.

Il modello ¢ necessario per la ricerca del significato. Il carattere sempre
mediato del bene implica che la stessa attribuzione di senso alla propria vita
non sia un processo endogeno o esclusivamente interiore, ma comporti sempre
un’intensa vita di relazione, in cui gli individui interagiscono tra loro comu-
nicandosi e influenzandosi a vicenda nella ricerca di cio che ¢ bene per loro,
interferendo ed ostacolandosi anche, e tutte le relazioni, positive o negative,
sono implicate nel formarsi dell’idea del bene e trovano in questa finalita il
loro carattere essenziale. La ricerca di significato ¢ facilitata od ostacolata dal
grado di attrattiva del modello e perfino I’intrinseca razionalita del bene di cui
¢ portatore appare relativamente secondario rispetto alla sua attrattiva.

Oggetto del desiderio ¢ quasi sempre un bene particolare®. Il bene ¢ cio
che appare desiderabile, vale a dire ci0 che esercita un’attrattiva sull’individuo
e sulla comunita. Lattrattiva per I’individuo e quella socialmente condivisa
spesso interferiscono sinergicamente. Gli individui si “scelgono” reciproca-
mente in base alla condivisione (spesso momentanea e revocabile) del bene

¥ Si veda C. TAYLOR, 4 Secular Age, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts—
London 2007.
40 Sulla dottrina classica & ovvio il riferimento all’Etica Nicomachea di Aristotele.



Caduta e riscatto 237

particolare che eleggono a proprio e principale. Esistono, quindi, sul piano
pedagogico, da un lato il grave problema, 1’esigenza di un contesto sociale
che presenti in un ordine coerente e possibilmente razionale i beni particolari
in vista del bene “generale” (per eccellenza) e di quello comune; da un altro
lato, i rischi ineliminabili di scelte sbagliate, nelle quali entra in gioco non tanto
la razionalita della scelta quanto I’attrattiva del modello sul piano emotivo
ed affettivo. La relativa efficacia degli educatori e il fatto esistenziale che il
ruolo dell’educatore possa essere ricoperto da individui indegni o incapaci
o comunque meno validi di altri, eppure semplicemente “preferiti” (il caso dei
cantanti e degli atleti ¢ significativo) risiede in questa situazione paradossale
che ¢, tuttavia, tipica di ogni consorzio umano e dell’eta evolutiva.

Il bene fondamentale, quello che fornisce il senso piu generale della vita,
¢ il Bene. L’esigenza prioritaria nella quale si riassume il senso di tutta I’educa-
zione ¢ il costituirsi nella persona in formazione di un ordinamento gerarchico
entro il quale trovino adeguati spazi di espressione e di soddisfazione i desideri
molteplici e particolari che accompagnano il singolo e la comunita a cui ap-
partiene lungo tutto 1’arco della vita.

Se ¢ vero che il singolo individuo cerca, anche in forma inconsapevole,
passando di desiderio in desiderio, la propria felicita e il senso della propria
vita, occorre che il bene verso cui si orienta abbia le caratteristiche di bene
autentico, pena altrimenti la frammentazione della vita stessa nell’inautenticita
e nell’illusione.

IL BENE, I BENI E LA QUESTIONE EDUCATIVA

Esiste una dialettica beni/Bene (che puo trovare la sua “sintesi” nel si-
gnificato fondamentale dato all’esistenza). Il carattere non definitivo ed anzi
decisamente oscillante del desiderio (nel concreto della vita quotidiana ciascun
individuo sperimenta una pluralita di desideri, per cui occorrerebbe parlare al
plurale per rendere conto adeguatamente di cio che avviene) rende la stessa
natura del desiderio assai problematica e potenzialmente un ostacolo al rag-
giungimento del vero ed unico bene, quello che prevale gerarchicamente sugli
altri e rispetto al quale I’individuo orienta la propria esistenza trovandovi il
significato essenziale.

Questa pluralita assume un carattere dialettico allorché si manifestano con-
flitti tra desideri diversi, tra persone diverse e persino all’interno del singolo,
nei vari momenti della sua esistenza, ma anche nella stessa giornata, nelle
stesse ore*!. In questi casi emerge in tutta la sua urgenza ed anche in tutta la

4 Siveda G. ABBA, Felicita, vita buona e virtu, Libreria dell’Ateneo Salesiano, Roma 1995.



238 Furio PESCI

sua difficolta I’esigenza di una distinzione tra beni particolari e Bene assoluto,
insieme a quella di orientare i primi al perseguimento del secondo.

Un ulteriore problema ¢ quello riguardante il rapporto, altrettanto proble-
matico, tra bene dell’individuo e bene comune. In entrambi questi casi, del
rapporto tra beni particolari ¢ Bene assoluto e del rapporto tra bene dell’in-
dividuo e bene comune, la riflessione morale si salda con la preoccupazione
pedagogica.

I modelli sono necessari per raggiungere i beni e il Bene (per comprendere
quali siano i veri beni in rapporto al Bene). Il carattere mediato del desi-
derio implica I’estrema rilevanza del modello nell’orientamento esistenziale
dell’individuo verso una vita buona. Gli altri, e specialmente alcune figure
come i genitori, i parenti piu stretti, gli insegnanti, svolgono un ruolo di cui
difficilmente si puo esagerare I’importanza rispetto alla genesi degli atteggia-
menti corrispondenti e adeguati al perseguimento del vero Bene fra i tanti beni
particolari a disposizione dell’individuo e della comunita. Il ruolo dei modelli
si pone sia sul piano della retta comprensione dell’ordine delle cose sia su
quello delle scelte nell’agire concreto.

E, dunque, necessaria una educazione del desiderio. E a questo punto che
emerge quasi dall’interno della riflessione sul dinamismo dell’agire e dun-
que della morale la dimensione specificamente pedagogica. Il desiderio esige
un’educazione e I’educazione stessa, se si vuole dare un significato pieno ed
autentico alla parola, ¢ nella sua essenza piu propria educazione del desiderio.
Un’educazione che non riesca ad incidere sul dinamismo dell’agire degli in-
dividui e delle comunita di cui fanno parte non sarebbe autentica educazione
(e d’altra parte sarebbe “impossibile” una simile educazione); anche nel caso,
oggi frequente, dell’inefficacia delle pratiche educative intenzionali svolte
dalle agenzie sociali preposte (la famiglia, la scuola, la Chiesa, lo Stato), si
inseriscono nel processo educativo altri soggetti (la televisione, i pari) spesso
con esiti indesiderabili, ma il cui successo evidenzia come non si dia educa-
zione che non sia in primo luogo educazione de/ desiderio.

AMORE E VIRTU

I modelli e le virtu (innanzitutto I’amore) sono state storicamente intese come
la via fondamentale alternativa al desiderio potenzialmente individualistico e al
mero legalismo esteriore inteso come argine del parossismo potenziale.

In questa prospettiva ¢ anche possibile rileggere la storia del progressivo
consolidamento della morale cristiana attorno al nucleo del comandamento di non
desiderare e al vangelo delle tentazioni e delle beatitudini. L’incontro con le
culture antiche portera il cristianesimo a cogliere nella dottrina delle virtu, intese



Caduta e riscatto 239

alla luce di un amore paradossale che non si nutre piu di desiderio, la strada
praticabile per il superamento del legalismo in tutte le sue forme, quindi anche
della morale del dovere, non meno che del parossismo del desiderio generatore
di tensione e violenza all’interno delle comunita e in grado di dissolverle*.

L’adozione nella prospettiva cristiana della teoria delle virtu parte dalla
considerazione di queste ultime come specificazione pratica della conforma-
zione a un altro (Cristo) che ha vinto tutte le tentazioni, cio¢ la tirannia del
desiderio, e che ha posto ’amore a fondamento della vita buona. Con questo
riferimento essenziale alla priorita dell’amore secondo il modello esemplare
di Gesu, le virtu nella prospettiva cristiana non possono essere altro che questa
conformazione ed andare nella direzione non di un ascetismo fine a se stesso,
ma di una pratica della rinuncia all’assolutezza del desiderio personale in vista
di un bene che lo trascende e che ¢ il solo a dare la felicita autentica.

L’obbedienza (fino a volere la volonta di un altro) ¢ la leva dell’educazione
del desiderio, per la felicita stessa. La bipartizione tra precetti e consigli, tipica
della cristianita fin dai primi secoli, segue questo orientamento antilegalistico
(non sono i codici e i comandamenti gli strumenti adatti per il raggiungimento
della perfezione morale, cio¢ della vita buona e quindi della felicita) e un
orientamento volto ad investire la persona nella sua responsabilita attraverso la
pratica di una conformazione al modello (Cristo) che privilegia la virtu dell’ ob-
bedienza come epilogo della morale di rinuncia al desiderio nella volonta che
giunge a perseguire la volonta di un altro. L’obbedienza ¢ questo conformarsi
alla volonta di un altro in vista di una felicita maggiore che consiste nella
consapevolezza che ¢ I’altro ad indicare il vero bene. Per questo motivo 1’ob-
bedienza si puo dire dal punto di vista pedagogico la virtu piu basilare, senza
della quale non puoé nemmeno darsi educazione.

I1 fine dell’educazione in vista della felicita e del compimento del desiderio
¢ i1l dono di sé. In questo ribaltamento paradossale della prospettiva consueta,
occorre fissare adeguatamente la questione centrale: il desiderio si realizza nel
non-desiderio, nel desiderare e nel volere la volonta dell’altro. Se questo ¢ in
un certo senso vero di ogni tipo di mediazione soggetto-modello-desiderio,
esso ¢ anche il criterio utile per distinguere tra modello e modello.

EDUCAZIONE, VIRTU E MODELLI

L’educazione del desiderio in vista del bene (Bene) ¢ educazione alle virt.
Di fronte all’impoverimento contemporaneo della proposta educativa sembra

# Classiche storie della spiritualita sono molto utili a documentare questo punto di vista (si veda
J. AumanN, Christian Spirituality in Catholic Tradition, Ignatius Press, San Francisco 1986).



240 Furio PESCI

promettente il recupero della prospettiva di un’educazione del desiderio attra-
verso le virtu in vista del vero bene che da felicita.

In questa formula ¢ possibile compendiare efficacemente quanto riferito
fin qui, individuando la connessione tra la problematica specificamente peda-
gogica e quella morale e recuperando la riflessione sulla natura del vero Bene
rispetto alla molteplicita dei beni particolari nella prospettiva dell’attingimento
di un significato pieno dell’esistenza che guidi ad un possesso stabile di felicita,
sia nell’esistenza individuale sia nella vita sociale.

L’esito opposto al virtuoso ¢ il parossismo mimetico del desiderio (invidia,
gelosia, superbia — cfr. i cataloghi dei vizi della tradizione classica e cristia-
na*). Il corollario delle argomentazioni qui esposte consiste nel riconoscimen-
to che al di fuori della vita buona praticata attraverso le virtu non puo esservi
altra alternativa che il parossismo mimetico, fatto di una quanto mai variega-
ta molteplicita di vizi, tutti caratterizzati essenzialmente come affermazioni
ipostatizzate di desideri autoreferenziali, che assicurano un godimento cupo,
sempre minacciato dall’instabilita del desiderio in se stesso e dal contrasto
con il desiderio dell’altro; fuori dalle virtu e dalla loro pratica non puo esservi,
quindi, altro che I’inautenticita della superbia, dell’invidia, della gelosia*.

Questa constatazione fonda un sistema di modelli negativi (quelli centrati
su se stessi) e positivi (quelli che orientano ad altro — persone e cose — un
Altro). Diventa necessario allora distinguere, sul piano pedagogico, tra i vari
modelli quali appartengano al genere autoreferenziale e quali no. L’educazione
¢ una pratica plurimillenaria che si fonda quasi ovunque su modelli del primo
tipo, perché ¢ I'uomo stesso a volere essere modello di altri ed ¢ anche su
questa caratteristica tipica dell’essere umano che risiede il desiderio di educare
i propri figli o 1 giovani di una comunita, nel renderli simili a se stessi.

La prospettiva cristiana, anche ad una considerazione storiografica, si pone
in un altro modo; nessun uomo, nemmeno quando ¢ investito di una funzione
educativa, puo nel cristianesimo arrogarsi il diritto di conformare a se stesso le
persone di cui si prende cura. Il cristianesimo ¢ la prima cultura che addita un
unico Maestro come modello, conformarsi al quale ¢ un compito anche per gli
uomini che educano e che di fatto sono modelli per 1 piu giovani. Il criterio di
paragone ¢, quindi, esterno alla figura che lo incarna sempre solo parzialmente
e con grande sforzo.

Il modello fondamentale positivo ¢ Cristo (che addita se stesso come
modello da seguire in quanto egli stesso segue la volonta del Padre). Cristo

# SivedaR. GIRARD, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Grasset & Fascquelle,
Paris 1978.

# Per una visione aggiornata del tema delle virtu, si veda L. MELINA, J. NORIEGA, J.J. PEREZ
SoBa, Camminare nella luce dell amore, Cantagalli, Siena 2008.



Caduta e riscatto 241

¢ I’unico maestro di tutti. Non ¢ soltanto un’affermazione tipica della patristica,
questa, ma ’essenziale dell’atteggiamento educativo cristiano. Ogni uomo,
I’educatore prima di tutti gli altri, ¢ tenuto a considerarla con la massima
sensibilita e attenzione. Solo colui che non vuole legare gli altri a se stesso,
ma indicare I’ Altro, principio e fine di ogni desiderio, pud svolgere un’effi-
cace opera educativa. Il resto ¢, anzi, diseducazione e la crisi contemporanea,
come in tutti i tempi in cui si sono date difficolta d’ordine educativo, consiste
nell’affievolimento di questa consapevolezza, della distinzione tra modelli
positivi e negativi.

LA SPECIFICITA DELL’EDUCAZIONE CRISTIANA

E’ possibile una interpretazione complessiva del Vangelo (della storia di
Gesu) sotto questa angolatura e in prospettiva pedagogica. Una teoria dell’edu-
cazione nella prospettiva dell’antropologia mimetica e della teoria delle virtu
dovrebbe contenere un capitolo centrale dedicato all’analisi della figura storica
di Gesu e rileggere sul piano storiografico I’intera vicenda dell’educazione
occidentale alla luce del paragone con le basi essenziali della morale cristiana;
la vita di Gesu com’¢ raccontata nei vangeli, la prima evoluzione del compor-
tamento morale nelle prime generazioni cristiane e il lento sedimentarsi di una
morale segnata dall’ideale di una gioiosa e amorevole donazione di sé sono
il fulcro attorno al quale puod ruotare ancora oggi una visione armoniosa del
fatto educativo.

La virtu fondamentale dell’amore equivale a (comporta il) “prendere la
propria croce”. Forse nella storia, anche recente, del cristianesimo ¢ venuto
a mancare il senso gioioso del vivere che spingeva i primi cristiani a concepire
come alcunché di facile “prendere la propria croce” e intendere il sacrificio
come la massima realizzazione di sé. Il tema evangelico del seme che muore
per dare frutto abbondante ¢ stato sepolto sotto una concezione in fondo rigo-
ristica e austeramente ascetica del dovere che ¢ estranea ad un cristianesimo
genuino. Occorre riscoprire, attraverso la teoria delle virtu, il significato del
dono di sé, realizzazione concreta e ultima dell’amore, come attuazione piena
del desiderio e come via alla felicita piu piena, riscoprendo una “gerarchia” di
stati di vita, cio¢ di realizzazioni pitt o meno compiute e durevoli della felicita
stessa.

La felicita risulta cosi essere paradossalmente 1’esito preterintenzionale
dell’agire®; ¢ nella rinuncia alla propria volonta che si puo trovare la felicita;

4 Siveda FRANKL, Man’s Search for Meaning (specialmente la seconda parte, intitolata “Logo-
therapy in a Nutshell”, pp. 117-158).



242 Furio PESCI

non altrimenti. Chi cerca la propria felicita non la trovera mai: ¢ questa la
constatazione paradossale ma profondamente vera della riflessione sulla condi-
zione umana che una vasta corrente sapienziale, specialmente nell’ambito della
cultura ebraico-cristiana, pone a fondamento dell’intera antropologia e della
morale. La felicita ¢ oltre la ricerca intenzionale; ¢ piuttosto attraverso ’agire
rivolto ad altro e all’altro che si trova la felicita, quasi alcunché in sovrappiu. In
questo processo di decentramento dal proprio io I’'uomo puo trovare il proprio
bene, cid che compie il suo desiderio e che giunge al suo culmine nel dono di
s¢, nella dedizione a qualcosa o meglio a qualcuno con cui la felicita si coglie
in un possesso stabile e privo d’insidie.

Laspetto storico del modello ¢ quello del Giusto incompreso € ucciso
dagli uomini (il Figlio di Dio — rilievo pedagogico del concetto di figliolanza
adottiva). A partire dalla predicazione evangelica si fa dunque strada nella
cultura occidentale il modello di Gesu, il Giusto innocente, vittima della vio-
lenza umana. L’insieme della narrazione evangelica, con la sua drammaticita,
ispira profondamente 1’atteggiamento verso la vita delle prime generazioni
cristiane e progressivamente il modello educativo prevalente nella Chiesa. In
questa vicenda assume un rilievo da approfondire sul piano pedagogico I’idea
di figliolanza adottiva del cristiano e di fraternita con Cristo. L’essere fratello,
in linea adottiva, di Gesu ¢ I’elemento che contraddistingue il cristiano, anche
se la rilevanza effettiva di questa consapevolezza variera con il succedersi
delle epoche storiche.

PROSPETTIVE

I modello genera la comunita e la tradizione unicamente e universalmente
valide e il loro carattere intrinsecamente pedagogico (la Chiesa e il Magistero).
Gesu diviene cosi I’'unico modello autentico per il cristiano e la fede in Lui da
vita alla tradizione e alla comunita a cui il cristiano si riferisce sostanzialmente
e principalmente (anche rispetto agli altri gruppi sociali in cui si trova di fatto
inserito). La tradizione e la comunita cristiane assumono nella storia un carat-
tere specificamente educativo nella forma ecclesiale e seguendo lo strumento
del Magistero, ed ¢ nella comunita cosi generata che trova il suo senso pro-
prio I’esercizio dell’obbedienza (altrimenti incomprensibile ed effettivamente
frainteso da quanti si collocano all’esterno della comunita cristiana).

E’ possibile interpretare la storia dei modelli educativi cristiani alla luce
della necessita fondamentale dell’amore/rinuncia al desiderio come fondamen-
to dell’agire virtuoso. La realta sociale della comunita e della tradizione, al
di 1a della sempre mutevole concretezza delle loro manifestazioni vitali, ¢ ca-
ratterizzata dal riconoscimento dell’esigenza prioritaria di un riconoscimento



Caduta e riscatto 243

dell’amore a fondamento di tutta la vita e del suo realizzarsi come donazione
di sé, passando attraverso 1’esercizio delle virtu che legano gli uni agli altri
1 membri della comunita unendoli nella comune rinuncia al perseguimento
di desideri personali che non si inseriscano nella sequela dell’unico modello
riconosciuto.

La conseguenza di questa interpretazione ¢ il recupero in prospettiva
pedagogica e con valenza positiva, al di 1a dello “storicamente determinato
e datato”, della storia della spiritualita cristiana. Nella ricerca storico-educativa
¢ invalso da ormai circa mezzo secolo un approccio che riduce ai minimi
termini I’influsso dei fattori religiosi e morali sulle pratiche educative. A far-
ne maggiormente le spese ¢ stata la corretta comprensione dell’importanza
che ha avuto la spiritualita cristiana sull’educazione occidentale. Una teoria
dell’educazione impostata secondo i termini qui descritti fonda un’approccio
storiografico che corregge questa distorsione interpretativa e propone anche
al di 1a del dato storico con le sue inevitabili contraddizioni nuovi nessi tra
spiritualita, morale e prassi educative.

I1 mondo attuale tende sempre piu al parossismo mimetico e alla violenza*.
Le analisi compiute nell’ambito della teoria mimetica intorno ad alcuni aspetti
del mondo contemporaneo, in cui I’autorevolezza dei modelli ¢ messa sempre
piu in discussione e all’affermazione dell’io come unica sede di rilevanza
morale corrispondono il nichilismo diffuso assunto a norma di vita pratica
e la violenza gratuita del vandalismo e del teppismo, mostrano il paradosso di
un’epoca in cui all’esaltazione del rispetto altrui in nome di un’evanescente
liberta individuale che giunge fino a far dipendere la vita di un uomo dalla
sua scelta personale di continuare a vivere o di far sussistere una vita priva
di voce propria (cfr. le discussioni sull’eutanasia e sul destino degli embrioni
soprannumerari nella procreazione assistita) corrisponde una molteplicita di
pratiche che negano nei fatti il riconoscimento dei diritti dell’essere umano
e che generano in continuazione una quantita di vittime senza riscontro nelle
precedenti epoche della storia.

Questa prospettiva permette di analizzare i problemi attuali e il futuro
dell’educazione, nel contesto della cultura decostruzionistica (cftr. le anali-
si di Girard e di Mclntyre). La crisi dell’educazione deriva dalla crisi delle
tradizioni e delle comunita in un’epoca segnata dall’orientamento decostru-
zionistico all’opera nei principali indirizzi del lavoro intellettuale con evi-
denti ripercussioni anche sulle concezioni pedagogiche e sul modo in cui si
intende 1’educazione stessa. Il decostruzionismo ¢ in gran parte responsabile
della visione debole dell’educazione che domina oggi i programmi formativi
e ’operato delle principali agenzie educative in un contesto segnato anche

4 Sj veda R. GIRARD, Achever Clausewitz, Carnets Nord, Paris 2007.



244 Furio PESCI

dalla concomitante crisi della famiglia come luogo comunitario. La crisi delle
tradizioni e delle comunita e I’egemonia della cultura decostruzionistica sono
segni convergenti del nostro tempo. L’origine nietzscheana di questa deriva
¢ stata messa adeguatamente in luce insieme all’indicazione di un ritorno alle
sorgenti della cultura cristiana come unica via d’uscita dal baratro parossistico
in cui il mondo contemporaneo sta cadendo.

La crisi dell’educazione attuale ¢ determinata dalla scomparsa delle tradi-
zioni e delle comunita. La soluzione dei problemi educativi e il superamento
dell’impressione diffusa intorno all’impossibilita, all’inanita dello sforzo edu-
cativo da parte degli adulti nei confronti dei piu giovani non pud trovare rispo-
ste di carattere esclusivamente pedagogico. La crisi dell’educazione non ha
un carattere specifico, ma ¢ piuttosto I’esito di una crisi globale della societa;
per rimediare alle difficolta dell’educazione contemporanea ¢ necessario porre
mano ai problemi della societa nel suo complesso, soprattutto recuperando il
senso positivo della vita comunitaria alla luce della tradizione, che ¢ I’unico
elemento in grado di dare il fondamento adeguato alla percezione della propria
identita da parte del singolo e il giusto orientamento nella ricerca del bene
e del senso della vita.

In questa prospettiva, allora, il riferimento all’esigenza di un recupero del
valore della tradizione e della comunita non pud assumere il colore di una
falsa neutralita sociologica, ma essere affermato rispetto al solo modello di
tradizione e di comunita pedagogicamente e moralmente adeguato, vale a dire
quello del dono di sé nella sequela dell’unico Giusto perseguitato.

Piu in generale, come gia s’¢ accennato, resta aperto il problema di una
fondazione della morale e dell’educazione che non riposi sulla labilita del pur
essenziale legame sociale; ¢ necessario individuare un fondamento intrinseco
del morale e dell’educativo e intendere in entrambi i casi anche la centralita di
una teoria delle virtu al di 1a del fondamento nelle pratiche sociali e della stessa
giustificazione biologica*’. Il fondamento cristologico dell’antropologia puo
consentire di superare le difficolta connesse a questo impegno fondativo.

Lo stesso Maclntyre ha corretto la prima impostazione della sua teoria delle
virtu, che poggiava sull’assunto di una loro derivazione dalla stessa vita so-
ciale, per andare alla ricerca di un fondamento piu sicuro, recuperando cosi la
lezione tomistica inizialmente accantonata per la sua tendenza essenzialistica.
Le opere successive del filosofo scozzese mettono in rilievo la necessita di de-
finire cosa siano le virtu in se stesse e di individuarne un fondamento, per cosi
dire, antropologico. Questo impegno puo essere soddisfatto, probabilmente,

47 Letica “di prima persona” sembra ’approccio pit convincente in questo senso. Oltre ai testi
gia citati, si veda A. MACINTYRE, Ethics in the Conflicts of Modernity: An Essay on Desire, Practical
Reasoning, and Narrative, Cambridge University Press, Cambridge 2016.



Caduta e riscatto 245

soltanto in un’ottica cristiana, allorché si fonda ’esigenza della sequela nella
“constatazione” (contemplazione?) della sofferenza di Gesu e della violenza
umana; dalla scena della Passione scaturisce la fondazione, anche sul piano “ra-
zionale”, dell’etica delle virtu con I’esigenza di un superamento della violenza
attraverso un “cammino nella luce dell’amore”, a partire dalla consapevolezza
che soltanto un cambiamento di segno del desiderio consente di riavviare la
vita nel vero amore che assicura il possesso stabile della felicita.



