
225

Furio PESCI

CADUTA E RISCATTO
Una rifl essione pedagogica

L’esigenza di defi nire in maniera precisa la differenza e la distanza tra bisogno 
e desiderio è data dalla possibilità che apre di costruire una prospettiva antropo-
logica unitaria, una teoria unifi cata delle scienze umane capace di dialogare con 
le scienze, da un lato, e le prospettive sapienziali di stampo religioso. L’analisi 
della differenza tra bisogno e desiderio permette di costruire un’antropologia 
in grado di rendere conto della differenza radicale tra animale e uomo e nello 
stesso tempo di assumere i dati rilevanti di una lunga tradizione del sapere scienti-
fi co naturalistico.

È utile partire dal dettato del Catechismo della Chiesa Cattolica per in-
quadrare il tema della caduta e della riscossa dell’uomo dal peccato in una 
prospettiva educativa. Il Catechismo è uno dei frutti più grandi del pontifi cato 
di Giovanni Paolo II, punto di riferimento indispensabile per i cristiani di oggi, 
in un mondo così disorientato, come il nostro1.

Nella visione cristiana, l’uomo è stato creato nell’armonia originaria2, in 
amicizia con il suo Creatore, in armonia con se stesso e con tutto il creato, 
e in uno stato superato solo dalla nuova creazione in Cristo. I nostri progenitori, 
Adamo ed Eva, hanno goduto di uno stato di santità e di giustizia originale con 
il quale hanno condiviso la vita divina. Rimanendo in questa intimità divina, 
non avrebbero dovuto né soffrire, né morire. Inoltre, possedevano un’armonia 
personale interiore e un’armonia con l’altro e con il creato. Questo stato d’ar-
monia è stata chiamata giustizia originale.

Nel giardino dell’Eden3, il dono divino della padronanza di sè è stato re-
alizzato nell’interiorità dell’uomo stesso. Egli era libero dalla triplice concu-
piscenza che oggi assoggetta tutti gli uomini alla ricerca del piacere sensuale, 
alla cupidigia dei beni terreni, e ad una falsa volontà autoaffermazione. Questi 
tre mali sono, secondo la tradizione, libidine sensuale, allettamento degli occhi 
e una vita sofi sticata (cfr. 1 Gv 2,16). Nel giardino, il lavoro non era ancora 

1  Un recente saggio sulla centralità di Giovanni Paolo II anche rispetto a tante problematiche 
attuali è: J. MERECKI, Persona e famiglia. L’eredità di San Giovanni Paolo II nel dibattito attuale, 
Cantagalli, Siena 2016.

2  Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 374-376.
3  Cfr. ivi, 377-379.

„Ethos” 31(2018) nr 4(124) 225-245
DOI 10.12887/31-2018-4-124-14



226

un peso, ma una collaborazione con Dio. Purtroppo, i nostri progenitori hanno 
perso tutta l’armonia con il loro peccato. 

La fonte del male4 è una delle grandi domande dell’uomo. L’uomo giusta-
mente chiede da dove viene il male: “Cercavo di sapere da dove il male viene 
e non c’era una soluzione”, sostiene Sant’Agostino, per il quale il mistero 
è stato chiarito solo nella sua conversione religiosa. Anche noi dobbiamo esa-
minare la questione del male fi ssando i nostri occhi su Cristo, che solo è il suo 
vincitore.

Uno dei grandi temi della visione cristiana del mondo è la dinamica del 
peccato e della grazia, per la quale è, anzitutto, necessaria una comprensione 
adeguata del peccato5. La storia umana è pregna di peccato. Comprendendo il 
profondo rapporto dell’uomo con Dio, il male del peccato è smascherato. Sen-
za la chiarezza della Bibbia, si spiegherebbe il peccato come una debolezza, 
un errore od una conseguenza necessaria di una struttura sociale. Conoscendo 
il piano di Dio, possiamo vedere che il peccato è l’abuso da parte dell’uomo 
della propria libertà.

In linea con questa argomentazione, è possibile, allora, cogliere il legame 
tra Adamo e Cristo6. Israele non riuscì mai a cogliere il senso ultimo della storia 
di Adamo ed Eva. Conosceva Adamo (la fonte del peccato), ma non Cristo (la 
fonte della grazia). Solo lo Spirito Santo convincerà il mondo quanto al pec-
cato, alla giustizia e alla condanna (cfr. Gv 16,8). Questa dottrina del peccato 
originale è il rovescio della Buona Novella. Gesù è il nostro Salvatore, perché 
tutti gli uomini hanno bisogno di essere salvati. L’alterazione della dottrina del 
peccato originale mina il mistero di Cristo.

Da questa visione discende anche un elemento sostanziale della visione 
cristiana della storia umana e della caduta7. Sebbene attraverso l’utilizzo di un 
linguaggio fi gurato, la storia del peccato di Adamo non descrive un evento che 
ha avuto luogo all’inizio della storia umana. Tutta la storia umana è segnata 
dalla caduta dei nostri progenitori.

La prima caduta fu quella di Satana8: la caduta dell’uomo rimanda ad una 
voce seducente, la voce di un angelo caduto chiamato satana o diavolo. La 
Chiesa insegna che Satana e gli altri demoni sono stati creati buoni da Dio 
ma sono diventati il male per loro scelta. Una scelta irrevocabile e libera9: 
questi demoni fecero la scelta irrevocabile e libera di rifi utare Dio. La loro 
ribellione si rifl ette nelle parole del tentatore: “Voi sarete come Dio” (Gen 3,5). 

4  Cfr. ivi, 385.
5  Cfr. ivi, 386-387.
6  Cfr. ivi, 388-389.
7  Cfr. ivi, 390.
8  Cfr. ivi, 391.
9  Cfr. ivi, 392-393.

Furio PESCI



227

Dopo aver peccato fi n dall’inizio, il diavolo è ora il “padre della menzogna” 
(Gv 8,44). La misericordia di Dio verso questi angeli caduti è inutile. Il loro 
peccato è imperdonabile perché la loro scelta è irrevocabile. Non vi è alcun 
pentimento per gli angeli, così come non vi è alcun pentimento per gli uomini 
dopo la morte.

L’infl uenza della caduta degli angeli fu disastrosa10, e precisamente a causa 
della nefasta infl uenza del diavolo, Gesù venne sulla terra per distruggere le 
opere del diavolo (cfr. 1 Gv 3,8), in particolare il suo potere di sedurre l’uomo 
alla disobbedienza. Il potere di Satana non è infi nito e non può impedire l’edifi -
cazione del regno di Dio. Anche se Satana può causare ferite gravi (sia fi siche 
e spirituali) Dio guida ancora tutta la storia umana. Perché Dio permetta 
l’attività demoniaca è un mistero. Sappiamo che in ogni cosa Dio concorre al 
bene di coloro che lo amano (cfr. Rm 8,28).

Uno dei punti più controversi, nella storia del cristianesimo è la dottrina 
del peccato originale.

Nell’uomo è presente quasi un “bisogno” di essere messo alla prova11. 
L’uomo ha dovuto accettare liberamente l’amicizia di Dio. Il comando di Dio 
ad Adamo (non mangiare dell’albero della conoscenza del bene e del male) 
mostra simbolicamente che l’uomo ha dovuto riconoscere i suoi limiti come 
creatura e adeguare il suo comportamento alle leggi di Dio.

Il primo peccato è alla base della storia umana12. In conseguenza del pec-
cato, l’uomo ha messo da parte la sua fi ducia in Dio e ha disobbedito. Ogni 
peccato successivo è disobbedienza e mancanza di fi ducia. Nel peccato, l’uomo 
si è ribellato contro il suo status di creatura e ha scelto di essere “come Dio, 
senza Dio”, secondo una celebre espressione di origine patristica.

Ciò che è andato perduto13 è che i nostri progenitori hanno perso la santità 
originale per paura di Dio, che essi erroneamente pensavano fosse geloso delle 
sue prerogative. Il controllo dell’anima sui poteri del corpo è stato guastato. 
L’unione dell’uomo con la donna è stata sottoposta a tensioni e il loro rapporto 
sessuale è stato caratterizzato dalla lussuria e dal dominio (cfr. Gen 3,5-16).

La creazione è diventata ostile all’uomo e la morte ha fatto il suo ingresso 
nella storia umana. Il peccato è entrato nel mondo e, con il peccato, anche la 
morte (cfr. Rm 5,12).

La storia umana è una storia di peccato14; il peccato ha inondato la storia 
umana ed è persino penetrato nell’Alleanza di Dio con Israele. Anche dopo 
la morte di Cristo, il peccato è presente nella comunità cristiana. Dunque, 

10  Cfr. ivi, 394-395.
11  Cfr. ivi, 396.
12  Cfr. ivi, 397.
13  Cfr. ivi, 398-399.
14  Cfr. ivi, 400-401.

Caduta e riscatto



228

il peccato è una realtà universale. Ciò è confermato dalla nostra esperienza. 
Spesso rifi utando di riconoscere Dio, l’uomo ha rotto il giusto ordine che deve 
regnare dentro di sé e con le altre creature15.

Ognuno è coinvolto inesorabilmente16, tutti sono coinvolti nel peccato. 
La morte si diffuse tra tutti gli uomini, appunto perché tutti hanno peccato 
(cfr. Rm 5,12). Tuttavia, a tutti è offerta la salvezza in Gesù Cristo. L’atto di 
un solo uomo nella giustizia conduce al perdono e alla vita per tutti gli uomini 
(cfr. Rm 5,18). Questa miseria opprimente è collegata al peccato di Adamo, 
che è stato trasmesso a tutti al momento della nascita. Peccato che signifi ca la 
morte dell’anima. Pertanto, la Chiesa battezza anche i bambini per la remis-
sione dei peccati.

Di qui, la dottrina della trasmissione degli effetti17: noi non sappiamo esat-
tamente come si trasmette il peccato originale. Adamo ed Eva avrebbero dovu-
to trasmettere la santità e la giustizia originali a tutti. Nel loro stato decaduto 
è potuto avvenire solo il passaggio di una natura umana privata ormai della 
santità e della giustizia originali. Pertanto, il peccato originale si differenzia da 
altri peccati. Si è contratto uno stato, non è stato compiuto un atto.

Gli uomini sono stati privati del loro retaggio18, dal peccato originale siamo 
privati della santità e della giustizia originali. La natura umana non è totalmen-
te corrotta, ma è ferita nelle sue forze naturali. Essa è soggetta all’ignoranza, al 
peccato e alla morte, e ha una inclinazione al male (chiamato concupiscenza). 
Il battesimo cancella il peccato originale e trasforma la persona che si rivolge 
a Cristo. Tuttavia, l’inclinazione al peccato persiste ed è necessario che l’uomo 
sostenga costantemente un combattimento spirituale.

Se gli errori nella corretta visione del peccato originale sono ricorrenti nella 
storia del cristianesimo, da Pelagio al protestantesimo moderno, la battaglia di 
oggi19 per i cristiani è mostrare come la dottrina del peccato originale fornisca 
la possibilità di comprendere la situazione dell’uomo nel mondo. Anche se 
rimane libero, l’uomo è stato messo sotto l’infl usso del diavolo, che ha il potere 
della morte. L’uomo ignora la propria inclinazione al male e fa gravi errori nel 
campo dell’istruzione, della politica, e nell’agire sociale.

Il mondo appare, dunque, come un campo di battaglia a causa del peccato20, 
il peccato originale e tutti i peccati personali mettono il mondo in una condi-
zione di peccato. Questo peccato del mondo (cfr. Gv 1,29) si riferisce anche 

15  Cfr. Concilio Vaticano II, Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contemporaneo 
Gaudium et Spes, 13.

16  Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 402-403.
17  Cfr. ivi, 404.
18  Cfr. ivi, 405.
19  Cfr. ivi, 407.
20  Cfr. ivi, 408-409.

Furio PESCI



229

alle infl uenze negative esercitate da strutture sociali di peccato. È una situazione 
drammatica, in cui tutto il mondo è in potere del maligno (cfr. 1 Gv 5,19). L’uomo 
si trova in mezzo ad un campo di battaglia e senza l’aiuto di Dio non si riesce 
a raggiungere la salvezza interiore21.

All’orizzonte si trova, tuttavia, una vittoria promessa22: dopo il peccato 
originale, Dio chiama ancora l’uomo e gli offre la promessa di una vittoria. 
Dio ha annunciato l’invio di un Messia Redentore, una battaglia tra il serpente 
e la donna, e la vittoria fi nale per i suoi discendenti: “Io porrò inimicizia tra 
te e la donna e tra la tua stirpe e la sua” (Gen 3,15). Questo passaggio annuncia 
Cristo come il nuovo Adamo che fa un’ammenda sovrabbondante per il pec-
cato di Adamo. Molti Padri della Chiesa vedono Maria come la nuova Eva, la 
prima creatura a benefi ciare della redenzione di Cristo per la sua Immacolata 
Concezione e la libertà da tutti i peccati personali.

Del resto, Cristo ci ha dato beni migliori di quelli che il diavolo ha portato 
via23. Non c’è nulla che impedisca alla natura umana di essere sollevata a qual-
cosa di più grande, anche dopo il peccato: “Felice colpa, che meritò di avere 
un così grande Redentore”24.

La vita dell’uomo, anche dopo il battesimo, è, poi, esposta continuamente 
alla possibilità della caduta, per la quale è sempre disponibile in sovrabbonan-
za, nella Chiesa, il perdono dei peccati.

L’azione del perdonare25, è legata all’agire dello Spirito Santo, alla Chiesa 
e alla comunione dei santi. Gesù dice: “Ricevete lo Spirito Santo; a chi ri-
metterete i peccati, saranno rimessi, a chi non li rimetterete, saranno ritenuti” 
(Gv 20,22-23).

Attraverso il Battesimo26, Gesù ha unito il perdono dei peccati alla fede, 
affermando che, se qualcuno avrà creduto e sarà stato battezzato, sarà anche 
salvato (cfr. Mc 16,15-16). Il Battesimo è il primo sacramento del perdono. 
Con il battesimo, il perdono che abbiamo ricevuto è così pieno e completo 
che non rimane in noi assolutamente nulla da cancellare, né alcuna sanzione 
da subire per il peccato. Tuttavia, i peccati non ci vengono risparmiati per 
la debolezza della nostra natura. Al contrario, dobbiamo ancora combattere 
i movimenti della concupiscenza. 

21  Cfr. Gaudium et Spes, 37.
22  Cfr. ivi, 410-411.
23  Cfr. ivi, 412.
24  Annunzio pasquale [Exsultet], in: Conferenza Episcopale Italiana, Messale romano, Fonda-

zione di Religione Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena, Roma 2015, p. 167.
25  Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 976.
26  Cfr. ivi, 977-978.

Caduta e riscatto



230

Il perdono dopo il battesimo è sempre possibile27; se nessuno di noi può 
sfuggire alla ferita del peccato, la Chiesa ha, tuttavia, il potere di rimettere 
i peccati, e il Battesimo non è il suo unico mezzo. Infatti, la Chiesa è in grado 
di perdonare a tutti i penitenti le loro offese, anche se dovessero peccare fi no 
all’ultimo momento della loro vita. Con il sacramento della Penitenza, i bat-
tezzati sono riconciliati con Dio e con la Chiesa. Il sacramento della Penitenza 
è necessario alla salvezza per coloro che sono caduti dopo il Battesimo, proprio 
come il battesimo è necessario alla salvezza per coloro che non sono ancora 
stati rigenerati.

Le chiavi del perdono28 sono in mani ben precise. Gli apostoli e i loro 
successori comunicano il perdono nel Battesimo e riconciliano gli uomini 
a Dio grazie al potere delle chiavi. La Chiesa ha ricevuto le chiavi del regno 
per la remissione dei peccati attraverso il sangue di Cristo e l’azione dello 
Spirito Santo.

Si tratta di un potere su tutti i peccati29, e nessun peccato è così grave che 
la Chiesa non possa perdonarlo. Non c’è nessun uomo così malvagio che non 
possa sperare il perdono, se il suo pentimento è onesto. Cristo vuole che le 
porte del perdono della Chiesa siano aperte sempre per chi si converte dal 
peccato. E la Chiesa vuole che i fedeli credano pienamente nel potere della 
Chiesa di rimettere i peccati attraverso il ministero dei sacerdoti. I suoi servi 
devono fare in suo nome tutto quello che fece Gesù quando era sulla terra. 
Dio, dunque, conferma in cielo ciò che i sacerdoti compiono quaggiù, e se non 
vi fosse il perdono dei peccati nella Chiesa, non ci sarebbe alcuna speranza di 
vita futura.

UN GRANDE PROBLEMA DI COMUNICAZIONE E DI COMPRENSIONE

Le parole che precedono trovano scarsa disponibilità di ascolto nella società 
e nella cultura contemporanee. Nel mondo contemporaneo esiste un problema 
fondamentale di comunicazione che è determinato dal netto prevalere di un 
atteggiamento che esclude dall’ambito del verosimile tutto ciò che non segue 
i canoni del metodo scientifi co. Per cui, qualsiasi assunto di valore, qualsiasi 
impostazione di carattere fi losofi co, qualsiasi richiamo al senso comune o alla 
“saggezza”, comunque intesi, si trovano relegati in posizioni secondarie rispet-
to a ciò che passa, anche aprioristicamente, come “scientifi co”, in quanto (si 
dice) è dato di osservazione verifi cabile.

27  Cfr. ivi, 979-980.
28  Cfr. ivi, 981.
29  Cfr. ivi, 982-983.

Furio PESCI



231

Una concezione compiuta dell’educazione non può fare a meno di misu-
rarsi con questa esigenza ed accettarla, pur nella consapevolezza del fatto che 
si tratta di un mito ideologico, quello appunto della “scientifi cità”, opposta ad 
ogni altra forma di sapere. Per questo motivo il lavoro compiuto dai sostenitori 
della teoria mimetica nel campo delle scienze umane e in vista di una teoria 
unifi cata di questi saperi risulta estremamente prezioso al fi ne della delineazio-
ne di una visione organica del percorso formativo30. Per questo motivo, penso 
che sia bene riprendere alcune considerazioni preliminari, di carattere antro-
pologico ed etico, per rendere la “saggezza” di questa visione comprensibile 
anche ai sempre più numerosi “avversari” del cristianesimo.

 In particolare, la teoria mimetica presenta due caratteri di notevole rilievo 
al fi ne della presente discussione: (a) concepisce l’uomo secondo una prospet-
tiva dinamica che privilegia l’analisi del suo agire; (b) considera la vicenda 
umana di Cristo e la cultura generata dal cristianesimo come nodo centrale di 
tutta la storia umana e di una possibile teoria della cultura.

Per questo suo carattere peculiare, la teoria mimetica è assunta come 
sfondo di una rifl essione che utilizza l’analisi del dinamismo dell’agire31, la 
prospettiva analitico-esistenziale32 e l’approccio di MacIntyre all’etica33 come 
fondamenti di una comprensione adeguata dei problemi dell’educazione con-
temporanea alla luce di una prospettiva storico-pedagogica.

Punto di partenza della rifl essione sull’educazione può essere profi cuamen-
te l’analisi della situazione sociale contemporanea, evocando quell’intreccio 
fatto di materialismo, di propensione consumistica, di relativismo e di emoti-
vismo etico che caratterizza nella sua negazione di ogni valore, insomma nel 
suo nichilismo, il sistema economico e socio-culturale del capitalismo con-
temporaneo, con ripercussioni gravissime sull’educazione e sulla possibilità 
stessa di educare autenticamente.

IL DESIDERIO

Per comprendere l’educazione (la sua natura, i suoi fi ni) è opportuno partire 
dalla considerazione del dinamismo dell’agire ed innanzitutto dalla distinzione 
tra desiderio (proprio soltanto dell’uomo e indistinto) e bisogno (proprio anche 
dell’animale e specifi co).

30  Si veda R. GIRARD, Mensonge romantique et vérité romanesque, Grasset, Paris 1961.
31  Si veda L. MELINA, Cristo e il dinamismo dell’agire, Mursia-PUL, Roma 2001.
32  In particolare nella sua versione frankliana (si veda V.E. FRANKL, The Doctor and the Soul, 

Knopf, New York 1983). 
33  Si veda A. MACINTYRE, After Virtue: A Study in Moral Theory, University of Notre Dame 

Press, Notre Dame, Indiana, 1981.

Caduta e riscatto



232

Di fronte all’evidente diffi coltà che incontra il sapere contemporaneo 
nell’individuazione delle specifi cità dell’umano rispetto all’animale non ap-
pare percorribile una strada, che è poi quella tradizionalmente più battuta, che 
ponga in netto contrasto la natura animale e quella umana. D’altro canto, non 
si può nemmeno aderire ad una visione che sostenga l’esistenza di un “conti-
nuum” tra animale e uomo, le differenze assumendo così un carattere piuttosto 
quantitativo che qualitativo. L’analisi dell’agire è fondamentale per la solu-
zione di questa aporia, poiché assume come punto di riferimento le modalità 
comportamentali del vivente e le loro motivazioni (cfr. in particolare le recenti 
ricerche di MacIntyre sull’uomo come “animale razionale dipendente”34 – il ri-
ferimento all’opera del fi losofo scozzese è utile per segnalare come, al di là delle
formulazioni contenute in questo stesso testo, che riguardano principalmente 
l’aspetto “sociale” dell’educazione, occorra un fondamento dell’agire umano 
sul piano ontologico, quindi “a monte” rispetto alla stessa pratica sociale; ciò 
vale sia per il discorso morale sia per quello pedagogico). 

Il primo dato oggettivamente rilevabile all’osservazione empirica è quello 
della presenza nell’uomo di un “conato” che oltrepassa il limite di ciò (il biso-
gno nelle sue pur molteplici forme) che è diretto ad un’oggettualità specifi ca 
e determinata dalle carenze intrinseche dell’individualità organismica. Nell’uo-
mo si fa presente, più come al di là che come alternativa al bisogno, qualcosa 
che si può denominare con il termine comune di desiderio, vale a dire il senso, 
spesso vago e indeterminato di un’ulteriorità che non può essere raggiunta, né 
trovare compimento in nulla di concreto e di delimitato, pur potendo il fi nito 
nella sua complessità fornire una soddisfazione, provvisoria e fragile quanto si 
vuole, che può essere confusa da chi la prova come compimento di un insieme 
complesso di bisogni o come autentica misura dell’ulteriorità originaria tradita 
così senza che il singolo nemmeno se ne riesca ad accorgere pienamente.

Il desiderio è ciò che caratterizza l’uomo e che lo distingue radicalmente 
dagli animali (questo può dirsi il fondamento stesso di un’antropologia che 
regge il confronto con i saperi scientifi ci).

L’esigenza di defi nire in maniera precisa la differenza e la distanza tra 
bisogno e desiderio è data dalla possibilità che apre di costruire una prospet-
tiva antropologica unitaria, una teoria unifi cata delle scienze umane capace 
di dialogare con le scienze, da un lato, e le prospettive sapienziali di stampo 
religioso. L’analisi della differenza tra bisogno e desiderio permette di costruire 
un’antropologia in grado di rendere conto della differenza radicale tra animale 
e uomo e nello stesso tempo di assumere i dati rilevanti di una lunga tradizione 
del sapere scientifi co naturalistico (ad esempio Sigmund Freud, ecc.).

34  Si veda IDEM, Dependent Rational Animals: Why Human Beings Need the Virtues, Carus, 
Chicago 1999. 

Furio PESCI



233

L’oggetto del desiderio umano è la felicità. L’ulteriorità rispetto a qualsia-
si oggetto di cui l’essere umano (in quanto animale) può provare il bisogno 
è concepibile facendo riferimento all’ambito semantico del termine “felicità”. 
La felicità è, in sostanza, il termine della ricerca umana nell’agire concreto 
come anche nell’impegno speculativo e nell’esperienza affettiva. La sua estre-
ma vaghezza, che rende il concetto stesso di felicità sostanzialmente indefi ni-
bile senza ulteriori specifi cazioni (e tali specifi cazioni sono alla radice dello 
sviluppo storico sia delle tradizioni morali sia di quelle pedagogiche), indica 
il carattere stesso del desiderio, la sua labilità e insieme anche la sua profondità 
esistenziale e, per così dire, ontologica.

Desiderio e felicità richiamano l’esperienza originaria dell’amore, dell’unio-
ne originaria che è fondamento costitutivo dell’essere umano fi n dal conce-
pimento. Questo è il grande mistero dell’origine dell’essere umano; da dove 
viene, perché esiste e vive, qual è il suo destino; domande tutte, queste, che non 
trovano risposta sul piano scientifi co e che perciò non possono essere oggetto di 
un discorso che voglia porsi su quel piano, ma che ciò nonostante richiedono 
una risposta.

Più ancora dell’esigenza di questa risposta, vale a non eliminare la doman-
da nemmeno dal discorso prettamente scientifi co sull’uomo il fatto, ricono-
sciuto anche da alcuni grandi studiosi del comportamento umano (ad esempio 
Erik Erikson35), che all’inizio della vita si trova un’esperienza fondamentale 
di dipendenza da un altro essere, dal quale ciascun individuo trae l’affetto che 
darà energia all’intera sua esistenza. Questa dipendenza d’amore si prolunga 
nell’esperienza di un legame ancor più fondante con l’Essere che da origine 
a tutti gli esseri; ed anche se questa esperienza si può tematizzare solo in 
termini sapienziali (fi losofi ci e teologici), sul piano empirico vale che questa 
esperienza connota costantemente il futuro agire dell’uomo, in particolare ogni 
desiderio rappresentando in qualche misura la carenza successiva ed il ricordo 
di una pienezza non più attinta né attingibile dopo la nascita.

L’INDETERMINATEZZA DEL DESIDERIO E LA NECESSITÀ DI MODELLI

La realizzazione del desiderio di felicità richiede verità, bellezza, bontà.
Ogni uomo cerca la felicità. Questa frase trova la sua forza nel fatto che può 

essere condivisa universalmente quasi a prescindere dalle opzioni ideologi-
che, culturali, fi losofi che. Nella felicità si compendia qualsiasi oggettivazione 
concreta del desiderio e proprio per questo motivo “felicità” è il termine che 
meglio esprime la natura indefi nita del desiderio stesso.

35  Si veda E. ERIKSON, The Life Cycle Completed: A Review, Norton, New York–London 1982. 

Caduta e riscatto



234

Essere felici, qualunque cosa ciò possa signifi care, e qualunque cosa sia 
desiderata per il raggiungimento della felicità, richiede in sostanza la realizza-
zione di una pienezza che la tradizione fi losofi ca occidentale ha espresso effi -
cacemente con i tre cosiddetti “trascendentali”: il vero, il bello, il bene, che 
sono gli elementi oggettivi della felicità vissuta come situazione esistenziale. 
Che ogni uomo cerchi la felicità, in altre parole, signifi ca che aspira al vero, 
al bello, al bene, che vuole incontrare nella sua vita, fare esperienza di verità, 
bellezza, bontà. 

I tre trascendentali, è opportuno sottolinearlo, non sono radicalmente di-
stinti tra loro, ma piuttosto convergono unitariamente36. L’uomo non sa come 
appagare il desiderio di felicità. Il carattere indefi nito del desiderio porta con 
sé il disorientamento dell’uomo rispetto alla sua stessa ricerca di felicità. Cias-
cun individuo si ritrova spesso a fare i conti con il carattere ondivago dei suoi 
desideri, preso dapprima da qualcosa che lo attrae e che poi lascia deluso per 
correre dietro ad altro in un gioco senza fi ne che coinvolge le cose, il tempo, 
le persone senza distinzioni. Questa esperienza empirica è all’origine della 
vita morale, quasi la condizione ontologica dell’uomo nel nostro tempo, e la 
consapevolezza di tale condizione costituisce un obiettivo prioritario dell’edu-
cazione nella sua intrinseca sostanza.

Per appagare il desiderio (vale a dire sapere cosa desiderare) occorre un 
modello. Nella vaghezza del desiderio rappresenta un problema fondamentale 
conoscere cosa appaga veramente l’uomo, sia sul piano individuale sia sul 
piano di ciò che è socialmente desiderabile. È un carattere distintivamente 
umano affi darsi ad altri, a chi ha un ruolo o un carattere autorevole e di guida, 
per acquisire questa conoscenza, che può manifestarsi tanto nella forma della 
condivisione superfi ciale di interessi momentanei, di oggetti del desiderio con-
divisi per breve tempo, uno dopo l’altro, quanto nelle forme di una saggezza 
che resiste all’usura del tempo e che viene a costituire l’ambito del “virtuoso” 
(cfr. più avanti con maggiore ampiezza).

Il desiderio è sempre mediato dal modello, raramente (mai?) diretto ad un 
oggetto. Quanto sopra detto vale al punto che è relativamente raro il caso di de-
sideri che non siano mediati, almeno in forma attenuata o indiretta, da qualche 
modello; ciò è particolarmente evidente nei fenomeni di moda, in cui la desi-
derabilità di determinati oggetti, in genere non legati alla stretta funzionalità, 
è data più dal fatto che altri li hanno che dalla loro sostanza intrinseca. Ciò 
signifi ca anche la possibilità sempre imminente di una confusione od anche di 
un contrasto tra modelli diversi nella singola persona e nei gruppi sociali37.

36  Si veda una ricostruzione storica dell’idea, ad esempio in G. REALE, D. ANTISERI, Il pensiero 
occidentale dalle origini ad oggi, La Scuola, Brescia 1983, vol. 1, Antichità e Medioevo.

37  Si veda R. GIRARD, Je vois Satan tomber comme l’éclair, Grasset & Fasquelle, Paris 1999.

Furio PESCI



235

La dinamica del desiderio è sempre triangolare (soggetto, modello, ogget-
to). La connotazione del desiderio data dalla teoria mimetica, che sottolinea la 
“triangolazione” necessaria per il sorgere di un desiderio, risulta estremamente 
profi cua rispetto ad una concezione non ingenuamente cognitivistica del pro-
cesso educativo. La triangolarità del desiderio, in cui appare fondamentale il 
ruolo del mediatore/modello, rende conto di fenomeni basilari della relazione 
tra adulti e bambini, tra genitori e fi gli, calando la realtà della comunicazione 
e l’esigenza di una comunicazione effi cace in senso educativo nel tessuto della 
realtà esistenziale e del dinamismo dell’agire.

DESIDERIO DEL BENE E RICERCA DI SENSO

L’oggetto del desiderio (il “trascendentale” in senso fi losofi co) dà il senso/
signifi cato della vita. Il desiderio passa sempre dalla sua condizione di inde-
terminatezza ad un “appoggio”concreto di tipo oggettuale. Il desiderio ha, 
vuole avere un oggetto defi nito, per quanto provvisorio, perché nel rapporto 
con quell’oggetto defi nito scaturisce la scoperta dell’identità personale. Ciò 
verso cui si tende è nello stesso tempo ciò che permette di trovare la propria 
identità38; si vive per avere quell’oggetto, per soddisfare così il proprio desi-
derio, per trovare realizzazione; e, dunque, attraverso l’oggetto del desiderio 
si trova il signifi cato della vita, tanto che l’uno (l’oggetto del desiderio) può 
dirsi coincidere con l’altro (il senso dell’esistenza). 

Si può desiderare qualcosa di materiale: il denaro, le donne, o qualcosa di 
più astratto (il potere), ecc. Tutto può giungere fi no ad una sorta di concrezione 
del bene più generale. È la tematica fi losofi ca del rapporto tra beni particolari 
(i molteplici oggetti del desiderio) e bene assoluto, allo stesso modo che se ne 
può parlare rispetto al trascendentale estetico e a quello teoretico. Il vero, il 
bello, il bene sono, insomma, le estreme rappresentazioni della caleidoscopica 
ricerca del senso della vita attraverso il conseguimento della realizzazione del 
desiderio.

La dinamica del desiderio è quindi ricerca di senso. La duplice rappresenta-
zione che viene dall’analisi del dinamismo dell’agire e dall’analisi esistenziale 
in sostanza si mostra essere quasi sovrapponibile. La ricerca di signifi cato si 
rivela essere sempre desiderio di alcunché da cui dipende l’unitarietà della 
vita o la sua frammentazione, e, quindi, anche il raggiungimento della felici-
tà, la condizione della quale consiste precisamente in questa stessa unitarietà 
esistenziale.

38  Si veda V.E. FRANKL, Man’s Search for Meaning, Simon & Schuster, New York 1985.

Caduta e riscatto



236

L’oggetto del desiderio, nel suo rapporto con la felicità, corrisponde al 
signifi cato della vita. La felicità è l’esito, in gran parte non ricercato in quanto 
tale e direttamente (si desidera qualcosa, non la felicità stessa, proprio per 
l’esigenza di ciò che si desidera in vista della felicità stessa) del dinamismo del 
desiderio, il quale nella sua dialettica di carenza e di soddisfazione determina 
la posizione fondamentale di fronte all’esistenza. Il senso della vita dipende 
in larga misura dall’orientamento del desiderio, dal suo oggetto (in realtà dalla 
molteplicità e dall’armonia dei desideri che convivono più o meno ordinata-
mente in ciascun individuo).

BENE E SIGNIFICATO

Il bene è valore (ciò che vale e che rende felice)39. L’oggetto del desiderio 
è, in quanto tale, ciò che in termini fi losofi ci si indica come “bene”. Tutto ciò 
che può essere oggetto di desiderio è bene e in quanto bene conferisce un certo 
caratteristico orientamento alla vita di chi ne prova il desiderio. Per questo 
motivo si può dire che in larga misura il bene sia dotato di valore e che, anzi, 
sia esso stesso, in quanto bene, anche valore. I “valori” non sono altro che gli 
oggetti del desiderio ed alcuni di essi, nelle loro forme più astratte, assumono il 
carattere di valori per eccellenza o quasi per antonomasia. Valore è ciò che vale, 
il che equivale a dire che valore è ciò che dà senso e felicità alla vita umana.

Il modello è necessario per la ricerca del signifi cato. Il carattere sempre 
mediato del bene implica che la stessa attribuzione di senso alla propria vita 
non sia un processo endogeno o esclusivamente interiore, ma comporti sempre 
un’intensa vita di relazione, in cui gli individui interagiscono tra loro comu-
nicandosi e infl uenzandosi a vicenda nella ricerca di ciò che è bene per loro, 
interferendo ed ostacolandosi anche, e tutte le relazioni, positive o negative, 
sono implicate nel formarsi dell’idea del bene e trovano in questa fi nalità il 
loro carattere essenziale. La ricerca di signifi cato è facilitata od ostacolata dal 
grado di attrattiva del modello e perfi no l’intrinseca razionalità del bene di cui 
è portatore appare relativamente secondario rispetto alla sua attrattiva.

Oggetto del desiderio è quasi sempre un bene particolare40. Il bene è ciò 
che appare desiderabile, vale a dire ciò che esercita un’attrattiva sull’individuo 
e sulla comunità. L’attrattiva per l’individuo e quella socialmente condivisa 
spesso interferiscono sinergicamente. Gli individui si “scelgono” reciproca-
mente in base alla condivisione (spesso momentanea e revocabile) del bene 

39  Si veda C. TAYLOR, A Secular Age, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts–
London 2007.

40  Sulla dottrina classica è ovvio il riferimento all’Etica Nicomachea di Aristotele.

Furio PESCI



237

particolare che eleggono a proprio e principale. Esistono, quindi, sul piano 
pedagogico, da un lato il grave problema, l’esigenza di un contesto sociale 
che presenti in un ordine coerente e possibilmente razionale i beni particolari 
in vista del bene “generale” (per eccellenza) e di quello comune; da un altro 
lato, i rischi ineliminabili di scelte sbagliate, nelle quali entra in gioco non tanto 
la razionalità della scelta quanto l’attrattiva del modello sul piano emotivo 
ed affettivo. La relativa effi cacia degli educatori e il fatto esistenziale che il 
ruolo dell’educatore possa essere ricoperto da individui indegni o incapaci 
o comunque meno validi di altri, eppure semplicemente “preferiti” (il caso dei 
cantanti e degli atleti è signifi cativo) risiede in questa situazione paradossale 
che è, tuttavia, tipica di ogni consorzio umano e dell’età evolutiva.

Il bene fondamentale, quello che fornisce il senso più generale della vita, 
è il Bene. L’esigenza prioritaria nella quale si riassume il senso di tutta l’educa-
zione è il costituirsi nella persona in formazione di un ordinamento gerarchico 
entro il quale trovino adeguati spazi di espressione e di soddisfazione i desideri 
molteplici e particolari che accompagnano il singolo e la comunità a cui ap-
partiene lungo tutto l’arco della vita.

Se è vero che il singolo individuo cerca, anche in forma inconsapevole, 
passando di desiderio in desiderio, la propria felicità e il senso della propria 
vita, occorre che il bene verso cui si orienta abbia le caratteristiche di bene 
autentico, pena altrimenti la frammentazione della vita stessa nell’inautenticità 
e nell’illusione.

IL BENE, I BENI E LA QUESTIONE EDUCATIVA

Esiste una dialettica beni/Bene (che può trovare la sua “sintesi” nel si-
gnifi cato fondamentale dato all’esistenza). Il carattere non defi nitivo ed anzi 
decisamente oscillante del desiderio (nel concreto della vita quotidiana ciascun 
individuo sperimenta una pluralità di desideri, per cui occorrerebbe parlare al 
plurale per rendere conto adeguatamente di ciò che avviene) rende la stessa 
natura del desiderio assai problematica e potenzialmente un ostacolo al rag-
giungimento del vero ed unico bene, quello che prevale gerarchicamente sugli 
altri e rispetto al quale l’individuo orienta la propria esistenza trovandovi il 
signifi cato essenziale.

Questa pluralità assume un carattere dialettico allorché si manifestano con-
fl itti tra desideri diversi, tra persone diverse e persino all’interno del singolo, 
nei vari momenti della sua esistenza, ma anche nella stessa giornata, nelle 
stesse ore41. In questi casi emerge in tutta la sua urgenza ed anche in tutta la 

41  Si veda G. ABBÀ, Felicità, vita buona e virtù, Libreria dell’Ateneo Salesiano, Roma 1995.

Caduta e riscatto



238

sua diffi coltà l’esigenza di una distinzione tra beni particolari e Bene assoluto, 
insieme a quella di orientare i primi al perseguimento del secondo. 

Un ulteriore problema è quello riguardante il rapporto, altrettanto proble-
matico, tra bene dell’individuo e bene comune. In entrambi questi casi, del 
rapporto tra beni particolari e Bene assoluto e del rapporto tra bene dell’in-
dividuo e bene comune, la rifl essione morale si salda con la preoccupazione 
pedagogica.

I modelli sono necessari per raggiungere i beni e il Bene (per comprendere 
quali siano i veri beni in rapporto al Bene). Il carattere mediato del desi-
derio implica l’estrema rilevanza del modello nell’orientamento esistenziale 
dell’individuo verso una vita buona. Gli altri, e specialmente alcune fi gure 
come i genitori, i parenti più stretti, gli insegnanti, svolgono un ruolo di cui 
diffi cilmente si può esagerare l’importanza rispetto alla genesi degli atteggia-
menti corrispondenti e adeguati al perseguimento del vero Bene fra i tanti beni 
particolari a disposizione dell’individuo e della comunità. Il ruolo dei modelli 
si pone sia sul piano della retta comprensione dell’ordine delle cose sia su 
quello delle scelte nell’agire concreto.

È, dunque, necessaria una educazione del desiderio. È a questo punto che 
emerge quasi dall’interno della rifl essione sul dinamismo dell’agire e dun-
que della morale la dimensione specifi camente pedagogica. Il desiderio esige 
un’educazione e l’educazione stessa, se si vuole dare un signifi cato pieno ed 
autentico alla parola, è nella sua essenza più propria educazione del desiderio. 
Un’educazione che non riesca ad incidere sul dinamismo dell’agire degli in-
dividui e delle comunità di cui fanno parte non sarebbe autentica educazione 
(e d’altra parte sarebbe “impossibile” una simile educazione); anche nel caso, 
oggi frequente, dell’ineffi cacia delle pratiche educative intenzionali svolte 
dalle agenzie sociali preposte (la famiglia, la scuola, la Chiesa, lo Stato), si 
inseriscono nel processo educativo altri soggetti (la televisione, i pari) spesso 
con esiti indesiderabili, ma il cui successo evidenzia come non si dia educa-
zione che non sia in primo luogo educazione del desiderio.

AMORE E VIRTÙ

I modelli e le virtù (innanzitutto l’amore) sono state storicamente intese come 
la via fondamentale alternativa al desiderio potenzialmente individualistico e al 
mero legalismo esteriore inteso come argine del parossismo potenziale.

In questa prospettiva è anche possibile rileggere la storia del progressivo 
consolidamento della morale cristiana attorno al nucleo del comandamento di non 
desiderare e al vangelo delle tentazioni e delle beatitudini. L’incontro con le 
culture antiche porterà il cristianesimo a cogliere nella dottrina delle virtù, intese 

Furio PESCI



239

alla luce di un amore paradossale che non si nutre più di desiderio, la strada 
praticabile per il superamento del legalismo in tutte le sue forme, quindi anche 
della morale del dovere, non meno che del parossismo del desiderio generatore 
di tensione e violenza all’interno delle comunità e in grado di dissolverle42.

L’adozione nella prospettiva cristiana della teoria delle virtù parte dalla 
considerazione di queste ultime come specifi cazione pratica della conforma-
zione a un altro (Cristo) che ha vinto tutte le tentazioni, cioè la tirannia del 
desiderio, e che ha posto l’amore a fondamento della vita buona. Con questo 
riferimento essenziale alla priorità dell’amore secondo il modello esemplare 
di Gesù, le virtù nella prospettiva cristiana non possono essere altro che questa 
conformazione ed andare nella direzione non di un ascetismo fi ne a se stesso, 
ma di una pratica della rinuncia all’assolutezza del desiderio personale in vista 
di un bene che lo trascende e che è il solo a dare la felicità autentica.

L’obbedienza (fi no a volere la volontà di un altro) è la leva dell’educazione 
del desiderio, per la felicità stessa. La bipartizione tra precetti e consigli, tipica 
della cristianità fi n dai primi secoli, segue questo orientamento antilegalistico 
(non sono i codici e i comandamenti gli strumenti adatti per il raggiungimento 
della perfezione morale, cioè della vita buona e quindi della felicità) e un 
orientamento volto ad investire la persona nella sua responsabilità attraverso la 
pratica di una conformazione al modello (Cristo) che privilegia la virtù dell’ob-
bedienza come epilogo della morale di rinuncia al desiderio nella volontà che 
giunge a perseguire la volontà di un altro. L’obbedienza è questo conformarsi 
alla volontà di un altro in vista di una felicità maggiore che consiste nella 
consapevolezza che è l’altro ad indicare il vero bene. Per questo motivo l’ob-
bedienza si può dire dal punto di vista pedagogico la virtù più basilare, senza 
della quale non può nemmeno darsi educazione.

Il fi ne dell’educazione in vista della felicità e del compimento del desiderio 
è il dono di sé. In questo ribaltamento paradossale della prospettiva consueta, 
occorre fi ssare adeguatamente la questione centrale: il desiderio si realizza nel 
non-desiderio, nel desiderare e nel volere la volontà dell’altro. Se questo è in 
un certo senso vero di ogni tipo di mediazione soggetto-modello-desiderio, 
esso è anche il criterio utile per distinguere tra modello e modello. 

EDUCAZIONE, VIRTÙ E MODELLI

L’educazione del desiderio in vista del bene (Bene) è educazione alle virtù. 
Di fronte all’impoverimento contemporaneo della proposta educativa sembra 

42  Classiche storie della spiritualità sono molto utili a documentare questo punto di vista (si veda 
J. AUMANN, Christian Spirituality in Catholic Tradition, Ignatius Press, San Francisco 1986).

Caduta e riscatto



240

promettente il recupero della prospettiva di un’educazione del desiderio attra-
verso le virtù in vista del vero bene che dà felicità.

In questa formula è possibile compendiare effi cacemente quanto riferito 
fi n qui, individuando la connessione tra la problematica specifi camente peda-
gogica e quella morale e recuperando la rifl essione sulla natura del vero Bene 
rispetto alla molteplicità dei beni particolari nella prospettiva dell’attingimento 
di un signifi cato pieno dell’esistenza che guidi ad un possesso stabile di felicità, 
sia nell’esistenza individuale sia nella vita sociale. 

L’esito opposto al virtuoso è il parossismo mimetico del desiderio (invidia, 
gelosia, superbia – cfr. i cataloghi dei vizi della tradizione classica e cristia-
na43). Il corollario delle argomentazioni qui esposte consiste nel riconoscimen-
to che al di fuori della vita buona praticata attraverso le virtù non può esservi 
altra alternativa che il parossismo mimetico, fatto di una quanto mai variega-
ta molteplicità di vizi, tutti caratterizzati essenzialmente come affermazioni 
ipostatizzate di desideri autoreferenziali, che assicurano un godimento cupo, 
sempre minacciato dall’instabilità del desiderio in se stesso e dal contrasto 
con il desiderio dell’altro; fuori dalle virtù e dalla loro pratica non può esservi, 
quindi, altro che l’inautenticità della superbia, dell’invidia, della gelosia44.

Questa constatazione fonda un sistema di modelli negativi (quelli centrati 
su se stessi) e positivi (quelli che orientano ad altro – persone e cose – un 
Altro). Diventa necessario allora distinguere, sul piano pedagogico, tra i vari 
modelli quali appartengano al genere autoreferenziale e quali no. L’educazione 
è una pratica plurimillenaria che si fonda quasi ovunque su modelli del primo 
tipo, perché è l’uomo stesso a volere essere modello di altri ed è anche su 
questa caratteristica tipica dell’essere umano che risiede il desiderio di educare 
i propri fi gli o i giovani di una comunità, nel renderli simili a se stessi. 

La prospettiva cristiana, anche ad una considerazione storiografi ca, si pone 
in un altro modo; nessun uomo, nemmeno quando è investito di una funzione 
educativa, può nel cristianesimo arrogarsi il diritto di conformare a se stesso le 
persone di cui si prende cura. Il cristianesimo è la prima cultura che addita un 
unico Maestro come modello, conformarsi al quale è un compito anche per gli 
uomini che educano e che di fatto sono modelli per i più giovani. Il criterio di 
paragone è, quindi, esterno alla fi gura che lo incarna sempre solo parzialmente 
e con grande sforzo.

Il modello fondamentale positivo è Cristo (che addita se stesso come 
modello da seguire in quanto egli stesso segue la volontà del Padre). Cristo 

43  Si veda R. GIRARD, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Grasset & Fascquelle, 
Paris 1978.

44  Per una visione aggiornata del tema delle virtù, si veda L. MELINA, J. NORIEGA, J.J. PEREZ 
SOBA, Camminare nella luce dell’amore, Cantagalli, Siena 2008.

Furio PESCI



241

è l’unico maestro di tutti. Non è soltanto un’affermazione tipica della patristica, 
questa, ma l’essenziale dell’atteggiamento educativo cristiano. Ogni uomo, 
l’educatore prima di tutti gli altri, è tenuto a considerarla con la massima 
sensibilità e attenzione. Solo colui che non vuole legare gli altri a se stesso, 
ma indicare l’Altro, principio e fi ne di ogni desiderio, può svolgere un’effi -
cace opera educativa. Il resto è, anzi, diseducazione e la crisi contemporanea, 
come in tutti i tempi in cui si sono date diffi coltà d’ordine educativo, consiste 
nell’affi evolimento di questa consapevolezza, della distinzione tra modelli 
positivi e negativi.

LA SPECIFICITÀ DELL’EDUCAZIONE CRISTIANA

E’ possibile una interpretazione complessiva del Vangelo (della storia di 
Gesù) sotto questa angolatura e in prospettiva pedagogica. Una teoria dell’edu-
cazione nella prospettiva dell’antropologia mimetica e della teoria delle virtù 
dovrebbe contenere un capitolo centrale dedicato all’analisi della fi gura storica 
di Gesù e rileggere sul piano storiografi co l’intera vicenda dell’educazione 
occidentale alla luce del paragone con le basi essenziali della morale cristiana; 
la vita di Gesù com’è raccontata nei vangeli, la prima evoluzione del compor-
tamento morale nelle prime generazioni cristiane e il lento sedimentarsi di una 
morale segnata dall’ideale di una gioiosa e amorevole donazione di sé sono 
il fulcro attorno al quale può ruotare ancora oggi una visione armoniosa del 
fatto educativo.

La virtù fondamentale dell’amore equivale a (comporta il) “prendere la 
propria croce”. Forse nella storia, anche recente, del cristianesimo è venuto 
a mancare il senso gioioso del vivere che spingeva i primi cristiani a concepire 
come alcunché di facile “prendere la propria croce” e intendere il sacrifi cio 
come la massima realizzazione di sé. Il tema evangelico del seme che muore 
per dare frutto abbondante è stato sepolto sotto una concezione in fondo rigo-
ristica e austeramente ascetica del dovere che è estranea ad un cristianesimo 
genuino. Occorre riscoprire, attraverso la teoria delle virtù, il signifi cato del 
dono di sé, realizzazione concreta e ultima dell’amore, come attuazione piena 
del desiderio e come via alla felicità più piena, riscoprendo una “gerarchia” di 
stati di vita, cioè di realizzazioni più o meno compiute e durevoli della felicità 
stessa.

La felicità risulta così essere paradossalmente l’esito preterintenzionale 
dell’agire45; è nella rinuncia alla propria volontà che si può trovare la felicità; 

45  Si veda FRANKL, Man’s Search for Meaning (specialmente la seconda parte, intitolata “Logo-
therapy in a Nutshell”, pp. 117-158).

Caduta e riscatto



242

non altrimenti. Chi cerca la propria felicità non la troverà mai: è questa la 
constatazione paradossale ma profondamente vera della rifl essione sulla condi-
zione umana che una vasta corrente sapienziale, specialmente nell’ambito della 
cultura ebraico-cristiana, pone a fondamento dell’intera antropologia e della 
morale. La felicità è oltre la ricerca intenzionale; è piuttosto attraverso l’agire 
rivolto ad altro e all’altro che si trova la felicità, quasi alcunché in sovrappiù. In 
questo processo di decentramento dal proprio io l’uomo può trovare il proprio 
bene, ciò che compie il suo desiderio e che giunge al suo culmine nel dono di 
sé, nella dedizione a qualcosa o meglio a qualcuno con cui la felicità si coglie 
in un possesso stabile e privo d’insidie.

L’aspetto storico del modello è quello del Giusto incompreso e ucciso 
dagli uomini (il Figlio di Dio − rilievo pedagogico del concetto di fi gliolanza 
adottiva). A partire dalla predicazione evangelica si fa dunque strada nella 
cultura occidentale il modello di Gesù, il Giusto innocente, vittima della vio-
lenza umana. L’insieme della narrazione evangelica, con la sua drammaticità, 
ispira profondamente l’atteggiamento verso la vita delle prime generazioni 
cristiane e progressivamente il modello educativo prevalente nella Chiesa. In 
questa vicenda assume un rilievo da approfondire sul piano pedagogico l’idea 
di fi gliolanza adottiva del cristiano e di fraternità con Cristo. L’essere fratello, 
in linea adottiva, di Gesù è l’elemento che contraddistingue il cristiano, anche 
se la rilevanza effettiva di questa consapevolezza varierà con il succedersi 
delle epoche storiche.

PROSPETTIVE

Il modello genera la comunità e la tradizione unicamente e universalmente 
valide e il loro carattere intrinsecamente pedagogico (la Chiesa e il Magistero). 
Gesù diviene così l’unico modello autentico per il cristiano e la fede in Lui da 
vita alla tradizione e alla comunità a cui il cristiano si riferisce sostanzialmente 
e principalmente (anche rispetto agli altri gruppi sociali in cui si trova di fatto 
inserito). La tradizione e la comunità cristiane assumono nella storia un carat-
tere specifi camente educativo nella forma ecclesiale e seguendo lo strumento 
del Magistero, ed è nella comunità così generata che trova il suo senso pro-
prio l’esercizio dell’obbedienza (altrimenti incomprensibile ed effettivamente 
frainteso da quanti si collocano all’esterno della comunità cristiana). 

E’ possibile interpretare la storia dei modelli educativi cristiani alla luce 
della necessità fondamentale dell’amore/rinuncia al desiderio come fondamen-
to dell’agire virtuoso. La realtà sociale della comunità e della tradizione, al 
di là della sempre mutevole concretezza delle loro manifestazioni vitali, è ca-
ratterizzata dal riconoscimento dell’esigenza prioritaria di un riconoscimento 

Furio PESCI



243

dell’amore a fondamento di tutta la vita e del suo realizzarsi come donazione 
di sé, passando attraverso l’esercizio delle virtù che legano gli uni agli altri 
i membri della comunità unendoli nella comune rinuncia al perseguimento 
di desideri personali che non si inseriscano nella sequela dell’unico modello 
riconosciuto.

La conseguenza di questa interpretazione è il recupero in prospettiva 
pedagogica e con valenza positiva, al di là dello “storicamente determinato 
e datato”, della storia della spiritualità cristiana. Nella ricerca storico-educativa 
è invalso da ormai circa mezzo secolo un approccio che riduce ai minimi 
termini l’infl usso dei fattori religiosi e morali sulle pratiche educative. A far-
ne maggiormente le spese è stata la corretta comprensione dell’importanza 
che ha avuto la spiritualità cristiana sull’educazione occidentale. Una teoria 
dell’educazione impostata secondo i termini qui descritti fonda un’approccio 
storiografi co che corregge questa distorsione interpretativa e propone anche 
al di là del dato storico con le sue inevitabili contraddizioni nuovi nessi tra 
spiritualità, morale e prassi educative.

Il mondo attuale tende sempre più al parossismo mimetico e alla violenza46. 
Le analisi compiute nell’ambito della teoria mimetica intorno ad alcuni aspetti 
del mondo contemporaneo, in cui l’autorevolezza dei modelli è messa sempre 
più in discussione e all’affermazione dell’io come unica sede di rilevanza 
morale corrispondono il nichilismo diffuso assunto a norma di vita pratica 
e la violenza gratuita del vandalismo e del teppismo, mostrano il paradosso di 
un’epoca in cui all’esaltazione del rispetto altrui in nome di un’evanescente 
libertà individuale che giunge fi no a far dipendere la vita di un uomo dalla 
sua scelta personale di continuare a vivere o di far sussistere una vita priva 
di voce propria (cfr. le discussioni sull’eutanasia e sul destino degli embrioni 
soprannumerari nella procreazione assistita) corrisponde una molteplicità di 
pratiche che negano nei fatti il riconoscimento dei diritti dell’essere umano 
e che generano in continuazione una quantità di vittime senza riscontro nelle 
precedenti epoche della storia.

Questa prospettiva permette di analizzare i problemi attuali e il futuro 
dell’educazione, nel contesto della cultura decostruzionistica (cfr. le anali-
si di Girard e di McIntyre). La crisi dell’educazione deriva dalla crisi delle 
tradizioni e delle comunità in un’epoca segnata dall’orientamento decostru-
zionistico all’opera nei principali indirizzi del lavoro intellettuale con evi-
denti ripercussioni anche sulle concezioni pedagogiche e sul modo in cui si 
intende l’educazione stessa. Il decostruzionismo è in gran parte responsabile 
della visione debole dell’educazione che domina oggi i programmi formativi 
e l’operato delle principali agenzie educative in un contesto segnato anche 

46  Si veda R. GIRARD, Achever Clausewitz, Carnets Nord, Paris 2007.

Caduta e riscatto



244

dalla concomitante crisi della famiglia come luogo comunitario. La crisi delle 
tradizioni e delle comunità e l’egemonia della cultura decostruzionistica sono 
segni convergenti del nostro tempo. L’origine nietzscheana di questa deriva 
è stata messa adeguatamente in luce insieme all’indicazione di un ritorno alle 
sorgenti della cultura cristiana come unica via d’uscita dal baratro parossistico 
in cui il mondo contemporaneo sta cadendo.

La crisi dell’educazione attuale è determinata dalla scomparsa delle tradi-
zioni e delle comunità. La soluzione dei problemi educativi e il superamento 
dell’impressione diffusa intorno all’impossibilità, all’inanità dello sforzo edu-
cativo da parte degli adulti nei confronti dei più giovani non può trovare rispo-
ste di carattere esclusivamente pedagogico. La crisi dell’educazione non ha 
un carattere specifi co, ma è piuttosto l’esito di una crisi globale della società; 
per rimediare alle diffi coltà dell’educazione contemporanea è necessario porre 
mano ai problemi della società nel suo complesso, soprattutto recuperando il 
senso positivo della vita comunitaria alla luce della tradizione, che è l’unico 
elemento in grado di dare il fondamento adeguato alla percezione della propria 
identità da parte del singolo e il giusto orientamento nella ricerca del bene 
e del senso della vita.

In questa prospettiva, allora, il riferimento all’esigenza di un recupero del 
valore della tradizione e della comunità non può assumere il colore di una 
falsa neutralità sociologica, ma essere affermato rispetto al solo modello di 
tradizione e di comunità pedagogicamente e moralmente adeguato, vale a dire 
quello del dono di sé nella sequela dell’unico Giusto perseguitato.

Più in generale, come già s’è accennato, resta aperto il problema di una 
fondazione della morale e dell’educazione che non riposi sulla labilità del pur 
essenziale legame sociale; è necessario individuare un fondamento intrinseco 
del morale e dell’educativo e intendere in entrambi i casi anche la centralità di 
una teoria delle virtù al di là del fondamento nelle pratiche sociali e della stessa 
giustifi cazione biologica47. Il fondamento cristologico dell’antropologia può 
consentire di superare le diffi coltà connesse a questo impegno fondativo.

Lo stesso MacIntyre ha corretto la prima impostazione della sua teoria delle 
virtù, che poggiava sull’assunto di una loro derivazione dalla stessa vita so-
ciale, per andare alla ricerca di un fondamento più sicuro, recuperando così la 
lezione tomistica inizialmente accantonata per la sua tendenza essenzialistica. 
Le opere successive del fi losofo scozzese mettono in rilievo la necessità di de-
fi nire cosa siano le virtù in se stesse e di individuarne un fondamento, per così 
dire, antropologico. Questo impegno può essere soddisfatto, probabilmente, 

47  L’etica “di prima persona” sembra l’approccio più convincente in questo senso. Oltre ai testi 
già citati, si veda A. MACINTYRE, Ethics in the Confl icts of Modernity: An Essay on Desire, Practical 
Reasoning, and Narrative, Cambridge University Press, Cambridge 2016.

Furio PESCI



245

soltanto in un’ottica cristiana, allorché si fonda l’esigenza della sequela nella 
“constatazione” (contemplazione?) della sofferenza di Gesù e della violenza 
umana; dalla scena della Passione scaturisce la fondazione, anche sul piano “ra-
zionale”, dell’etica delle virtù con l’esigenza di un superamento della violenza 
attraverso un “cammino nella luce dell’amore”, a partire dalla consapevolezza 
che soltanto un cambiamento di segno del desiderio consente di riavviare la 
vita nel vero amore che assicura il possesso stabile della felicità.

Caduta e riscatto


