
267

Andrzej SZOSTEK MIC

ALIENACJA – PROBLEM WCIĄŻ AKTUALNY
W nawiązaniu do myśli Karola Wojtyły–Jana Pawła II

Papież konstatuje, że ludzie godzą się na alienację, nie protestują przeciw de-
gradującym ich stosunkom społeczno-ekonomicznym, koncentrując uwagę na 
partykularnych i drugorzędnych potrzebach, głusi na potrzeby podstawowe i au-
tentyczne. Problem alienacji nie jest już tylko problemem sprawiedliwości spo-
łecznej – choć nadal w tym wymiarze stanowi on wyzwanie dla ludzkości – lecz 
sięga głębiej, dotyka samoświadomości człowieka i perspektyw jego dojrzewania 
w wymiarze personalistycznym.

KAROLA MARKSA ROZUMIENIE ALIENACJI

Przypomnijmy:  termin „alienacja” (wyobcowanie) wprowadzony został 
przez Georga Wilhelma Friedricha Hegla na oznaczenie wyobcowania państwa 
wobec ducha dziejów. Następnie Ludwig Feuerbach zinterpretował alienację 
jako efekt przeniesienia przez człowieka własnych przymiotów gatunkowych 
na stworzoną przezeń ideę Boga, któremu człowiek poddaje się, służąc Mu 
i składając ofi ary. W ten sposób – zdaniem Feuerbacha – wytwór człowieka 
staje się jego panem1. Karol Marks zaakceptował zasadniczą myśl Feuerbacha, 
wraz z jego krytyką religii, ale uznał, że alienacja ma swe zasadnicze źródło 
nie w wymiarze religijnym, lecz w wymiarze ekonomicznym i stanowi istotną 
przyczynę niesprawiedliwości społecznej, nękającej ludzkość od epoki niewol-
nictwa aż po współczesny mu kapitalizm2. Marksa wizja dziejów ludzkości jest 
nader prymitywna, ale jej krytyczna ocena nie stanowi celu niniejszych rozwa-
żań. Przedstawił on dzieje ludzkości w sposób uproszczony, by wydobyć swą 

1  Por. L. F e u e r b a c h, O istocie chrześcijaństwa, tłum. A. Landman, PWN, Warszawa, 1959. 
Szerzej o alienacji w ogóle, a o alienacji religijnej w szczególności, zob. J. G u j a, Idea alienacji 
religijnej – źródła i konteksty współczesne, w: „Studia z Historii Filozofi i” 8(2017) nr 1, s. 113-130.

2  Por.: K. M a r k s, F. E n g e l s, Manifest komunistyczny, Książka i Wiedza, Warszawa 1969, 
s. 62n. Ściśle mówiąc, Marks wspomina także o azjatyckim sposobie produkcji, umieszczając go 
obok antycznego, kojarzonego z epoką niewolnictwa (zob. np. K. M a r k s, Przyczynek do krytyki 
ekonomii politycznej. Przedmowa, https://www.marxists.org/polski/marks-engels/1859/ekon-pol/00.
htm). Leszek Kołakowski wyjaśnia, dlaczego – jego zdaniem – tak zwana ortodoksja marksistowska 
epoki stalinowskiej całkowicie usunęła z własnej wersji marksizmu tę „azjatycką ścieżkę”, poprze-
stając na schemacie niewolnictwo–feudalizm–kapitalizm (por. L. K o ł a k o w s k i, Główne nurty 
marksizmu. Powstanie – rozwój – rozkład, Aneks, Londyn 1988, s. 293n.). Dla nas jednak ten wątek 
ewolucji myśli marksistowskiej nie ma istotnego znaczenia.

„Ethos” 31(2018) nr 4(124) 267-280
DOI 10.12887/31-2018-4-124-16



268

zasadniczą myśl: już w epoce niewolnictwa nastąpił podział społeczeństwa na 
tych, którzy pomnażają swą pracą materialny dobrobyt ludzkości (niewolników), 
i tych, którzy dysponują efektami ich pracy (panów). Potem miejsce panów 
zajęli władcy feudalni, w podobny sposób wykorzystujący swych poddanych, 
a po rewolucji przemysłowej panami stali się kapitaliści wykorzystujący pracę 
robotników. Konfl ikt między panami a poddanymi stale narastał i – zdaniem 
Marksa – nie mógł zostać przezwyciężony na drodze przemian ewolucyjnych. 
Panujący opracowali cały system ochrony swych przywilejów, pogłębiając fa-
talną sytuację poddanych. Umocnieniu tej niesprawiedliwości służyło państwo 
z obowiązującym w nim prawem i aktywną rolą policji. Jedynym rozwiązaniem 
owego problemu była – zdaniem Marksa – rewolucja, która miała zniszczyć 
niesprawiedliwy porządek społeczno-ekonomiczny i sprawić, by odtąd sami 
pracownicy decydowali o wykorzystaniu tego, co swą pracą wyprodukowali. 
Ideałem, do którego mieli dążyć rewolucjoniści, był bezpaństwowy komunizm, 
pozwalający każdemu człowiekowi odzyskać jego człowieczeństwo (Marks 
szczególną nadzieję wiązał z proletariatem, grupą społeczną w systemie kapitali-
zmu najbardziej pokrzywdzoną i wyobcowaną). Drogą do osiągnięcia tego ideału 
musiała być przemoc, ponieważ wykluczone było, by „panowie” dobrowolnie 
zrzekli się swoich przywilejów. Taką oto – w wielkim skrócie – diagnozę nęka-
jącej ludzkość choroby wraz z propozycją terapii przedstawił Karol Marks3.

Jak wiemy, myśl Marksa podjęli rewolucjoniści rosyjscy z Włodzimierzem 
Leninem na czele. I znowu: nie miejsce w niniejszym artykule na dyskusję 
o tym, czy (bądź w jakim stopniu) trafnie myśl ta została przez Lenina zrozu-
miana; niewątpliwie była mu ona potrzebna jako ideowe uzasadnienie rewo-
lucji w Rosji – rewolucji, którą sam zaplanował i przeprowadził. Wiemy też, 
że zamysłem Lenina i innych ideologów komunizmu było „zarażenie” całego 
świata tak rozumianym ruchem rewolucyjnym. Wiemy wreszcie, że wskutek 
przemian politycznych po drugiej wojnie światowej ideologia marksizmu-
-leninizmu stała się ofi cjalną doktryną w krajach należących do tak zwanego 
obozu państw socjalistycznych, w tym w Polsce. W takich okolicznościach 
zetknął się z myślą Marksa Karol Wojtyła.

Problem alienacji podjął kard. Karol Wojtyła w ostatniej części swego 
studium antropologicznego Osoba i czyn – i to na samym jego końcu, w para-
grafi e zatytułowanym „Znaczenie przykazania miłości”4. Przedmiotem analiz 
Wojtyły była przede wszystkim kategoria uczestnictwa, do alienacji nawiązał 

3  Przedstawiam tylko ten tok myśli Marksowskiej, do którego nawiązuje Karol Wojtyła. Marksa 
koncepcja alienacji i emancypacji, wpisana w jego krytykę kapitalizmu i burżuazji, jest oczywi-
ście znacznie bogatsza i bardziej złożona. Monografi i i artykułów poświęconych temu zagadnieniu 
opublikowano wiele, godne polecenia jest zwłaszcza przywołane wcześniej monumentalne dzieło 
Kołakowskiego (por. zwł. K o ł a k o w s k i, dz. cyt., s. 219-354).

4  Por. K. W o j t y ł a, Osoba i czyn, Polskie Towarzystwo Teologiczne, Kraków 1969, s. 323-326.

Andrzej SZOSTEK MIC



269

niejako pośrednio, w kontekście eksplikacji znaczenia systemu odniesienia 
„bliźni”, zwieńczającego całą jego refl eksję nad sensem i doniosłością uczest-
nictwa. Więcej uwagi poświęcił alienacji w późniejszych publikacjach, roz-
wijających myśl zawartą w Osobie i czynie, a mianowicie w artykule Osoba: 
podmiot i wspólnota5 (który znalazł się także w książce Der Streit um den 
Menschen6, prezentującej dorobek „szkoły Wojtyły” w języku niemieckim) 
oraz w tekście „Uczestnictwo czy alienacja?” zgłoszonym (w języku fran-
cuskim) na Międzynarodowe Kolokwium Fenomenologiczne we Fryburgu 
szwajcarskim i wygłoszonym na Wydziale Filozofi cznym Uniwersytetu we 
Fryburgu w roku 1975. Tekst ten ukazał się dwa lata później (w języku angiel-
skim) w czasopiśmie „Analecta Husserliana”7. W obu tych artykułach autor 
formułował i uzasadniał pogląd, że alienacja stanowi antytezę uczestnictwa. 
Zwracam uwagę na te okoliczności opublikowania wspomnianych artykułów, 
świadczą one bowiem o tym, że kardynał Wojtyła wyraźnie chciał swoją kon-
cepcję uczestnictwa jako przeciwieństwa alienacji – rozwiniętą w stosunku do 
ujęcia formułowanego w studium Osoba i czyn – przedstawić na szerszym, 
międzynarodowym forum. Ważne jest także, że we wszystkich przywołanych 
tu publikacjach autor najpierw prezentuje swoją teorię uczestnictwa, a dopiero 
na jej podstawie podejmuje problem alienacji. W niniejszych rozważaniach 
należy zatem także zachować tę logikę. 

KARDYNAŁA KAROLA WOJTYŁY KONCEPCJA UCZESTNICTWA

Całe antropologiczne studium Osoba i czyn ukazuje specyfi kę ludzkiej 
osoby odsłoniętą poprzez właściwe jej działanie, czyli poprzez czyn. W trzech 
pierwszych częściach tego studium specyfi ka osoby analizowana jest w wy-
miarze, rzec można, indywidualnym: poprzez refl eksję nad świadomością, 
transcendencją osoby w czynie (w tej perspektywie nad wolnością) oraz inte-
gracją osoby w czynie (w ten wątek wpisana jest charakterystyka natury ludz-
kiej w wymiarze jej cielesności i psychiki). Dopiero w części czwartej8 autor 
podejmuje problem relacji międzyosobowych – czyni to jednak w zamiarze 
odsłonięcia specyfi ki osoby poprzez jej czyn. W części tej Wojtyła zastanawia 
się, czego się dowiadujemy o osobie ludzkiej (i czy jest to wiedza istotna), 
biorąc pod uwagę, że człowiek działa wspólnie z innymi. Rozważania zawarte 

5  Zob. t e n ż e, Osoba: podmiot i wspólnota, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antro-
pologiczne, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1994, s. 371-414.

6  Zob. K. W o j t y ł a, T. S t y c z e ń, A. S z o s t e k, Der Streit um den Menschen, tłum. J. Splett, 
T. Mechtenberg, Butzon & Bercker Verlag, Kevelaer 1979.

7  Zob. K. W o j t y ł a, Participation or Alienation?, „Analecta Husserliana” 6(1977), s. 61-73.
8  Por. t e n ż e, Osoba i czyn, s. 283-326.

Alienacja: problem wciąż aktualny



270

w poprzednich częściach książki wydają się niezbędnym punktem wyjścia, 
zdaniem autora Osoby i czynu bowiem „tylko rzetelne zrozumienie ludzkie-
go działania może prowadzić do prawidłowej interpretacji współ-działania”9. 
W szczególności podkreśla on, że w tym współdziałaniu zachowana musi 
być personalistyczna wartość czynu. Jej istota leży w tym, że tylko poprzez 
czyn człowiek manifestuje swą osobową strukturę i spełnia się jako osoba. 
Znamienne, że dopiero w końcowej części swego studium Wojtyła wartość tę 
eksponuje, chociaż – wydawałoby się – jej sens i doniosłość zostały w stopniu 
wystarczającym ukazane w rozważaniach wcześniejszych, gdy jeszcze nie 
było mowy o współdziałaniu. Można przypuszczać, że czyni on to z dwóch 
powodów: po pierwsze dlatego, że w działaniu wspólnie z innymi dochodzi 
do głosu nowy ważny aspekt czynu, a przez to nowy wymiar spełniania się 
ludzkiej osoby, po drugie zaś dlatego, że w działaniu wspólnie z innymi war-
tość ta może być zagrożona.

Ów nowy aspekt ludzkiego czynu Wojtyła określa mianem  u c z e s t-
n i c t w a. Wprowadzenie tego pojęcia nie wynika z prostej i dość banalnej 
konstatacji, że pojedynczy człowiek jest zbyt słaby, by samemu realizować 
swe życiowe plany, że potrzebuje pomocy innych (tak rozumiane współdzia-
łanie obserwujemy przecież także wśród zwierząt). Autor stara się pokazać, 
że odniesienie do innych osób stanowi istotny wymiar bytowania i spełniania 
się osoby, że odniesienie to wpisane jest niejako w samą istotę ludzkiego bytu. 
„Uczestnictwo oznacza więc właściwość samej osoby, właściwość wewnętrzną 
i homogenną, która stanowi o tym, że bytując i działając «wspólnie z innymi», 
osoba bytuje i działa jako osoba”10 – pisze Wojtyła, ale dalej dodaje przestrogę: 
„Doświadczenie przekonywa nas o tym, że działanie «wspólnie z innymi» 
stwarza również okazję do różnorodnych ograniczeń samostanowienia, a więc 
transcendencji osobowej i integracji działania. […] Działanie – synonim czy-
nu – może w pewnych warunkach zamienić się na «passio»: na «dzianie się», 
które w jednych zachodzi pod wpływem innych. Krańcowych przykładów 
dostarcza tzw. psychologia masy, kiedy owo «dzianie się» ogarnia zbiorowość 
ludzką w sposób szczególnie gruntowny i niekontrolowany”11.

Personalistyczne spełnianie się osoby poprzez realizację wymiaru uczest-
nictwa może być – zdaniem Wojtyły – zablokowane lub wręcz unicestwione 
w dwojaki sposób: albo brak uczestnictwa pochodzi od samego podmiotu, albo 
spowodowany jest wadliwym ustrojem społecznym. W pierwszym przypadku 
mamy do czynienia z indywidualizmem, w drugim – z totalizmem. Indywidu-
alizm prowadzi do zamknięcia się osoby w jej własnym „ja”. Owszem, indywi-

9  Tamże, s. 287.
10  Tamże, s. 295.
11  Tamże, s. 295n.

Andrzej SZOSTEK MIC



271

dualista godzi się na współpracę z innymi, ale konieczność współpracy traktuje 
jako ograniczenie własnej wolności. „«Inni» są dla jednostki tylko źródłem 
ograniczeń, a nawet biegunem wielorakich przeciwieństw. Wspólnota, jeśli 
powstaje, to w tym celu, aby zabezpieczyć dobro jednostki wśród tych «in-
nych»”12. Totalizm (antyindywidualizm) przeciwnie, zmierza do ograniczenia 
praw i dążeń jednostki w imię realizacji dobra wspólnego całej społeczności. 
Zdaniem Wojtyły totalizm jest swoistym anty-indywidualizmem, ponieważ 
– jak w indywidualizmie – traktuje się w nim poszczególnych członków 
wspólnoty jako jednostki nastawione na realizację jedynie własnych intere-
sów, ale akcentuje się związane z tym utrudnienie lub wręcz uniemożliwienie 
pomnażania dobra wspólnego. „W obu tych orientacjach, w obu systemach 
myślenia i postępowania, u korzenia odnajdujemy identyczny sposób myślenia 
o człowieku. Można sposób ten określać jako a- lub anty-personalistyczny”13. 
Ignoruje on bowiem właściwy osobie wymiar uczestnictwa, wymiar spełniania 
się osoby poprzez gotowość współdziałania z innymi.

W tym kontekście Wojtyła dochodzi do ważnego zagadnienia  d o b r a  
w s p ó l n e g o. Ma ono swój konieczny wymiar obiektywny: ludzie współ-
działają, dążąc do realizacji pożytecznego dla wszystkich dobra-celu. Dobro 
wspólne nie zamyka się jednak w tym obiektywnym wymiarze. Właśnie dlate-
go, że współdziałają osoby – a więc rozumne i wolne podmioty – dążenie każ-
dej z nich do osiągnięcia jakiegoś przedmiotowego wspólnego dobra powinno 
płynąć z własnego wolnego wyboru, z dostrzeżenia w tym współdziałaniu 
szansy i drogi do realizacji siebie samej. Dobro wspólne łączy zatem w sobie 
dwa wymiary: przedmiotowy i podmiotowy. Ten pierwszy jest w pewnym 
sensie podstawowy (każde działanie i współdziałanie jest rozumne dlatego, 
że zmierza do określonego celu), ale w wymiarze aksjologicznym ważniejszy 
jest wymiar drugi, ważniejsze jest, czy – i w jakim stopniu – dążąc do reali-
zacji obiektywnego dobra, człowiek-osoba sam się realizuje i rozwija. Tak 
łączą się ze sobą dobro całej wspólnoty i dobro własne jej uczestnika. Nawią-
zując zwłaszcza do wspólnot naturalnych: rodziny i narodu, Wojtyła pisze: 
„Każdy człowiek oczekuje po tych wspólnotach bytowania, […] aby w nich 
mógł wybierać to, co inni wybierają, i dlatego, że inni wybierają jako dobro 
własne, służące spełnieniu jego własnej osoby. Równocześnie zaś, w oparciu 
o tę samą zdolność uczestnictwa, która jest podstawą bytowania i działania 
wspólnie z innymi, człowiek oczekuje, aby we wspólnotach ugruntowanych 
na dobru wspólnym, własne jego czyny służyły wspólnocie, podtrzymywały 
ją i wzbogacały”14.

12  Tamże, s. 300.
13  Tamże, s. 301.
14  Tamże, s. 309.

Alienacja: problem wciąż aktualny



272

Wspomnianej opozycji personalizm–indywidualizm (oraz totalizm jako 
indywidualizm à rebours) odpowiada zróżnicowanie postaw poszczególnych 
uczestników wspólnoty. Wojtyła podkreśla różnicę między postawami auten-
tycznymi, ugruntowanymi w wymiarze uczestnictwa, a nieautentycznymi, tyl-
ko pozornie respektującymi uczestnictwo. Podstawową postawą autentyczną 
jest postawa  s o l i d a r n o ś c i: „Solidarność oznacza stałą gotowość do 
przejmowania i realizowania takiej części, jaka każdemu przypada w udziale 
z tej racji, że jest członkiem określonej wspólnoty. Człowiek solidarny nie 
tylko spełnia to, co do niego należy z racji członkostwa wspólnoty, ale czy-
ni to «dla dobra całości», czyli dobra wspólnego”15. Autentyczna jest jednak 
także postawa  s p r z e c i w u. Ma ona miejsce, gdy uczestnik wspólnoty 
nie zgadza się z przyjętą w niej drogą realizacji dobra wspólnego, zwłaszcza 
w jego aspekcie podmiotowym: „Sprzeciw nie kłóci się zasadniczo z solidar-
nością. Ten, kto wyraża sprzeciw, nie usuwa się od udziału we wspólnocie. […] 
Treścią sprzeciwu jest tylko sposób pojmowania, a przede wszystkim sposób 
urzeczywistniania dobra wspólnego, zwłaszcza pod kątem możliwości uczest-
nictwa”16. Co więcej, Wojtyła podkreśla, że w prawidłowo ukształtowanej 
wspólnocie (wyraźnie ma tu na myśli głównie państwo) musi być zapewniona 
możliwość tak rozumianego sprzeciwu. „Wspólnota ludzka wtedy posiada 
prawidłową strukturę, kiedy słuszny sprzeciw nie tylko posiada w niej prawo 
obywatelstwa, ale także taką skuteczność, jakiej domaga się dobro wspólne 
wraz z prawem uczestnictwa”17.

Postawami nieautentycznymi są natomiast konformizm i unik. Pozornie 
przypominają one solidarność i sprzeciw, ale różnica polega na tym, że konfor-
mista w przyjętym we wspólnocie modelu współdziałania widzi tylko własną, 
indywidualną korzyść, a nie zależy mu na dobru wspólnym. Konformista „nie 
tworzy wspólnoty, raczej niejako «pozwala się nieść» zbiorowości”18. Istotna 
dla tej postawy jest rezygnacja „ze spełnienia siebie w działaniu «wspólnie 
z innymi» i poprzez to działanie”19. „Człowiek-osoba niejako godzi się na to, 
że wspólnota odbiera mu siebie. Równocześnie zaś on odbiera siebie wspólno-
cie”20. Nie wkłada bowiem w jej dynamiczny rozwój własnego zaangażowania, 
swej pomysłowości, swoich talentów i innych atutów. Z kolei unik polega na 
wyłączeniu się człowieka z życia wspólnego, gdy nie czerpie on własnych 
korzyści z realizacji przyjętego przez wspólnotę modelu owego życia. Jak 
sprzeciw zmierza do zmiany przyjętego w danej społeczności działania na 

15  Tamże, s. 311n.
16  Tamże, s. 313.
17  Tamże, s. 314.
18  Tamże, s. 316.
19  Tamże, s. 317.
20  Tamże.

Andrzej SZOSTEK MIC



273

działanie lepsze, lepiej realizujące dobro wspólne zarówno w wymiarze obiek-
tywnym, jak i subiektywnym, tak unik oznacza po prostu wycofanie się z życia 
wspólnego, zamknięcie się, skupienie się tylko na sobie. Wojtyła zauważa 
jednak, że bywają ustroje społeczno-polityczne, które nie pozostawiają miej-
sca na sprzeciw – uczestnicy wspólnoty, którzy nie akceptują przyjętej drogi 
realizacji dobra wspólnego, są wówczas niejako skazani na unik. Trudno nie 
dostrzec aluzji do ustroju panującego w Polsce w czasie pisania Osoby i czynu 
(przypominam, że książka ta ukazała się drukiem w roku 1969), gdy autor 
stwierdza: „Jeżeli jednak istnieją racje usprawiedliwiające postawę «uniku», 
to te same racje muszą stanowić oskarżenie dla wspólnoty”21.

Konkluzję analiz Wojtyły na temat uczestnictwa stanowi wskazanie na 
jego fundament, na którym poniekąd nabudowane są postawy autentyczne. 
Fundamentem tym jest system odniesienia, „który określamy wyrazem «bliź-
ni»”22, a który realizujemy najpełniej przez aprobatę przykazania „będziesz 
miłował”. System odniesienia „bliźni” sięga głębiej niż samo bycie członkiem 
wspólnoty. Bycie członkiem wspólnoty, ważne dlatego, że otwiera drogę do 
realizacji człowieka w wymiarze uczestnictwa, odnosi się do jakiegoś dobra 
wspólnego w wymiarze obiektywnym; uzasadnieniem danej wspólnoty jest 
to właśnie, że wszyscy jej członkowie współdziałają w realizacji tego dobra, 
zarazem spełniając przez to siebie w wymiarze podmiotowym. Układ odnie-
sienia „bliźni” natomiast nie wiąże się z żadnym obiektywnym dobrem-celem, 
które chce osiągnąć wspólnota. Jest to układ odniesienia sięgający samego 
człowieczeństwa podmiotu i adresata tego odniesienia. „Pojęcie «bliźni» każe 
nam bowiem nie tylko dostrzegać, ale i cenić w człowieku to, co jest niezależne 
od członkostwa jakiejkolwiek wspólnoty. […] Pojęcie «bliźni» uwzględnia – 
czyli bierze wzgląd – na samo tylko człowieczeństwo, którego posiadaczem 
jest tak samo każdy «inny» człowiek jak i «ja» sam”23. Te dwa systemy od-
niesienia: „członek wspólnoty” i „bliźni”, bynajmniej się nie wykluczają, ten 
pierwszy nie traci swojej ważności, ale uczestnictwo we wspólnocie wtedy 
tylko zachowuje swój głęboko ludzki sens, gdy osadzone jest na systemie 
odniesienia „bliźni”: „Wszelkie uczestnictwo we wspólnocie na tym się opiera, 
a zarazem też znajduje swój osobowy sens poprzez zdolność uczestniczenia 
w człowieczeństwie każdego człowieka. Na to właśnie wskazuje pojęcie «bliź-
ni»”24. Pojęcie to nasycone jest świadomością wartości, godności zarówno 
własnej osoby, jak i tych, w których człowieczeństwie uczestniczymy – stąd 
znaczenie przykazania „będziesz miłował”. Wojtyła na początku Osoby i czynu 

21  Tamże, s. 318.
22  Tamże, s. 319.
23  Tamże, s. 320.
24  Tamże, s. 321.

Alienacja: problem wciąż aktualny



274

zaznaczył, że jest to studium antropologiczne, nie zaś etyczne, że wobec tego 
perspektywa etyczna zostaje tu niejako wyłączona przed nawias25. W przy-
wołaniu przykazania miłości wyraźnie jednak owa wyłączona przed nawias 
perspektywa normatywno-etyczna dochodzi do głosu. Już w studium etycz-
nym Miłość i odpowiedzialność26 Karol Wojtyła wskazał, że ze względu na 
godność każdej osoby nie tylko niedopuszczalne jest instrumentalizowanie jej 
(co podkreślał już Immanuel Kant), ale – co więcej – zasługuje ona na miłość. 
W trakcie rozważań o uczestnictwie motyw ten powraca, nie może bowiem nie 
powrócić; uczestniczenie w człowieczeństwie człowieka nie pozwala pominąć 
tej normatywnej perspektywy wzajemnych relacji, która zawiera się w krótkim 
przykazaniu „będziesz miłował”.

Jest rzeczą godną uwagi, że autor podkreśla: „Wraz z analizą tego pojęcia 
[pojęcia «bliźni» – A.S.] docieramy do swoistej pełni znaczenia tej rzeczywi-
stości, którą od początku niniejszego rozdziału określiliśmy jako «uczestnic-
two»”27. I chyba docieramy też do sedna personalistycznej wartości czynu, od 
której rozpoczął on swe rozważania o uczestnictwie. Wspomniałem, że zdawać 
by się mogło, iż istotne elementy układu osoba–czyn można odsłonić w per-
spektywie indywidualnej. Teraz okazuje się, że nie jest to możliwe. Dopiero 
odniesienie do drugiej osoby jako do bliźniego, dopiero relacja międzyoso-
bowa zgodna z przykazaniem „będziesz miłował” odsłania całą pełnię relacji 
osoba–czyn, najgłębszy wymiar spełniania się człowieka jako osoby. Człowiek 
wtedy dojrzewa w swym człowieczeństwie, gdy niejako wychodzi poza siebie, 
gdy transcenduje siebie, żyjąc dla drugiego, gdy decyduje się złożyć drugiej 
osobie dar z siebie. Tej perspektywie spełniania się człowieka jako osoby Woj-
tyła poświęcił wiele uwagi zarówno przed opublikowaniem studium Osoba 
i czyn, jak i później, także w ramach swego papieskiego nauczania28. (Wątku 
tego w etycznym jego znaczeniu nie będziemy tu rozwijać, choć jest fascynują-
cy). Dopiero jednak po przedstawieniu zagadnienia uczestnictwa w całej pełni, 
aż po system odniesienia „bliźni” i przykazanie „będziesz miłował”, Wojtyła 
podejmuje szczególnie nas tu interesujący problem alienacji. Pisze: „W dzia-
łaniu oraz bytowaniu «wspólnie z innymi» oba te układy: «bliźni» i «członek 
wspólnoty» muszą wzajemnie się przenikać i wzajemnie dopełniać. Nie moż-
na dopuścić do ich rozłączenia, gdyż to kryłoby w sobie niebezpieczeństwo 
podstawowej alienacji”29. W szczególności – zdaniem autora – wyobcowuje 
(alienuje) człowieka sytuacja, „gdy samo uczestnictwo wspólnoty przesłoni 

25  Por. tamże, s. 17.
26  Zob. t e n ż e, Miłość i odpowiedzialność, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2001.
27  T e n ż e, Osoba i czyn, s. 321.
28  Zob. zwł. t e n ż e, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Odkupienie ciała a sakramentalność 

małżeństwa, Instytut Jana Pawła II–Wydawnictwo KUL, Lublin 2011.
29  T e n ż e, Osoba i czyn, s. 324.

Andrzej SZOSTEK MIC



275

i ograniczy uczestnictwo w człowieczeństwie «innych»”30. I dość ostrożnie 
dodaje: „Chyba nieco jednostronnie upatrywano czasem niebezpieczeństwo 
odczłowieczenia ludzi poprzez układy rzeczy: przyroda, stosunki produkcji, 
cywilizacja. Chociaż w znacznej mierze nie sposób zaprzeczyć słuszności tej 
tezy, to przecież nie sposób przyjąć jej wyłączności”31. W końcowych zdaniach 
swego studium autor wypowiada się już bardziej zdecydowanie: „Jeżeli jaka-
kolwiek ludzka wspólnota upośledzi ten system odniesienia [system «bliźni» 
– A.S.], wówczas sama skarze się na to, że zaniknie w niej pełnia uczestnictwa, 
że pomiędzy osobą a wspólnotą wyrośnie przepaść. Nie jest to tylko przepaść 
obojętności, ale przepaść zniszczenia, które szybciej może zagrażać osobie niż 
wspólnocie – ale poprzez osobę musi objąć i wspólnotę”32.

Trudno w słowach tych nie dostrzec aluzji do doktryny marksistowskiej, 
która upatrywała zasadnicze źródło alienacji w relacjach ekonomicznych, 
a jedyną drogę jej przezwyciężenia – w rewolucji niszczącej cały dotychcza-
sowy, panujący od wieków, niesprawiedliwy ustrój społeczno-ekonomiczny. 
Jak wiemy, droga do ideału komunizmu wieść miała między innymi przez 
walkę klasową, podsycaną nienawiścią uciśnionych wobec uciskających. Nie 
trzeba chyba nikogo przekonywać, jak odległa to perspektywa od systemu 
odniesienia „bliźni” i przykazania „będziesz miłował”.

W wykładzie Uczestnictwo czy alienacja? oraz w nieco później napisa-
nym artykule Osoba: podmiot i wspólnota kardynał Wojtyła pełniej omawia 
kwestię uczestnictwa, a na tym tle ujmuje opozycję między uczestnictwem 
a alienacją. Novum w stosunku do studium Osoba i czyn stanowi wydoby-
cie dwóch zasadniczych wymiarów relacji międzyosobowej: relacji „ja–ty” 
(„ja–drugi”) oraz relacji „my”. Pierwsza wprost odnosi się do kategorii „bliź-
ni” – człowiek zdolny jest poznać „drugiego” jako „drugie «ja»”. Problem ten 
porusza Wojtyła już w studium Osoba i czyn: na gruncie zdolności poznania 
„drugiego «ja»”, dzięki temu swoistemu doświadczeniu „drugiego” jako osoby 
takiej, jaką jest „ja”, może autor budować antropologię (fi lozofi ę człowieka), 
a nie tylko „ego-logię”. W artykule Uczestnictwo czy alienacja? czytamy: 
„Świadomość, że «drugi» jest ‘innym «ja»’, wyznacza zdolność uczestniczenia 
w samym człowieczeństwie innych ludzi oraz inicjuje uczestnictwo”33. Trzeba 
przy tym pamiętać, że skoro każda ludzka osoba jest jedyna i niepowtarzalna, 
to także „‘układ «ja»–«drugi»’ nie jest ogólny, ale jest zawsze konkretny, za 
każdym razem jedyny i niepowtarzalny”34. Nie miejsce tu, by prezentować 

30  Tamże.
31  Tamże, s. 324n.
32  Tamże, s. 325n.
33  T e n ż e, Uczestnictwo czy alienacja?, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropo-

logiczne, s. 450.
34  Tamże, s. 451.

Alienacja: problem wciąż aktualny



276

szczegółowo analizy tej relacji podjęte przez autora w obu przywołanych ar-
tykułach, podkreślić jednak warto, że wspomniany wcześniej normatywny 
charakter relacji „ja”–„drugi” został przez niego jeszcze dobitniej ukazany 
przez podkreślenie swoistej zwrotności tej relacji. Zwrotność owa nie polega 
jedynie na odwzajemnieniu ze strony „drugiego” mojego odniesienia doń jako 
do „drugiego «ja»” (choć dopiero takie wzajemne odniesienie buduje pełną 
relację międzyosobową), ale na tym, że prawidłowe odniesienie do drugiego 
„ja” – według Wojtyły – „w sobie tylko właściwy sposób wykazuje zdolność 
wracania do tego «ja», od którego [relacja ta – A.S.] wyszła”35. Akceptując 
bowiem „drugiego” jako osobę, poniekąd wybieram go w sobie, czyli w moim 
„ja”36. Już w związku z tym Wojtyła zauważa niebezpieczeństwo alienacji. 
Kluczowe znaczenie w tej kwestii mają swoiste weryfi kacje negatywne, gdy 
„drugi” wywołuje w podmiocie uczucia negatywne (nienawiść, niechęć, agre-
sję, zazdrość). Z jednej strony świadczą one o tym, że podmiot traktuje „dru-
giego” jako „drugie «ja»” (gdyby tak nie było, „drugie «ja»” nie budziłoby 
w nim tych uczuć), z drugiej strony jednak sygnalizują wolę podmiotu, który 
tej afi rmacji „drugiego” nie chce zaakceptować. „Alienacja – pisze Wojtyła – 
oznacza taką sytuację w człowieku, taki stan, taką postawę, w których nie jest 
on niejako zdolny do przeżycia drugiego człowieka jako ‘drugiego «ja»’”37. 
Autor przytacza drastyczne przykłady tego rodzaju wyobcowania człowieka: 
obozy koncentracyjne, więzienia i tortury, zauważa jednak, że przykładów 
takiej alienacji dostarcza także życie codzienne, i wyraża niepokój: „Zachodzi 
pytanie, czy niebezpieczeństwem alienacji nie jest zagrożona cała nasza cywi-
lizacja, zwłaszcza atlantycka, z jej prymatem interesu i techniki”38 (do kwestii 
tej powrócimy w dalszej części rozważań).

„My” oznacza społeczny wymiar wspólnoty (pojawia się dobro wspólne). 
„Zaimek ten wskazuje nie tylko na wiele podmiotów, na wiele ludzkich «ja», 
ale wskazuje również na swoistą podmiotowość tej wielości. I tym różni się 
«my» od «oni»”39 – ważne jest, żeby uświadamiać sobie tę różnicę. Ważne też 
jest, by pamiętać, że relacja „my” bynajmniej nie zastępuje międzyosobowej 
relacji „ja”–„ty”, ale przeciwnie, inspiruje ją i ubogaca. Członkowie wspólnoty 
„my” nadal pozostają w relacji „ja”–„ty”, jednakże „ta nowa relacja, społecz-
na, stawia też nowe zadania i wymagania istotne dla między-osobowej relacji: 
«ja»–«ty»”40. Wojtyła w tym kontekście wnikliwie analizuje również kategorię 
dobra wspólnego, którą w Osobie i czynie tylko zarysował – także te analizy 

35  T e n ż e, Osoba: podmiot i wspólnota, s. 397n.
36  Por. t e n ż e, Uczestnictwo czy alienacja?, s. 455n.
37  Tamże, s. 456.
38  Tamże.
39  T e n ż e, Osoba: podmiot i wspólnota, s. 403.
40  Tamże, s. 404.

Andrzej SZOSTEK MIC



277

musimy tu jednak pominąć, podkreślając jedynie za autorem, że w społecznym 
wymiarze wspólnoty, podobnie, jak w wymiarze „ja”–„ty”, „uczestnictwo wią-
że się z transcendencją, a przez to samo jest ugruntowane w osobie jako pod-
miocie oraz we właściwej tejże osobie dążności do samo-urzeczywistnienia, do 
samospełnienia”41. Ważny jest człowiek jako osoba, a nie jako przedstawiciel 
gatunku homo sapiens. W artykule Osoba: podmiot i wspólnota Wojtyła pi-
sze: „Alienacja jako antyteza uczestnictwa – a więc jego przeciwieństwo czy 
zaprzeczenie – nie tyle «odczłowiecza» człowieka jako jednostkę gatunku, ile 
godzi w osobę jako podmiot”42. W artykule Uczestnictwo czy alienacja? do-
daje zaś – a pamiętajmy, że tekst ten powstał w połowie lat siedemdziesiątych 
ubiegłego stulecia, gdy tak zwany blok państw socjalistycznych przeżywał 
już głęboki kryzys – „Słusznie wiąże się alienację w tym znaczeniu [czyli 
w odniesieniu do relacji «my» – A.S.] z wadliwym ustrojem społecznym, go-
s podarczym, politycznym, międzynarodowym. Jednakże kryterium naprawy 
ustroju nie może być ani tylko ekonomiczne, ani tylko polityczne, ani tylko 
socjologiczne. Musi być personalistyczne”43.

PROBLEM ALIENACJI W UJĘCIU ŚW. JANA PAWŁA II

W encyklice Centesimus annus, ogłoszonej w roku 1991, z okazji stulecia 
wielkiego dokumentu katolickiej nauki społecznej, jakim była encyklika Re-
rum novarum, podejmowane są główne problemy poruszone przez Leona XIII, 
ale w kontekście „niektórych zjawisk najnowszej historii”44. Jednym z najważ-
niejszych „nowych zjawisk” był zaś niewątpliwie rozpad tak zwanego bloku 
państw socjalistycznych, zapoczątkowany – i to bezkrwawo – w Polsce w roku 
1989. Św. Jan Paweł II tak wysoko cenił to wydarzenie, że cały trzeci rozdział 
encykliki zatytułował „Rok 1989”. Już w rozdziale tym jednak ostrzegał, by 
niewątpliwego zwycięstwa idei solidarności nie traktować pochopnie jako 
tryumfu kończącego zmaganie o ugruntowanie systemu sprawiedliwości spo-
łecznej na całym świecie. W kolejnym rozdziale, zatytułowanym „Własność 
prywatna i powszechne przeznaczenie dóbr”, autor encykliki podejmuje szereg 
trapiących dziś ludzkość problemów, które mają wyraźny wymiar ekonomiczny, 
ale możliwość ich przezwyciężenia postrzega on nade wszystko w wymiarze 
personalistycznym. W tym kontekście przywołuje raz jeszcze kwestię aliena-
cji. Przypominając koncepcję marksistowską, poddaje krytyce tezę Marksa, 

41  Tamże, s. 410.
42  Tamże, s. 413.
43  T e n ż e, Uczestnictwo czy alienacja?, s. 460.
44  J a n  P a w e ł  II, Encyklika Centesimus annus, nr 3.

Alienacja: problem wciąż aktualny



278

że należy znieść własność prywatną na rzecz budowy społeczeństwa kolek-
tywistycznego, i wskazuje na fatalne skutki ekonomiczne takiej „rewolucji”, 
jakich doświadczyły wszystkie kraje należące do tak zwanego obozu państw 
socjalistycznych, ale dodaje: „Nawet jeśli marksistowska analiza i rozumienie 
podstaw alienacji są fałszywe, to jednak alienacja połączona z utratą auten-
tycznego sensu istnienia jest zjawiskiem obecnym również w rzeczywistości 
społeczeństw zachodnich. Występuje ona w sferze konsumpcji, gdy człowiek 
wikła się w sieć fałszywych i powierzchownych satysfakcji […]. Alienacja wy-
stępuje również w sferze pracy, kiedy jej organizacja jest nastawiona tylko na 
maksymalizację produkcji i zysku, pomija zaś to, w jakim stopniu pracownik 
przez własną pracę realizuje się jako człowiek”45. W pewnym sensie Papież so-
lidaryzuje się z Marksem, podziela pogląd, że stosunki ekonomiczne wywołują 
lub umacniają alienację i że radykalny kapitalizm – tak zdecydowanie kryty-
kowany przez Marksa – jest rzeczywiście systemem alienującym człowieka, 
wyobcowującym go z jego człowieczeństwa. W tej kwestii, odnosząc się do 
czasów obecnych, stwierdza: „W społeczeństwie zachodnim przezwyciężone 
zostało zjawisko wyzysku, przynajmniej w tych formach, które analizował 
i opisał Marks. Nie została natomiast przezwyciężona alienacja przejawiająca 
się w różnych formach wyzysku, polegającego na tym, że ludzie posługują się 
sobą nawzajem i w sposób coraz bardziej wyrafi nowany zaspokajając swoje 
partykularne i drugorzędne potrzeby, stają się głusi na potrzeby podstawowe 
i autentyczne, które również powinny określać sposoby zaspokajania innych 
potrzeb”46.

Dramat wydaje się głębszy niż ten, który dostrzegał Marks. Zakładał on, że 
istnieje zasadnicza opozycja między klasą robotniczą a kapitalistami, i postulo-
wał przywrócenie sprawiedliwości społecznej oraz przezwyciężenie alienacji 
na drodze rewolucji. Papież zaś konstatuje, że ludzie – zwłaszcza na Zachodzie 
– godzą się na alienację, nie protestują przeciw degradującym ich stosunkom 
społeczno-ekonomicznym, koncentrując uwagę na partykularnych i drugo-
rzędnych potrzebach, głusi na potrzeby podstawowe i autentyczne. Oczywi-
ście nadal ma miejsce konfl ikt między społecznościami zasobnymi (głównie 
państwami z kręgu euroatlantyckiego) a tak zwanym Trzecim Światem – ale 
czy aspiracje Trzeciego Świata nie ograniczają się także do wymiaru konsump-
cji? Czy również ich dążenia nie sprowadzają się do pomnażania zasobności 
poprzez udział w zyskach, z pominięciem całej perspektywy uczestnictwa, 
które pozwala realizować pełnię osobowego człowieczeństwa? „Upadek sys-
temu komunistycznego w wielu krajach usuwa niewątpliwie jedną z prze-

45  Tamże, nr 41.
46  Tamże. Por. Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et 

spes, nr 26.

Andrzej SZOSTEK MIC



279

szkód, które nie pozwalały skutecznie i w sposób realistyczny stawić czoła 
tym problemom – stwierdza Papież – nie wystarcza jednak do ich rozwiązania. 
Istnieje wręcz niebezpieczeństwo rozpowszechnienia się radykalnej ideologii 
kapitalizmu, która odmawia nawet ich rozpatrywania, uważając a priori za 
skazane na niepowodzenie wszelkie próby stawienia im czoła, pozostawiając 
ze ślepą wiarą ich rozwiązanie swobodnej grze sił rynkowych”47. Problem 
alienacji nie jest już tylko problemem sprawiedliwości społecznej – choć nadal 
w tym wymiarze stanowi on wyzwanie dla ludzkości – lecz sięga głębiej, do-
tyka samoświadomości człowieka i perspektyw jego dojrzewania w wymiarze 
personalistycznym.

Św. Jan Paweł II pragnął obudzić człowieka w człowieku. Już w pierwszej 
swej encyklice, poniekąd programowej, podkreślał, że „po drodze koniecznych 
przekształceń struktur życia ekonomicznego, będzie można postępować na-
przód tylko za cenę prawdziwej przemiany umysłów, woli i serc”48. Przemiana 
ta jest konieczna, ponieważ istnieje „bardzo realne i wyczuwalne już niebez-
pieczeństwo, że wraz z olbrzymim postępem w opanowaniu przez człowieka 
świata rzeczy, człowiek gubi istotne wątki swego wśród nich panowania, na 
różne sposoby podporządkowuje im swoje człowieczeństwo, sam staje się 
przedmiotem wielorakiej – czasem bezpośrednio nieuchwytnej – manipulacji 
poprzez całą organizację życia zbiorowego, poprzez system produkcji, poprzez 
nacisk środków przekazu społecznego”49. Wprawdzie Papież nie wspomina 
tu o alienacji, ale w świetle poprzednich rozważań  nietrudno zauważyć, że 
wyraża niepokój związany z tym właśnie niebezpieczeństwem. 

Powracając do encykliki Centesimus annus, przypomnijmy, że radość 
św. Jana Pawła II z powodu przełamania systemu komunistycznego związana 
była głównie z przekonaniem, że otworzyły się przed człowiekiem perspek-
tywy rozwoju osobowego, którego „celem nie jest tylko zrównanie poziomu 
życia wszystkich narodów z poziomem, który dziś osiągnęły kraje najbogatsze, 
ale tworzenie solidarną pracą życia bardziej godnego, konkretne przyczynianie 
się do umocnienia godności i rozwoju uzdolnień twórczych każdej poszcze-
gólnej osoby, jej zdolności do odpowiedzi na własne powołanie, a więc na 
zawarte w nim Boże wezwanie”50.

W Polsce osiągnięcia Solidarności nie okazały się tak trwałe, jak tego 
oczekiwaliśmy. Przeżywamy znów kryzys naszej tożsamości i solidarności 
narodowej, choć zdawało się, że właśnie my, Polacy, mamy podstawy, by 
ją budować we własnym kraju i propagować w całym świecie. Czy apele 

47  J a n  P a w e ł  II, Centesimus annus, nr 42.
48  T e n ż e, Encylika Redemptor hominis, nr 16.
49  Tamże.
50  T e n ż e, Centesimus annus, nr 29.

Alienacja: problem wciąż aktualny



280

św. Jana Pawła II o dążenie do przezwyciężenia alienacji znalazły należny 
oddźwięk w Kościele i w całej społeczności międzynarodowej? Wszak men-
talność konsumpcjonistyczna zdaje się nadal święcić tryumfy, a głos Papieża 
traktowany jest jako manifestacja dość utopijnych życzeń. Tym bardziej jednak 
trzeba przypominać i propagować jego nauczanie. Człowiek bowiem pozostaje 
człowiekiem: stworzeniem uczynionym na obraz i podobieństwo Boga, który 
jest Miłością. I pragnie realizacji swego człowieczeństwa, pragnie przezwy-
ciężenia wielorakich alienacji, nawet jeśli pragnienie to bywa głęboko ukryte, 
a droga przez nie wytyczona okazuje się kręta i obfi tuje w przeszkody. Potrzeb-
ny jest człowiekowi drogowskaz – i ten drogowskaz uczestnictwa i budowania 
miłości pięknie ukazuje św. Jan Paweł II.

Andrzej SZOSTEK MIC


