
103

Monica BRZEZINSKI POTKAY

KSIĘGA NATURY, KSIĘGA PRAWA?
Prawo naturalne w poemacie „The Owl and the Nightingale”*

W trakcie ptasiej debaty na temat małżeństwa jasne okazuje się, że ideał tej in-
stytucji stanowi, tak dla sowy, jak i dla słowika, małżeństwo właściwe wyłącznie 
ludziom, które nie znajduje paraleli w świecie zwierzęcym. W tym sensie ptaki idą 
za myślą tych kanonistów, którzy odrzucają wszelkie pojęcie prawa naturalnego 
wiążącego zarówno zwierzęta, jak i ludzi i czynią to w szczególności z tego wzglę-
du, że w ich odczuciu zwierzęce zachowania seksualne nie stanowią właściwego 
modelu dla ludzkiej moralności seksualnej: są przekonani, że ludzie – w przeci-
wieństwie do większości zwierząt – powinni być istotami monogamicznymi.

Poemat The Owl and the Nightingale, równie zagadkowy, co zabawny, 
wywołuje wśród czytelników dyskusje tak żywe, jak przedstawione w nim 
kłótnie dwóch ptaków. Zasadniczy punkt sporu dotyczy obecnych w poema-
cie odniesień do ówczesnej praktyki prawnej. Ptaki wykorzystują bowiem 
słownictwo prawnicze, na przemian wygłaszają mowy, jak było w zwyczaju 
podczas procesów w średniowiecznych sądach, konstruują argumenty, jak 
gdyby były stronami w rozprawie sądowej, a na poparcie swoich stanowisk 
przywołują opinie autorytetów. W roku 1907 pierwszy w epoce nowoczesności 
edytor poematu The Owl and the Nightingale, Wilhelm Gadow, wskazywał, 
że wymiana oskarżeń i kontroskarżeń między ptakami stanowi odzwierciedle-
nie sądowniczej praktyki czasów autora utworu1. Chociaż sugestia Gadowa 
zachęciła późniejszych badaczy do ustalenia konkretnego kontekstu histo-
rycznego procedury prawnej stosowanej przez ptaki, konkluzje, do których 
doszli uczeni, nie okazały się ze sobą zgodne, brak bowiem pewności co do 
daty powstania poematu2. Niektórzy badacze dochodzą do wniosku, że ptaki 

*   Niniejszy artykuł, pod tytułem Natural Law in „The Owl and the Nightingale”, ukazał się 
w czasopiśmie „The Chaucer Review” 28(1994) nr 4, s. 368-383. 

© Penn State University Press 1994
Tytuł główny w niniejszym przekładzie pochodzi od redakcji.
1  Por. Das Mittelenglische Streitgedicht Eule und Nachtigall, red. W. Gadow, Palaestra 65 

(Berlin 1909), przypisy do wersów 5 i 550.
2  Większość badaczy przyjmuje, że poemat powstał między rokiem 1189 a 1216. Przegląd 

literatury na ten temat, jak również uzasadnienie tej hipotezy przedstawia Kathryn Hume (por. 
K. H u m e, The Owl and the Nightingale: The Poem and Its Critics, University of Toronto 
Press, Toronto 1975, s. 4-6). Brak jednak niepodważalnych dowodów na rzecz tego datowa-
nia, a poemat mógł powstać znacznie później, możliwe jest bowiem także datowanie obu 

„Ethos” 31(2018) nr 3(123) 103-126
DOI 10.12887/31-2018-3-123-06  



104

wykorzystują procedurę sądową charakterystyczną dla dwunastego stulecia3, 
inni zaś przyjmują późniejszą datę powstania utworu, wskazując na analogie 
między przywoływanymi w nim argumentami a trzynastowiecznym systemem 
prawnym4. Chociaż większość krytyków zgodna jest co do tego, że ptaki na-
śladują zachowanie prawników świeckich, można sądzić, że lepszą paralelę 
ich interakcji stanowiłyby praktyki stosowane w sądach kościelnych5. Michael 
A. Witt, autor najnowszych analiz elementów prawniczych ujawniających się 
w poemacie, stwierdza jednak, że nie sposób wskazać na analogię między 
debatą prowadzoną przez ptaki a jakąkolwiek faktyczną procedurą wykorzy-
stywaną w średniowiecznych sądach, czy to świeckich, czy to kościelnych. 
Obecność elementów prawniczych w poemacie dowodzi jego zdaniem co 
najwyżej tego, że „poeta znał się na kwestiach sądowych, a możliwe, że znał 
się na nich bardzo dobrze”6.

Mimo przekonania Witta o braku jakiegokolwiek związku między prawni-
czym elementem w poemacie The Owl and the Nightingale a praktyką sądow-
niczą czasu jego powstania pozostaje jednak możliwość, że poemat stanowi 
odzwierciedlenie ówczesnej teorii prawa. W obecnym tekście zmierzam do 
wskazania, że system prawny, na gruncie którego przywoływane są padające 
w poemacie argumenty, ma charakter teoretyczny i że jest to system prawa 
naturalnego, uznawanego w średniowieczu za zasadę wyższej instancji, za 
prawo Boże i podstawę systemów prawa pozytywnego, służących regulacji 
ludzkich zachowań. Prawo naturalne stanowi jedyny kodeks prawny, do któ-
rego bezpośrednio odwołują się w poemacie oba ptaki. „Wroþ wurþe heom þe 
holi rode, / Þe rihte ikunde swo forbreideþ!” („May the wrath of the Holy Rood 
descend upon those who thus transgress the laws of nature”7; „Niech gniew 
Drzewa Krzyża zstąpi na tych, którzy reguły prawa naturalnego w ten sposób 

kopii jego rękopisu na trzecie dwudziestopięciolecie trzynastego wieku (por. The Owl and the 
Nightingale, red. N.R. Ker, Early English Text Society, Oxford 1963, s. ix).

3  Por. K.  H u g a n i r, The Owl and the Nightingale: Sources, Date, Author, Haskell House, 
New York 1966, s. 154n.; R.M.  W i l s o n, Early Middle English Literature, Methuen & Co., 
London 1939, s. 167.

4  Por. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, Russell & Russell, New York 1971, 
s. liii.

5  Por. The Owl and the Nightingale, red. E.G. Stanley, Manchester University Press, Man-
chester 1972, s. 28-30. Stanley formułuje jednak wątpliwość co do istotnego charakteru elemen-
tów prawnych w poemacie i podkreśla, że pojawiająca się w nim terminologia prawnicza nie 
ma charakteru technicznego, a w postaci, w jakiej jest w nim stosowana, znana była każdemu 
profanowi. Wyraża przekonanie, że „element prawniczy w poemacie The Owl and the Nightin-
gale wydaje się przypadkowy, nie zaś centralny” (tamże).

6  M.A.  W i t t, „The Owl and the Nightingale” and English Law Court Procedure of the 
Twelfth and Thirteenth Centuries, „The Chaucer Review” 16(1982) nr 3, s. 282.

7  Wersy 1382-1383. Wszystkie fragmenty staroangielskiego tekstu poematu The Owl and 
the Nightingale przywoływane w niniejszym artykule pochodzą z edycji Erica G. Stanleya.

Monica BRZEZINSKI POTKAY



105

przekraczają”) – mówi słowik, a sowa tych słów nie kwestionuje. W istocie 
fakt, że prawo naturalne wyznacza zasady kierujące życiem zarówno ptaków, 
jak i ludzi, stanowi jedną z niewielu spraw, co do których są one zgodne. 
Chociaż samo prawo naturalne nie stanowi tematu ptasiej debaty, założenia, 
które oba ptaki w niej przyjmują, wyznaczają kierunek przywoływanych przez 
nie argumentów w najróżniejszych kwestiach, a zasada ta zachowana została 
w całym – z pozoru heterogennym – dyskursie. Mowy wygłaszane przez ptaki 
– zauważa Kathryn Huganir – zawierają „częste wzmianki dotyczące Natury, 
prawa natury oraz imperatywów, których źródłem jest natura”8.

A jednak, mimo że tak sowa, jak i słowik bezsprzecznie akceptują zasadę 
obowiązywalności prawa naturalnego, ani żaden z ptaków, ani narrator nie 
podaje w żadnym miejscu dokładnej defi nicji tego, czym jest natura ani czym są 
jej prawa. W mowach ptaków ujawniają się natomiast różne, nawzajem ze sobą 
sprzeczne defi nicje prawa naturalnego. Można postawić tezę, że dialog ptaków 
w poemacie The Owl and the Nightingale w istocie służy analizie rywalizują-
cych ze sobą defi nicji prawa naturalnego i ma prowadzić do wskazania na tę 
z nich, która w najlepszy sposób opisuje naturę rządzącą życiem człowieka.

Podniesione w utworze pytania o prawo naturalne pokrywają się z tymi, 
które w dwunastym i trzynastym wieku zajmowały umysły ówczesnych eks-
pertów z dziedziny prawa kanonicznego. Poemat odnosi się zatem do współ-
czesnej mu istotnej kwestii, a zarazem do kwestii prawdopodobnie nieobcej 
jego autorowi, jeśli – jak wskazuje Huganir – dysponował on wykształceniem 
z zakresu prawa kanonicznego9. Chociaż kanoniści uznawali obowiązywalność 
prawa naturalnego, często – tak jak Hugon ze Świętego Wiktora – stwierdzali, 
iż trudno jest zdefi niować naturę („naturam diffi nire diffi cile sit”). Źródło ich 
trudności, jak wskazuje Hugon, leżało w istnieniu wielu różnych i niekiedy 
sprzecznych defi nicji prawa naturalnego (łac. ius naturale), które przeję-
te zostały z antyku i od Ojców Kościoła10. Gracjan, który około roku 1410 
ukończył spisywanie swojego zbioru prawa kanonicznego Concordia discor-
dantium canonum, znanego jako Decretum, zdefi niował prawo naturalne w spo-

Zob. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, The Forgotten Books London 2018, s. 174. 
W przekładach fragmentów staroangielskich na współczesny język angielski wykorzystano reprint 
edycji Johna W.H. Atkinsa (zob. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, Cambridge, at the 
University Press, 1922 – przyp. tłum.).

8  H u g a n i r, dz. cyt., s. 60.
9  Tamże, s. 13.
10  „«Trudno jest zdefi niować ‘naturę’» [cyt. za: C y c e r o n, De inventione 1.24.34)]. […] 

Ludzie wcześniejszych czasów, jak widzimy, wiele powiedzieli na temat «natury», nic jednak 
na tyle kompletnego, by można było sądzić, że nic już do powiedzenia nie zostało” (H u g o n  
z e  Ś w i ę t e g o  W i k t o r a, Didascalicon 1.10, w: Patrologia latina, t. 176, kol. 748; por. 
też: t e n ż e, Didascalicon, tłum. J. Taylor, Columbia University Press, New York 1961, s. 57). 
O ile nie wskazano inaczej, tłumaczenie fragmentów obcojęzycznych – D.Ch.

Księga natury, księga prawa? 



106

sób następujący: „Prawo naturalne jest tym, co zostało zawarte w prawie 
i w Ewangeliach, zgodnie z którymi każdemu nakazane jest czynić innym 
to, co chciałby, aby jemu czyniono, a zakazane mu jest czynić innym 
to, czego nie chciałby, żeby czyniono jemu”11. Interpretatorzy Decretum 
i autorzy glos do tego dzieła przyjmowali oczywiście autorytet Gracjana, po-
dejmowali jednak próby rewidowania bądź poszerzania sformułowanej przez 
niego defi nicji. Modus procedendi, który stosowali, obejmował zazwyczaj 
zestawienie – bez jakichkolwiek preferencji – pewnej liczby tradycyjnie przyj-
mowanych defi nicji ius naturale, co z iście Chauceriańską subtelnością oddał 
kanonista Hugon z Pizy, pisząc (około roku 1188), że „o prawie naturalnym 
różni ludzie myślą różne rzeczy”12.

Za typowego przedstawiciela dekretystów wykorzystujących metodę ze-
stawień można uznać Stefana z Tournai (ok. 1160), którego Summa zawiera 
trzy zasadnicze defi nicje ius naturale. Po pierwsze, idąc za rzymskim jurystą 
Ulpianem, Stefan defi niuje prawo natury jako przyrodzone tak ludziom, jak 
i zwierzętom: „O prawie naturalnym mówi się, że jest ono tym, co pocho-
dzi od samej natury i co jest przyrodzone nie tylko ludziom, ale wszyst-
kim zwierzętom, od czego wywodzi się związek mężczyzn i kobiet oraz 
prokreacja i wychowanie dzieci”13. Po drugie, idąc za Izydorem z Sewilli, 
defi niuje ius naturale jako prawo czysto ludzkie: „I mówi się, że prawo na-
turalne jest prawem narodów, które wywodzi się tylko z ludzkiej natury, 
z jej pierwotnego stanu”14. Po trzecie zaś rozwija Gracjana defi nicję prawa 
naturalnego jako prawa Bożego, pisząc: „Prawo Boże również nazywane jest 
naturalnym, tym, czego nasza najwyższa natura, to jest Bóg, naucza nas 
przez prawo i proroków, i tym, co przedstawia nam Ewangelia”15.

11  „Ius naturale est, quod in lege et evangelio continetur, quo quisque jubetur alii facere, 
quod sibi vult fieri, et prohibetur alii inferre, quod sibi nolit fieri”. G r a c j a n, Decretum, 
Distinctio prima, cyt. za: J. B o s w e l l, Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality, Univer-
sity of Chicago Press, Chicago 1980, s. 314.

12  „De iure naturali diuersi sentiunt”. H u g u c c i o, Summa super corpore Decretum, cyt. 
za: O. Lottin, Le Droit Naturel chez Saint Thomas d’Aquin et ses prédécesseurs, Charles Beyaert, 
Bruges 1931, s. 109. Swoje rozumienie większości wypowiedzi przywoływanych tu dwunasto-
wiecznych oraz trzynastowiecznych autorów wypowiadających się na temat prawa naturalnego 
opieram na tej właśnie autorytatywnej pracy Dom Odona Lottina. 

13  „Quod ab ipsa natura est introductum et non solum homini, sed etiam ceteris animalibus insi-
tum, a quo descendit maris et femine coniunctio, liberorum procreatio et educatio”. Die Summa des 
Stephanus Tornacensis über das Decretum Gratiani, red. J.F. von Schulte, Verlag von Emil 
Roth, Giessen 1891, s. 7.

14  „Ius gentium, quod ab humana solum natura quasi cum ea incipiens traxit exordium”. 
Tamże. 

15  „Quod summa natura nostra, id est deus, nos docuit et per legem et per prophetas et euangelium 
nobis obtulit”. Tamże.

Monica BRZEZINSKI POTKAY



107

Stefan nie zadowala się jednak wyliczeniem tych trzech defi nicji sformu-
łowanych przez wcześniejsze autorytety; czuje się w obowiązku pogodzić 
je ze sobą i czyni to w defi nicji czwartej, która je podsumowuje: „Mówi się 
zatem, że prawo naturalne jest tym, co obejmuje jednocześnie prawo ludzkie, 
prawo Boże i to, co z natury przyrodzone jest wszystkim zwierzętom”16. Wy-
dawałoby się, że ta czwarta, wszechobejmująca defi nicja powinna zawierać 
wszystko, co można powiedzieć o prawie naturalnym. Stefan jednak, niemal 
jakby po namyśle, dodaje defi nicję piątą, której problematyczną naturę ujawnia 
już apologetyczny ton jego wypowiedzi: „Albo, jeśli nie sprzeciwiać się piątej 
defi nicji, trzeba przyjąć, iż mówi się, że prawo naturalne jest tym, co z natury 
przyrodzone jest tylko ludziom, a nie innym zwierzętom, a mianowicie czy-
nieniem dobra i unikaniem zła”17.

Problem, który rodzi owa piąta defi nicja, bierze się stąd, iż stoi ona 
w sprzeczności z defi nicją czwartą, stwierdzającą, że prawo naturalne, któ-
re ma dla ludzi moc wiążącą, stanowi wyraz natury, jaką podzielają oni ze 
wszystkimi stworzeniami. Teologowie, którzy defi nicję tę przyjmowali, za-
kładali, że w konsekwencji ludzie mogą się owego naturalnego, moralnego 
prawa nauczyć, obserwując postępowanie i zwyczaje stworzeń takich, jak 
zwierzęta czy ptaki. Piotr Damiani wyrażał to następująco: „Wszechmocny 
Stwórca, który ustanowił wszystkie rzeczy ziemskie, aby ludzie mogli z nich 
korzystać, zadbał o to, by oświecać człowieka przez indywidualne natury oraz 
instynktowne zachowania, jakimi obdarzył zwierzęta niższe: od zwierząt lu-
dzie mogą uczyć się, jakie zachowania powinny być naśladowane, a jakich 
należy słusznie unikać”18.

Definicja prawa naturalnego, którą sformułował Ulpian, brzmiała: „to, czego natura uczy 
wszystkie zwierzęta” („quod natura omnia animalia docuit”) (U l p i a n, Digesta, 1.1.1.3; cyt. 
za: L o t t i n, dz. cyt., s. 8). Izydor określał zaś prawo naturalne jako „wspólne wszystkim 
narodom, owo prawo używane przez prawie wszystkich ludzi” („commune omnium nationem, 
eo iure omnes fere gentes utuntur”) (I z y d o r  z   S e w i l l i, Etymologiarum sive Originum 
libri XX 5.4-6; cyt. za: Lottin, dz. cyt., s. 10).

16  „Dicitur etiam ius naturale, quod simul comprehendit humanum et diuinum et illud, quod 
a natura omnibus est animalibus insitum”. Die Summa des Stephanus Tornacensis über das De-
cretum Gratiani, s. 7.

17  „Vel si quintam juris naturalis acceptionem non abhorreas, intellige hic dici ius naturale quod 
hominibus tantum et non aliis animalibus a natura est insitum, scilicet ad faciendum bonum, uitandu-
mque contrarium”. Tamże.

18  „Rerum quippe conditor omnipotens Deus, sicut terrena quaeque ad usum hominum condidit; 
sic etiam per ipsas naturarum vires, et necessarios motus, quos brutis animalibus indidit, hominem 
salubriter informare curavit. Ut in ipsis pecoribus homo possit addiscere quid imitari debeat, quid 
cavere, quid ab eis mutuari salubriter valeat, quid rite contemnat”. P.  D a m i a n i, De bono religiosi 
status et variarum animantium tropologia, 2, w: Patrologia latina, t. 145, kol. 767; cyt. za: Boswell, 
dz. cyt., s. 304n.

Księga natury, księga prawa? 



108

W tym sensie podążanie za prawem naturalnym oznacza naśladowanie 
zachowań zwierząt. Zgodnie jednak z piątą defi nicją prawa naturalnego sfor-
mułowaną przez Stefana z Tournai istoty ludzkie charakteryzuje posiadanie 
natury szczególnej, wyższej niż ta, która właściwa jest reszcie stworzenia 
– natury, którą większość dekretystów defi niuje jako racjonalną. Według tej 
defi nicji, gdy ludzie nie postępują racjonalnie, zniżają się do poziomu zwie-
rząt, a czyniąc to, zadają gwałt swojej własnej naturze, a zatem łamią również 
prawo naturalne. Jeśli zatem ludzie pragną postępować zgodnie z prawem 
naturalnym, muszą unikać zachowań zwierzęcych.

Ów centralny konfl ikt obecny w rozprawie Stefana z Tournai dotyczącej 
prawa naturalnego – które nakazuje ludziom z jednej strony iść za przykładem 
zwierząt, z drugiej zaś odrzucać modele irracjonalnych zachowań zwierzęcych 
– można odnaleźć również w pismach innych dekretystów19. Analizowany jest 
on także w poemacie The Owl and the Nightingale. Autor utworu stara się roz-
wiązać problem w sposób podobny do tego, w jaki czynili to liczni dekretyści 
i teologowie w dwunastym i trzynastym stuleciu: odrzuca koncepcję, jakoby 
wspólna natura, którą ludzie podzielają ze zwierzętami, miała przesądzać o tre-
ści prawa moralnego, i wskazuje, że podstawowym wyznacznikiem prawa 
naturalnego, za którym podążać mają ludzie, jest rozum.

Już we wstępnej części poematu odrzucona zostaje myśl, jakoby wspól-
na natura miała rządzić wszystkimi stworzeniami. Na początku debaty ptaki 
ustalają, że skoro nie ma nawet prawa natury, które rządziłoby jednocześnie 
zachowaniem wszystkich ptaków, to tym bardziej trudno mówić o takim pra-
wie w odniesieniu do zachowań i ptaków, i ludzi. Ukrytym celem, do którego 
w swoich wstępnych mowach zmierzają zarówno sowa, jak i słowik, jest zde-
fi niowanie, którego ptasiego prawa natury powinny one same przestrzegać; 
celu tego jednak ptaki nigdy nie osiągają, każdy z nich utrzymuje bowiem, że 
to właśnie on, a nie jego przeciwnik wypełnia prawo naturalne, którym kiero-
wać się mają ptaki. W istocie zasadnicza część poematu obejmuje po prostu 
zniewagi, jakie nawzajem rzucają pod adresem przeciwnika sowa i słowik, 
odnosząc się do jego cech naturalnych: wyglądu, sposobu żywienia się, śpiewu 
i zwyczajów dotyczących latania. Jak wyraża to w prologu anonimowy narra-
tor poematu, „eiþer seide of oþeres custe / Þat alre worste þat hi wuste” („Each 
one spake of the other’s character the worst things that she could devise”20, 

19  Zdaniem Lottina te dwie wzajemnie sprzeczne defi nicje współistnieją – bez próby pogodzenia 
ich ze sobą przez autorów – zarówno w Summa Coloniensis, jak i w komentarzu Sicarda da Cra-
mona do Decretum Gracjana, w dziele Glossa ordinaria Johannesa Teutonicusa i w Summa 
Lipsiensis (por.  L o t t i n, dz. cyt., s. 20, 97). Ów intelektualny konfl ikt ujawniający się 
w tradycji prawa naturalnego przedstawia szczegółowo John Boswell (por.  B o s w e l l, 
dz. cyt., s. 303-332).

20  Wersy 9-10; The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 152.

Monica BRZEZINSKI POTKAY



109

„Jeden mówi o charakterze drugiego najgorsze rzeczy, jakie przychodzą mu 
do głowy”).

W kolejnych atakach ptaki oskarżają się nawzajem o naruszanie prawa 
naturalnego i bronią się przed atakami przeciwnika, przywołując zasady „la
e” i „ri t” – terminy synonimiczne, będące przekładem zamiennych łacińskich 
terminów „lex” i „ius”21.

Słowik zaczyna dyskusję od oskarżenia sowy o naruszanie prawa natural-
nego, twierdząc, że jest ona ptakiem postępującym nienaturalnie. Wydaje się, 
że zarzut ten bywa tradycyjnie stawiany sowom – nawet Alan z Lille w swoim 
peanie na temat prawa naturalnego De planctu Naturae przyznaje, że przyroda 
musiała chyba czuć się „senna, gdy formowała”22 sowę. Już pierwsze słowo, 
które wypowiada słowik („Vnwi t”23), jest atakiem, znaczy ono bowiem „po-
twór”, a zatem wskazuje na rzecz spoza naturalnego porządku wszechświata. 
Zarzut ten często powraca w argumentach słowika. Potworność sowy prze-
jawia się zarówno w jej dziwacznym wyglądzie, który właściwie nie spełnia 
norm wyglądu ptaka24, jak i w jej zwyczaju latania, a także śpiewania w nocy, 
co stanowi „þat unwi tis doþ” („[that] unnatural fashion”25; „ów nienaturalny 
zwyczaj”). Również sposobu odżywiania się sowy nie można uznać za natu-
ralny, jest ona bowiem kanibalem, który zjada inne ptaki; bardziej naturalne 
(staroang. icundur) byłoby – twierdzi słowik – zamiast ptasiego mięsa zjadać 
żaby26. Słowik przyznaje, że w istocie sowa czasami jada żaby, ślimaki, myszy 
oraz inne obrzydliwe stworzenia, które pasują do jej wstrętnej natury i jej 
prawa („fule wi te / Boþ þine cunde & þine ri te”; „foul creatures are thy 
natural and proper food”27; „wstrętne stworzenia są twoim naturalnym i wła-
ściwym ci pożywieniem”). Jak się okazuje, wszystkie najbardziej naturalne 
zwyczaje sowy są w istocie nienaturalne: słowik skarży się nawet na to, że 
sowa wydala w inny sposób niż pozostałe ptaki: kiedy jej pisklę przypadkiem 
wykluło się w gnieździe sokoła, wśród jego potomstwa, zanieczyściło gniazdo 
i rozgniewało swoim zachowaniem przybranego ojca, albowiem było to prze-

21  Por.  L o t t i n, dz. cyt., s. 97. Na temat prawniczych konotacji średnioangielskiego 
rzeczownika „prawo” („right”) zob. Middle English Dictionary, defi nicje 3(a) i 3(d). 

22  A l a n  z  L i l l e, Plaint of Nature, tłum. J.J. Sheridan, Pontifi cal Institute of Mediaeval 
Studies, Toronto 1980, s. 90.

W podobny sposób w swoim poemacie Anticlaudianus Alan z Lille umieścił sowę na malowi-
dle ściennym przedstawiającym wadliwe stworzenia natury: „Przyroda zawiodła w tym przypad-
ku, zapominając, jakie dzieło tworzy” (t e n ż e, Anticlaudianus, or, The God and Perfect Man, 
tłum. J.J. Sheridan, Pontifi cal Institute of Medieval Studies, Toronto 1973, s. 51, 53).

23  Wers 33. 
24  Por. wersy 71-80. 
25  Wers 218. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 155.
26  Por. wers 85. 
27  Wersy 87-88. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 153. 

Księga natury, księga prawa? 



110

ciwne naturze („nas neuer icunde þarto”; „it is quite against your nature”28; 
„jest to zupełnie wbrew twojej naturze”). Ze względu na swoje nienaturalne 
zachowanie sowa okazuje się pariasem w królestwie ptaków, ptakiem, którego 
inne ptaki się brzydzą: słowik beszta ją słowami: „Þu art loþ al fuelkunne” 
(„Therefore art thou hated by all manners of birds”29; „Dlatego nienawidzą cię 
wszystkie ptaki”).

Odpowiadając na zarzuty słowika, sowa przyjmuje stosowną linię obrony: 
mówi, że jej zachowanie nie jest nienaturalne, ponieważ to właśnie Natura 
uczyniła ją taką, jaka jest; jeśli zachowuje się inaczej niż pozostałe ptaki, 
dzieje się tak dlatego, że podąża po prostu za swoją własną, osobliwą naturą. 
Niezwykłe cechy sów – twierdzi – są im właściwe ze względu na ich miejsce 
w świecie ptaków, a znajduje się ono pośród jastrzębi: „Ich habbe bile stif & 
stronge, / & gode cliuers scharp & longe / So hit bicumeþ to hauekes cunne” 
(„I have a strong and sturdy beak, good claws as well both sharp and long, as 
befi ts one of the hawk-tribe”30; „Mam silny i twardy dziób, pazury dobre, ostre 
i długie, jak przystoi rodzajowi jastrzębi”). Dodaje, że dostosowanie się do 
tych ptaków, do swojego rodzaju, stanowi dla niej źródło przyjemności: „Hit 
is min hi te, hit is mi wnne, / Þat ich me dra e to mine cunde” („It is my joy, 
my delight as well, that I live in accord with Nature”31; „Moją radością, rów-
nież moją rozkoszą jest to, że żyję w zgodzie z Naturą”). Śpiewa wieczorem, 
ponieważ dla niej to czas właściwy („a ri te time”, „the proper time”32; „czas 
właściwy”). I to właśnie obecne w niej prawo natury sprawia, że jest ona tak 
walecznym myśliwym („Vor ri te cunde ich am so kene”; „By Nature’s laws 
I am so fi erce”33; „Przez prawo Natury dzika tak jestem”).

Zarzut słowika, jakoby sowa była stworzeniem niepozostającym w zgodzie 
z naturą, i odpowiedź sowy tłumacząca, że realizuje ona swoją własną naturę, 
nie zaś ogólną naturę ptasią, ukazują istotę trudności wiążącej się z próbą 
zdefi niowania prawa naturalnego. Z punktu widzenia słowika natura bywa nie-
kiedy nienaturalna: tworzy potwory, które gwałcą jej własne prawa, te zaś nie 
są więc wcale prawami34. Sowa się ze zdaniem słowika nie zgadza, twierdząc, 

28  Wers 114. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 154.
29  Wers 65. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 153. 
30  Wersy 269-271. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 156.
31  Wersy 272-273. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 156. 
32  Wers 323. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 157. 
33  Wers 276. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 156. 
34  Wydaje się, że w tradycji argumentem tym posługiwano się, by wskazać, że w odniesieniu do 

zachowań człowieka nie można stosować normy natury. W napisanym około roku 1184 poemacie 
Architrenius Jean de Hauteville przedstawia Naturę w sposób następujący: „Marnotrawna, 
zaśmieca świat wielkimi i potwornymi kształtami. Nieustannie zmienia sposób, w jaki tworzy, 
a mając niezwykłą płodność, bojaźliwie rodzi anormalne byty” („Enormesque serit monstro-
rum prodiga formas, / Gignendique stylum variat, partuque timendo / Lineat anomalos larvosa 

Monica BRZEZINSKI POTKAY



111

że wszystko, co tworzy Natura, musi być z nią zgodne. Podobnie jak William 
Blake, uważa jednak, że gdyby to samo prawo miało obowiązywać i lwa, 
i wołu, wiązałoby się to z uciskiem35: każde stworzenie musi bowiem pozo-
stawać wierne swojej właściwej naturze, nie zaś jakiejś Naturze abstrakcyjnej 
i wyidealizowanej. Chociaż ona, sowa, nie realizuje być może wyznawanej 
przez słowika idei istoty ptasiego bytu, żyje w zgodzie z Platońskim ideałem 
istoty bytu sowiego. W istocie wydaje się, że poeta przedstawia ją właśnie jako 
sowę abstrakcyjną, symbolizującą cały gatunek, łączy ona bowiem w sobie 
wszystkie cechy charakterystyczne sów – cechy, które w przyrodzie zostały 
rozproszone wśród różnych ich gatunków. Nie jest więc po prostu sową, ale 
wyraża sam typ sowiej natury36.

Jej adwersarz również reprezentuje sobą naturę „słowikowości”, istotę, 
która pozwala mu twierdzić, że  j e s t  on tym samym słowikiem, który 
śpiewem okazywał współczucie kobiecie uwięzionej przez zazdrosnego 
męża i został przez niego zamordowany37. Ów mityczny słowik, wyśpie-
wując swoją serenadę dla ludzkiej miłości, kierował się jedynie prawem 
swojej natury. Słowika przyciągają komnaty miłości i to właśnie one są 
dlań właściwym miejscem: „Hit is right, þe bur is ure, / Þar lauerd liggeþ 
& lavedi” („Where lord and lady lie together, there, near by, shall I sit and 
sing”38; „Gdzie pan i pani spoczywają, tam obok siadam i śpiewam”); „Hit is 
mi ri t, hit is mi la e, / Þat to þe hexste ich me dra e” („It is my duty, it is my 
law, ever to follow the highest things”39; „Moim obowiązkiem, moją zasadą, 
jest, by podążać za tym, co najwyższe). Natura, która nakazuje słowikowi 
śpiewać, bardzo jednak różni się od natury, która sprawia, że sowa jest wspa-
niałym łowcą. Ów ogromny dystans dzielący te dwie ptasie natury, ukazuje, 

puerpera vultus”) (J.  d e  H a u t e v i l l e, Architrenius, w: The Anglo-Saxon Satirical Poets 
and Epigrammatists of the Twelfth Century, red. Th. Wright, t. 1, Longman, London 1872, s. 
248, cyt. za: W.  W e t h e r b e e, Platonism and Poetry in the Twelfth Century, Princeton Uni-
versity Press, Princeton 1972, s. 243n.). Winthrop Wetherbee zauważa, że tytułowy bohater 
w konfrontacji z tą właśnie Naturą „formułuje wątpliwość, która wybrzmiewa w całym po-
emacie: czy prządek Natury może mieć w istocie znaczenie dla życia ludzi” (tamże, s. 251).

35  „Takie samo prawo dla Lwa i Wołu jest Jarzmem”. W. B l a k e, Zaślubiny Nieba i Piekła, w: ten-
że, Wieczna Ewangelia, tłum. M. Fostowicz, Pracownia Borgis, Wrocław 1998, s. 24 (przyp. tłum.). 

36  Atkins zauważa, że o charakterystycznym, „ohydnym” wyglądzie sowy mówi się przede 
wszystkim w odniesieniu do podgatunków noctua (pójdźki zwyczajnej) i uszatki błotnej, 
podczas gdy mądrość i unikanie światła kojarzone są zazwyczaj z puchaczem zwyczajnym 
(gatunkiem Bubo bubo) (por. J.W.H.  A t k i n s, Introduction, w: The Owl and the Nightingale, 
red. J.W.H. Atkins s. lxviii-lxix). Żeńska płeć obu ptaków może również wskazywać na to, że 
reprezentują one istotę „sowiości” i „słowikowości”, ponieważ łacińskie terminy określające 
te ptaki (bubo i noctua oraz philomena) są rodzaju żeńskiego. 

37  Por. wersy 1075-1090.
38  Wersy 958-959; The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 167.
39  Wersy 969-970; The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 167.

Księga natury, księga prawa? 



112

jak trudno jest wypracować pojęcie prawa naturalnego, które wiązałoby sobą 
wszystkie ptaki – a tym bardziej pojęcie prawa naturalnego, które mogłoby 
być wiążące tak dla ptaków, jak i dla nieopierzonego zwierzęcia dwunogiego, 
jakim jest człowiek40.

Pytanie, czy jakiekolwiek prawo natury może w istocie wiązać zarówno 
zwierzęta, jak i ludzi, postawione zostaje we fragmencie poematu, w którym 
sowa wysuwa kontroskarżenia przeciwko słowikowi. Dotyczą one jego moral-
ności seksualnej, a w konsekwencji również ludzkiej seksualności – obszaru, 
który przyciągał szczególną uwagę teoretyków prawa naturalnego, ponieważ 
rozstrzygnięcie, czy ludzie uczestniczą w naturze zwierzęcej, miało w tym 
przypadku znaczenie podstawowe. W swoich kontroskarżeniach sowa stawia 
słowikowi zarzut, iż swoim zachowaniem wyraża on i reprezentuje niegodzi-
wy rodzaj prawa naturalnego, a mianowicie prawo lubieżności. Warto w tym 
miejscu przypomnieć, że idea prawa naturalnego miała w wiekach średnich 
nie tylko kilka interpretacji „in bono”, ale również defi nicję „in malo”, odno-
szącą się do naturalnego, jakkolwiek grzesznego instynktu seksualnego, który 
przeciwny jest cnotliwemu rozumowi. O prawie grzechu, które rządzi ciałem, 
pisał już św. Paweł: „W członkach zaś moich spostrzegam prawo inne, które 
toczy walkę z prawem mojego umysłu i bierze mnie w niewolę pod prawo 
grzechu mieszkającego w moich członkach” (Rz 7,23). Słowa św. Pawła in-
terpretowano jako odnoszące się do naturalnego instynktu seksualnego, który 
ujawnia się tak w przypadku zwierząt, jak i ludzi. Idea ta należała również do 
ulubionych motywów, które wykorzystywał św. Augustyn41. Bliżej naszych 
czasów Piotr Lombard pisał w swoich Sentencjach o prawie naturalnym jako 
o „prawie zgubnej pożądliwości w naszych członkach […], bez którego 

40  Współcześni interpretatorzy poematu The Owl and the Nightingale twierdzą niekiedy, że idea 
naturalnej harmonii kosmicznej, jaką postulowali na przykład przedstawiciele szkoły z Chartres, po-
zwala na uzgodnienie ze sobą tak dalece różnych pieśni ptaków (por. np. F.  L e S a u x, Song and 
Harmony in „The Owl and the Nightingale”, „Études de Lettres” 1987, nr 4, s. 3-9). Kathryn 
Hume zaś w następujący sposób komentuje stanowisko innych zwolenników tego poglądu: 
„Owi krytycy […] pomniejszają znaczenie faktu, że w kłótni tej wybrzmiewa sprzeczność 
stanowisk. Przyjęte przez nich założenie nie musi być jednak błędne. Oczekuje się, że świat 
zwierzęcy będzie uporządkowany, ptaki te jednak podzielają naturę ludzką do tego stopnia, 
że wykazują również niektóre ludzkie wady” (H u m e, dz. cyt., s. 47). Generalnie rzecz 
biorąc, cała ukazana w poemacie natura przedstawia sobą nie tyle harmonię, ile kakofonię. 
Można powiedzieć, że obraz natury, jaki w nim odnajdujemy, wcale nie przypomina Bo-
ecjańskiego wielkiego łańcucha życia, a odzwierciedla „naturę z krwią na zębach i pazu-
rach” (A. T e n n y s o n, In Memoriam, w: The Collected Poems of Alfred Lord Tennyson, 
red. D. Rogers, Wordsworth Editions, Ware 1994, s. 285 – przyp. tłum.).

41  Zob. np. św.  A u g u s t y n, Epistola, 157.3.15, w: Patrologia latina, t. 33, kol. 681; t e n ż e, Mał-
żeństwo i pożądliwość, ks. I, 6, 7, w: Pisma św. Augustyna o małżeństwie i dziewictwie, tłum. K. Koś-
cielniak, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2003. 

Monica BRZEZINSKI POTKAY



113

stosunek cielesny nie może się wydarzyć”42. Często ostrzegano ludzi, by ich 
członki unikały podążania za głosem natury, a tym samym, by nie zniżali się 
do poziomu zwierząt. Aelred z Rievaulx przywoływał na przykład negatywne 
przykłady ludzi, „w których nie pozostało już właściwie nic ludzkiego, których 
lubieżna żądza przemieniła w zwierzęta”43.

Sowa oskarża zatem słowika, stawiając mu zarzut, że realizuje on tę wła-
śnie defi nicję prawa naturalnego: że rządzi nim grzeszna rozpusta. Twierdzi, 
że wszyscy ludzie i wszystkie zwierzęta, w tym również słowik, przy ładnej 
pogodzie oddają się rozpuście:

Vor sumeres tide is al to wlonc
An doþ misreken monnes þonk;
Vor he ne recþ no t of clennesse,
Al his þo t is of golnesse;
Vor none dor no leng nabideþ,
Ac eurich upon oþer rideþ.
Þe sulue stottes ine þe stode
Boþ boþe wilde & merewode;
& þu sulf art þaramong,
For of golnesse is al þi song.

For summer-time is all too rank:
it is apt to lead a man’s thoughts astray,
so that he recks not of purity
but gives himself up to wanton thoughts.
No beast is there that restraints itself,
but each doth ride upon the other:
even the horses in the stud
are fi lled with a wild longing for the mares.
And thou thyself art much the same:
for of wantonness is all thy song44.

Lato bowiem nad wyraz do głowy uderza:
myśli człowieka na manowce sprowadzić może
i o czystość nie troszczy się już on,
ale myślom rozwiązłym się poddaje.
Żadne zwierzę się nie miarkuje,
ale inne dosiada:

42  „Letalis concupiscentiae lex membris nostris […] sine qua carnalis non fi t com-mixtio”. 
P. L o m b a r d, Sentencje, 4.26.2, cyt. za: J.T. N o o n a n, Contraception: A History of Its 
Treatment by Catholic Theologians and Canonists, Cambridge, Massachusetts, 1966, s. 194. 
Całe przywołane tu dzieło Johna T. Noonana poświęcone zostało analizie wpływu teorii prawa 
naturalnego na rozumienie seksualności w religii katolickiej.

43  „[...] quibus pene de homine nihil est, quos obscoena turpitudo transformauit in bestias”. 
A e l r e d  z  R i e v a u l x, De speculo caritatis, 3.40.111, cyt. za: Boswell, dz. cyt., s. 302. 

44  Wersy 489-498. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 160.

Księga natury, księga prawa? 



114

nawet konie w stajni
pełne są dzikiego pragnienia klaczy.
A ty zupełnie taki sam żeś jest:
bo o rozwiązłości pieśń twa cała. 

Sowa porównuje więc słowika do ogierów oszalałych w obecności klaczy, 
twierdząc, że zarówno w przypadku koni, jak i ptaków aktywność seksualna 
powodowana jest wyłącznie żądzą.

Zarzut sowy, że słowik uczestniczy w zwierzęcej rozpuście, dotyczy nie 
tylko jego seksualności, ale również natury relacji między seksualnością zwie-
rzęcą a seksualnością ludzką; dotyka zatem głównego pytania, które stawia 
poemat: W jakim stopniu zwierzęta powinny być moralnymi wzorcami dla 
człowieka? W przekonaniu sowy złe jest już to, że słowik winny jest bezro-
zumnej rozpusty, jeszcze gorsze jednak okazuje się, że jego śpiew rozpustę wy-
wołuje, a zatem zachęca człowieka, by popełniał akty niegodne („An vnri t of 
hire licome”; „Indulge a shameful and evil passion”45; „Oddawać się z rozkoszą 
wstydliwej i złej namiętności”): „Þu dra st men to fl eses luste, / Þat wlleþ þine 
songes luste” („Thou enticest to carnal lusts all who hear thee”46; „Pobudzasz 
pragnienia cielesne u wszystkich, którzy cię usłyszą”). Sowa wyraża zdecydo-
waną opinię, że zwierzęca pożądliwość, która cechuje jej adwersarza, stanowi 
niewłaściwy model dla ludzkiej seksualności; naturalna pożądliwość może 
rządzić zwierzętami, ale bez wątpienia nie powinna ona rządzić ludźmi (mimo 
że czasami bywa inaczej). Słowik wydaje się jednak podzielać jej przekonanie, 
że zwierzęta nie są dla człowieka źródłem wzorców moralnych – we wszyst-
kich bajkach przytaczanych przez oba ptaki zwierzęta funkcjonują jedynie 
jako symbole ludzkich wad. Słowik formułuje na przykład dwie wypowiedzi, 
w których pojawiają się sowy: opowiada o sowie, która składa jaja w gnieździe 
sokoła47, i przywołuje ludowe przekonanie, że sowy nie widzą w świetle dnia48. 
W obu wypadkach sowa stanowi negatywny przykład: uosabia niegodziwca 
(„ungode”; „villain”49), a jej naturalne sposoby składania jaj i latania stanowią 
symbole niemoralnych zachowań człowieka. Żaden z ptaków nie przywołuje 
przy tym zachowania zwierzęcego jako modelu do naśladowania przez ludzi. 
Można sądzić, że według poematu The Owl and the Nightingale zwierzęta nie 
podążają za żadnymi wrodzonymi prawami, które mogłyby funkcjonować jako 
drogowskazy moralne dla ludzi.

45  Wers 1054. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 169.
46  Wersy 895-896. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 166.
47  Por. wersy 101-138. 
48  Por. wersy 241-250. 
49  Wersy 129, 245. 

Monica BRZEZINSKI POTKAY



115

Jeśli zaś zwierzęta nie realizują moralnego prawa natury, które rządziłoby 
również ludźmi, to czym jest owo prawo naturalne, które ludzi dotyczy? Ana-
lizę tej kwestii rozpoczyna w poemacie wypowiedź słowika, który odrzuca 
twierdzenie, jakoby jego śpiew był ze swej natury lubieżny. Jego złożona od-
powiedź na zarzuty sowy prowadzi ptaki do szerokiej debaty na temat ludzkiej 
seksualności i miłości. W dyskusji tej jednak nie podejmują one bynajmniej 
sporu co do właściwego sposobu realizacji ludzkiej seksualności, lecz for-
mułują jej normę, którą w znacznym stopniu ukształtowały średniowieczne 
koncepcje prawa naturalnego, co ujawnia się w szczególności wówczas, gdy 
ptaki wskazują na dystans dzielący zachowania ludzkie od zachowań zwie-
rzęcych.

Słowik na przykład w pełni zgadza się z sową co do tego, że instynkt 
seksualny realizuje w członkach prawo naturalne, które prowadzi do grzechu. 
Zauważa, że ku pożądliwości w szczególny sposób skłaniają się kobiety, al-
bowiem ich ciało jest słabe:

Wummon is of nesche fl esche,
An fl esches lustes is strong to cwesse;
Nis wunder nan þah he abide,
For fl esches lustes hi makeþ slide.

Woman is but frail of body:
and since carnal lust is hard to crush,
no wonder is it that it persists.
[…] fl eshy lusts make women err50.

Kobieta słabego jest ciała:
a ponieważ pożądliwość cielesną trudno zdławić,
nic dziwnego, że trwa.
[…] pożądliwości cielesne sprawiają, iż błądzą kobiety.

Jest jednak zdania, że kobiecie, która grzeszy, kierując się pożądaniem, można 
wybaczyć, ponieważ popełniana przez nią przewina pozostaje w zgodzie z jej 
naturą cielesną: „ ef maide luueþ dernliche, / Heo stumpeþ & falþ icundeliche” 
(„If a maid doth love privily, she stumbles and falls according to nature”51; 
„Jeśli dziewka zatem sekretnie miłuje, potyka się i upada w zgodzie z naturą”). 
Możliwe więc, że słowik wskazuje na tradycyjny argument mówiący, iż grzech 
natury seksualnej jest wybaczalny, ponieważ stanowi nieuchronny rezultat 

50  Wersy 1387-1390. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 174n.
51  Wersy 1423-1424. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 175.

Księga natury, księga prawa? 



116

prawa naturalnego, któremu podlega ciało52. Jednoznacznie zatem ów grzech 
usprawiedliwia, dowodząc, że przewinienia cielesne są dużo mniej poważne 
niż grzechy ducha, jak gniew, pycha czy zazdrość, przez które duch dokonuje 
zdrady swojej najgłębszej natury: „Sei me sooþ, ef þu hit wost, / Hweþer 
deþ vvurse, fl esch þe gost? / Þu mi t segge, ef þu wult, / Þat lasse is þe 
fl esches gult” („Tell me truly, if thou canst, which is the worse, the fl esh or 
the spirit? Thou mayst answer, if thou wilt, that the fl esh is the less evil”53; 
„Prawdziwie powiedz mi, jeśli możesz, co większym złem jest, ciało, czy 
duch? Rzec możesz, jeśli zechcesz, że ciało jest złem mniejszym”).

Chociaż jednak słowik przyjmuje, że ludzkimi członkami rządzi grzeszne 
prawo naturalne, odcina się – a także odcina swój śpiew – od owej obrzydliwej 
lubieżności. Tak – przyznaje – śpiewa, by obudzić miłość, lecz uczucie, do 
którego pragnie skłaniać, to miłość między mężem a żoną albo też miłość, 
która wiedzie do małżeństwa:

Ah soþ hit is, ich singe & grede
Þar lauedies beoþ & faire maide,
& soþ hit is, of luue ich singe:
For god wif mai i spusing
Bet luuien hire o ene were
Þane awer hire copenere,
An maide mai luue cheose
Þat hire wurþschipe ne forleose,
An luuie mid rihte luue
Þane þe schal beon hire buue.
Swiche luue ich itache & lere,
Þerof beoþ al mine ibere.
Yet true it is that I sing and declaim,
where ladies and fair maidens be:
and true is it also that of love I sing.
For a virtuous wife may, in her married state,
love her husband better

52  Przynajmniej jeden z dwunastowiecznych teologów traktował cudzołóstwo jako wypełnie-
nie prawa naturalnego. Szymon z Tournai pisze: „Związek mężczyzny z kobietą jest prawem 
naturalnym tak w przypadku małżeństwa, jak i w przypadku cudzołóstwa” („Coniunctio maris 
et femine est ius naturale siue in coniugibus siue in fornicantibus”) (cyt. za: L o t t i n, dz. cyt., 
s. 28n.). Inni teologowie zaś, na przykład Martin of Alnwick oraz autor Summy Lipsiensis, 
przywołują, lecz następnie odrzucają twierdzenie mówiące, iż cudzołóstwo nie jest grzechem, 
ponieważ jest naturalne (por. tamże, s. 108n.). Durant W. Robertson zauważa, że „idea mówią-
ca, iż lubieżność jest po prostu «naturalna», ma długą tradycję, autor zaś poematu powstałego 
około roku 1180 każe kochankom racjonalizować swoje zachowanie poprzez słowa: «n’est 
pechiez de luxure; de tot est humainne nature» [«nie jest to grzech lubieżności; wszystko to 
stanowi naturę ludzką»]” (D.W.  R o b e r t s o n, Preface to Chaucer: Studies in Medieval 
Perspective, Princeton University Press, Princeton 1962, s. 397n.).

53  Wersy 1407-1410. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 175.

Monica BRZEZINSKI POTKAY



117

far than any philanderer:
and a maid may take a lover without loss of honour,
with true affection
loving him to whom she grants her favor.
Such love as this I teach and commend:
this is the burden of all my utterance54.

Prawdą jest, że śpiewam i deklamuję
tam, gdzie damy i piękne dziewczęta:
i prawdą jest także i to, że o miłości wyśpiewuję.
Żona cnotliwa, w stanie swoim małżeńskim, może bowiem
męża swego kochać dużo bardziej
niż bałamuta jakiegoś:
a dziewka kochanka wziąć bez utraty honoru,
prawdziwym uczuciem
miłując tego, któremu względy swe ofi aruje.
Takiej jak ta miłości nauczam i taką miłość zalecam:
taki ciężar całej mowy mojej.

Słowik stwierdza w tej wypowiedzi, że miłość małżeńska jest prawowi-
ta („rihte luue”). Ptak wydaje się więc pozostawać w zgodzie z większością 
średniowiecznych dekretystów i teologów, którzy utrzymywali, że jedyną 
formę wyrazu ludzkiej seksualności zgodną z prawem naturalnym stanowi 
małżeństwo55. Podobnie jak dwunastowieczni i trzynastowieczni autorzy, sło-
wik potępia również cudzołóstwo, przede wszystkim jako pogwałcenie prawa 
naturalnego56. Mówi, że dobrem jest wszelka miłość między mężczyzną a ko-
bietą, za wyjątkiem tej, która została skradziona. Następnie słowik odwołuje 
się bezpośrednio do prawa naturalnego: „Bo wuch ho bo, vich luue is fele / Bi-
tweone wepmon & wimmane; / Ah ef heo is atbroide, þenne / He is unfele & 
forbrode. / Wroþe wurþe heom þe holi rode, / Þe rihte ikunde swo forbreideþ” 
(„But must thou, wretched creature, speak evil of love? Of whatever kind it 
be, all love is pure between man and woman, unless it be stolen: for then it is 
impure and also corrupt. May the wrath of the Holy Rood descend upon those 
who thus transgress the laws of nature”57; „Ale czy ty, nieszczęsne stworzenie, 

54  Wersy 1337-1448. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 174.
55  Lottin przywołuje poglądy Hugona z Pizy (por. L o t t i n, dz. cyt. s. 110n.), Roberta Cor-

sona (por. tamże, s. 31, przyp. 1), Wilhelma z Auxerre (por. tamże, s. 36, przyp. 4), Hugues’a 
de Saint Cher (por. tamże, s. 116) i Bonawentury (por. tamże, s. 50; por. B o n a w e n t u r a, 
In IV Sent. 33.1.1), którzy defi niowali małżeństwo jaki prawo naturalne.

56  Cudzołóstwo odrzucane jest zwykle jako nienaturalne, ponieważ stanowi naruszenie 
prawa Bożego: w Dekalogu Bóg potępił je w sposób szczególny. Warto jednak przeanalizować 
również poglądy Filipa Kanclerza, który twierdził, że cudzołóstwo narusza obecną w naturze 
intencję zachowania gatunków (por. L o t t i n, dz. cyt., s. 112n.). 

57  Wersy 1378-1383. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 174.

Księga natury, księga prawa? 



118

musisz o złu miłości mówić? Jakiegokolwiek rodzaju by była, wszelka miłość 
między mężczyzną a kobietą czysta jest, chyba że skradziona została: wtedy 
bowiem staje się nieczysta i również skażona. Niech gniew Drzewa Krzyża 
zstąpi na tych, którzy reguły prawa naturalnego w ten sposób przekraczają”). 
Odczuć tych sowa bynajmniej nie odrzuca; nawet jej z pozoru heterodoksyjne 
współczucie dla żon doprowadzonych do cudzołóstwa przez zaniedbanie i złe 
traktowanie przez mężów znajduje paralele w prawie kanonicznym58.

W trakcie ptasiej debaty na temat małżeństwa jasne okazuje się, że ideał 
tej instytucji stanowi, tak dla sowy, jak i dla słowika, małżeństwo właściwe 
wyłącznie ludziom, które nie znajduje paraleli w świecie zwierzęcym. W tym 
sensie ptaki idą za myślą tych kanonistów, którzy odrzucają wszelkie poję-
cie prawa naturalnego wiążącego zarówno zwierzęta, jak i ludzi i czynią to 
w szczególności z tego względu, że w ich odczuciu zwierzęce zachowania 
seksualne nie stanowią właściwego modelu dla ludzkiej moralności seksualnej: 
są przekonani, że ludzie – w przeciwieństwie do większości zwierząt – po-
winni być istotami monogamicznymi59. Ptaki wystrzegają się zatem porównań 
między seksualnością zwierzęcą a seksualnością ludzką. Słowik na przykład 
wcale nie wspomina o związku, który teologie prawa naturalnego dostrzegają 
między seksualnością a prokreacją – na związek ten najczęściej wskazywali 
autorzy, w których przekonaniu ludźmi i zwierzętami rządzi to samo prawo 
naturalne60. Augustyn na przykład dowodził, że stosunek seksualny, którego 

58  James A. Brundage zauważa, że prawo kanoniczne w jednym przypadku uznaje męża 
za winnego cudzołóstwa żony (jeśli nawet dotyczy to sytuacji, gdy mąż złożył ślub czystości), 
cudzołóstwo popełniane przez mężczyzn traktuje zaś jako grzech znacznie poważniejszy niż 
cudzołóstwo kobiet (por. J.A.  B r u n d a g e, Adultery and Fornication: A Study in Legal 
Theology, w: Sexual Practices and the Medieval Church, red. V.L. Bullough, J. Brundage, 
Prometheus Books, Buffalo 1982, s. 130, 132).

59  Spośród autorów, których stanowisko przywołuje Lottin, pogląd ten jako pierwszy sfor-
mułował w pełnym brzmieniu Szymon z Bisignano w swojej glosie do tezy Gracjana, że 
„związek mężczyzny i kobiety wywodzi się z prawa naturalnego” („viri et femine coniunctio 
est de iure naturali”). Szymon pisze: „Trzeba rozumieć, że dzieje się to poprzez małżeństwo, 
którego podstawa tkwi w prawie naturalnym, ponieważ mówi się, że prawo naturalne zosta-
ło dane tylko ludziom; nie jest ono wspólne nam i zwierzętom: zwierzęta łączą się, ale nie 
według prawa naturalnego, lecz kieruje nimi tylko naturalna żądza” („Est intelligendum que 
fi t per matrimonium quod inuentione est iuris naturalis […] quia solis hominibus ius natu-
rale dicitur esse datum; nec est commune nobis cum pecoribus: pecora quidem coeunt, non 
tamen iure naturali, sed solo naturalis motus appetitu mouentur”) (cyt. za: L o t t i n, dz. cyt., 
s. 107). Podobne stwierdzenia, odrzucające tezę, jakoby seksualność zwierzęca miała stanowić 
model dla ludzi, można znaleźć w Summa Lipsiensis (por. tamże, s. 109), w pismach Martina 
of Alnwick (por. tamże, s. 29, przyp. 1), Rolanda z Cremony (por. tamże, s. 115) i Alberta 
Wielkiego (por. tamże, s. 43, przypis). 

60  Ulpian pisał: „Prawo naturalne jest tym, czego natura naucza wszystkie zwierzęta. […] 
Stąd pochodzi związek męża i żony […]; stąd prokreacja” („Ius naturale est quod natura omnia 
animalia docuit. […] Hinc descendit maris atque feminae coniunctio […]; hinc liberorum 

Monica BRZEZINSKI POTKAY



119

celem jest prokreacja, stanowi pierwsze naturalne dobro płynące z małżeń-
stwa, i aby dowieść swojej tezy, posługiwał się właśnie przykładem ptaków61. 
W poemacie jednak ani sowa, ani słowik nie wskazuje na jakiekolwiek związki 
między swoimi własnymi zwyczajami dotyczącymi prokreacji a zwyczajami, 
jakie mają w tej dziedzinie ludzie62. W poemacie nie znajdujemy ani jednej 
wzmianki dotyczącej ludzkiej prokreacji.

Ptaki skupiają się natomiast na tym aspekcie małżeństwa, który wiąże 
się z regułą prawa naturalnego dotyczącą wyłącznie człowieka, a mianowicie 
z regułą miłości. Sowa postrzega miłość jako jednoznaczne przeciwieństwo 
zwierzęcej lubieżności. Biada nad wieśniakami, których latem często ogarnia 
zwierzęca żądza, i przeciwstawia owo irracjonalne pożądanie, „wode res” 
(„mad impulse”63; „szalony impuls”) miłości („luue”; „love”64). Potępia cu-
dzołóstwo nie jako grzech, lecz jako marnotrawstwo miłości65 i odmalowuje 
sentymentalny obraz szczęśliwego małżeństwa: „Moni chapmon & moni cniht 
/ Luueþ and hald his wif ariht” („Full many merchant and many a knight loves 
and cherishes his wife aright”66; „Wielu kupców i wielu rycerzy miłuje swoje 
żony i ceni je tak, jak należy”. Utrzymując, że miłość stanowi główny element 
małżeństwa, ptaki zgadzają się z kanonistami. Ci bowiem często podtrzymy-
wali obraz miłości jako caritas, defi niując ją w szerokim sensie jako miłość 
Boga i bliźniego oraz istotę ius naturale, Jezus bowiem wyraźnie twierdził, 
że Jego nowe prawo to prawo miłości (por. J 15,12)67. Ten też typ miłości 

procreation” (cyt. za:  L o t t i n, s. 8, przyp. 1). Formułę tę można znaleźć w wypowiedziach 
kanonistów, między innymi w pismach Stefana z Tournai (por. tamże, s. 16, przyp. 1), w Sum-
ma Coloniensis (por. tamże, s. 106), w Summa Monacensis (por. tamże, s. 107), w Summa 
Lipsiensis (por. tamże, s. 108), a także w pismach Hugona z Pizy (por. tamże, s. 109n.). 

61  Por. św. A u g u s t y n, Małżeństwo i pożądliwość, ks. I, 4, 5, s. 352. Uwagę na temat ptasiej 
seksualności, już po powstaniu poematu The Owl and the Nightingale, poczynił również Akwi-
nata (por. św. T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna 2-2, q. 154, a. 2, t. 22, „Umiarkowa-
nie”, tłum. ks. S. Bełch, Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, Londyn 1963, s. 79-81). 

62  Słowik twierdzi, że on sam przerywa śpiewanie w okresie lęgowym („Ah wif mai of me 
nime eme, / Ich ne singe naþt hwan ich teme” – „And if a married woman will take heed of 
me, she will see that I do not sing in the breeding season” (wersy 1469-1470; The Owl and the 
Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 176); „A jeśli zamężna kobieta baczyć na mnie będzie, to spo-
strzeże, że nie śpiewam w czasie lęgu”). Fragment ten może stanowić nawiązanie do nauczania 
zawartego w Decretum Gracjana, które zakazywało podejmowania stosunków seksualnych 
w okresie ciąży kobiety (por. G r a c j a n, Decretum, 2.32.4.5; por. też: N o o n a n, dz. cyt., 
s. 197). Słowik jednak interpretuje swoje zachowanie jako lekcję wskazującą, że kobiety za-
mężne powinny unikać niemądrych romansów.

63  Wers 512. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 160.
64  Wers 511. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 160.
65  Por. wersy 1548-1551. Por. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 177.
66  Wersy 1575-1576. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 178.
67  Tak też defi niowali prawo naturalne Rufi nus, Jean de la Rochelle i Wilhelm z Auxerre 

(por. L o t t i n, s. 37, przyp. 1, 120). Por. też: P. A b e l a r d, Rozmowa pomiędzy fi lozofem, Ży-

Księga natury, księga prawa? 



120

uważano za niezbędny w małżeństwie, św. Paweł nauczał bowiem mężów, by 
miłowali swoje żony (por. Ef 5,25-28). W istocie Gracjan nazywał małżeństwo 
źródłem miłości, „seminarium caritatis”68, kanoniści zaś utrzymywali, że „sine 
qua non” małżeństwa stanowi affectus maritalis, uczucie, które John T. Noonan 
defi niuje jako „emocjonalnie zabarwioną akceptację tego, że druga osoba jest 
mężem bądź żoną”69. Miłość małżeńska, która jest czymś naturalnym w przy-
padku ludzkiej seksualności, nie znajduje żadnego odpowiednika w królestwie 
zwierząt, w którym żyją sowa i słowik – one zaś same (w przeciwieństwie do 
ptaków w Sejmie ptasim70) nie mają żadnego doświadczenia tego, czym jest 
romansowanie. Mówiąc słowami dwunastowiecznego poematu-debaty, wska-
zują, że w dziedzinie seksualności „man should not be like birds or pigs: / Man 
has reason”71 („człowiek nie powinien być jak ptaki czy świnie: / Człowiek 
ma rozum”).

Utrzymując, że miłość stanowi podstawowy element małżeństwa, oba pta-
ki wydają się dostrzegać, że instytucje ludzkie, takie właśnie jak małżeństwo, 
mogą być naturalne dla człowieka, ale nie mają żadnego związku ze światem 
naturalnym zwierząt. W istocie sowa i słowik generalnie przyjmują, że ludz-
kie przyzwyczajenia i obyczaje nieskończenie przewyższają nawyki ptasie. 
W poemacie The Owl and the Nightingale ptaki pragną raczej naśladować 
ludzi niż ich uczyć, by to oni je naśladowali, a humorystyczny rys utworu 
jest w znacznej części rezultatem tego, że podejmują one próby powielania 
zachowań ludzkich, na przykład gdy sowa zapewnia między innymi, że swo-
ją zdolność przepowiadania przyszłości zawdzięcza rozległym studiom nad 
egzegezą tekstów biblijnych72 bądź też gdy twierdzi, że ucząc swoje pisklęta 
korzystania z toalety, ma za model ludzkie obyczaje dotyczące wydalania73. 
Generalnie rzecz biorąc, to ludzie wyznaczają wartości, jakimi kieruje się ptasi 

dem i chrześcijaninem, w: tenże, Rozprawy, tłum. L. Joachmowicz, De Agostini Polska–Ediciones 
Altaya, Warszawa 2001, s. 7-154. Szymon z Bisignano relacjonował zaś: „Niektórzy mówią, że 
prawo naturalne to nic innego, jak miłość” („Dicunt enim quidam quod ius naturale nichil 
aliud est quam caritas”) (cyt. za: L o t t i n, dz. cyt., s. 106), ale sam myśl tę odrzucał.

68  G r a c j a n, Decretum, 1.15.1, cyt. za: J. L e c l e r c q, Monks on Marriage: A Twelfth-
-Century View, Seabury Press, New York 1982, s. 28n. Zob. również inne prace Lec-
lercqa na temat miłości w małżeństwie. 

69  Por. J.T. N o o n a n, Power to Choose, „Viator” 4(1973), s. 437. Zob. też: t e n ż e, Ma-
rital Affection in the Canonists, „Studia Gratiana” 12(1967), s. 479-509. 

70  Zob. G.  C h a u c e r, Sejm ptasi, tłum. M. Ciura, nakł. tłum., Kraków 2013 (przyp. tłum.).
71  Ganymede and Helen, cyt. za: B o s w e l l, dz. cyt., s. 309. Słowa te służą jednak 

innemu celowi niż poemat The Owl and the Nightingale. Ganymede wypowiada je 
w obronie homoseksualizmu w odpowiedzi na stwierdzenie Helen, że heteroseksualność 
jest czymś naturalnym, i przywołanie przez nią przykładu „ptaków, dzikich zwierząt 
i dzików” („birds, wild animals, and boars”). 

72  Por. wersy 1207-1214. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 172.
73  Por. wersy 643-654.  The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 160.

Monica BRZEZINSKI POTKAY



121

świat, ptaki zaś zachowują świadomość, że ludzie, którzy zajmują wyższy 
szczebel na drabinie bytów, otrzymali władzę nad królestwem zwierząt, w tym 
także nad nimi samymi74.

Ptaki w sposób szczególny podziwiają w ludziach coś, czego im – jako 
ptakom – brak, a mianowicie rozum. Dostrzegają, że to właśnie ta władza 
decyduje o naturalnej wyższości człowieka nad resztą stworzenia. Jak wyraża 
to słowik:

Mon deþ mid strengþe & mid witte
Þat oþer þing nis non his fi tte:
Þe  alle strengþe at one were
Monnes wit et more were;
Vorþe mon mid his crafte
Overkumeþ al orþliche shafte.

Man, in short, contrives, through his strength and sense,
that nothing else is a match for him.
Though the strength of all things were united in one,
yet human skill would be still the more powerful:
for man with his cunning
remains master of all creatures on earth75.

Człowiek, mówiąc krótko, wymyśla wszystko przez swoją siłę i umysł swój,
tak że nic mu nie dorównuje.
Nawet gdyby połączyć siły wszystkich rzeczy w jedno,
to sprawności człowieka nadal bardziej potężne by były:
człowiek bowiem ze swoją przemyślnością
panem wszystkich stworzeń na ziemi pozostaje.

Człowiek przewyższa resztę stworzenia, cechują go bowiem inteligencja 
i rozum – w istocie w przypadku istot ludzkich zasada panowania władzy 
racjonalnej stanowi najbardziej wiążącą spośród reguł prawa naturalnego76.

Skoro to właśnie rozum sprawia, że istoty ludzkie przewyższają zwierzę-
ta, w poemacie The Owl and the Nightingale znajdujemy opisy ludzi, o któ-

74  Zob. komentarze Stanleya nr 25 i 31.
75  Wersy 783-788. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 164.
76  Według Lottina wśród kanonistów i teologów, którzy defi niują rozum jako prawo naturalne 

skierowane właśnie do ludzi, znajdują się autorzy Summa Monacensis (por. L o t t i n, dz. cyt., 
s. 107), Summa Lipsiensis (por. tamże, s. 108), Hugon z Pizy (por. tamże, s. 109), Johan-
nes Teutonicus (por. tamże, s. 23), Anzelm z Laon (zob. A n z e l m  z  L a o n, Sententiae), 
Hugon ze Świętego Wiktora (zob.  H u g o n  z e  Ś w i ę t e go  W i k t o r a, De sacra-
mentis, 1.2), Piotr Abelard (zob. A b e l a r d, dz. cyt.), Wilhelm z Auxerre (por.  L o t-
t i n, dz. cyt., s. 33), F i l i p  K a n c l e r z (por. tamże, s. 112n.), Hugues de Saint Cher 
i Albert Wielki (por. tamże, s. 116).

Księga natury, księga prawa? 



122

rych nie można powiedzieć, iż żyją w sposób racjonalny, ale że zniżają się do 
poziomu zwierząt. Ludziom, którzy znaleźli się w tym stanie, daru swojego 
śpiewu odmawia słowik; są to ludzie z północy, wykazujący nieracjonalne 
nawyki, „wode wise” („mad behaviour”77; „bezrozumne zachowanie”), żyjący 
jak dzikie zwierzęta, ubierający się w szorstkie skóry zwierzęce i spożywający 
surowe mięso, niczym wilki. Praca dobrego człowieka, który próbował ich 
ucywilizować, okazała się – jak twierdzi słowik – stratą czasu, łatwiej bowiem 
nauczyć czegoś niedźwiedzie niż tych ludzi:

Þat lond is grislich & unuele.
Þe men boþ wilde & unisele,
Hi nabbeþ noþer griþ ne sibbe.
Hi ne reccheþ hu hi libbe:
Hi eteþ fi hs an fl ehs unsode
Suich wulues hit hadde tobrode,
Hi drinkeþ milc & wei þarto –
Hi nute elles wat hi do;
Hi nabbeþ noþer win ne bor,
Ac libbeþ also wilde dor;
Hi goþ biti t mid ru e uelle,
Ri t suich hi comen ut of helle.
Þe  eni god man to hom come –
So wile dude sum from Rome –
For hom to lere gode þewes,
An for to leten hore unþewes,
He mi te bet sitte stille,
Vor al his wile he sholde spille:
He mi te bet teche ane bore
To we e boþe sheld & spere.

It is a horrible, an uncanny land:
the inhabitants thereof are wild and wicked:
they keep neither truce nor peace:
nor do they care how they live.
They eat raw fi sh, raw meat as well,
tearing it to pieces like wolves.
Milk they drink and also whey:
they know not otherwise what to drink,
having neither wine nor beer.
They live, in truth, like wild beasts:
and they go clad in shaggy hides
just as if they hailed from hell.
If some good man to them came –
as once upon a time one came from Rome –
in order to teach them better manners

77  Wers 1029. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 168.

Monica BRZEZINSKI POTKAY



123

and to leave their evil ways –
he would do better to remain at home,
for he would but waste his time.
He could sooner teach a bear
how to carry shield and spear78.

Kraina to straszliwa, osobliwa:
mieszkańcy jej dzicy i źli:
nie utrzymują ani pokoju, ani rozejmu:
nie obchodzi ich, jak żyją.
Surowe ryby jedzą i surowe mięso też,
rozrywając je na strzępy, jak wilki.
Mleko piją i serwatkę:
nic innego do picia nie znają,
ani wina, ani piwa nie mając.
Prawdziwie jak zwierzęta dzikie żyją:
i w kosmate skóry zwierząt odziani chodzą,
jak gdyby właśnie z piekła wychynęli.
Gdyby dobry jakiś człowiek do nich przyszedł –
tak jak kiedyś jeden z Rzymu przybył,
żeby lepszego obycia ich nauczyć
i złych czynów zaniechania –
lepiej by zrobił, gdyby w domu został,
bo tylko czas by stracił.
Prędzej niedźwiedzia by nauczył,
jak tarczę i włócznię nosić.

Owym dzikim ludziom brak jednak nie tylko zdolności, które przynosi ro-
zum, umiejętności przyrządzania posiłków, wina czy piwa, ale również cnotli-
wości, której rozum jest źródłem: dokonują oni występków („unþewes”; „evil 
ways”) i zachowują się, jak gdyby „właśnie z piekła wychynęli” („ri t suich hi 
comen ut of helle”; „just as if they hailed from hell”). Trudno powiedzieć, że 
dla ludzi tych natura stanowi źródło prawa moralnego w takim sensie, w jakim 
jest nim ona dla pisarzy takich, jak Alan z Lille; pozostaje zaś jedynie źródłem 
prób i grzechu.

Nie jest też natura źródłem prawa moralnego dla sowy i słowika, które 
ostatecznie dochodzą do wniosku, że jedyny sposób rozwiązania ich trudności 
to przestrzeganie prawa ludzkiego, a zatem nakazów rozumu. Ptasia debata 
zaczyna się na wskroś skrzekliwą kłótnią i pohukiwaniem wzburzonych prze-
ciwników; ptaki dostrzegają jednak, że ów zgiełk donikąd ich nie doprowadzi 
i zgodnie postanawiają debatować na sposób przyjęty w sądach, posługując 
się rozumem, a zarazem darem, który rozum ofi aruje ludziom, a mianowicie 
językiem. Jako pierwszy debatę prawną proponuje słowik, jedynie bowiem 

78  Wersy 1003-1022. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 168.

Księga natury, księga prawa? 



124

słowa, nie zaś walka fi zyczna pozwolą ptakom dojść do porozumienia: „& fo 
we on mid ri te dome, / Mid faire worde & mid ysome. / Þe  we ne bo at one 
acorde / We mu e bet mid fayre worde, / Witute cheste & bute fi te, / Plaidi 
mid fo e & mid ri te” („and let us get on with a proper trial, using fair and 
friendly words. For though we may not be agreed, we can conduct this case in 
better fashion, by observing decency and law, and with friendly argument”79 
(„I poprowadźmy dalej rozprawę właściwą, słów sprawiedliwych i przyjaznych 
używając. Bo chociaż może zgody nie ma między nami, spór ten w lepszy 
sposób prowadzić możemy, przyzwoitości i prawa przestrzegając, i w przy-
jacielski sposób debatując”). Słowik nalega przy tym na to, by obie strony 
sporu posługiwały się godziwym i racjonalnym językiem: „Mid ri te segge 
& mid sckile” („with due regard to law and reason”80; „z uważaniem należnym 
dla prawa i rozumu”). Aby zagwarantować sprawiedliwy werdykt co do tego, 
kto ma rację w toczonym sporze, ptaki odwołują się do mądrości sędziego, 
którym jest człowiek, tajemniczy Nicholas z Guilford, który potrafi  odróżnić 
dobro od zła i rzeczy ciemności od rzeczy światła („can schede vrom þe ri te 
/ Þat wo e”; „can distniguish the wrong from the right, the things of darkness 
from the things of the light”) – a jest to umiejętność, którą kanoniści często 
wywodzą z prawa naturalnego81. Sowa chętnie akceptuje propozycję słowika: 
jej zdaniem Nicholas to sprawiedliwy sędzia, jego rozum uwolnił się bowiem 
od uniesienia, jakiego doświadczał w młodości na widok zwierząt – nie jest 
już miłośnikiem słowików ani „innych stworzeń, delikatnych i małych” („oþer 
wi te gente & smale”; „other creatures too, gentle and neat”82.

Ponieważ narrator nie zapisał konkluzji tej debaty i donosi jedynie, że oba 
ptaki odfrunęły do Mistrza Nicholasa po jego werdykt, nie mamy pewności, 
czy w ogóle udało im się dojść do zgody. Poemat wskazuje jednak, że jeśli 
utarczka ptaków ma prowadzić do stworzenia jakiegokolwiek porządku, bę-
dzie on rezultatem nakazu ludzkiego rozumu, nie zaś praw świata zwierzęcego. 
Pod koniec debaty ptaki wydają się bowiem odchodzić od bliskości ludzkiemu 
rozumowi, którą osiągnęły, a ich debata z powrotem przeradza się w zwierzęcy 
chaos. Słowik rozpoczyna coś, co zagraża wybuchem przemocy, gdy zarzuca 
sowie, że przekroczyła dopuszczalne granice debaty. Ogłasza swoje zwycię-

79  Wersy 179-184. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 155.
80  Wers 186. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 155.
81  Pogląd taki znajdujemy na przykład w Summa Lipsiensis, gdzie można przeczytać: 

„W czwartym sensie mówi się, że prawo naturalne jest pewną zdolnością, dzięki której czło-
wiek, w takim stanie, w jakim jest, potrafi  natychmiast odróżnić dobro od zła” („Quarto modo di-
citur ius naturale habilitas quedam qua homo statim ut est, habilis fi t ad discernendum inter
bonum et malum”) (cyt. za: L o t t i n, dz. cyt., s. 108). Podobne sformułowania można znaleźć 
w Summa Monacensis (por. tamże, s. 107) oraz w pismach Hugona z Pizy (por. tamże, s. 109). 

82  Wers 204. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 155.

Monica BRZEZINSKI POTKAY



125

stwo i podejmuje wesołą pieśń triumfalną, która zwołuje wszystkie okoliczne 
ptaki. Sowa obawia się, iż owa armia ptaków ją zaatakuje; strofuje słowika 
za brak respektu dla prawa, gdyż ten złamał umowę mówiącą, że pojedynek 
odbywał się będzie na słowa, nie zaś na pazury: „Ah hit was unker uoreward, 
/ Þo we come hiderward, / Þat we þarto holde scholde / Þar riht dom us iue 
wolde. / Wultu nu breke foreward?” („But it was agreed by us both when we 
came hither, that we should abide by that decision, which lawful judgment 
would give to us. Dost thou then wish to break this agreement?”83 („Ale umó-
wione przecież zostało przez nas, że przy decyzji, którą da nam sprawiedliwy 
osąd, pozostaniemy. Czy pragniesz zatem umowę tę złamać?). Sowa powraca 
do swojej natury, którą postrzega jako naturę jastrzębia, i chełpi się tym, że 
jeśli uzyska pomoc swoich pobratymców, może uzyskać przewagę w każdej 
walce: „ e schule wite, ar e fl eo heonne, / Hwuch is þe strenþe of mine kunne” 
(„Ye shall all learn, before ye fl y hence, what is the strength of my particular 
tribe”84 („Wszyscy się dowiecie, zanim jeszcze się tu zlecicie, jaka jest siła 
mego rodu”). A zatem – jak się wydaje – rozum ulega zapoznaniu, gdy ptaki 
szykują się do walki.

Do walki tej jednak nie dochodzi wskutek przybycia strzyżyka, króla pta-
ków, który wykorzystuje moc swego urzędu, by uciszyć spierające się strony. 
Chociaż prawo natury często zakłada istnienie hierarchii w przyrodzie, w tym 
wypadku wyraźnie wzorowana jest ona na zasadach rządzących ludzkim spo-
łeczeństwem, nie zaś światem ptaków. Strzyżyk uzyskał bowiem swoją auto-
rytatywną mądrość wskutek tego, że wychował się w społeczeństwie ludzi, 
nie zaś w przyrodzie: „Þe Wranne was wel wis iholde, / For be  heo nere ibred 
a wolde, / Ho was ito en among mankenne / An hire wisdom brohte þenne” 
(„The Wren […] was reckoned a bird most wise, for although she had not been 
bred in the woodland, she was brought up among the race of men, and from 
them she derived her wisdom”85 („Strzyżyk […] za ptaka niezwykle mądrego 
uważany był, bo choć nie w lesie się wychował, to wśród ludzi dorastał i od 
nich mądrość swą zaczerpnął”). Strzyżyk oskarża sowę i słowika o naruszenie 
prawa – prawa ludzkiego jednak, nie zaś naturalnego, a mianowicie pokoju 
królewskiego: „Hwat! wulle e þis pes tobreke, / An do þan [kinge] swuch 
schame?” („What! Do you wish to break the peace, and to put the king to 
this disgrace?”86 („Co! Pokój naruszyć chcecie i króla na hańbę narazić?”). 
Strzyżyk przekonuje oba ptaki, żeby dopełniły swojej wcześniejszej umowy 
i żeby to sąd człowieka rozstrzygnął ich spór, słowik zaś daje wspaniały po-

83  Wersy 1689-1693. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 180. 
84  Wersy 1673-1674. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 179.
85  Wersy 1723-1726. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 180.
86  Wersy 1730-1731. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 180.

Księga natury, księga prawa? 



126

pis swojego szacunku dla prawa: „«Ich an wel,» cwaþ þe Ni tegale, / «Ah, 
Wranne, naþt for þire tale, / Ah do for mire lahfulnesse: / Ich nolde þat unriht-
fulnesse / Me at þen ende ouerkome” („«I am quite willing,» said the Night-
ingale, «but not, Mistress Wren, because of thine argument, but on account of 
my own law-abiding nature. I do not want lawlessness to win in the end»”87 
(„«Jam chętny bardzo» – rzekł słowik. «Nie z powodu argumentacji twojej 
jednak, pani strzyżyk, lecz ze względu na naturę moją własną, która prawa 
przestrzegać mi nakazuje. Nie chcę, żeby to bezprawie w końcu zwyciężyło»”. 
I tak oto poemat kończy się odlotem sowy i słowika do Mistrza Nicholasa, by 
to on zdecydował, który z nich jest lepszym ptakiem. Jak się zatem wydaje, 
sądy dotyczące natury wydawać może jedynie rozum ludzki.

Temat prawa naturalnego stanowi oczywiście doniosły problem i pozo-
staje jedną z kilku wyrafi nowanych kwestii intelektualnych, których dotykają 
w swojej debacie sowa i słowik. Niemniej jednak skupianie uwagi wyłącznie 
na tych kwestiach pociągałoby za sobą fałszywe przedstawienie poematu. 
Ptaki są postaciami komicznymi, które wypowiadają zabawne kwestie. Czy-
telnik powinien się wówczas śmiać i nie traktować poglądów ptaków w sposób 
poważny. Element humorystyczny w poemacie podważa jednak koncepcję 
prawa naturalnego, którą ptaki przyjmują na początku poematu, a mianowicie 
ich przekonanie, że królestwem zwierząt rządzi przyroda. Śmiejąc się z pta-
ków, śmiejemy się z tej właśnie nie-ludzkiej natury, a ostatecznie nie może-
my przyjąć ani jej, ani moralnej rady, którą dają nam ptaki. I w ten sposób, 
skończywszy lekturę, musimy, podobnie jak one, w poszukiwaniu wskazówek 
moralnych odwołać się jedynie do rozumu ludzkiego. 

Tłum. z języka angielskiego Dorota Chabrajska

87  Wersy 1739-1743. The Owl and the Nightingale, red. J.W.H. Atkins, s. 180.

Monica BRZEZINSKI POTKAY


