
177

Bartłomiej KNOSALA

MEDIA, MĄDROŚĆ I HUMANISTYKA W KRYZYSIE

Aby sprostać współczesnym wyzwaniom, umiejętność prowadzenia fi lozofi cznych 
dociekań powinna stać się szeroką kompetencją społeczną. Wkraczając w okres 
rozwoju cywilizacji, który cechuje się radykalną technologizacją wszystkich sfer 
życia, potrzebujemy gruntownej debaty nad modyfi kowaną przez gwałtowny roz-
wój technologiczny sferą wartości.

Do wieku dwudziestego próby wiązania aktywności fi lozofi cznej z pro-
blemem środków przekazu należały do rzadkości. Wartości pisma i książki 
jako istotnych nośników kultury fi lozofi cznej nie podawano w wątpliwość 
– wartość tę raczej zakładano jako warunek możliwości uprawiania fi lozofi i1. 
Jednocześnie od końca renesansu pojęcie fi lozofi i pozostaje ograniczone do jej 
aspektu teoretycznego. Pytania, jakie stawiamy w tym artykule, koncentrują 
się na relacjach między różnymi formami przekazywania informacji a poję-
ciem fi lozofi i. Aby podjąć próbę udzielenia na nie odpowiedzi, zestawiamy ze 
sobą dwa ujęcia, które w znacznym stopniu się uzupełniają. Pierwsze z nich 
to interdyscyplinarna tradycja intelektualna – ekologia mediów (ang. media 
ecology). Ekologia mediów bada wpływ wytworów techniki, głównie środ-
ków masowego przekazu, na nasz sposób myślenia i odczuwania, na uzna-
wane przez nas wartości i na nasze sposoby organizowania się. Podstawowe 
założenie tej tradycji mówi, że środki komunikacji nie są jedynie sposobami 
przekazywania informacji, ale kształtują kulturę jako całość2. Jak zauważa 
Krzysztof Abriszewski, „zmiana medium to zmiana środowiska, a nie jedynie 
formy przepływu informacji”3. Wraz ze zmianą dominującego środka przekazu 
ulegają zatem zmianie niemal wszystkie formy kultury – dotyczy to fi lozofi i, 

1  Por. G. R e a l e, Historia fi lozofi i starożytnej, t. 2, Platon i Arystoteles, tłum. E.I. Zieliński, 
M. Podbielski, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 2001, s. 35n.

2  Neil Postman, twórca określenia „media ecology”, tłumaczy relację między pojawieniem się 
nowej technologii a zmianą w obrębie kultury w następujący sposób: „Zmiana technologiczna ani 
się nie sumuje, ani nie odejmuje. Ma charakter ekologiczny. Używam słowa «ekologiczny» w tym sa-
mym sensie, w jakim posługują się nim specjaliści z dziedzin zajmujących się środowiskiem. Jedna 
znacząca zmiana generuje zmianę całościową. Jeśli z pewnego środowiska usuniecie gąsienice, nie 
uzyskacie tego samego środowiska minus gąsienice: będziecie mieli nowe środowisko, bo zmienili-
ście warunki przeżycia [...]. Tak właśnie działa ekologia środków przekazu. Nowa technologia nic nie 
dodaje ani niczego nie odejmuje. Nowa technologia wszystko zmienia” (N. P o s t m a n, Technopol. 
Triumf techniki nad kulturą, tłum. A. Tanalska-Dulęba, Muza, Warszawa 2004, s. 30).

3  K. A b r i s z e w s k i, Kulturowe funkcje fi lozofowania, Wydawnictwo UMK, Toruń 2013, 
s. 100.

„Ethos” 31(2018) nr 3(123) 177-189
DOI 10.12887/31-2018-3-123-10



178

sztuki, struktur społecznych i politycznych. W takim ujęciu ekologia mediów 
jest rodzajem metadyscypliny, której zręby wyznaczają autorzy tacy, jak Mar-
shall McLuhan, Walter J. Ong, Eric Havelock czy Neil Postman. Drugie ujęcie 
prezentują przeprowadzone przez Pierre’a Hadota i Juliusza Domańskiego 
analizy metafi lozofi czne, które wskazują na praktycystyczny aspekt pojęcia 
fi lozofi i. Celem niniejszego artykułu nie jest jednak wyłącznie analiza histo-
ryczna koncentrująca się na korelacji między zmianą środków przekazu a po-
jęciem fi lozofi i, lecz raczej wsłuchanie się w głosy autorów, którzy poszerzają 
nasze rozumienie niejednoznacznych zależności między mediami a fi lozofi ą, 
w nadziei na zrozumienie istoty obecnego kryzysu humanistyki.  

PLATON – SŁOWO PISANE – MĄDROŚĆ

Istotę zależności między mediami a mądrością możemy odnaleźć, anali-
zując pewne aspekty fi lozofi i Platona. Na wstępie należy przy tym zaznaczyć, 
że włączając tradycję ekologii mediów do badań nad fi lozofi ą Platona, napo-
tykamy trudność. Z jednej strony, idąc tropem Havelocka, fi lozofi ę Platona 
można interpretować jako rezultat zerwania z tradycją poezji oralnej. Według 
brytyjskiego fi lologa wykluczenie poetów z państwa jest reakcją Platona na 
niezwykłą siłę wywoływania stanów emocjonalnych przez poezję oralną. Al-
fred Gawroński w swoim eseju o koncepcji Havelocka pisze: „Ogromna zdol-
ność poezji do wywoływania uczuć i dosłownego utrwalania tekstu w pamięci 
działa, zdaniem Platona, niszczycielsko na zdolność jednostki do obiektywne-
go myślenia”4. Platon w Państwie określa wpływ wywierany przez twórczość 
poetycką jako szkodę wyrządzoną duszom słuchaczy5. Havelock zauważa, że 
dla Platona poezja jest rodzajem intelektualnej trucizny oraz wrogiem prawdy. 
Charakterystyczny dla poezji oralnej mechanizm psychologiczny, który po-
zwalał na zapamiętanie ogromnej ilości informacji, powodował jednocześnie 
całkowite zaangażowanie osobiste odbiorcy oraz jego emocjonalną identy-
fi kację z treścią poetyckiej wypowiedzi. W tym sensie postulowany przez 
Platona nowy rodzaj „racjonalnej autonomicznej osobowości”6 (gr. psyche) 
oraz podjęta przez niego próba oparcia kultury na krytycznym namyśle nad 
rzeczywistością (gr. episteme) wiązały się ściśle z „odrzuceniem uroku ust-
nej memoryzacji”7, z wyrwaniem greckich umysłów z hipnotycznego transu. 

4  A. G a w r o ń s k i, Dlaczego Platon wykluczył poetów z Państwa? U źródeł współczesnych 
badań nad językiem, Biblioteka „Więzi”, Warszawa 1984, s. 60n.

5  Por. P l a t o n, Państwo, 595 B 5, tłum. W. Witwicki, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2001, s. 308. 
6  E.A. H a v e l o c k, Przedmowa do Platona, tłum. P. Majewski, Wydawnictwa Uniwersytetu 

Warszawskiego, Warszawa 2007, s. 242.
7  Tamże, s. 237.

Bartłomiej KNOSALA



179

To radykalne odrzucenie dotychczasowej kultury – zgodnie z kluczową tezą 
Havelocka – stało się możliwe dzięki coraz szerszemu stosowaniu alfabetu fo-
netycznego8: „Odświeżanie pamięci dzięki zapisanym znakom w dużej mierze 
zwalnia czytelnika z konieczności emocjonalnego utożsamiania się z prze-
żywanymi sytuacjami – bez którego zapamiętanie przekazu akustycznego 
byłoby w ogóle niemożliwe. Dzięki temu czytelnik, zaoszczędziwszy energię 
psychiczną, mógł zastanowić się nad czytanym tekstem i przekształcać go, 
a spisana treść mogła być traktowana jako «przedmiot», a nie tylko usłyszana 
i przeżyta”9. Alfabet fonetyczny przyczynił się zatem do powstania fi lozofi i, 
gdyż umożliwił narodziny naukowego racjonalizmu, analizowanie pojęć, kla-
syfi kację doświadczeń oraz segregowanie ich w sekwencjach przyczynowo-
-skutkowych10. Jednakże Platon w swoich pismach – zwłaszcza w Fajdrosie11 
oraz w Liście siódmym12 – wprost krytykuje tak zwany wynalazek liter jako 
czynnik, który niekorzystnie wpływa na kultywowanie mądrości13. W Faj-
drosie zauważa między innymi, że pismo nie powiększa mądrości ludzi, lecz 
raczej powiększa tylko pozory wiedzy (czyli mniemanie)14. W Liście siódmym 
natomiast wyraźnie wskazuje, że to, co dotyczy „spraw najważniejszych”15, 
nie może zostać spisane, gdyż sprawy te wymagają wielu dyskusji prowa-
dzonych wytrwale i w ścisłej wspólnocie między nauczającym a tym, kto 
się uczy. Istoty swej myśli fi lozofi cznej Platon nie wyraził zatem na piśmie, 
lecz powierzył ją tradycji ustnej (są to „nauki niepisane”16). Ong, komentując 
badania brytyjskiego fi lologa, zauważa: „Havelock pokazuje, że Platon wy-
kluczył poetów ze swojej idealnej republiki w zasadzie dlatego, że odnalazł się 
(choć nie w pełni świadomie) w świecie nowej, ukształtowanej cyrografi cznie 
noetyki”17. Jednocześnie, jak pisze dalej Ong, „w Fajdrosie i Siódmym Liście 

8  Walter J. Ong zauważa na przykład, że w kulturach oralnych procesy noetyczne uzależnione 
są od formuł (por. W.J. O n g, Oralność i piśmienność. Słowo poddane technologii, tłum. J. Japola, 
Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1992, s. 95). 

9  H a v e l o c k, dz. cyt., s. 242n.
10  Por. tamże, s. 78.
11  Por. P l a t o n, Fajdros, 274 B-287 E, tłum. W. Witwicki, Wydawnictwo Antyk, Kęty 1999, 

s. 91-97. 
12  Por. t e n ż e, List siódmy, 340 B-345 C, w: tenże, Listy, tłum. i oprac. M. Maykowska, 

M. Pąkcińska, PWN, Warszawa 1987, s. 48-57.
13  Wątek znaczenia alfabetu w fi lozofi i Platona badał również Jacques Derrida (zob. J. D e r r i d a, 

O gramatologii, tłum. B. Banasiak, Wydawnictwo Offi cyna, Łódź 2011). Podejście Derridy zognis-
kowane jest jednak wyłącznie na piśmie i druku, podczas gdy Ong i Havelock uznają zakorzenienie 
dyskursu i myśli w mowie (por. W.J. O n g, Interfaces of the Word: Studies in the Evolution of Con-
sciousness and Culture, Cornell University Press, Ithaca–London 1977, s. 10).

14  Por. P l a t o n, Fajdros, 275 A-B, s. 92; R e a l e, dz. cyt., s. 37.
15  R e a l e, dz. cyt., s. 40.
16  Tamże, s. 43. 
17  O n g, Oralność i piśmienność, s. 47. 

Media, mądrość i humanistyka w kryzysie



180

wyraża Platon poważne zastrzeżenia wobec pisma jako mechanicznego, nie-
ludzkiego sposobu zdobywania wiedzy, niewrażliwego na pytania, zgubnego 
dla pamięci, chociaż – jak wiemy obecnie – myślenie fi lozofi czne, o jakie 
Platon zabiegał, oparło się w pełni na piśmie”18. Ong podkreśla, że opisywany 
wyżej konfl ikt między formami myślenia a „niosącymi” je formami przekazu 
odbywał się w dużej części poza sferą świadomości.

W niniejszym artykule staramy się pokazać, że konfl ikt, o którym piszą 
Havelock i Ong, można rozwiązać dzięki przyjęciu szerokiej defi nicji fi lozofi i 
jako „moralności praktykowanej przez szczególną osobowość fi lozofa”19, czyli 
mądrości. Mądrość – jak to zostanie ukazane w trakcie dalszych analiz – wy-
maga zarówno teoretycznej analizy, jak i praktycznego zaangażowania. Stąd 
to nie konfl ikt między dwoma odrębnymi formami myślenia i komunikowania 
się, lecz szukanie rodzaju dynamicznej równowagi między podejściem teore-
tycznym a zaangażowaniem charakteryzuje mądrość. Żeby głębiej wniknąć 
w wewnętrzną dynamikę mądrości, która szuka równowagi między dyskur-
sem, zaangażowaniem i formami wyrazu, należy przybliżyć metafi lozofi czne 
ustalenia Juliusza Domańskiego oraz Pierre’a Hadota dotyczące praktycy-
stycznej koncepcji fi lozofi i.

PRAKTYCYSTYCZNA KONCEPCJA FILOZOFII

Analiza pojęcia fi lozofi i w jej wymiarze praktycystycznym, czyli jako 
aktywności psychagogicznej oraz terapeutycznej, została dokonana głównie 
przez dwóch historyków fi lozofi i – Juliusza Domańskiego i Pierre’a Hadota. 
Uważają oni, że „fi lozofi czny dyskurs w starożytności powinien być zawsze 
interpretowany poprzez umieszczenie go w perspektywie jego celowości 
praktycznej i że w owym okresie fi lozofi a była przede wszystkim sposo-
bem życia”20. Domański zwraca uwagę, że spośród sześciu defi nicji fi lozofi i 
wypracowanych w starożytności przynajmniej dwie opisują fi lozofi ę jako 
„leczenie” lub „terapię duszy, związaną z prawym rozumem”21. Trzecia z wy-
mienionych przez niego defi nicji mówi, że istotę fi lozofi i stanowi „ćwiczenie 
się w śmierci”22, czwarta zaś głosi, że fi lozofi a polega na „upodobnianiu się 
do Boga – lub raczej do tego, co boskie – o tyle, o ile jest to dla człowieka 

18  Tamże.
19  J. D o m a ń s k i, Metamorfozy pojęcia fi lozofi i, tłum. Z. Mroczkowska, M. Bujko, Instytut 

Filozofi i i Socjologii PAN, Warszawa 1996, s. 69. 
20  P. H a d o t, Przedmowa do wydania francuskiego, w: Domański, Metamorfozy pojęcia 

fi lozofi i, s. VII.
21  D o m a ń s k i, dz. cyt., s. 6.
22  Tamże, s. 7. 

Bartłomiej KNOSALA



181

możliwe”23. Krzysztof J. Pawłowski, poszerzając perspektywę zaproponowaną 
przez Domańskiego i Hadota o tradycję fi lozofi i indyjskiej, zauważa, że łą-
czenie dyskursu i ćwiczenia duchowego zawsze wiąże się z różnymi formami 
angażowania adepta mądrości24. W perspektywie mądrościowej intelekt – jak 
pisze Servais Théodore Pinckaers – „zespolony jest z wolą, z miłością i z pra-
gnieniem, aby je kształtować i nimi kierować, połączony ze zmysłowością 
i wyobraźnią”25. Odejście w średniowieczu od praktycystycznego rozumienia 
fi lozofi i mogło mieć różnorakie przyczyny, nigdy jednak nie było całkowite26. 
Hadot w tym kontekście zwraca uwagę na czynnik społeczno-technologiczny, 
na pojawienie się uniwersytetów jako centralnych ośrodków ówczesnego ży-
cia intelektualnego: „Nie chodzi już, tak jak w starożytności, o kształtowanie 
osób, ale o kształcenie profesorów, którzy z kolei uformują innych profeso-
rów”27. Jeśli w starożytności uprawianie fi lozofi i dokonywało się pod ścisłym 
przewodnictwem mistrza i w znacznym stopniu polegało na harmonizowaniu 
intelektu, woli i emocji, to wraz z rozwojem technik zapisywania informacji 
oraz powstaniem (w dużej mierze w efekcie rozwoju tych technik) uniwersyte-
tów fi lozofi a utraciła praktycystyczny charakter, stając się aktywnością czysto 
teoretyczną. W związku z przemianami technologicznymi – pojawieniem się 
najpierw pisma, a potem druku – oraz odejściem od praktycystycznego cha-
rakteru fi lozofi i nastąpiło ścisłe jej oddzielenie od retoryki.  

„DE ORATORE” CYCERONA

Teoretyczną podstawę rozumienia związków między fi lozofi ą a środkami 
wyrazu znaleźć można w De Oratore, czyli O mówcy28 Cycerona. W kon-
tekście naszych rozważań stanowisko Cycerona jest istotne, gdyż – jak pisze 
Ong – retoryka konserwowała oralne formy myślenia i wyrażania29. Zdaniem 

23  Tamże.
24  Por. K.J. P a w ł o w s k i, Dyskurs i asceza. Kształtowanie człowieczeństwa w kontekście 

mistyki fi lozofi cznej, Wydawnictwo Benedyktynów, Kraków 2007, s. 14.
25  S.T. P i n c k a e r s, Źródła moralności chrześcijańskiej. Jej metoda, treść, historia, tłum. A. Kuryś, 

W drodze, Poznań 1994, s. 55.
26  Według Domańskiego jedną z głównych przyczyn odejścia od praktycystycznego rozumienia 

fi lozofi i była w średniowieczu centralna pozycja chrześcijaństwa. Chrześcijański osąd fi lozofi i staro-
żytnej doprowadził do dezintegracji zwartego dotąd i harmonijnego pojęcia fi lozofi i – jej praktyczny 
komponent został zanegowany. Inna przyczyna związana była z redukcją fi lozofi i do umiejętności 
propedeutycznej (por. D o m a ń s k i, dz. cyt., s. 21).

27  H a d o t, dz. cyt., s. IX.
28  Zob. Marek Tulliusz C y c e r o n, O mówcy, tłum. B. Awianowicz, Wydawnictwo Marek 

Derewiecki, Kęty 2010.
29  Por. O n g, Oralność i piśmienność, s. 50. 

Media, mądrość i humanistyka w kryzysie



182

Wernera Jaegera ideę skojarzenia retoryki z fi lozofi ą Cyceron zaczerpnął praw-
dopodobnie z Fajdrosa30. Warto zauważyć, że uwagi Platona na temat wartości 
pisma sytuują się właśnie w kontekście rozważań nad retoryką jako psychago-
gią (czyli zdolnością mówcy do prowadzenia dusz słuchaczy). W takim ujęciu 
zatem zagadnienia stylu, środków przekazu oraz mądrości to kwestie wzajem-
nie powiązane. Można domniemywać, że dopóki dialog Cycerona O mówcy 
obecny był w programach kształcenia, w kulturze europejskiej obecna była 
świadomość powiązań między stylem a mądrością. 

W dialogu tym Cyceron przekonuje, że rozumienie fi lozofi i i retoryki jako 
dwóch odrębnych aktywności jest nieporozumieniem, które ma swoje źródło 
w działalności Sokratesa: „Sokrates tę ogólną nazwę [nazwę «fi lozofi a» – B.K.] 
zawłaszczył i w prowadzonych przez siebie dyskusjach rozłączył dwie umie-
jętności: myślenia mądrze i mówienia kunsztownie, które w rzeczywistości są 
ściśle powiązane. […] Stąd pochodzi owe rozdzielenie jakby na język i umysł, 
z pewnością niedorzeczne, bezużyteczne, godne nagany, gdyż z jego powodu 
jedni uczą nas mądrości, inni wymowy”31. Tymczasem – pisze dalej Cyceron 
– fi lozofi a i elokwencja są ze sobą ściśle złączone: „Niech teraz, kto chce, 
nazywa fi lozofem kogoś, kto naucza nas bogactwa treści i mowy, ja pozwolę 
sobie zwać go mówcą. A jeśli będzie wolał tego mówcę, który według mnie 
powinien łączyć mądrość i wymowę, zwać fi lozofem, nie sprzeciwię się, jeśli 
tylko zgodzimy się, że nie zasługuje na pochwałę ani nieumiejętność w wy-
sławianiu się tego, kto zna się na wielu rzeczach, lecz nie potrafi  ich objaśnić, 
ani niewiedza tego, komu nie brakuje słów, lecz nie zna się na rzeczy”32. 

Raymond DiLorenzo zwraca uwagę, że w ujęciu Cycerona pojęcie mą-
drości związane jest ze zdolnością wywierania wpływu na poglądy innych 
ludzi oraz inspirowania ich do określonej aktywności: „Mądrość dla Crassu-
sa [głównego bohatera dialogu O mówcy – B.K.] nie jest po prostu wiedzą. 
Mądrość jest wiedzą wcieloną w słowa, dzięki czemu przyciąga na poziomie 
percepcji zmysłowej, zmieniając przekonania i stając się motorem działań”33. 
Świadomość związków między formą organizacji wiedzy a jej społecznym 
oddziaływaniem chyba najpełniej wyrażona została przez Erazma z Rotter-
damu. W swojej koncepcji fi lozofi i ewangelicznej Erazm podejmuje zarówno 
problem związków między stylem a mądrością, jak i kwestię mediów – pisma 
i książki. 

30  Por. W. J a e g e r, Paideia. Formowanie człowieka greckiego, tłum. M. Plezia, H. Bednarek, 
Fundacja Aletheia, Warszawa 2001, s. 1122.

31  C y c e r o n, dz. cyt., ks. III, 60-61, s. 565-567.
32  Tamże, ks. III, 142, s. 623.
33  R. D i L o r e n z o, The Critique of Socrates in Cicero’s „De Oratore”: Ornatus and the Nature 

of Wisdom, „Philosophy and Rhetoric” 11(1978) nr 4, s. 251 (tłum. fragm – B.K.). 

Bartłomiej KNOSALA



183

ERAZM Z ROTTERDAMU
MĄDROŚĆ I AFORYSTYKA

W podejściu Erazma z Rotterdamu do fi lozofi i można wyróżnić dwa ze-
spolone ze sobą aspekty. Pierwszy związany jest z postulatem powrotu do 
takiego pojęcia fi lozofi i, które byłoby nie tyle wiedzą teoretyczną, ile spo-
sobem myślenia i odczuwania oraz postępowania, a także sposobem życia, 
który wynika z przyjęcia określonego systemu wartości34. Takie stanowisko 
jest reakcją na przeważający jeszcze w czasach Erazma czysto teoretyczny, 
scholastyczny typ umysłowości. Czołowy humanista renesansu był świadom, 
że przywrócenie praktycystycznego rozumienia fi lozofi i wymaga określonego 
podejścia do problemu środków wyrazu. Zalecana przez Erazma zmiana stylu 
fi lozofowania wiąże się z pojęciem dobrej literatury (łac. bonae litterae), która 
ma zdolność spowodowania przemiany postawy życiowej: „Pierwszym i jedy-
nym twoim celem, twoim jedynym życzeniem, jedynym staraniem winno być, 
abyś się przemienił, abyś został porwany i natchniony, abyś się przekształcił 
w to, czego się uczysz […]. Dopiero wtedy wolno ci będzie pomyśleć, że 
poczyniłeś postępy, gdy nie rozprawiać będziesz bystrzej, ale gdy poczujesz, 
że z wolna stajesz się inny: mniej wyniosły, mniej skory do gniewu, mniej 
chciwy pieniędzy czy rozkoszy i mniej chciwy życia, i jeśli codziennie ubywać 
ci będzie grzechów, przybywać zaś pobożności”35.

Zdaniem Domańskiego określenie „bonae litterae” odnosi się do „sapien-
cjalnych” gatunków literackich, których cechą wyróżniającą jest połączenie 
etycznej treści ze stylem mogącym wzbudzić zachwyt i przyjemność, roz-
niecić zapał, wywołać wzruszenie, przynieść ukojenie i pociechę, utrwalić 
myśl w pamięci36. Z pism Erazma dotyczących fi lozofi i ewangelicznej przebija 
świadomość związków, jakie zachodzą między rozumieniem fi lozofi i jako 
duchowej drogi a problemem środków wyrazów. Umysłowości scholastycz-
nej, charakteryzującej się chłodnym, niezaangażowanym emocjonalnie ro-
zumowaniem, myśliciel ten przeciwstawia własny program fi lozofowania, 
oparty na retoryce i poezji, a więc na sztukach, które odwołują się do kon-
kretu i wyobraźni, do uczuć i przeżyć. To „afektywne” i „konkretystyczne” 
dowartościowanie wiedzy staje się możliwe dzięki stosowaniu odpowiednich 

34  Por. J. D o m a ń s k i, Erazm i fi lozofi a. Studium o koncepcji fi lozofi i Erazma z Rotterdamu, 
Fundacja Aletheia, Warszawa 2001, s. 78.

35  E r a z m  z  R o t t e r d a m u, Sposób, czyli metoda szybkiego i łatwego dochodzenia do 
prawdziwej teologii, w: tenże, Trzy rozprawy. „Zachęta do fi lozofi i chrześcijańskiej”. „Metoda 
prawdziwej teologii”. „Zbożna biesiada”, tłum. J. Domański, Instytut Wydawniczy Pax, Warsza-
wa 1990, s. 70. Por. D o m a ń s k i, Erazm i fi lozofi a, s. 164n.

36  Por. E r a z m  z  R o t t e r d a m u, Sposób, czyli metoda szybkiego i łatwego dochodzenia 
do prawdziwej teologii, s. 214; D o m a ń s k i, Erazm i fi lozofi a, s. 236.

Media, mądrość i humanistyka w kryzysie



184

form wyrazu, opierających się często na alegorycznej stylistyce, takich jak na 
przykład apoftegmaty.   

 

PISMO I KSIĄŻKA A MĄDROŚĆ

Pogląd Erazma na związki między mądrością a pismem rysuje się zatem 
odmiennie od stanowiska Platona w tej kwestii. Według Erazma pismo umoż-
liwia obcowanie ze składnikiem duchowym osoby – może zastępować cielesną 
obecność, przy czym obecność zapośredniczona przez pismo jest „lepsza” od 
obecności fi zycznej i biologicznej. W tym sensie na kartach Ewangelii ukazuje 
się Chrystus: „Widzisz żywy kształt Jego boskiej myśli: przypomina ci Chrystu-
sa we własnej osobie – mówiącego, uzdrawiającego, umierającego, zmartwych-
wstającego; krótko mówiąc, czyni Go rzeczywiście obecnym, tak iż choćbyś Go 
na własne oczy ujrzał, jeszcze byś tyle dostrzec nie zdołał”37. Pismo i książka 
nie tylko są w stanie skutecznie zastąpić osobisty kontakt z człowiekiem, ale 
umożliwiają obcowanie z jego wymiarem duchowym. W dualistycznej antro-
pologii Erazma, najlepiej opracowanej w dziele Enchiridion Militis Christiani, 
czyli Podręcznik żołnierza Chrystusowego38, wątek uobecnienia wpleciony jest 
w dychotomię duszy i ciała. Ponadto Erazm prowadzi rozważania nad rolą 
pisma i książki w kontekście specyfi cznej historiozofi i, zgodnie z którą czas 
niszczy wartości pierwotne i tylko dzięki pisanym tekstom jesteśmy w stanie 
powracać do źródeł mądrości39. Myśl Erazma można zatem oddać za pomocą 
stwierdzenia, że po pierwsze, dzięki książce możliwe jest stworzenie respublica 
litteraria, czyli społeczności opartej na więzi tekstowej ludzi żyjących teraz 
z tymi, którzy tworzyli w czasach minionych, a po drugie, książka umożliwia 
czerpanie z intelektualnych wglądów w strukturę rzeczywistości, które w związ-
ku z pojawieniem się na określonym etapie rozwoju kultury mają wyjątkowe 
właściwości. W tym miejscu, jedynie w formie dygresji, należy zauważyć, że 
obecnie, dzięki mediom elektronicznym oraz udoskonalonym środkom trans-
portu, dostępny jest nam również pierwiastek mądrościowy kultur innych niż 
europejska. Pozwala to na pogłębienie w procesie międzykulturowego dialogu 
mądrościowych wymiarów naszej własnej tradycji40.  

37  E r a z m  z  R o t t e r d a m u, Zachęta do fi lozofi i, w: tenże, Trzy rozprawy, s. 60n. Por. D o-
m a ń s k i, Tekst jako uobecnienie. Szkice z dziejów myśli o piśmie i książce, Wydawnictwo Antyk, 
Kęty 2002, s. 144n.

38  Zob. E r a z m  z  R o t t e r d a m u, Podręcznik żołnierza Chrystusowego nauk zbawiennych 
pełny, tłum. J. Domański, PWN, Warszawa 1965.

39  Por. D o m a ń s k i, Tekst jako uobecnienie, s. 153n.
40  Mam na myśli głównie dokonania Raimunda Panikkara (zob. R. P a n i k k a r, The Unknown 

Christ of Hinduism: Towards an Ecumenical Christophany, Orbis Books, London 1981).

Bartłomiej KNOSALA



185

W rozważaniach na temat pisma i książki jako narzędzi duchowego pozna-
nia warto odwołać się do rozważań Krzysztofa J. Pawłowskiego dotyczących 
kształtowania człowieczeństwa w ramach mistyki fi lozofi cznej. Pawłowski, 
pisząc o uspójnianiu rozumu, uczuć i woli jako drodze prowadzącej do mą-
drości, zwraca uwagę na znaczenie bezpośredniego kontaktu między mistrzem 
a uczniem. Przywołuje rozmowę o znaczeniu osobowego wzorca w kulturze 
indyjskiej, którą przeprowadził podczas swojego pobytu w Indiach na uniwer-
sytecie w Benares: „Niezwykle głęboko zapadło mi w świadomość stwierdze-
nie jednego z panditów, iż w kulturze indyjskiej pojęcie guru jest ważniejsze 
od pojęcia Boga. Uzasadniał to w ten sposób, że ludzie nie widzą Boga, gdyż 
jest On przecież niedostępny dla zmagającego się z trudem codzienności czło-
wieka. Natomiast guru, dzięki ćwiczeniu duchowemu i zdobytej mądrości, 
jako ucieleśniony autorytet, stanowi żywy znak transcendencji. Jego nauka czy 
zaczerpnięta od niego rada, a nawet samo przebywanie w jego milczącej obec-
ności, stają się zatem pouczającym odniesieniem we wskazywaniu wymiaru, 
w którym ma dopełnić się człowieczeństwo. Osoba mistrza jest nieodzowna 
przede wszystkim dlatego, aby inspirować do aktów wewnętrznych podających 
w wątpliwość posiadaną aktualnie pozytywną wiedzę o sobie. Dzięki żywe-
mu wzorcowi osobowemu uzyskuje się konieczne zatem wsparcie w procesie 
wciąż ponawianego aktu odrzucenia wszelkich złudnych samoidentyfi kacji. 
Dzięki mistrzowi człowiek jest w stanie rozeznawać tę hierarchię wartości, 
która wiedzie ku wyższym formom istnienia”41.

Uznanie wagi bezpośredniego kontaktu między uczniem a nauczycielem 
w procesie podążania ścieżką mądrości nie wyklucza jednak doniosłej roli 
przekazu pisemnego. Istotny element mądrości – obok ćwiczeń duchowych, 
które składają się na określony sposób życia – stanowi bowiem dyskurs. Dys-
kurs zaś wymaga posługiwania się pismem. Ong, zestawiając ze sobą cechy 
kultur pierwotnych z kulturą pisma, stwierdza: „Wszelka myśl, również myśl 
w pierwotnej kulturze oralnej, jest w pewnej mierze analityczna; rozłamuje 
swe treści na poszczególne elementy. Jednak badanie zjawisk lub wypowia-
danych prawd w abstrakcyjnym porządku wynikania, klasyfi kacji, wyjaśnia-
nia jest niemożliwe bez pisma i lektury. Ludzie pierwotnych kultur oralnych, 
którzy nie mają żadnych doświadczeń z pismem, mogą się wiele nauczyć, 
mogą posiąść i wykorzystywać głęboką mądrość, nie mogą jednak «badać» 
(study)”42.

Zestawienie analiz z kręgu tradycji intelektualnej media ecology z roz-
ważaniami nad fi lozofi ą w jej wymiarze mądrościowym pozwala dostrzec 
konieczność szukania równowagi między różnymi formami przekazywania 

41  P a w ł o w s k i, dz. cyt., s. 77n. 
42  O n g, Oralność i piśmienność, s. 29.

Media, mądrość i humanistyka w kryzysie



186

wiedzy, a w konsekwencji również równowagi między dyskursem a zaanga-
żowaniem emocjonalnym. Wydaje się, że tego rodzaju analizy mogą pomóc 
w lepszym zrozumieniu obecnej kondycji tak zwanej fi lozofi i akademickiej.

FILOZOFIA AKADEMICKA, MEDIA I OTWARTA HUMANISTYKA

Warto się w tym miejscu zastanowić, jakie czynniki spowodowały, że 
współczesna fi lozofi a – ale również cała humanistyka – odeszła od charakte-
rystycznego dla Erazma i innych renesansowych humanistów przekonania, że 
wiedza musi być w odpowiedni sposób przekazana, a środki przekazu odpo-
wiednio dobrane, ponieważ mają różną naturę i odpowiadają różnym celom. 
Inspirując się myślą Marshalla McLuhana, można wskazać na trzy takie czyn-
niki. Pierwszym jest reforma edukacji dokonana przez Petrusa Ramusa, który 
rozdzielił sztuki należące do trivium i każdej z nich wyznaczył autonomiczne 
cele. Oznaczało to wyraźne oddzielenie dyskursu naukowego, charakteryzu-
jącego się „przeźroczystością”, neutralnością i obiektywnością, od dyskursu 
literackiego, w którym ceni się zaangażowanie emocjonalne i indywidualną 
ekspresję. Drugi czynnik to alfabetyzacja Europy, zastąpienie „oratorskiego” 
modelu komunikacji drukiem i działalnością wydawniczą („retoryka utonęła 
w morzu farby drukarskiej”43). Trzecim była rewolucja kartezjańska, w wyniku 
której język przestał pełnić rolę łącznika między podmiotem a przedmiotem, 
między światem psychiki a rzeczywistością fi zyczną44. Oddzielenie formy 
wypowiedzi od jej treści w dziedzinie nauki i scjentystycznie zorientowanej 
fi lozofi i umożliwiło wprowadzenie porządku, usprawniło analizę oraz pozwo-
liło prowadzić badania bez zaangażowania emocjonalnego, dla fi lozofi i jako 
sztuki życia oznaczało jednak początek głębokiego kryzysu. 

Należałoby postawić pytanie, na ile obserwowana obecnie niechęć do hu-
manistyki wynika z rozczarowania spowodowanego redukcją fi lozofi i do jej 
wymiaru scjentystycznego45. Taki zarzut pod adresem fi lozofi i akademickiej 
formułuje Peter Sloterdijk. Twierdzi on, że pierwotną wspólną aktywnością 
ludzką jest szeroko rozumiana komunikacja. „W przełożeniu na sytuację 

43  M. R u s i n e k, Między retoryką a retorycznością, Universitas, Kraków 2003, s. 36n. 
44  Por. M. M c L u h a n, Classical Trivium, Gingko Press, Corte Madera 2006, s. 16. O związ-

kach między sporem w obrębie sztuk należących do trivium a psychospołecznymi konsekwencjami 
pojawiania się kolejnych form komunikacji piszę w pracy Projekt nauki nowej Marshalla McLuhana 
(por. B. K n o s a l a, Projekt nauki nowej Marshalla McLuhana. Filozofi czne konsekwencje zmian 
form komunikacji, Universitas, Kraków 2017, s. 41). 

45  Mam tu na uwadze ogólne zjawisko tak zwanego kryzysu humanistyki, którego zauważalnym 
przejawem jest słabnące zainteresowaniem absolwentów szkół średnich studiami humanistycznymi, 
ale również zmniejszanie dotacji na rzecz kierunków humanistycznych czy nawet likwidacja tych 
kierunków. 

Bartłomiej KNOSALA



187

dyskursywną współczesnej fi lozofi i – pisze w nawiązaniu do jego poglą-
dów Michał P. Markowski – oznacza to, że fi lozofi a polega na wytwarzaniu 
oddźwięków wśród ludzi, którzy żyją razem, stąd jej nieuchronny polityczny 
charakter. Niestety fi lozofowie niechętnie wchodzą do tej ogromnej komory 
akustycznej, jaką jest współczesna kultura, a z ich wydziałów dochodzi jedynie 
ponure milczenie”46. Sloterdijk – podobnie jak McLuhan – wskazuje na pismo 
jako medium stanowiące czynnik, który ukształtował człowieka teoretycznego. 
Człowiek teoretyczny opuszcza świat, w którym inni wiodą życie codzienne, 
dzięki mediom dokonuje secesji i ucieka w świat idei: „Życie w secesji poprzez 
myślenie zawdzięcza swe istnienie dystansującym technikom, używanym przez 
ludzi, którzy przenoszą się do specjalnej strefy teorii”47. Narzuca się w związku 
z tym pytanie: Jeśli dotychczasowy rozwój fi lozofi i, ukierunkowany na jej wy-
miar teoretyczny, był zbyt jednostronny, to jak obecnie powinniśmy uprawiać 
fi lozofi ę, żeby sprostała wyzwaniom dwudziestego pierwszego wieku? Trudno 
bowiem wymagać od współczesnych fi lozofów, aby na wzór niektórych swych 
starożytnych poprzedników albo indyjskich mędrców łączyli dyskurs i ascezę. 

Jeszcze w latach osiemdziesiątych ubiegłego wieku polski historyk i popu-
laryzator kultury antycznej Aleksander Krawczuk przypominał, że racją bytu 
humanistyki jest „bezpośrednia, ciągła rozmowa ze społeczeństwem, poma-
ganie mu w rozpoznawaniu i miłowaniu tego, co stanowi o jego osobowości, 
a więc języka, historii, wszelkich tworów kultury swojej i obcej”48. Głów-
nym celem współczesnego humanisty powinno zatem być pisanie „książek 
prawdziwie humanistycznych, a więc cechujących się oddechem, szerokością 
horyzontów, literackim polorem”49. Krawczuk krytykował akademicki sposób 
uprawiania humanistyki za nadmierną specjalizację, hermetyczny język („pro-
blemy szczegółowe opisane językiem zazwyczaj niezbyt bogatym i sprawnym, 
a za to w ciężkim stroju aparatu naukowego”50) oraz niezdolność do prowa-
dzenia dialogu ze społeczeństwem. Remedium proponowane przez badacza 
przypomina postulaty Erazma z Rotterdamu – ratunek dla humanistyki wiąże 
Krawczuk z uznaniem wartości stylu. Warto zauważyć, że  rozwiązanie to 
mieści się w ramach ery Gutenberga. Czy jednak w erze komunikacji cyfrowej 
okaże się ono wystarczające? Robert Frodeman i Adam Briggle w książce 

46  M.P. M a r k o w s k i, Atletyka rozumu, „Tygodnik Powszechny” z 15 IX 2013, https://www.
tygodnikpowszechny.pl/atletyka-rozumu-20414.

47  Tamże. 
48  A. K r a w c z u k, Stąd do starożytności, Wydawnictwa Radia i Telewizji, Warszawa 1988, 

s. 28.
49  Tamże, s. 29.
50  Tamże.

Media, mądrość i humanistyka w kryzysie



188

Socrates Tenured: The Institutions of 21st-Century Philosophy51 przekonują, że 
obecny kryzys fi lozofi i związany jest z monopolizacją dyskursu fi lozofi cznego 
przez wydziały uniwersyteckie, co w efekcie prowadzi do koncentrowania 
się na teoretycznej precyzji przy jednoczesnym porzuceniu zaangażowania 
społecznego. Aby sprostać współczesnym wyzwaniom, umiejętność prowa-
dzenia fi lozofi cznych dociekań powinna stać się szeroką kompetencją spo-
łeczną. Wkraczając w okres rozwoju cywilizacji, który cechuje się radykalną 
technologizacją wszystkich sfer życia, potrzebujemy gruntownej debaty nad 
modyfi kowaną przez gwałtowny rozwój technologiczny sferą wartości. W opu-
blikowanej przez Stephena Howarda recenzji książki Frodemana i Briggle’a
czytamy: „Nasz globalizujący się, technonaukowy świat prowokuje pytania 
o charakterze etycznym, politycznym czy nawet egzystencjalnym. Tymczasem 
jedyne odpowiedzi, jakie otrzymujemy, pochodzą od technokratów, inżynierów 
z Doliny Krzemowej, futurologów oraz przedsiębiorców”52. Stąd konieczność 
promocji takiego sposobu myślenia o fi lozofi i, który rozluźnia czy uelastycznia 
związki między dociekaniami fi lozofi cznymi a wydziałami wyższych uczelni. 
Frodeman i Briggle proponują, aby fi lozofowie poruszali się między uniwer-
sytetem a obszarami nieakademickimi, takimi jak organizacje pozarządowe, 
laboratoria czy thinktanki. Monografi e oraz specjalistyczne artykuły nie będą 
wówczas jedynymi kanałami komunikacji fi lozofi cznej – zyskają na znaczeniu 
teksty bardziej przystępne oraz spotkania dyskusyjne w bibliotekach, domach 
kultury czy muzeach. W tendencje te wpisuje się również postulat stworzenia 
platformy otwartej humanistyki (ang. open humanities). Obecnie, gdy obser-
wujemy tak zwany zwrot partycypacyjny53, charakteryzujący się między in-
nymi oddolnym uczestnictwem w tworzeniu nauki (ang. citizen science, open 
science) oraz jej wartościowaniem (model partycypacyjny oceny technologii 
czy demokracja deliberatywna), ale również oddolnym tworzeniem technolo-
gii (fablaby), warto podejmować próby zaadaptowania takiego podejścia do 
obszaru refl eksji humanistycznej54. Nie oznacza to zerwania z akademickim 

51  Zob. R. F r o d e m a n, A. B r i g g l e, Socrates Tenured: The Institutions of 21st-Century 
Philosophy, Rowman & Littlefi eld, London–New York 2015.

52  S. H o w a r d, Book Review: Socrates Tenured: The Institutions of 21st-Century Philosophy by 
Robert Frodeman and Adam Briggle, blogs.lse.ac.uk/lsereviewofbooks/2017/01/23/book-review-so-
crates-tenured-the-institutions-of-21st-century-philosophy-by-robert-frodeman-and-adam-briggle/ 
(tłum. fragm. – B.K.).

53  Por. E. B i ń c z y k, Technonauka w społeczeństwie ryzyka. Filozofi a wobec niepożądanych 
następstw praktycznego sukcesu nauki, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2012, s. 13.

54  Przykładem działań z zakresu otwartej humanistyki może być zrealizowany przez Kate-
drę Stosowanych Nauk Społecznych na Politechnice Śląskiej wraz z Muzeum w Gliwicach projekt 
„Wokół technopolu”, którego celem było włączenie mieszkańców Gliwic w dyskusję nad rozwojem 
technologii z perspektywy humanistyki (zob. B. K n o s a l a, Media ecology in Gliwice: About Two 
Projects Realized by Department of Applied Social Science (Silesian University of Technology) and 

Bartłomiej KNOSALA



189

trybem uprawiania refl eksji fi lozofi cznej, a jedynie rozszerzenie strategii ko-
munikacyjnych i form organizacyjnych w tej dziedzinie. Ponownego prze-
myślenia wymaga też model fi lozofi i, który ogranicza jej zakres do wglądu 
teoretycznego55. Z punktu widzenia tradycji ekologii mediów konieczność 
rozszerzenia pojęcia fi lozofi i można uzasadnić dynamiką zmieniających się 
form komunikacji. Bo chociaż – jak zauważa McLuhan we wstępie do książki 
Zrozumieć media – „człowiek Zachodu czerpał z techniki piśmienności moc 
działania bez reagowania”56, to obecnie, w dobie ścierania się różnych form 
komunikacji i – co za tym idzie – różnych form percepcji i różnych form wie-
dzy, „nie da się już dłużej odgrywać roli powściągliwego i stojącego na uboczu 
piśmiennego człowieka Zachodu”57. Oczywiście nie oznacza to, że jedynie 
zmiany form komunikacji mają wpływ na formowanie się modelu fi lozofi i. Ich 
wpływ jest jednak – jak staraliśmy się pokazać – niezwykle istotny. 

Museum in Gliwice, „Zeszyty Naukowe. Organizacja i Zarządzanie / Politechnika Śląska” 2017, 
nr 110, s. 91-100). 

55  Już w połowie lat osiemdziesiątych troje fi lozofów kanadyjskich: Don MacNiven, Philip 
MacEwen i Cidalia Paiva, wysunęło postulat stworzenia kodeksu etyki zawodowej fi lozofów aka-
demickich i wpisania do tego kodeksu punktu dotyczącego społecznego zaangażowania fi lozofów 
(por. D. M a c N i v e n, Ph. M a c E w e n, C. P a i v a, A Code of Ethics for Canadian Philosophers: 
A Working Paper, „Dialogue: Canadian Philosophical Review” 25(1986) nr 1, s. 179-190.

56  M. M c L u h a n, Zrozumieć media. Przedłużenia człowieka, tłum. N. Szczucka, Wydawnic-
twa Naukowo-Techniczne, Warszawa 2004, s. 34.

57  Tamże.

Media, mądrość i humanistyka w kryzysie


