
249

Anna KRAJEWSKA

PODMIOT NARRACYJNY CZY OSOBA?
Alasdaira MacIntyre’a koncepcja podmiotu moralnego

MacIntyre słusznie twierdzi, że tożsamość człowieka częściowo buduje się w gru-
pie, do której on należy, że dla jego samorozumienia i rozwoju konieczny jest kon-
tekst społeczny. Szkocki fi lozof zdaje się jednak pomijać równie istotny wymiar, 
w którym każdy przeżywa siebie jako rożnego od pozostałych członków grupy, 
jako kogoś, kto jest odpowiedzialny za to, kim jest. Prawda o człowieku jako 
o osobie jest bardziej podstawowa niż prawda o jego zdolności do interpretacji 
siebie poprzez narracje i do pełnienia ról społecznych. 

Pojęcie osoby należy do podstawowych pojęć fi lozofi cznych. Szczególnie 
często przywoływane jest w kontekście analiz etycznych. Kiedy na gruncie 
etyki mówimy, że człowiek jest osobą, to przede wszystkim chcemy zwrócić 
uwagę na jego szczególną wartość domagającą się bezwarunkowego respek-
towania − to właśnie osobowy status człowieka stanowi źródło jego wyróż-
nionej pozycji w świecie. Pojęciu osoby można jednak przypisywać inny sens 
i za jego pomocą ujmować istotę podmiotowości moralnej. W takim ujęciu 
człowiek jest podmiotem moralnym dzięki konstytuującej go rozumności 
i wolności. Dzięki nim podmiot, sam o sobie stanowiąc1, staje się właśnie 
podmiotem moralnym i zarazem podlega ocenie moralnej. Kategoria osoby, 
która może zostać zastosowana w odniesieniu do każdego podmiotu moral-
nego, jest kategorią ogólną − pomija się w niej szczegółowe, empiryczne, 
psychiczne czy społeczno-kulturowe determinanty jednostek. W osobowym 
rozumieniu ludzkiego podmiotu szczególnie podkreśla się wspólny wszystkim 
ludziom i stanowiący podstawę przypisywania im moralnej odpowiedzialno-
ści fakt bycia źródłem wolnego i rozumnego działania. Podmiot moralny to 
zatem przede wszystkim sprawca czynów, czyli właśnie działań świadomych 
i wolnych.

W niektórych nurtach etyki współczesnej podważa się fi lozofi czną do-
niosłość i eksplanacyjną przydatność pojęcia osoby w rozumieniu moralnego 

1  Łaciński termin „persona” („osoba”) może pochodzić od wyrażenia „per se” – „przez się”, 
to znaczy „być przez siebie”, czyli samemu o sobie stanowić. Określenie osoby jako bytu, który 
istnieje nie tylko sam w sobie, ale także nad sobą panuje i jest źródłem swoich działań, możemy 
znaleźć na przykład w dziełach św. Tomasza z Akwinu. Por. św. T o m a s z  z  A k w i n u, Sum-
ma theologiae, I, q. 29, a. 1; por. też: t e n ż e, Suma teologiczna, t. 3, O Trójcy Przenajświętszej, 
tłum. P. Bełch OP, Veritas, Londyn 1978, s. 19.

„Ethos” 31(2018) nr 3(123) 249-269
DOI 10.12887/31-2018-3-123-15



250

podmiotu. Rzecznikiem „końca” pojęcia osoby jest dziś między innymi Alas-
dair MacIntyre. Jego zdaniem właściwe rozumienie człowieka jako podmiotu 
moralnego to rozumienie go jako podmiotu narracyjnego2, nie zaś jako osoby.

W niniejszym artykule przedstawię koncepcję podmiotu narracyjnego 
i wskazany przez MacIntyre’a powód odrzucenia kategorii osoby, szczególnie 
w odniesieniu do rozumienia podmiotowości moralnej, by następnie poddać 
jego stanowisko krytycznej analizie. Przedstawię argumenty na rzecz zacho-
wania pojęcia osoby w ujmowaniu podmiotu moralnego i ludzkiego działa-
nia. Inspirację czerpać będę między innymi z myśli Karola Wojtyły, autor ten 
wywodzi bowiem pojęcie osoby z doświadczenia − przede wszystkim zaś 
z doświadczenia sprawczości, która jest konstytutywnym elementem podmio-
towości moralnej. Wojtyła ukazuje sposób, w jaki w doświadczeniu spraw-
czości ujawnia się substancjalne, samoświadome „ja” − czyli osoba. Sądzę, 
że w interpretacji podmiotu moralnego należy sięgnąć przede wszystkim do 
doświadczenia wewnętrznego, do danych pierwszoosobowych, które źródłowo 
o tym podmiocie informują. 

W artykule zajmuję się wyłącznie MacIntyre’a koncepcją podmiotu moral-
nego, nie zaś całością jego poglądów na człowieka ani tym bardziej całością 
jego poglądów fi lozofi cznych. Nie podejmuję również – chciałabym to podkre-
ślić – problemów fi lozofi cznych, które narosły wokół samego pojęcia osoby. 
Analizuję jedynie problem zasadności stosowania kategorii osoby do rozumie-
nia podmiotu moralnego i racji zastąpienia jej pojęciem narracji oraz podaję 
argumenty za pozostaniem przy kategorii osoby, która – moim zdaniem – lepiej 
niż kategoria narracji oddaje istotę ludzkiej podmiotowości moralnej. 

KONCEPCJA PODMIOTU NARRACYJNEGO

MacIntyre odrzuca rozumienie podmiotu moralnego jako osoby, ponieważ 
− jego zdaniem − ma ono charakter abstrakcyjny, a tym samym nie oddaje spe-
cyfi ki podmiotowości moralnej. Jest – jak pisze MacIntyre – „pojęciem postaci 
wyabstrahowanym z jakiejś historii”3. Abstrakcyjny charakter pojęcia osoby 
sprawia, że wyizolowuje ono konkretną jednostkę z jej własnej historii4. Dla-
tego nie nadaje się do interpretowania człowieka jako faktycznego podmiotu 
moralnego, nie oddaje tego, kim rzeczywiście jest człowiek, jego strukturalnej 
złożoności, jego dynamicznego stawania się, i nie uwzględnia społeczno-kul-

2  Obok MacIntyre’a ujęcie podmiotu moralnego jako podmiotu narracyjnego proponują na 
przykład Martha Nussbaum czy Charles Taylor.

3  A. M a c I n t y r e, Dziedzictwo cnoty, tłum. A. Chmielewski, PWN, Warszawa 1996, s. 388. 
4  MacIntyre pisze: „Jestem podmiotem pewnej historii, która należy do mnie i do nikogo in-

nego” (tamże, s. 388).

Anna KRAJEWSKA



251

turowego kontekstu jego życia i działania. Postrzeganie człowieka przez pry-
zmat pojęcia osoby czyni go zatem istotą statyczną, niezmienną i niezależną 
od relacji społecznych − zamkniętą monadą. Pojęcie osoby pomija ponadto 
całą sferę motywacyjno-emocjonalną, która współkonstytuuje podmiotowość 
moralną. Według MacIntyre’a wszystkie wymienione powyżej czynniki, które 
pominięto w abstrakcyjnym pojęciu osoby, zostają uwzględnione w koncepcji 
człowieka rozumianego jako homo narrator. Istotą człowieka jest – w tym 
ujęciu – zdolność do opowiadania o sobie, o swoim życiu i swoich czynach. 
Narracja, łącząc w jedno podmiot, historię jego życia oraz jego działanie, staje 
się kluczem do rozumienia podmiotowości moralnej. 

Podmioty moralne to poszczególni ludzie − charakteryzujący się skończo-
nością, historycznie umiejscowieni i żyjący w określonym kontekście spo-
łeczno-kulturowym. MacIntyre twierdzi, że tylko tak rozumiane podmioty 
mogą stać się przedmiotem refl eksji moralnej. Koncepcja podmiotu moralnego 
powinna zatem ujmować człowieka całościowo, uwzględniając jego złożoność 
i uwikłanie w kontekst społeczno-kulturowy. Jednocześnie musi uwzględniać 
fakt, że podmiot ten, zachowując jedność i tożsamość, jednocześnie zmienia 
się w ciągu swego życia. Trzeba zatem poszukiwać takiego jego rozumienia, 
które nie tylko scaliłoby samego człowieka z jego przekonaniami, z jego sferę 
emocjonalną, skłonnościami, dyspozycjami, postawami i uwarunkowaniami, 
ale także uczyniło całość z jego życia. Rolę takiego źródła tożsamości i jed-
ności życia ludzkiego, przy jednoczesnym uwzględnieniu jego zmienności, 
spełnia − według MacIntyre’a − kategoria narracji, istotą narracji jest bowiem 
nadawanie spójności życiowemu doświadczeniu  jednostki. W koncepcji Mac-
Intyre’a narracja staje się podstawową kategorią antropologiczno-etyczną5, 
a człowiek zostaje określony jako zwierzę opowiadające historię6. Podmiot 
z całą jego złożonością nie może zatem zostać właściwie opisany ani jako 
substancja, ani przez przypisanie mu niezmiennych cech, ani też przez opisanie 
jego subiektywnych przeżyć7. Tylko kategoria narracji − w przeciwieństwie do 
kategorii osoby − pozwala adekwatnie ująć ludzki podmiot. 

Właściwe ujęcie podmiotu moralnego konieczne jest nie tylko dlatego, że 
pozwala człowiekowi zrozumieć samego siebie; umożliwia ono także przypi-

5  Podejście narracyjne preferowane jest dziś w wielu dyscyplinach humanistycznych. Teoria 
narracyjna strukturalizuje całe doświadczenie życiowe człowieka oraz wyjaśnia „przebieg procesów 
prowadzących do ukształtowania się poczucia tożsamości jako podmiotu działającego” (J. J a ś t a l, 
Natura cnoty, Księgarnia Akademicka, Kraków 2009, s. 375).

6  M a c I n t y r e, dz. cyt., s. 385.
7  MacIntyre krytykuje nie tylko ujęcie substancjalne, ale także podejście kantowskie, transcen-

dentalno-aprioryczne (por. tamże, s. 470-472) oraz sartre’owskie rozumienie podmiotu moralnego 
zamkniętego w świecie własnych przeżyć, wyizolowanego z kontekstu społecznego (por. tamże, 
s. 76n.).

Podmiot narracyjny czy osoba?



252

sywanie podmiotowi odpowiedzialności moralnej8. Dlatego kategoria tożsa-
mości podmiotu ma w perspektywie moralnej podstawowe znaczenie. Pozwala 
ona odróżnić dany podmiot od innych, a także umożliwia zachowanie jego 
jedności w zmiennych kolejach życia. 

Tożsamość podmiotu − zdaniem MacIntyre’a − zostaje osiągnięta dzięki 
narracyjnej strukturze życia i działania. W ujęciu tym życie ludzkie staje się 
sensowne i zrozumiałe tylko wtedy, gdy można je ująć jako pewną narracyjną 
całość, jest ono bowiem rozgrywającą się w czasie historią. Podobnie jak nar-
racja literacka, ma ono swój początek, rozwinięcie i zakończenie − narodziny, 
życie i śmierć. Dlatego kategoria narracji dobrze oddaje dzianie się ludzkiego 
życia9. Człowiek zmienia się, podobnie jak zmienia się jego życie. Podmiot 
i jego tożsamość są nie statyczne, lecz dynamiczne, tworzą się w historii ludz-
kiego życia. Człowiek, będąc autorem pewnej historii, która należy wyłącz-
nie do niego, pozostaje wciąż tym samym podmiotem. Podmiotowa narracja 
pozwala wyjaśnić, w jaki sposób w rozmaitych fazach życia, doświadczając 
różnych „perypetii”, człowiek pozostaje jedną i tą samą jednostką. Narracyj-
ny opis nie tylko odsłania podmiotową tożsamość, ale także wyjaśnia proces 
kształtowania się tożsamości człowieka jako istoty działającej. Dzięki narracji 
osiągamy jedność życia, słów i czynów. Jedność życia polega bowiem „na 
jedności narracji ucieleśnionej w indywidualnym życiu człowieka”10. Moje 
życie to zatem opowieść, której rozpoznanie jest tożsame ze zrozumieniem 
tego, kim jestem11. Dlatego narracja odgrywa rolę samointerpretacji12. Samo-
interpretację można wzbogacić elementami wyobraźni13. Tożsamość moralną 
podmiotu tworzy właśnie samointerpretacja.

8  MacIntyre pisze, że „bycie podmiotem moralnym oznacza możliwość bycia pociągniętym do 
odpowiedzialności w uzasadnionym przypadku” (A. M a c I n t y r e, Struktury społeczne i ich za-
grożenia dla moralnej sprawczości, tłum. A. Chmielewski, w: tenże, Etyka i polityka, red. A. Chmie-
lewski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2009, s. 271). W cytowanym artykule MacIntyre 
zajmuje się rolą struktur społecznych w rozumieniu siebie jako podmiotu moralnego.

9  Por. t e n ż e, Dziedzictwo cnoty, s. 390.
10  Tamże.
11  Por. S. G a ł k o w s k i, Cnoty i relatywizm. Alasdaira MacIntyre’a próba przekroczenia 

relatywizmu, „Diametros” 2004, nr 2, s. 4.
12  Taylor nazywa człowieka samointerpretującym się zwierzęciem (ang. self-interpreting ani-

mal) (zob. Ch. T a y l o r, Człowiek jako samointerpretujące się zwierzę, tłum. A. Sierszulska, 
w: Filozofi a podmiotu. Fragmenty fi lozofi i analitycznej, red. J. Górnicka-Kalinowska, Aletheia, 
Warszawa 2001, s. 261-295).

13  Podzielająca rozumienie człowieka jako podmiotu narracyjnego Nussbaum podkreśla rolę 
wyobraźni narracyjnej. Wyobraźnia ta pozwala nam zrozumieć nas samych jako istoty ludzkie, 
w kontraście z wykreowanymi przez literaturę i mity postaciami fi kcyjnymi. W swoich analizach 
fi lozofi cznych autorka ta wykorzystuje techniki charakterystyczne dla badań literackich (zob. np. 
M. N u s s b a u m, Love’s Knowledge: Essays on Philosophy and Literature, Oxford University 
Press, Oxford−New York 1990). 

Anna KRAJEWSKA



253

Dzięki tożsamości narracyjnej człowiek kształtuje swoją osobowość. 
Osobowość, którą człowiek nabywa w trakcie swojego życia, jest zatem oso-
bowością narracyjną. Kategoria ta trafniej niż kategoria osoby ujmuje podmio-
towość moralną człowieka. Narracyjna jedność życia, stanowiąca podstawę 
tożsamości narracyjnej, jest konieczna, by można było przypisać człowiekowi 
odpowiedzialność moralną. Fakt, że życie ludzkie stanowi narracyjną jedność, 
czyni zrozumiałą praktykę dokonywania oceny moralnej. Jedność życia jest 
− z jednej strony − czymś, co podmiot posiada, z drugiej − czymś, co musi 
zostać przez podmiot osiągnięte. W obliczu zmiennych kolei życia człowiek 
staje przed koniecznością poszukiwania jego jedności. Życie, które utraciło 
spójność, przestaje być dla człowieka zrozumiałe. Tym, co gwarantuje zacho-
wanie sensowności każdego życia, jest ukierunkowanie go na osiągnięcie jego 
telos, na poszukiwanie dobra. Poszukiwanie to opiera się zaś na zrozumieniu, 
że wiele dóbr szczegółowych, do których dążymy (jak dobra rodzinne, za-
wodowe, i inne), powinno stanowić wkład w ogólne, całościowe, ostateczne 
dobro konkretnego człowieka. Narracyjna jedność życia, posiadanie celu osta-
tecznego, umożliwia hierarchizowanie dóbr cząstkowych.

Poszukiwanie jedności życia spełnia się zawsze w kontekście życia spo-
łecznego. Człowiek nie jest w stanie dążyć do dobra jako wyizolowana jed-
nostka. Rodząc się, wkracza zawsze w kontekst społeczny, w już rozgrywające 
się historie innych osób, w historię całego społeczeństwa. Poszukuje dobra 
w ramach swojego indywidualnego życia, pozostając zanurzony w jakąś histo-
rię, spełniając jakieś role. MacIntyre twierdzi, że każdy podmiot jest postacią 
w pewnej historii, nie zaś abstrakcyjną osobą. Postaci nie wolno odrywać od 
historii − poza nią postać nie istnieje. Postać związana jest ponadto z rolą 
społeczną, nakładającą na człowieka, który ją wypełnia, określone powinności 
moralne14. Zdaniem MacIntyre’a konstytutywne dla rozumienia podmiotu są 
zatem dwa jego wymiary: historyczny i społeczny.

Kategoria postaci łączy konkretnego człowieka z jego rolą społeczną. By-
cie człowiekiem oznacza wypełnianie ról społecznych posiadających okre-
ślony sens i cel, na przykład ojca, obywatela, uczonego i urzędnika. Role 
te, a także relacje z innymi, nie mają tylko charakteru przypadkowego, lecz 
są częściowo konstytutywne dla tożsamości człowieka. Stanowią część tego, 
kim człowiek jest, defi niując jego moralne obowiązki. MacIntyre twierdzi, że 
w pojęciu postaci „dochodzi do swoistego zlania się roli i osobowości”15. Oso-
bowość konkretnej jednostki jest więc związana z postacią, a ta z kolei z rolą 

14  Zdaniem MacIntyre’a charakterystyczną dla współczesnego społeczeństwa postacią jest na 
przykład menedżer organizacji biurokratycznej (por. M a c I n t y r e, Dziedzictwo cnoty, s. 68).

15  Tamże.

Podmiot narracyjny czy osoba?



254

społeczną16. Pojęcie postaci jest według MacIntyre’a znaczeniowo bogatsze, 
a przez to bardziej konkretne niż pojęcie osoby, łączy bowiem momenty dra-
maturgiczne, moralne i społeczne17. 

Z rolą społeczną wiąże się zatem ściśle poszukiwanie dobra. To rola wy-
znacza zakres możliwości jego realizacji. Aby człowiek dobrze wypełniał swo-
ją rolę społeczną, powinien posiadać cnoty. Ich posiadanie stanowi warunek 
doskonałości moralnej członka społeczeństwa. Kluczem do zrozumienia poję-
cia cnoty w ujęciu MacIntyre’a jest pojęcie praktyki. Przez praktykę rozumie 
on „wszelką spójną i złożoną formę społecznie ustanowionej, kooperatywnej 
działalności ludzkiej, poprzez którą dobra wewnętrzne wobec tej działalności 
są realizowane w procesie dążenia do realizacji wzorców doskonałości, które 
są charakterystyczne dla tej formy działalności i które po części ją defi niują”18. 
Praktyka to zatem określona działalność spełniana w danej społeczności, dzia-
łalność mająca na celu osiąganie pewnych dóbr. 

Z praktyką wiążą się dwojakiego rodzaju dobra: dobra wewnętrzne w sto-
sunku do danej działalności i dobra wobec niej zewnętrzne. Podstawowy cel 
praktyki stanowią nie dobra zewnętrzne, lecz dobra wewnętrzne, które nadają 
sens i cel działaniom uczestniczących w niej ludzi, wypełniających określone 
role społeczne. Dobra wewnętrzne określają daną praktykę i stanowią cel cnót. 
„Cnota – pisze MacIntyre – jest nabytą ludzką cechą, której posiadanie i prze-
strzeganie umożliwia nam osiąganie dóbr wewnętrznych wobec praktyk, jej 
brak natomiast osiąganie tych dóbr skutecznie nam uniemożliwia”19. Szkocki 
fi lozof defi niuje więc cnotę przez wskazanie funkcji, jaką pełni ona w ramach 
danej praktyki. Cnota określa jej moralny wymiar poprzez dobra wewnętrzne. 
Doskonalenie moralne człowieka wiąże się zatem z osiąganiem cnoty. Dobra 
wewnętrzne osiągnięte na przykład podczas gry w szachy ujawniają się nie 
tylko w podczas kolejnej partii szachów, ale także w wielu innych okolicz-

16 „Osobowość zamieszkuje pewną postać, której jedność dana jest właśnie jako jedność po-
staci”. Tamże, s. 387.

17  Wydaje się, że pojęcie postaci MacIntyre zaczerpnął z teatru, w którym kluczową rolę pełni 
postać grana przez aktora. W starożytnym teatrze aktor zakładał maskę (prosopon), która repre-
zentowała postać odgrywaną przez aktora. Z pojęcia maski wywodzi się pojęcie osoby. MacIntyre 
odrzucił pojęcie osoby na rzecz pojęcia postaci. (Na temat źródeł pojęcia osoby por. A. K i j e w s k a, 
Boecjusz i patrystyczne źródła koncepcji osoby, w: Personalizm polski, red. M. Ruseckiego, Wydaw-
nictwo KUL, Lublin 2008, s. 21-23).Warto zauważyć, że w okresie rzymskim słowo „osoba” zmieniło 
znaczenie − zaczęto je odnosić do ról lub funkcji społecznych, spełnianych przez poszczególnych 
ludzi. Człowiek był osobą ze względu na rolę spełnianą w społeczeństwie. MacIntyre, przypisując 
w swojej interpretacji człowieka pierwszorzędne znaczenie roli społecznej, zdaje się nawiązywać do 
tego „rzymskiego” pojęcia osoby (por. R. Z y z i k, Pojęcie osoby – jedno czy wiele?, „Racjonalia” 
2(2012), s. 5-8. 

18  M a c I n t y r e, Dziedzictwo cnoty, s. 338.
19  Tamże, s. 344.

Anna KRAJEWSKA



255

nościach, gra ta kształtuje bowiem umiejętność przewidywania, cierpliwość, 
uwagę i skupienie20. Cnota nie tylko związana jest z pewną umiejętnością 
zdobytą w kontekście jednej praktyki, ale „rozciąga się” na inne działania pod-
miotu. Człowiek, doskonaląc swoje działania w ramach praktyk, jednocześnie 
sam się doskonali. 

Wśród dóbr wewnętrznych pierwszeństwo realizacji przysługuje tym, 
które są ściśle związane są z narracją życia konkretnego człowieka i rolami, 
jakie w nim pełni. Dlatego jeśli ktoś utrzymuje rodzinę z uprawy roli, bycie do-
brym rolnikiem jest ważniejsze od realizacji dóbr wewnętrznych związanych 
z jego hobby, na przykład z grą w piłkę nożną. Czas, jaki poświęca różnym 
praktykom, podlega ocenie z perspektywy całości życia. Cnota bowiem nie 
tylko stanowi realizację dóbr wewnętrznych wobec praktyk, ale − jak powie 
Thomas D’Andrea − przyczynia się do realizacji podmiotu w dalszej i szerszej 
perspektywie21. 

Moralna wartość człowieka wiąże się zatem z nabywaniem cnót pozwa-
lających jak najlepiej pełnić role w społeczeństwie. Dlatego − zdaniem Ma-
cIntyre’a − nie istnieje problem przejścia od bytu do wartości (powinności). 
„Człowiek” do „dobrego człowieka” ma się tak, jak „zegarek” do „dobrego 
zegarka”22. Wartościowanie człowieka dokonuje się przez wartościowanie 
spełnianych przez niego funkcji. Przejście od bytu do wartości ma zatem cha-
rakter wyłącznie funkcjonalny. Dobro człowieka wiąże się więc z funkcją, 
jaką on pełni, a nie z jego abstrakcyjną istotą. W związku z tym stwierdzenia 
aksjologiczne mają − tak jak stwierdzenia deskryptywne − charakter faktualny, 
czyli podlegają kryteriom prawdy i fałszu. Wyeliminowanie ze sfery moralno-
ści istotnych funkcji, które człowiek pełni w społeczności, skutkuje − twierdzi 
MacIntyre − oderwaniem dziedziny wartości od faktycznych funkcji czło-
wieka, a w konsekwencji rozminięciem się z jego istotą moralną. Człowieka 
można zrozumieć jedynie poprzez jego funkcje społeczne23. Dlatego lepiej 
określa go kategoria roli społecznej i osiągane w niej konkretne dobro niż 
abstrakcyjne pojęcie osoby i związane z nią dobro abstrakcyjne. 

Jednostka określona przez swoją rolę w społeczności dziedziczy przeszłość 
(tradycje) swojej rodziny, miasta czy narodu. Człowiek pojawia się jako nowy 
bohater w już dziejącej się historii. To, co odziedziczone, składa się − jak pisze 

20  Por. t e n ż e, Moral Philosophy and Contemporary Social Practice: What Holds Them Apart?, 
w: tenże, The Tasks of Philosophy: Selected Essays, Cambridge University Press, Cambridge 2006, 
t. 1, s. 117.

21  Por. Th. D ’ A n d r e a, Tradition, Rationality, and Virtue: The Thought of Alasdair MacIntyre, 
Ashgate, Aldershot 2006, s. 273.

22  Por. M a c I n t y r e, Dziedzictwo cnoty, s. 121n.
23  Por. tamże, s. 122.

Podmiot narracyjny czy osoba?



256

MacIntyre − „na mój moralny punkt wyjścia”24. Jednostkowa tożsamość mo-
ralna podmiotu jest zatem kształtowana przez społeczeństwo i obecne w nim 
tradycje. Osobowości ludzkiej nie można odrywać od jej historycznego i spo-
łecznego kontekstu. Historia życia jednostki jest bowiem zawsze osadzona 
w historii wspólnot, do których ona należy i z których czerpie własną tożsa-
mość. Tożsamość podmiotu narracyjnego ma zarazem charakter historyczny 
i społeczny. Narracje istniejące w danym społeczeństwie pozwalają zatem 
rozumieć siebie w wyznaczonej roli społecznej25. Życie poszczególnych ludzi 
stanowi część życia społeczeństwa i tylko jako takie można je zrozumieć26. 

Poszukiwanie moralnej tożsamości podmiotu osadzone jest więc w jego 
przynależności do wspólnot „lokalnych” (rodziny, sąsiadów czy miasta). Fakt 
ten sprawia, że podmiot musi akceptować ograniczenia wynikające z ich par-
tykularnego charakteru. „Odziedziczony” partykularyzm jest zatem punktem 
wyjścia poszukiwań moralnych każdego człowieka. Oznacza to, że w wybory 
i oceny moralne podmiotu wpisane są ograniczenia, jakie niesie wspólnota. 
Efektem partykularyzmu związanego z tradycją jest partykularyzm racjonal-
ności praktycznej, czyli racjonalności odnoszącej się do działania. MacIntyre 
pisze, że w ludzkiej refl eksji moralnej „nie ma miejsca na odwoływanie się 
do racjonalności-praktycznej-jako-takiej lub do sprawiedliwości-jako-takiej, 
za którą wszystkie racjonalne osoby, na mocy swej racjonalności, musiałyby 
się opowiadać”27. „Istnieje jedynie praktyczna-racjonalność-tej-oto-lub-owej-
tradycji oraz sprawiedliwość-tej-lub-owej-tradycji”28. Człowiek jako podmiot 
moralny pozostaje więc zawsze podmiotem partykularnym, którego życie staje 
się ostatecznie zrozumiałe przez wpisanie go w konkretny kontekst społeczny 
i historyczny − dlatego też każda refl eksja nad moralnością jest uwarunkowana 
społecznie i historycznie29.

Zdaniem MacIntyre’a opowiadanie historii, narracja, jest jedynym dostęp-
nym człowiekowi sposobem zrozumienia siebie, swojej historii, a także działań 
innych osób. George Burns, komentując prace szkockiego fi lozofa, wskazuje, 
że racjonalność narracji polega na kontekstualizacji przypadkowych elemen-

24  Tamże, s. 393.
25  „Ostatecznie bowiem to wzorcowe opowieści danej tradycji pozwalają na postrzeganie przez 

jednostkę historii swojego życia jako historii spójnej, co należy do kluczowych elementów poczucia 
tożsamości”. J a ś t a l, dz. cyt., s. 304.

26  Jacek Jaśtal pisze, że życie pojedynczego człowieka jest częścią „bardziej złożonych i obiek-
tywnie zachodzących procesów społecznych, opisywanych przez narracje, których podmiotem jest 
cała społeczność” (tamże, s. 380n.).

27  A. M a c I n t y r e, Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, tłum. zbiorowe, red. A. Chmie-
lewski, Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne, Warszawa 2007, s. 467.

28  Tamże.
29  „Każda fi lozofi a moralności ma jako swój odpowiednik pewną socjologię”. T e n ż e, Dzie-

dzictwo cnoty, s. 401.

Anna KRAJEWSKA



257

tów życia30. W szczególności ludzkie czyny domagają się usensownienia, zro-
zumienia, a dokonuje się to przez narrację. Dlatego działanie – jak pisze Paul 
Ricoeur – wymaga opowieści31. Narracja usensownia działanie, poszczególne 
czyny człowieka ujmuje bowiem nie jako odizolowane od siebie działania, 
ale jako fragmenty pewnej historycznej opowieści, ogarniającej całość życia. 
Poszczególne działania stają się zrozumiałe jedynie w powiązaniu z innymi 
działaniami w danej sekwencji i w sieci wzajemnych oddziaływań32. Czyn 
to tylko moment wyabstrahowany z możliwej bądź rzeczywistej historii33. 
Narracja tłumaczy dany czyn, łącząc różne jego elementy: motyw, intencję 
działającego podmiotu, jego pragnienia, emocje i charakter. Łączenie to nie 
jest tylko prostym zestawieniem różnorodnych momentów składających się na 
czyn, ale przede wszystkim ich usensownianiem przez podmiot narracyjny.

Aby zidentyfi kować działanie, trzeba − jak twierdzi MacIntyre − ziden-
tyfi kować wyrażone w nim intencje. Opis wskazujący na intencje podmiotu 
decyduje o tym, z jakim działaniem mamy do czynienia34. Interpretacja działa-
nia możliwa jest dzięki osadzeniu jej w historii życia konkretnego człowieka. 
Sposób wyjaśniania działania przez podmiot zależy od tego, jak rozumie on 
swoje życie. Wyjaśniając działanie, podmiot odwołuje się do wartości, które 
wyznaje, celów, które chce osiągnąć, priorytetów, które przyjmuje. Opowiada-
jąc historię naszego życia, jesteśmy zawsze ograniczani przez różne czynniki: 
sytuację życiową, wiek, miejsce urodzenia, miejsce zamieszkania, kulturę, 
w której wzrastamy. Mimo ograniczeń narracja nasza może przybierać róż-
ne formy, które − pomimo zachodzących między nimi znaczących różnic − 
wszystkie mogą być sensowne. 

Niekiedy cel działania nie jest jasny ani oczywisty i dlatego sama inten-
cja nie czyni działania zrozumiałym. Dopiero włączenie działania i jego celu 
w szerszą narrację może – zdaniem MacIntyre’a – dostarczyć nam narzędzi do 
jego interpretacji. Działanie i jego intencjonalność muszą być związane z pew-
nymi formami życia społecznego. Jako członkowie danej grupy podzielamy 
kryteria zrozumiałości działań i intencji. Kryteria te to pewien schemat oceny 

30  Por. G.L. B u r n s, Literature and the Limits of Moral Philosophy: Refl ections on Alasdair 
MacIntyre’s Project, w: Commitment in Refl ection: Essays in Literature and Moral Philosophy, 
red. L. Toker, Garland Publishing, New York1994, s. 253.

31  „Działanie stanowi ten aspekt ludzkiego robienia czegoś, który wymaga opowieści”. 
P. R i c o e u r, O sobie samym jako innym, tłum. B. Chełstowski, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2003, s. 99. 

32  Por. A. M a c I n t y r e, Can One Be Unintelligible to Oneself?, w: Philosophy in its Variety: 
Essays in Memory of François Bordet, red. Ch. McKnight, M. Stchedroff, The Queen’s University 
of Belfast, Belfast 1987, s. 25. 

33  Por. t e n ż e, Dziedzictwo cnoty, s. 388.
34  Por. t e n ż e, God, Philosophy, Universities: A Selective History of the Catholic Philosophical 

Tradition, Rowman & Littlefi eld Publishers, Lanham, Maryland, 2009, s. 161.

Podmiot narracyjny czy osoba?



258

inteligibilności działania funkcjonujący w określonej wspólnocie35. Działanie 
staje się zatem zrozumiałe przez odkrycie intencji sprawcy, tej jednak nie 
można uchwycić bez odniesienia do układu społecznego, który sprawia, że 
intencja staje się przejrzysta zarówno dla samego podmiotu działania, jak i dla 
innych. 

Reasumując, zdaniem MacIntyre’a pojęcie podmiotu narracyjnego lepiej 
niż abstrakcyjne pojęcie osoby wyraża rzeczywistość podmiotu moralnego. 
Narracja, łącząc człowieka i jego historię (dzianie się), działanie i intencję, dzia-
łający podmiot i społeczność, zarazem gwarantuje tożsamość podmiotu w biegu 
jego życia. Kategoria narracji jako kategoria antyesencjalistyczna i antypsycho-
logistyczna, konkretystyczna i antyabstrakcjonistyczna36 stanowi zatem klucz 
do adekwatnego zrozumienia człowieka jako podmiotu moralnego.

OSOBA JAKO PODMIOT MORALNY

Czy odrzucenie przez MacIntyre’a pojęcia osoby w interpretacji podmiotu 
moralnego jest uzasadnione? Czy rzeczywiście pojęcie podmiotu narracyjnego 
(osobowości narracyjnej) bardziej adekwatnie opisuje podmiot moralny niż 
pojęcie osoby? 

Zauważmy, że pojęcie narracji, którym posługuje się MacIntyre, jest 
pojęciem bardzo szerokim, obejmującym wiele różnorodnych fenomenów. 
Trudno w jednym pojęciu scalić rozumienie podmiotu i jego historię, jego 
rolę społeczną i społeczne relacje, w których pozostaje, wreszcie charakter 
jego działania. Jeśli jednym pojęciem obejmujemy wiele różnych zjawisk, 
to zachodzi niebezpieczeństwo nieuchwycenia ich specyfi ki i zatarcia różnic 
między nimi. 

Narracja podmiotu ma ze swej istoty charakter subiektywny, prowadzona 
jest bowiem z perspektywy tego oto konkretnego człowieka, z punktu wi-
dzenia jego własnego doświadczenia życiowego. Z jednej formy życia mogą 
wypływać różne narracje w zależności od tego, kim jest ich autor, w jakiej 
sytuacji życiowej czy okresie życia się znajduje, jaka jest jego samoocena. 
Tę samą sekwencję wydarzeń można ujmować skrajnie odmiennie zależnie 
od przewidywanego fi nału. Człowiek o pesymistycznym usposobieniu może 
widzieć swoje życie jako nieustanne zmaganie się z losem, chociaż postron-
nemu obserwatorowi ocena taka może wydawać się nieuzasadniona. Te same 

35  Por. t e n ż e, The Intelligibility of Action, w: Rationality, Relativism and the Human Sciences, 
red. J. Margolis, M. Krausz, R.M. Burian, Martinus Nijhoff Publishers, Dordrecht 1986, s. 65n.

36  Warto przypomnieć, że w fi lozofi i współczesnej prekursorem zastosowania kategorii asubstan-
cjalnych (tak zwanych egzystencjaliów) do opisu człowieka był Martin Heidegger (por. M. H e i d e g g e r, 
Bycie i czas, tłum. B. Baran, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1994, s. 62.

Anna KRAJEWSKA



259

zdarzenia można opisywać na różne sposoby i układać je w rozmaite narracje, 
a każda z nich może wydawać się wewnętrznie spójna i sensowna. Powstaje 
zatem pytanie, która jest prawdziwa i jakie kryterium o tym rozstrzyga, a od-
powiedź na to pytanie musi pochodzić spoza samej narracji.

Subiektywność narracji wyraża się także w skłonności do fabularyzowania, 
która może prowadzić do zatarcia różnicy między faktami a ich interpretacją 
i braku obiektywizmu w ustosunkowaniu się człowieka do swojego życia. 
Myślenie narracyjne nie daje gwarancji prawdziwości samowiedzy, narracja 
konstruuje bowiem intencjonalnego bohatera opowieści, który na ogół tylko 
częściowo utożsamia się z rzeczywistym podmiotem. W narracji człowiek 
kreuje siebie, co grozi zniekształceniem prawdy o nim. W każdej opowieści 
dochodzi do częściowej fabularyzacji, narracja bowiem z samej swej istoty 
nie jest raportem z zaistniałych faktów. Równie ważny jak wydarzenia jest dla 
narracji na przykład kontekst ich zachodzenia, a także związane z nimi emocje. 
Bogactwo tych różnorodnych elementów stwarza możliwość nadinterpretacji, 
wykrzywienia realnych faktów. Dlatego Marcia Baron krytykuje koncepcję 
sprawcy narracyjnego. Według autorki sprawcy takiemu brakuje dystansu do 
siebie, nie jest on zdolny do wyjścia poza własny punkt widzenia i przyjęcia 
perspektywy pozwalającej na ocenę własnych przekonań i uczuć moralnych. 
Tymczasem życie zmusza człowieka do krytycznej samooceny i refl eksji nad 
aktualnymi i przyszłymi działaniami37. Poznając inny sposób widzenia, pod-
miot może zweryfi kować swoje działania, postawy i przekonania moralne38. 

W ujęciu MacIntyre’a narracja pełni rolę źródła tożsamości człowieka, na-
dając spójność jego działaniom i całości życia. Tożsamość podmiotu − według 
autora Dziedzictwa cnoty − jest ściśle związana z pełnioną rolą społeczną. To 
rola społeczna kształtuje osobowość człowieka. Zauważmy, że pojęcie oso-
bowości ma charakter funkcjonalny, a jego celem jest spójny opis zachowania 
człowieka jako istoty psychofi zycznej, nie zaś przedstawienie go jako podmiotu 
moralnego39. Ponadto pojęcie osobowości kształtowanej przez rolę społeczną 
zdaje się zacierać indywidualny i niepowtarzalny charakter konkretnego pod-
miotu. Role, które człowiek pełni, są bowiem nieindywidualne, powtarzalne, 
a człowiek jest w nich zastępowalny. Samo pojęcie roli ma zresztą sens abs-

37  Por. M. B a r o n, On De-Kantianizing the Perfectly Moral Person, „Journal Value Inquiry”, 
17(1983) nr 4, s. 284.

38  Bernard Williams posługuje się w interpretacji moralności metaforami „stąd” i „stamtąd”. 
Podkreśla, że dla moralności konieczne jest przyjęcie perspektywy „stamtąd”. Jest to perspekty-
wa transcendentna w stosunku do perspektywy „stąd”, czyli perspektywy „ja” („egologicznej”). 
Perspektywa „stamtąd” jest perspektywą uniwersalnie racjonalną, w przeciwieństwie do subiek-
tywnej perspektywy „stąd”. Por. B. W i l l i a m s, Traf moralny, tłum. M. Szczubiałka, w: tenże, 
„Ile wolności powinna mieć wola?” i inne eseje z fi lozofi i moralnej, tłum. T. Baszniak, T. Duliński, 
M. Szczubiałka, Fundacja Aletheia, Warszawa 1999, s. 233. 

39  Por. J a ś t a l, dz. cyt., s. 29.

Podmiot narracyjny czy osoba?



260

trakcyjny – formalnie określa zachodzenie pewnej relacji między jednostkami 
oraz między jednostkami a zadaniami, które zostały im wyznaczone. Człowiek 
jako autonomiczne, indywidualne „ja” wyraża się jednak nie tyle przez czynni-
ki społeczne, ile przez własną aktywność, przez autokreację40. Ujawnia swoje 
indywidualne „ja” w autonomicznych wyborach i realizowanych przez siebie 
celach. Chociaż − jak słusznie zresztą zauważa MacIntyre − społeczeństwo 
formuje człowieka, to jednak pozostaje on autonomicznym podmiotem, w nim 
samym znajduje się bowiem źródło jego decyzji o sobie. Tożsamość moralna 
wiąże się źródłowo z doświadczeniem siebie jako autonomicznego podmiotu 
decyzyjnego i płynącą stąd odpowiedzialnością za własne działanie. 

Człowiek doświadcza swojej podmiotowości w sobie samym, niezależnie 
od bycia członkiem społeczeństwa i pełnionych w nim ról. Dlatego właśnie 
pozostawanie w relacjach społecznych jest zawsze wtórne wobec doświad-
czenia siebie i własnej podmiotowości. Człowiek odróżnia bowiem to, kim 
indywidualnie jest, od tego, jaką funkcję społeczną pełni. Wiedza, kim jest, 
pochodzi z wewnętrznego doświadczenia, pełniona funkcja związana jest na-
tomiast z relacjami społecznymi. W czasie naszego życia wielokrotnie zmie-
niamy role bez uszczerbku dla naszej tożsamości podmiotowej.

Uzależnienie podmiotowości moralnej od kontekstu społecznego prowadzi 
do podważenia możliwości posiadania przez człowieka autonomicznych pojęć 
moralnych, jego cele życiowe oraz sposoby ich realizacji zostają bowiem wy-
znaczone przez praktyki społeczne. MacIntyre twierdzi, że „pojęcia moralne 
są ucieleśnione w formach życia społecznego”41. Jeśli zatem pojęcia moralne 
pierwotnie mają sens społeczny, to geneza podmiotowości moralnej człowieka 
jest przede wszystkim właśnie społeczna − podmiotowości tej nie kształtuje 
autonomiczna jednostka. Bycie podmiotem moralnym to jednak coś więcej niż 
tylko coraz lepsze wypełnianie ról społecznych. Moralnie wiążące jest bowiem 
to, co podmiot uznaje za prawdziwe, nie zaś to, co mieści się w ramach spo-
łecznie przyjętych praktyk. Zachowanie tożsamości moralnej domaga się od 
podmiotu postępowania w zgodzie w przyjętymi przez niego normami. Fakt, 
że pełnione role nakładają na podmiot pewne zobowiązania, nie oznacza, iż 
kryterium oceny moralnej stanowi system praktyk wyznaczony przez życie 
społeczne. Struktury społeczne mogą wspierać albo podważać zobowiązania 
moralne, ale ich ostatecznie nie uzasadniają42. 

MacIntyre twierdzi, że narracja podmiotu, której przedmiot stanowi on sam, 
prowadzona jest w wyłącznie relacji do społeczeństwa, do istniejących w nim 

40  Por. tamże, s. 308.
41  A. M a c I n t y r e, Krótka historia etyki. Historia fi lozofi i moralności od Homera do XX wieku, 

tłum. A. Chmielewski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1995, s. 30.
42  Na temat wpływu struktur społecznych na rozumienie siebie jako odpowiedzialnego pod-

miotu zob. t e n ż e, Struktury społeczne i ich zagrożenia dla moralnej sprawczości.

Anna KRAJEWSKA



261

innych narracji. Należałoby zatem uznać, że również obiektywizacja podmiotu 
odbywa się wyłącznie przez odniesienie do społeczeństwa. Z tym poglądem 
trudno się jednak zgodzić. Dzięki zdolności podmiotu do autorefl eksji możliwa 
jest bowiem samoobiektywizacja, podmiot może sam siebie oceniać i korygo-
wać. Ponadto przeżywa pierwotnie swoją tożsamość już w spełnianych przez 
siebie własnych aktach, na przykład poznania czy decyzji, nie zaś dopiero 
w relacjach społecznych. Wydaje się, że kategoria narracji, którą posługuje 
się MacIntyre, nie udziela odpowiedzi na pytanie, kim jest w swej istocie 
podmiot moralny, a jedynie pozwala człowiekowi zrozumieć siebie w społe-
czeństwie. Chociaż człowiek zawsze istnieje w kontekście społecznym, jego 
istota nie jest do tego kontekstu redukowalna. Społeczeństwo nie „udziela” 
człowiekowi podmiotowości, lecz tworzone jest przez poszczególnych ludzi 
doświadczających jej w sobie.

Stwierdzenie, że kształtowanie osobowości narracyjnej dokonuje się osta-
tecznie poprzez relacje podmiotu do społeczeństwa, upodabnia MacIntyre’a 
koncepcję osobowości narracyjnej do Marksowskiego ujęcia człowieka jako 
sieci relacji43. O ile w koncepcji Karola Marksa człowieka tworzy sieć sto-
sunków społecznych, o tyle w koncepcji MacIntyre’a osobowość narracyj-
na budowana jest przez „sieć” narracji prowadzonej przez jednostkę zawsze 
w odniesieniu do kontekstu społecznego. Obie koncepcje są przykładami tak 
zwanej klasowej teorii przedmiotu, w której kategoria podmiotu zostaje wy-
eliminowana44. Teoria ta głosi, że przedmiot jest całością złożoną z własności 
bądź relacji. Podstawowy zarzut, jaki można wysunąć wobec tej koncepcji, 
wskazuje, że jeśli podmiot nie istnieje, to nie można też ująć podmiotowości 
moralnej człowieka. Aby być sprawcą czynów, trzeba bowiem być samoistnym 
podmiotem, nie zaś siecią relacji, własnością czy elementem  czegoś bądź 
zestawem własności czy zbiorem elementów. W doświadczeniu sprawczości 
człowiek doświadcza siebie jako podmiotu, jako odrębnej, samoistnej, au-
tonomicznej jednostki, a nie tylko jako całokształtu stosunków społecznych 
czy „sieci” narracji. Narracja jako taka nie ma konstytutywnej dla sprawczo-
ści struktury: podmiot (sprawca) – to, co podmiotowane (czyn). W koncepcji 
„klasowej” nie znajdujemy podstaw umożliwiających wyjaśnienie przeżycia 
siebie przez człowieka jako przyczyny siebie (łac. causa sui), a w konsekwen-

43 „Istota człowieka to nie abstrakcja tkwiąca w poszczególnej jednostce. Jest ona w swo-
jej rzeczywistości całokształtem stosunków społecznych”. K. M a r k s, Tezy o Feuerbachu, VI, 
tłum. S. Filmus, w: K. Marks, F. Engels, Dzieła, Książka i Wiedza, t. 3, Warszawa 1961, s. 7. 

44  Według tej teorii: „Nie istnieją substancje ani podmioty cech, każdy przedmiot to tylko 
zespół […] cech czy raczej elementów, które składają się na dany przedmiot. Podstawową więc 
i właściwie jedyną strukturą przedmiotu jest struktura «całość»–«część»” (A. S t ę p i e ń, Wstęp 
do fi lozofi i, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1995, s. 184). Narracja jest taką „całością”, której 
„części” stanowią poszczególne wypowiedzi. 

Podmiot narracyjny czy osoba?



262

cji swojej autonomii. Bez uznania autonomiczności działania nie można zaś 
przypisać człowiekowi odpowiedzialności moralnej. Podmiot − według tej 
teorii − może zostać zdeterminowany przez najsilniejszą z motywacji, nie ma 
w nim bowiem żadnej instancji pozwalającej mu przeciwstawić się wpływom 
społeczeństwa czy kultury. Doświadczenie sprawstwa własnego czynu każe 
jednak odrzucić „sieciowe” czy też relacyjne rozumienie człowieka. 

Zauważmy ponadto, że kategoria narracji nie jest w rozumieniu człowie-
ka kategorią pierwotną. Warunek przeprowadzenia narracji stanowi poznanie 
jej przedmiotu oraz samopoznanie, którego podstawową formą jest samodo-
świadczenie. Punktem wyjścia rozumienia człowieka jako podmiotu moral-
nego są zatem dane samodoświadczenia. Oczywiste jest, że o specyfi cznie 
ludzkiej podmiotowości stanowi pierwotnie świadomość (samoświadomość)45. 
Bez niej nie byłoby narracji. Dzięki świadomości człowiek przeżywa siebie 
jako  k o g o ś, a nie jako  c o ś46. Ów ktoś objawia się w samodoświadczeniu 
jako niepowtarzalne, rozumne i wolne „ja”, zdolne do stanowienia o sobie. 
Owo „ja” jest właśnie osobą. W pojęciu osoby ujmuje się zatem człowieka 
jako kogoś, czyli właśnie jako „ja”. Karol Wojtyła pisze, że „kategoria osoby 
obiektywizuje i wyraża w języku fi lozofi cznym to, co w doświadczeniu jest 
dane jako «ja»”47. Kategoria ta nie jest więc abstrakcyjna, jak utrzymuje Ma-
cIntyre, ponieważ osobowe „ja” stanowi przedmiot doświadczenia − człowiek 
doświadcza bycia osobą, doświadczając siebie, w każdym swoim przeżyciu 
i działaniu.

W koncepcji MacIntyre’a człowiek stanowi część społeczności, pozostając 
w rozmaitych relacjach, które przyczyniają się do jego samorozumienia i roz-
woju. Ludzi łączą jednak pierwotnie nie narracje czy relacje społeczne − jak 
sądzi autor Dziedzictwa cnoty − lecz relacje interpersonalne, możliwe właśnie 
dzięki osobowemu statusowi członków wspólnoty. Dlatego specyfi cznie ludz-
kie relacje mają charakter osobowy i wyrażają się w traktowaniu innych ludzi 
jako drugich „ja”48. Relacje te są bardziej pierwotne od relacji społecznych 
opartych na pełnionych przez jednostki rolach. Odniesienia międzyosobowe 
wypływają z samego faktu bycia osobą, a nie ze zdolności opowiadania czy 
z członkostwa w społeczności. Bycie osobą jest – jeśli tak można powiedzieć 

45  Por. K. W o j t y ł a, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku, w: tenże, „Osoba 
i czyn” oraz inne studia antropologiczne, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1994, s. 436.

46  Zdaniem Wojtyły człowiek nie tylko jest podmiotem, ale także wie, że nim jest, i przeżywa 
siebie jako pomiot swoich aktów i przeżyć (por. t e n ż e, Osoba i czyn, w: tenże, „Osoba i czyn” 
oraz inne studia antropologiczne, s. 93).

47  T e n ż e, Uczestnictwo czy alienacja?, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropo-
logiczne, s. 452.

48  Por. t e n ż e, Osoba: podmiot i wspólnota, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antro-
pologiczne, s. 392-402.

Anna KRAJEWSKA



263

– przednarracyjne i przedspołeczne. Człowiek jako osoba z samej swej istoty 
zdolny jest do nawiązywania relacji międzyosobowych49. Świadomość, że 
drugi to inne „ja”, pozwala ukonstytuować relację międzyosobową „ja”−„ty”. 
Pierwotne wobec uznania drugiego za kogoś innego, za inne „ja”, jest jednak 
uznanie siebie za kogoś tożsamego ze sobą, niezależnego w swojej podmioto-
wości od innych. Podmiot wpierw przeżywa własną odrębność, aby następnie 
móc wejść w relację. W relacji „ja”−„ty” potwierdza się pierwszeństwo pod-
miotu: nie byłoby „ty” bez „ja”, dla którego jest ono „ty”. MacIntyre słusznie 
twierdzi, że tożsamość człowieka częściowo buduje się w grupie, do której on 
należy, że dla jego samorozumienia i rozwoju konieczny jest kontekst społecz-
ny. Szkocki fi lozof zdaje się jednak pomijać równie istotny wymiar, w którym 
każdy przeżywa siebie jako rożnego od pozostałych członków grupy, jako ko-
goś, kto jest odpowiedzialny za to, kim jest. Nawet jeśli właściwy sposób życia 
każdego człowieka stanowi życie we wspólnocie, pozostawanie w relacjach, 
fakt ten nie przekreśla indywidualnej i odrębnej tożsamości każdej osoby50. 
Narracje mogą wzbogacić relacje międzyludzkie, modyfi kować je, lecz ich 
nie stwarzają. Prawda o człowieku jako o osobie jest bardziej podstawowa niż 
prawda o jego zdolności do interpretacji siebie poprzez narracje i do pełnienia 
ról społecznych. 

Najpoważniejszy jednak argument, jaki można wysunąć przeciwko narra-
cyjnej koncepcji podmiotu moralnego, głosi, że narracja nie ujmuje trwałego 
fundamentu przeżyć i czynów. Ów trwały fundament (podmiot) musi mieć 
charakter substancjalny, substancja bowiem jako samoistny podmiot istnienia 
i działania stanowi podstawowy przejaw bytu. Kategoria osoby wydaje się 
najlepiej wyrażać podmiotowość, dlatego właśnie, że jej elementem konsty-
tutywnym jest element bytowy. 

Podstawowy argument na rzecz rozumienia podmiotu moralnego jako oso-
by stanowi – jak sądzę – doświadczenie sprawczości. Sprawczość to zależność 
przyczynowa czynu od własnego „ja”. W działaniu człowiek przeżywa siebie 
jako sprawcę czynu − jako przyczynę jego istnienia i tego, kto istnienie to 
podtrzymuje51. W etyce uprawianej w duchu fi lozofi i klasycznej osobę pojmuje 
się przede wszystkim jako sprawcę czynów, a tym samym jako podmiot mo-
ralny52. Sprawczość jest bowiem uwarunkowana rozumnością i wolnością wy-

49  Karol Wojtyła nazywa tę zdolność uczestnictwem (por. t e n ż e, Osoba i czyn, s. 310n.).
50  Osoba zawsze istnieje w świecie osób, dlatego Robert Spaemann znamiennie zatytułował 

swoją książkę Osoby, nie zaś „Osoba” (zob. R. S p a e m a n n, Osoby. O różnicy między czymś a kimś, 
tłum. J. Merecki SDS, Ofi cyna Naukowa, Warszawa 2001).

51  „Być przyczyną to znaczy wywoływać zaistnienie oraz istnienie skutku, jego fi eri oraz esse”. 
W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 117.

52  Por. M. K r ą p i e c, Dzieła, t. 9, Ja-człowiek, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1991, 
s. 300n.

Podmiot narracyjny czy osoba?



264

boru, które to własności konstytuują osobową naturę podmiotu działania. Jak 
pisze Wojtyła, „czyn najpełniej i najwnikliwiej odsłania człowieka jako «ja», 
owszem – jako osobę”53. Podmiot czynu zatem, będąc podmiotem moralnym, 
jest osobą. Dla zrozumienia czynu konieczne jest przyjęcie, że w sensie on-
tycznym jego sprawca ma charakter substancjalny − aby wygenerować czyn, 
musi on być określony, zwarty w sobie i odrębny od innych. Sprawczość do-
maga się więc przyjęcia „twardszej”, bardziej obiektywnej podstawy niż pod-
legająca różnorakim wpływom osobowość narracyjna. Podstawowy argument 
przeciwko wspomnianej wcześniej relacyjnej teorii człowieka wskazywał na 
brak ontycznej podstawy do pełnienia przez podmiot roli, czyli właśnie do 
bycia sprawcą siebie samego poprzez swoje czyny. Klasyczna defi nicja oso-
by sformułowana przez Boecjusza: „Persona est rationalis naturae individua 
substantia”54 zawiera słowo „substancja” oznaczające ową ontyczną podsta-
wę55. Dlatego większość fi lozofów za Boecjuszem defi niuje osobę za pomocą 
kategorii substancji56. W celu wyrażenia ontycznego charakteru sprawczego 
podmiotu-osoby można jednak posłużyć się innym pojęciem. Na przykład 
Wojtyła stosuje termin „suppositum”. Pisze on: „Suppositum wskazuje na 
samo bycie podmiotem albo też na podmiot jako na byt. Podmiot jako byt tkwi 
u podstaw każdej struktury dynamicznej, każdego działania oraz dziania się, 
każdej sprawczości oraz podmiotowości57”. Doświadczenie owego supposi-
tum, czyli doświadczenie siebie jako podmiotu, spełnia się w doświadczeniu 
swego „ja”58. „«Ja» – pisze Wojtyła – to nic innego jak konkretne suppositum 
humanum”59. Człowiek doświadcza swojej bytowości w doświadczeniu swo-
jego „ja”60. 

Pojęcie osoby ujmuje zatem człowieka jako kogoś, czyli właśnie jako 
„ja”. Jako rozumny i wolny podmiot owo „ja” jest sprawcą czynów. Katego-
ria osoby wyraża więc podmiotowość moralną człowieka. Rozumiana w tym 
„moralnym” sensie, kategoria ta niejako wydziela z „całej” ludzkiej podmio-

53  W o j t y ł a, Uczestnictwo czy alienacja?, s. 449.
54  Manlius Severinus B o e t i u s, Liber de persona et duabus naturis contra Eutychen et Ne-

storium, as Joannem diaconum Ecclesiae Romanae, III, Patrologia latina, t. 64, kol. 1343.
55  Por. t e n ż e, Przeciw Eutychesowi i Nestoriuszowi III, tłum. A. Kijewska, w: tenże, Trak-

taty teologiczne, tłum. R. Bielak, A. Kijewska, Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 2007, 
s. 123-125.

56  „Osoba jest czymś stabilnym, trwa w zmianach swoich stanów i jest podmiotem tych stanów. 
W tym sensie osoba jest substancją”. S. J u d y c k i, Bóg i inne osoby. Próba z zakresu teologii fi lo-
zofi cznej, Wydawnictwo Polskiej Prowincji Dominikanów W drodze, Poznań 2010, s. 86. 

57  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 122.
58  „Doświadczenie człowieka kulminuje […] w doświadczeniu własnego «ja»”. Tamże, s. 129.
59  Por. t e n ż e, Osoba: podmiot i wspólnota, s. 386. „Ja” konkretyzuje owo suppositum.
60  „Suppositum humanum i ludzkie «ja» są to dwa bieguny jednego i tego samego doświadcze-

nia człowieka”. Tamże, s. 387. 

Anna KRAJEWSKA



265

towości sferę sprawczości, u której źródła znajdują się rozumność, wolność 
i  refl eksyjność. Pojęcie osoby jako podmiotu moralnego nie jest zatem po-
jęciem sztucznym − nie narzucono go ludzkiej podmiotowości, lecz zostało 
ono wyprowadzone z doświadczenia sprawstwa czynów. Pojęcie osoby nie 
jest − wbrew poglądowi MacIntyre’a − abstraktem oderwanym od człowieka, 
lecz ujmuje go jako konkretny podmiot czynów, jako ich sprawcę. Tak rozu-
miany podmiot moralny − jako rozumne i wolne „ja” − okazuje się bardziej 
pierwotny niż określająca jego podmiotowość moralną funkcja, którą pełni 
w społeczeństwie. 

Celem koncepcji podmiotu moralnego nie jest całościowe rozumienie czło-
wieka, lecz ujęcie człowieka jako podmiotu moralnego, czyli jako sprawcy 
działania. Oczywiście, działanie podejmuje „cały” człowiek, ale o specyfi ce 
tego działania decyduje fakt, że jest on osobą − świadomym i wolnym sprawcą. 
Czyny podlegają ocenie moralnej jako mające swoje źródło w rozumnej wol-
ności człowieka i tylko w tym aspekcie oceniamy moralnie samego człowieka. 
Spojrzenie moralne na człowieka to w pewnym sensie spojrzenie aspektowe 
− co jednak nie podważa faktu, że najgłębiej dotyka ono tego, kim człowiek 
jest – rozumnym i autonomicznym podmiotem, który kształtuje siebie poprzez 
swoje wybory. Moralność wydobywa najważniejszy, jak się wydaje, wymiar 
człowieka − właśnie jako osoby61. 

Pojęcie osoby odnosimy zatem z jednej strony strony do samoistnego, 
substancjalnego, indywidualnego podmiotu ludzkiego, z drugiej zaś − do je-
dynego i niepowtarzalnego, samoświadomego „ja”, danego w przeżyciu siebie. 
Człowiek odkrywa siebie w samodoświadczeniu jako postać bytu, która jest 
zarazem rozumnym i wolnym „ja”, zdolnym do stanowienia o sobie.

O tożsamości człowieka decydują jego bycie odrębnym bytem i trwanie 
w czasie świadomego „ja”, nie zaś indywidualna narracja biografi czna. Kate-
goria osoby ukonstytuowana przez substancjalne, sprawcze „ja” wyraża zatem 
prawdę o podmiotowości moralnej człowieka. Kategoria podmiotu narracyjne-
go jest wtórna w stosunku do doświadczenia siebie jako sprawcy. Nie byłoby 
osobowości narracyjnej, gdyby nie było substancjalnego podmiotu sprawcze-
go. Pojęcie osoby wyraża zatem podmiotowość moralną bardziej adekwatnie 
niż pojęcie osobowości narracyjnej. 

Nie formalna spójność narracji, ale fakt pozostawania substancjalnie tym 
samym podmiotem decyduje zatem o jedności biografi i podmiotu. Osoba po-
zostaje jedna i ta sama w ciągu całego swego życia. Nie stajemy się tym, kim 
jesteśmy, ani nie rozumiemy siebie dopiero wskutek prowadzenia narracji. 
Gdyby tak było, człowiek stawałby się sam dla siebie zrozumiały w chwili jej 

61 „Moralność w sposób podstawowy określa personalistyczny wymiar człowieka”. T e n ż e, 
Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku, s. 441.

Podmiot narracyjny czy osoba?



266

zakończenia, czyli wraz ze swoją śmiercią. Człowiek rozumie jednak siebie 
jako osobę w każdym swoim czynie i każdym swoim przeżyciu. Osoba jest 
także w każdej chwili i w każdym przeżyciu obecna „w całości”62. 

Kategoria narracji nie odsłania też podstawowego rysu podmiotu mo-
ralnego, jakim jest jego transcendencja doświadczana w sprawczości „ja”. 
Sprawczość ludzkiego „ja” odsłania transcendencję osoby w czynie63. Podmiot 
nie tylko transcenduje swoje czyny, ale ponadto transcenduje siebie samego. 
Dzięki autorefl eksji osobowe „ja” człowieka może samo siebie przekraczać 
i przez to – w sposób rozumnie wolny – kształtować siebie. Jest to więc nie 
tylko transcendencja nad własnymi aktami”64, ale transcendencja „ja” refl ek-
syjnego nad „ja”-podmiotem poznania i postępowania, czyli autotranscenden-
cja. Fenomen transcendencji podmiotu to fakt doświadczenia wewnętrznego. 
W narracji natomiast sprawcze „ja” i jego czyny nie zajmują uprzywilejowanej 
pozycji. Równie ważne są wszelkie przeżycia, wydarzenia czy przypadkowe 
spotkania − wszystkie one stanowią równorzędne przedmioty narracji.

Przyjęta przeze mnie koncepcja podmiotu moralnego jako osoby opiera 
się więc – jak wspomniałam na początku artykułu – na danych doświadczenia 
siebie. Niepodobna zaprzeczyć epistemologicznej pierwotności tych danych 
i dlatego nie można pomijać ich podstawowej roli w interpretacji podmiotu 
ludzkiego i jego moralnego charakteru. „Egologiczny” charakter tych danych nie 
musi nieuchronnie prowadzić do subiektywizmu. Dzięki refl eksji podlegają one 
bowiem obiektywizacji i intersubiektywizacji − przez co są korygowalne − oraz 
uniwersalizacji65 i mogą stać się przedmiotem intersubiektywnej dyskusji.

Zdaniem MacIntyre’a narracja pozwala zrozumieć nie tylko podmiot, 
ale także ludzkie czyny i ich kwalifi kację moralną66. Czy rzeczywiście tak 
jest? Niewątpliwie autor Dziedzictwa cnoty słusznie wskazuje, że pojedynczy 
czyn stanowi element sekwencji czynów. Ludzkie działania faktycznie tworzą 
pewien ciąg, następują jedno po drugim. Każde działanie − dzięki swojemu 
przedmiotowi oraz intencji − jest jednak odrębną, izolowaną całością. Czyn 
nie dlatego jest czynem, że stanowi epizod jakiejś historii, o jego istocie nie 
decyduje narracja podmiotu, lecz sama natura czynu67. Czyn możemy wyizo-

62  „Osoba jest, jak to pokazał M. Scheler, obecna w każdym ze swoich aktów”. R. S p a e m a n n, 
Czyn a piękne życie. O pojęciu natury czynu, tłum. J. Merecki SDS, „Ethos” 9(1996) nr 1-2(33-34), 
s. 39. 

63  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 133. Część druga tego dzieła nosi tytuł „Transcendencja 
osoby w czynie” (zob. tamże, s. 151-228).

64  Mieczysław A. Krąpiec nazywa to transcendencją „ja” nad tym, co „moje” (por. K r ą p i e c, 
dz. cyt., s. 413.

65  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 51-66; S t ę p i e ń, dz. cyt., s. 19. 
66  M a c I n t y r e, Dziedzictwo cnoty, s. 378.
67  S p a e m a n n pisze, że aby czyn był środkiem do czegokolwiek, musi być najpierw „za-

mkniętą jednostką sensu” (S p a e m a n n, Czyn a piękne życie, s. 38).

Anna KRAJEWSKA



267

lować i zrozumieć jako coś, czego sprawcą jest podmiot, właśnie ze względu 
na treść tego czynu. Podważając autonomiczne rozumienie danego czynu, 
pozbawiamy się możliwości jego moralnej oceny. MacIntyre twierdzi, że mo-
ralna ocena czynu możliwa jest dopiero wówczas, gdy zostanie on wpisany 
w całość narracyjną, czyli stanie się epizodem historii68 − swoją kwalifi kację 
moralną uzyskuje więc nie przez odniesienie do obiektywnego kryterium, ale 
przez zgodność z narracyjną wizją całości życia.

Jeśli nie uwzględnimy natury pojedynczego czynu jako źródła kwalifi kacji 
moralnej, to dotychczasowa jego ocena może zostać zmieniona wraz ze zmia-
ną narracji, rozumienia przez podmiot swojego życia. Potrzebujemy jednak 
takiego kryterium moralności, które pozwoli ocenić działania ze względu na 
to, czym są w danej sytuacji, nie zaś w perspektywie całości życia. Całość 
życia człowieka nie jest mu dana − zna on tylko swoje „dzisiaj” oraz to, co 
owo „dzisiaj” poprzedziło. Podmiot działa nie w kontekście całości życia, ale 
„tu” i „teraz”, a oceniając czyn, dysponuje jedynie aktualnym rozeznaniem. 
Narracyjna koncepcja czynu prowadzi zatem w sposób oczywisty do relaty-
wizmu w jego ocenie. 

Moralna kwalifi kacja konkretnego czynu jest ostateczna w tym sensie, że 
nie może ulec zmianie wskutek umieszczenia w narracyjnej całości. Moralna 
słuszność dotyczy konkretnego czynu, nie zaś całości życia i sensu nadawane-
go mu przez podmiot. Słuszność pojedynczego czynu nie jest determinowana 
przez przyjęty przez człowieka sens życia. Przeciwnie, czyny stają się częścią 
dobrego życia, gdy same w sobie są dobre69. Czyn jako taki określany jest 
przez swoją intencjonalno-przedmiotową strukturę, dzięki której stanowi on 
całość samą w sobie − właśnie ta całość może być słuszna albo nie. 

Robert Spaemann podkreśla, że „życie staje się całością”70 w swoich po-
szczególnych chwilach. Dlatego jednostkowy czyn stanowi niejako próbę 
stworzenia za każdym razem nowej całości. Działanie nie jest − jak sugeruje 
MacIntyre − procesem, lecz tworzy je każda nowa decyzja. Uzewnętrznione 
decyzje podmiotu mają charakter intersubiektywny i dialogiczny. Jak stwier-
dza Spaemann, tylko działania określone w swej naturze mogą być intersu-
biektywnie zrozumiałe i stać się przedmiotem społecznego dialogu. Określony 
w swojej naturze czyn może zostać poddany uniwersalizacji. Jeśli okoliczności 
czynu pozwalają go usprawiedliwić, to dzieje się tak właśnie dlatego, że jest 
on tym, czym jest − że jest określony w swojej treści. Może się zdarzyć, 
że sama treść czynu nie wyznacza jego ostatecznej oceny moralnej i dopiero 

68  Por. M a c I n t y r e, Dziedzictwo cnoty, s. 388.
69  Por. S p a e m a n n, Czyn a piękne życie, s. 38.
70  T e n ż e, Pojedyncze czyny, w: Granice. O etycznym wymiarze działania, tłum. J. Mere-

cki SDS, Ofi cyna Naukowa, Warszawa 2006, s. 65. 

Podmiot narracyjny czy osoba?



268

kontekst usprawiedliwia jego podjęcie. Treść działania nie zależy jednak od 
jego kontekstualnej oceny. Moralna wartość czynu nie stanowi więc funkcji 
całości narracyjnej, tak jak prawda wypowiadanych przez nas zdań nie stanowi 
funkcji całości wypowiedzi71. Tak jak możemy ocenić wartość epistemiczną 
pojedynczego zdania,  jesteśmy też w stanie ocenić wartość moralną konkret-
nego czynu przed jego dokonaniem na podstawie jego przedmiotu. Prawdzi-
wość czynu „poprzedza” jego koherencję z innymi czynami czy z całością 
życia. Narracja nie uzasadnia zatem słuszności działania, lecz co najwyżej 
przybliża jego związek z innymi działaniami, jego kontekstem i uwikłaniem 
społecznym.

W ujęciu MacIntyre’a podmiot moralny jest „zamknięty” w ramach 
społeczności i jej kultury na określonym etapie dziejów. Szkocki fi lozof nie 
dostrzega jednak, że człowiek ma zdolność do transcendowania swojej party-
kularnej sytuacji, swoich indywidualnych i kulturowo-społecznych uwarun-
kowań. Podkreślmy z naciskiem, że wyabstrahowanie podmiotu moralnego 
ze społeczeństwa, jakie dokonuje się w pojęciu osoby, służy zachowaniu 
autonomii tego podmiotu, nie zaś zanegowaniu społecznych uwarunkowań 
ludzkiego postępowania − rzecz w tym, aby ich uwzględnienie nie prowadziło 
do zakwestionowania odrębności podmiotu moralnego i jego zdolności do 
samookreślania się72. 

Jak już mówiliśmy, zdaniem MacIntyre’a człowiek, przynależąc do okre-
ślonej wspólnoty, dziedziczy jej „partykularne” tradycje. Filozof ten utrzy-
muje, że partykularyzm tradycji pociąga za sobą partykularyzm racjonalności 
i zdaje się odrzucać ogólną koncepcję człowieka (człowieka jako takiego) na 
rzecz ujęcia partykularnego, ujmującego człowieka jako „tego oto”, określone-
go przez lokalną społeczność, jej historię i tradycję73. Moralność zaś wiąże się 
z człowiekiem jako człowiekiem, czyli – według MacIntyre’a – z abstraktem, 
który w rzeczywistości nie istnieje. Dlatego tak trudno mówić o moralności 

71  Por. t e n ż e, Czyn a piękne życie, s. 37n.
72  Jaśtal przywołuje opinię krytyków stanowiska MacIntyre’a: „Ich zdaniem podstawową wadą 

projektu MacIntyre’a jest zatarcie indywidualnej odrębności podmiotu moralnego i zbyt duży nacisk 
na jego zakorzenienie w organicystycznie rozumianej społeczności, co nie tylko może prowadzić 
do relatywizmu kulturowego, ale przede wszystkim nie daje szans na dostateczne uwzględnienie 
niepowtarzalności każdego «ja» jako moralnego indywiduum” (J a ś t a l, dz. cyt., s. 305). 

73  W artykule Struktury społeczne i ich zagrożenia dla moralnej sprawczości MacIntyre przyj-
muje kwalifi kacje podmiotu, których źródłem nie są pełnione przezeń „partykularne” role społeczne, 
lecz „cechy umysłu i charakteru przynależące do mnie jako do jednostki, a nie jako do kogoś, kto 
wypełnia daną rolę” (M a c I n t y r e, Struktury społeczne i ich zagrożenia dla moralnej sprawczości, 
s. 275), oraz cnoty moralne. O tych ostatnich pisze, że „istnieje […] rdzeń pojęcia cnót jako cech istot 
ludzkich jako takich” (tamże, s. 278). Mimo takich „uniwersalizujących” twierdzeń, perspektywa 
rozumienia człowieka przez pryzmat partykularnych tradycji społeczno-kulturowych zdecydowanie 
dominuje w myśli MacIntyre’a. 

Anna KRAJEWSKA



269

uniwersalnej w kontekście jego poglądów. Zauważmy, że sam fakt formu-
łowania oraz − co więcej − akceptowania uniwersalnych norm (na przykład 
Dekalogu) przez ludzi wywodzących się z różnych kultur i tradycji świadczy 
o istnieniu moralności uniwersalnej. Umysł ludzki ze swej istoty zdolny jest 
ująć uniwersalne wartości czy normy,  odróżnić to, co istotne, od tego, co 
przypadkowe, to, co partykularne, od tego, co uniwersalne, oraz przekraczać 
swoje uwarunkowania społeczne i kulturowe. Wprawdzie człowiek w swoim 
myśleniu i postępowaniu uwarunkowany jest przynależnością do danej spo-
łeczności i stanowi część historii życia innych osób oraz historii określonej 
wspólnoty, błędem jest przypisywanie tradycji kluczowej roli w konstytu-
owaniu moralności. Dzisiaj, w dobie globalizacji, gdy współczesne środki 
komunikacji przyczyniają się do wypierania tradycji, trudno utrzymywać, że 
pełni ona podstawową rolę w moralnym kształtowaniu człowieka. Właśnie 
fenomen globalizacji domaga się moralności opartej na wartościach i normach 
uniwersalnych, przekraczających partykularyzm kultur i tradycji. Moralność 
dotyczy wszystkich ludzi i dlatego musi mieć charakter uniwersalny. Jej pod-
stawę stanowi osobowy charakter człowieka i wspólna wszystkim ludziom 
natura racjonalna − nie zaś indywidualne czy społeczne narracje. 

Podmiot narracyjny czy osoba?


