
270

Ks. Dariusz RADZIECHOWSKI

PIĘKNO JAKO KATEGORIA ANTROPOLOGICZNA
W UJĘCIU KAROLA WOJTYŁY*

„Magnetyzm” piękna ma swoją teleologię. Jeśli bowiem piękno pociąga, to − jak 
pisze Wojtyła − „wskazuje, że poza nim jeszcze coś innego się kryje”. Piękno jest 
niejako środkiem, pośrednikiem, drogą do odkrycia czegoś więcej. Tym czymś 
jest zaś dobro: „Piękno w szczególny sposób objawia człowiekowi dobro. Kiedy 
człowiek spotyka się z pięknem, wtedy to piękno wskazuje mu na jakieś dobro 
i sprawia, że to dobro staje się dla człowieka atrakcyjne”. Dobrem w znaczeniu 
bezwzględnym jest wyłącznie Bóg.

„Co to jest piękno? Trudno na to pytanie odpowiedzieć”1 – tak na początku 
pierwszej nauki rekolekcyjnej dla artystów w roku 1962 mówił ks. bp Karol 
Wojtyła. Nie jest to tylko jakiś zgrabny retoryczny unik, w istocie bowiem – 
jak brzmi przytaczane przez Platona stare greckie przysłowie – „Piękno jest 
rzeczą trudną”2. 

Władysław Stróżewski określił status „tego, co piękne” następująco: „Ter-
min «piękno» przedstawia się nam zazwyczaj jako nazwa przysługująca dość 
[…] jednoznacznie «wyczuwalnej» wartości. Kiedy jednak przystępujemy 
do rozważań […], pytając w szczególności, jakie są cechy istotne piękna, 
czym ono jest naprawdę, okazuje się, że owa jednolitość znaczeniowa jest 
pozorna”3.

Niezależnie od tego, czy użyjemy greckiego słowa „kalon”, łacińskiego 
„pulchrum” czy „bellum”, czy innych, nowożytnych odpowiedników, „piękno” 
nie będzie łatwe do uchwycenia. W historii myśli ludzkiej piękno było – i wciąż 

* Artykuł powstał na podstawie wykładu zaprezentowanego przez autora 26 października 2017 roku 
w Instytucie Myśli Józefa Tischnera w Krakowie w ramach cyklu wykładów otwartych „Jan Paweł II.
Posługa Myślenia”, organizowanych przez Ośrodek Badań nad Myślą Jana Pawła II Uniwersytetu 
Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.

1  K. W o j t y ł a, Ewangelia a sztuka.Rekolekcje dla artystów, red. A. Dobrzyński, Instytut 
Dialogu Międzykulturowego im. Jana Pawła II w Krakowie−Fundacja Jana Pawła II w Rzymie, 
Rzym−Kraków 2011, s. 27. 

2  Por. P l a t o n, Hippiasz większy, 304 E, tłum. W. Witwicki, w: tenże, Dialogi, Wydawnictwo 
Antyk, Kęty 2005, t. 1, s. 199; t e n ż e, Państwo, ks. IV, 435 C, tłum. W. Witwicki, Wydawnic-
two Antyk, Kęty 2003, s. 135. Notabene, Wojtyła również nawiązał do cytowanego przysłowia 
(zob. K. W o j t y ł a − J a n  P a w e ł  II, Brat naszego Boga, w: Poezje, dramaty, szkice. Tryptyk 
rzymski, Wydawnictwo Znak, Kraków 2007, s. 315-393, por. zwł. s. 363).

3  W. S t r ó ż e w s k i, O pojęciach piękna, „Znak” 9(1959) nr 7-8(61-62), s. 866. 

„Ethos” 31(2018) nr 3(123) 270-281
DOI 10.12887/31-2018-3-123-16



271

jest – pojmowane rozmaicie4. Piękna może być zarówno jakaś konkretna rzecz, 
na przykład obraz, jak i cecha abstrakcyjna5. Od samego początku istniał ponadto 
spór o zakres pojęcia piękna. Platon i Plotyn proponowali ujęcie szerokie, pięk-
nymi nazywając barwy, kształty, dźwięki, charaktery, myśli, prawa i obyczaje6. 
Sofi ści zaś zawężali pole znaczeniowe pojęcia piękna do tego, co „bawi oko 
i ucho”, czyli oddziałując na nas optycznie i akustycznie, sprawia nam radość7. 
Stoicy zaś – jeszcze bardziej radykalnie – ograniczali to pojęcie wyłącznie do 
dziedziny wzroku, do tego, co ma właściwą proporcję i ponętną barwę8. 

Taka niejednoznaczność pojęcia piękna nie tylko przetrwała do czasów 
nowożytnych i współczesnych, ale jeszcze bardziej się pogłębiła. Nie miejsce 
tu jednak  na szczegółowe analizy historyczne. W niniejszym artykule chciał-
bym zwrócić uwagę na dokonane przez Wojtyłę antropologiczne ujęcie piękna 
skupione wokół pojęcia „piękna osoby”9. Podejmowane zagadnienie nie jest 
całkowitym novum10, nadal jednak – moim zdaniem – temat ten pozostaje 
niewystarczająco odkryty i zinterioryzowany11. 

ECHA GRECKIEJ PANKALII

W całości myśli Wojtyły „piękno” nie stanowiło kategorii centralnej, 
jednakże uważna lektura jego dzieł pozwala dostrzec szeroki wachlarz kon-

4  Por. Ch.K. O g d e n, I.A. R i c h a r d s, The Meaning of Meaning: A Study of the Infl uence of 
Language Upon Thought and of the Science of Symbolism, Harcourt, Brace and Co., New York 1946, 
s. 139-159 (rozdz. 7, The Meaning of Beauty).

5  Por. W. T a t a r k i e w i c z, Dzieje sześciu pojęć. Sztuka – piękno – forma – twórczość – od-
twórczość – przeżycie estetyczne, PWN, Warszawa 1988, s. 136n.

6  Por. P l o t y n, Enneada pierwsza, ks. VI, 1, w: tenże, Enneady, tłum. A. Krokiewicz, PWN, 
Warszawa 1959, t. 1, s. 102n.

7  Por. P l a t o n, Hippiasz większy, 298 A, s. 198 (wraz z przyp. 29).
8  Por. M.T. C y c e r o, Tusculanae disputationes, IV, 31, Hg. M. Pohlenz, Teubner, Leip-

zig 1918, s. 376.
9  K. W o j t y ł a, Miłość i odpowiedzialność, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1986, s. 74.
10  Przypomnieć warto na przykład Trzecie Dni Jana Pawła II pod hasłem „Piękno” zorgani-

zwoane w dniach 4-7 listopada 2008 roku w Krakowie (http://jp2.krakow.pl/_2008/). Zob. J a n  
P a w e ł  II, Piękno. Antologia tekstów, red. D. Radziechowski, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Ekonomicznego, Kraków 2008.

11  Zob. D. R a d z i e c h o w s k i, Zapomniane piękno, nakład własny, Kraków 2015 (por. zwł. 
s. 13-44, 65-84, s. 85-102); t e n ż e, Muzyka w myśli Karola Wojtyły. Wstępna próba refl eksji nad 
widzialnością dobra…, w: Muzyka wobec poezji i nauczania Karola Wojtyły i Jana Pawła II, t. 3, 
Inspiracje. Interpretacje. Prezentacje, red. T. Malecka, K. Kiwała, Akademia Muzyczna w Krako-
wie, Kraków 2014, s. 7-27; t e n ż e, Piękno ekspresją nadziei. Romantyzm fi lozofi i piękna Karola 
Wojtyły, w: „Studia Lovicensia” 2015, nr 17, s. 201-215; t e n ż e, Piękno i miłosierdzie (Brat Albert 
Chmielowski i Karol Wojtyła), w: Odsłony miłosierdzia, red. Z. Zarębianka, K. Dybeł, Uniwersytetu 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo Naukowe, Kraków 2017, s. 111-123.

Piękno jako kategoria antropologiczna...



272

tekstów, w których poruszał on to zagadnienie. I tak wymienić można wspo-
mniane już „piękno osoby”, ale także Piękno jako przymiot Boga12, piękno 
świata przyrody13 czy piękno jako pojęcie transcendentalne14. 

Ujmując piękno globalnie, Wojtyła rozróżniał piękno względne i  bez-
względne15. Pisał: „Piękno jest zawarte w całym stworzeniu – […] jest zawarte 
w naturze i jest zawarte w sztuce, w dziełach człowieka”16. „Wszystko to, co 
się zawiera w pojęciu piękna, wszystko to zawiera się w Bogu. A stworze-
nia – wszystko jedno, czy to będą dzieła przyrody, czy też dzieła człowieka, 
dzieła sztuki – posiadają w sobie tylko jakiś przebłysk, refl eks, jakiś – rzec by 
można – fragment piękna. To piękno jest w nich zawarte. To piękno jest obfi cie 
i nadobfi cie rozproszone w świecie widzialnym. Ale właśnie w tym swoim 
rozproszeniu to piękno – żadne [piękno] – nie jest pięknem w znaczeniu bez-
względnym. Takim Pięknem jest tylko Bóg”17. „Z wielkości i piękna stworzeń 
poznaje się przez podobieństwo ich Stwórcę” (Mdr 13,5).

Bóg jest Pięknem bezwzględnym, doskonałym i całkowitym, a wszyst-
ko inne określane przymiotnikiem „piękny” partycypuje w Nim jako źródle 
piękna. Cała przyroda ożywiona i nieożywiona, człowiek, który jest „obrazem 
Boga” (łac. imago Dei), i ludzkie dzieła są piękne względnie – na zasadzie 
analogii do piękna Boga18. 

Wojtyła odwołuje się tutaj do greckiej koncepcji pankalii, czyli „wszech-
piękna”, która w chrześcijaństwie zyskała nowe uzasadnienie. Wskazuje, że 
świat jest piękny, gdyż jest dziełem Boga19, oraz dlatego, że został odkupiony 
poprzez Jezusa Chrystusa: „Bóg, który stał się człowiekiem, Bóg, który się 
objawił […] przyniósł z sobą cały, szczególny świat Piękna. Tego Piękna, 
które jest Jemu właściwe, które się z nim utożsamia, tak jak On się utożsamia 
z Pięknem”20. Piękno to − jak napisał Wojtyła w dramacie Brat naszego Boga 
– „nazywa się Miłosierdzie”.

12  Por. W o j t y ł a, Ewangelia a sztuka, s. 25n.
13  Por. tamże, s. 27n.
14  Por. t e n ż e, Osoba i czyn, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, 

Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2000, s. 199; t e n ż e, Transcendencja osoby w czynie a auto-
teleologia człowieka, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, s. 486.

15  Por. t e n ż e, Ewangelia a sztuka, s. 27.
16  Tamże, s. 28.
17  Tamże, s. 27.
18  Por. tamże, s. 27n., 32; por. też: Dionysii Aeropagitae De coelesti hierarchia, rozdz. 2, 

par. 4, w: Patrologia graeca, t. 3, kol. 144; S. Aurelii Augustini De vera religione, rozdz. 32, 60, 
w: Patrologia latina, t. 34, kol. 149.

19  „I spojrzał Bóg na wszystko, co stworzył, i uznał, że jest bardzo dobre i piękne” (Rdz 1,31), 
w: Septuaginta, czyli Biblia Starego i Nowego Testamentu wraz z księgami deuteronomicznymi 
i apokryfami, tłum., wprowadzenie i przypisy ks. R. Popowski SDB, Ofi cyna Wydawnicza „Vocatio”, 
Warszawa 2013, s. 7.

20  W o j t y ł a, Ewangelia a sztuka, dz. cyt., s. 32.

Ks. Dariusz RADZIECHOWSKI 



273

– Jesteś […] straszliwie niepodobny do Tego, którym jesteś –
Natrudziłeś się w każdym z nich.
Zmęczyłeś się śmiertelnie.
Wyniszczyli Cię –
To się nazywa Miłosierdzie.
– –
Przy tym pozostałeś piękny.
Najpiękniejszy z synów ludzkich.
Takie piękno nie powtórzyło się nigdy później –
O, jakież trudne piękno, jak trudne.
Takie piękno nazywa się Miłosierdzie21.

PLATOŃSKA KALOKAGATHIA

Dalszym istotnym elementem Wojtyłowej interioryzacji pojęcia i rze-
czywistości piękna jest zwrócenie uwagi na jego funkcje. Stawiając pytanie 
o jego istotę i wskazując na trudność jednoznacznej odpowiedzi na to pytanie, 
Wojtyła stwierdził, że „raczej po funkcjach piękna sądzimy o nim samym”22. 
Piękno spełnia określone funkcje i poprzez nie możemy określić, czym ono 
jest jako takie: „To wszystko, co piękne, pociąga nas do siebie. Zachwyca 
nas, jest w szczególny sposób dla nas atrakcyjne. Atrakcyjne jest właściwie 
dla naszego poznania. Ale to szczególne poznanie. Nie abstrakcyjne poznanie, 
czysto rozumowe, lecz szczególne. Jest w duszy ludzkiej jakaś osobna wrażli-
wość właśnie na piękno. Jakaś struna, która drży wówczas, kiedy spotyka się 
człowiek z pięknem. Piękno zachwyca i pociąga ku sobie”23. 

Piękno posiada swoistą moc przyciągania, której udziela przedmiotom, 
czyniąc je atrakcyjnymi. Innymi słowy, piękno stawia daną rzecz w „dobrym 
świetle”, dzięki czemu łatwiej może się ona znaleźć w polu widzenia potencjal-
nego „widza”. Ponadto ów charakterystyczny „magnetyzm” piękna ma swoją 
teleologię. Jeśli bowiem piękno pociąga, to − jak pisze Wojtyła − „wskazuje, 
że poza nim jeszcze coś innego się kryje”24. Piękno jest tedy niejako środkiem, 
pośrednikiem, drogą do odkrycia czegoś więcej. Tym czymś jest zaś dobro: 
„Piękno w szczególny sposób objawia człowiekowi dobro. Kiedy człowiek 
spotyka się z pięknem, wtedy to piękno wskazuje mu na jakieś dobro i spra-
wia, że to dobro staje się dla człowieka atrakcyjne”25. Autor podkreśla jednak, 

21  T e n ż e, Brat naszego Boga, w: tenże, Poezje, dramaty, s. 363. Zob. R a d z i e c h o w s k i, 
Piękno i miłosierdzie.

22  W o j t y ł a, Ewangelia a sztuka, s. 27.
23  Tamże.
24  Tamże.
25  Tamże, s. 28.

Piękno jako kategoria antropologiczna...



274

że dobrem w znaczeniu bezwzględnym jest wyłącznie Bóg: „Tylko w Bogu 
realizuje się to wszystko, co się zawiera w pojęciu «dobro»”26.

Wojtyła odwołuje się tutaj wprost do platońskiej koncepcji kalokagathii, czyli 
piękna-dobra27, wedle której piękno jest ściśle, integralnie związane z dobrem: coś 
jest piękne, gdyż ma w sobie dobro. Zasada ta dotyczy zarówno całkowitego Pięk-
na, czyli Boga, który jest zarówno piękny, jak i dobry (a dokładniej jest Pięknem, 
gdyż jest Dobrem), oraz − analogicznie − piękna-dobra całego stworzenia. 

PIĘKNO OSOBY

Antropologiczne ujęcie piękna znajduje swój wyraz zwłaszcza w studium 
Miłość i odpowiedzialność, gdzie w części zatytułowanej „Osoba a miłość” 
Wojtyła wprowadza pojęcia „piękności człowieka”28 i „piękna osoby”29. I cho-
ciaż autor zaznacza, że nie będzie analizował „całej piękności człowieka”30, 
to jednak wskazuje horyzont badań, w którym piękno jest jedną z dróg odkry-
wania tajemnicy osoby.

Odwołując się do pojęcia piękna człowieka-osoby, Wojtyła wyróżnia dwa 
podstawowe obszary rozważań: kwestię odmienności piękności człowieka 
zależnie od płci („istnieje osobne, szerokie zagadnienie: problem piękności 
kobiecej i piękności męskiej”31), oraz zagadnienie piękna obejmującego za-
równo widzialne, zewnętrzne, zmysłowe piękno człowieka (piękno ciała), jak 
i piękno wewnętrzne, stanowiące stricte „piękno osoby”32.

Odmienność piękności człowieka zależnie od płci wypływa z różnicy mię-
dzy kobietą a mężczyzną w sposobie bycia człowiekiem: „kobieta jest na swój 
sposób piękna”33 i „mężczyzna jest na swój sposób piękny”34. Zależnie od płci, 
kobieta i mężczyzna są piękni w sposób sobie właściwy. 

Szczególną uwagę − zdaniem Wojtyły − należy też zwrócić na dwa mo-
menty piękna: zewnętrzny i wewnętrzny. Piękno zewnętrzne stanowi pewną 
wartość estetyczną, przejawiającą się w kobiecie i mężczyźnie we właściwy 
im sposób − swoisty „wdzięk”, „urok” czy „czar”, które jedna osoba dostrzega 
w drugiej. Piękno zewnętrzne dotyczy przede wszystkim „piękna ciała” (na 

26  Tamże, s. 26n.
27  Por. P l a t o n, Uczta, 210 E-211 D, tłum. W. Witwicki, w: tenże, Dialogi, t. 2, s. 76n.; t e n ż e, 

Fileb, 64 E, tłum. W. Witwicki, w: tenże, Dialogi, t. 2, s. 651.
28  W o j t y ł a, Miłość i odpowiedzialność, s. 74.
29  Tamże, s. 75.
30  Tamże, s. 74.
31  Tamże.
32  Por. tamże, s. 75, 95.
33  Tamże, s. 74.
34  Tamże.

Ks. Dariusz RADZIECHOWSKI 



275

przykład rysów twarzy, włosów, sylwetki czy muskulatury), ale można też 
objąć tym pojęciem niektóre umiejętności praktyczne (na przykład gotowania 
czy opieki) – piękno postrzegane jest wówczas jako wartość praktyczna. 

Jak jednak wielokroć podkreśla Wojtyła, „człowiek jest osobą, bytem, 
o którego naturze stanowi «wnętrze»”35. Stwierdzenie to zachowuje ważność 
również horyzoncie piękna: „Prócz piękna […] zewnętrznego trzeba umieć od-
krywać również piękno wewnętrzne człowieka”36, „dobro, którym się jest”37. 
Piękno owo okazuje się istotniejsze niż zewnętrzne piękno ciała czy umiejęt-
ności praktyczne, stanowi bowiem „całkowicie i dogłębnie piękno osoby”38. 

PIĘKNA MIŁOŚĆ

W analizach miłości między kobietą a mężczyzną prowadzonych w stu-
dium Miłość i odpowiedzialność, a zwłaszcza w analizach miłości jako upodo-
bania, Wojtyła rozwija i uszczegóławia myśl o pięknie osoby: „Człowiek jest 
piękny i może się jako piękny «objawić» drugiemu człowiekowi. Kobieta jest 
na swój sposób piękna i może przez to swoje piękno stanąć w polu widzenia 
mężczyzny. Mężczyzna jest znów na swój sposób piękny, a poprzez to swoje 
piękno może stanąć w polu widzenia kobiety”39. 

Kiedy kobieta „podoba się” mężczyźnie − i (lub) mężczyzna kobiecie 
− jawi się jako pewna wartość, pewne dobro (dobro, którym jest), ukazując 
się równocześnie jako piękno. Takie upodobanie stanowi podstawę i niejako 
początek miłości między kobietą a mężczyzną − czego kapitalny obraz znaj-
dujemy w dramacie Wojtyły Przed sklepem jubilera, w opowieści Andrzeja 
o jego spotkaniu z Teresą. Przytoczę dłuższy fragment:

Doszedłem do Teresy drogą dość długą, nie odnalazłem jej od razu. […]

Myślałem wówczas wiele o „drugim ja”.
Teresa była przecież całym światem, tak samo odległym,
jak każdy inny człowiek, jak każda inna kobieta
– a jednak coś pozwalało myśleć o przerzuceniu pomostu.

Pozwalałem tej myśli trwać, a nawet rozwijać się we mnie.
Nie było to pozwolenie niezależne od aktu woli.
Nie poddawałem się tylko wrażeniu i urokowi zmysłów,

35  Tamże, s. 74n.
36  Tamże, s. 75.
37  Tamże, s. 74.
38  Tamże, s. 75.
39  Tamże, s. 74.

Piękno jako kategoria antropologiczna...



276

bo wiem, że wówczas naprawdę nie wyszedłbym z mego „ja”
i nie dotarł do drugiej osoby – ale tu był właśnie wysiłek.
Bo przecież moje zmysły karmiły się co krok
wdziękiem napotykanych kobiet.
Gdy kilka razy próbowałem za nimi pójść,
spotykałem wyspy odludne.
Pomyślałem też wówczas, że piękność dostępna dla zmysłów
może być darem trudnym i niebezpiecznym,
spotykałem wszakże osoby, które ona wiodła do cudzej krzywdy
– i tak powoli nauczyłem się cenić piękność
dostępną dla umysłu, czyli prawdę.
Postanowiłem więc szukać kobiety, która naprawdę będzie
dla mego „drugim ja”, a pomost między nami rzucony
nie będzie chwiejną kładką wśród nenufarów i trzcin40.

Wyraźnie rozgraniczone zostały tutaj dwa wymiary piękna: zewnętrzny i we-
wnętrzny. W analizach miłości kobiety i mężczyzny rozróżnienie to – jak podkreśla 
Wojtyła – pełni istotną rolę. Relacja zbudowana wyłącznie na pięknie zewnętrz-
nym nie jest trwałym „pomostem”, ale „chwiejną kładką”, nie uwzględnia bowiem 
całości osoby, a jedynie estetycznie pozytywne wrażenie. Owa wartość estetyczna 
− zmysłowy „urok” człowieka − pozostaje oczywiście ważna, pozwala bowiem 
osobom dostrzec się nawzajem w tłumie i nawiązać znajomość. Poprzestanie jed-
nak wyłącznie na tym zmysłowym wrażeniu oznacza zredukowanie osoby do 
jej ciała, seksualnej atrakcyjności bądź jakiejś umiejętności praktycznej. Popeł-
niany jest wówczas błąd pars pro toto: wybierając jakąś określoną perspektywę, 
zwracając uwagę tylko na jakiś aspekt osoby (na przykład na jej ciało czy jakąś 
umiejętność), zatrzymuję się wyłącznie na nim, niejako uznając go za całość.

„Zmysłowość – pisze Wojtyła – polega zawsze na przeżyciu określonej 
wartości, która wiąże się z tym postrzeżeniem zmysłowym. Chodzi mianowi-
cie o wartość seksualną, związaną przede wszystkim z ciałem osoby drugiej 
płci […]. Mówi się wówczas zwykle krótko tak: «Y działa na moje zmysły». 
To działanie na zmysły wiąże się tylko ubocznie z przeżyciem piękna cia-
ła, z doznaniem estetycznym. Istotny natomiast dla zmysłowości jest inny 
moment. Oto w poruszeniu samej zmysłowości «ciało» bywa przeżywane 
jako «możliwy przedmiot użycia». Zmysłowość sama z siebie ma orienta-
cję konsumpcyjną, orientacja ta idzie więc przede wszystkim i bezpośrednio 
w kierunku «ciała», osoby dotyczy tylko pośrednio, bezpośrednio zaś raczej ją 
omija. Nawet z samą pięknością ciała ma ona, jak powiedziano, tylko uboczny 
związek”41.

40  K. W o j t y ł a, Przed sklepem jubilera. Medytacja o sakramencie małżeństwa przechodząca 
chwilami w dramat, w: tenże, Poezje, dramaty, s.  394n.

41  T e n ż e, Miłość i odpowiedzialność, s. 95n.

Ks. Dariusz RADZIECHOWSKI 



277

Chociaż nie należy pomijać roli, jaką pełnią zmysły i poznane dzięki nim 
zewnętrzne piękno drugiego człowieka, nie wolno – zdaniem Wojtyły – przy 
nich się zatrzymać: „Prócz piękna […] zewnętrznego trzeba umieć odkrywać 
również piękno wewnętrzne człowieka i w nim sobie także podobać, a może 
nawet w nim umieć podobać sobie przede wszystkim”42. Piękno osoby nie 
redukuje się do estetycznego zachwytu stymulowanego przez zmysły, które 
wprowadzają konsumpcyjne odniesienie do przedmiotu. „Piękność bowiem – 
pisze dalej Wojtyła – jest zasadniczo przedmiotem poznania kontemplacyjne-
go, a przeżycie wartości estetycznych nie ma charakteru używania, wywołuje 
natomiast radość – tę, którą św. Augustyn określał słowem frui”43.

Wojtyła nawiązuje tutaj do Augustynowego rozróżnienia „frui” („rado-
wać się”) i „uti” („korzystać”)44. W przeżyciu wartości piękna rozumianego 
jako frui następuje miłosny zwrot osoby ku osobie (mężczyzny ku kobiecie, 
kobiety ku mężczyźnie), przylgnięcie do niej ze względu na nią samą, nie zaś 
z uwagi na jej zmysłowe piękno. Stąd też w analizie miłości należy wyraźnie 
odróżnić wrażenia zmysłowe od wzruszeń uczuciowych. O ile te pierwsze 
pozostają ograniczone do „uti”, o tyle drugie pozwalają na rzeczywiste „frui”. 
„Bezpośredni kontakt mężczyzny i kobiety – podkreśla Wojtyła – niesie z sobą 
zawsze jakieś wrażenie, z którym w parze może iść wzruszenie. Kiedy wzru-
szenie to ma za przedmiot wartość seksualną związaną z samym «ciałem» jako 
«możliwym przedmiotem użycia», wówczas jest ono przejawem zmysłowości. 
Jednakże wartość seksualna będąca przedmiotem wzruszenia bynajmniej nie 
musi być związana z samym «ciałem» jako «możliwym przedmiotem uży-
cia». Może ona być związana z całym «człowiekiem drugiej płci». Wówczas 
przedmiotem przeżycia emocjonalnego dla kobiety będzie wartość «męsko-
ści», a dla mężczyzny wartość «kobiecości». Pierwsza może się kojarzyć 
np. z wrażeniem «siły», druga z wrażeniem «wdzięku», obie zaś łączą się 
z całym człowiekiem drugiej płci, a nie tylko z jego «ciałem»”45.

I właśnie uczuciowość, wrażliwość na drugą osobę, obejmuje ją całą, ina-
czej niż poruszenia pobudliwości zmysłowej wywołane jej zewnętrznym pięk-
nem. „Uczuciowość nie jest konsumpcyjna. Dlatego też mogą w niej dojść do 
głosu momenty kontemplacyjne związane z pięknem, z przeżyciem wartości 

42  Tamże, s. 75.
43  Tamże, s. 96.
44  Por. S. Aurelii AugustiniDe Trinitate, ks. X, rozdz. 11, 17, w: Patrologia latina, t. 42, kol. 982; 

S. Aurelii Augustini De Doctrina Christiana, ks. I, rozdz. 4, w: Patrologia latina, t. 34, kol. 20n.; 
A.  E c k m a n n, Radość („gaudium”) w nauczaniu św. Augustyna, w: „Vox Patrum” 32(2012) nr 58, 
s. 310; R. C o y n e, Heidegger’s Confessions: The Remains of Saint Augustine in „Being and Time” 
and Beyond, University of Chicago Press, Chicago−London 2015, s. 270.

45  W o j t y ł a, Miłość i odpowiedzialność, s. 99.

Piękno jako kategoria antropologiczna...



278

estetycznych”46. Chęć użycia zastępuje tutaj podziw dla osoby – mężczyzny 
dla kobiety (i kobiety dla mężczyzny). 

Miłość zmysłowa i uczuciowa oczywiście nie wyczerpują miłości jako 
takiej. To, co zostało powiedziane, wystarczy jednak, by scharakteryzować 
w zarysie „piękną miłość” osób ukazaną przez Wojtyłę.

PIĘKNO DZIEŁ
POKUSA SAMOUBÓSTWIENIA I „TO, CO NIEŚMIERTELNE”

Osobnym szczegółowym zagadnieniem przynależnym do Wojtyły an-
tropologii piękna jest kwestia piękna rzeczy wytwarzanych przez człowieka 
– piękna dzieł człowieka-osoby, a szczególnie piękna dzieł sztuki. Tworząc 
rzeczy piękne dla ich piękna (co notabene wyróżnia człowieka spośród innych 
stworzeń tego świata47), człowiek kształtuje zarazem swoje wnętrze, piękno 
siebie jako osoby.

Pomijając szczegółowe analizy ludzkiego działania, czynu48, należy pod-
kreślić za Wojtyłą, że „człowiek […] działając, nie tylko spełnia czyny, ale 
także staje się przez nie sobą: spełnia siebie w nich”49. W czynie, który jest 
świadomym i wolnym działaniem człowieka, ujawnia się on bowiem jako 
osoba, w nim konkretyzuje się jemu właściwy dynamizm, który realizuje się 
– jak wskazywał św. Tomasz z Akwinu – niejako w dwóch wymiarach: prze-
chodnim i nieprzechodnim50. Działanie ludzkie (łac. actus humanus) – jak 
pisał Wojtyła, powołując się na Akwinatę – „jest przechodnie, o ile zmierza 
«poza» podmiot, o ile szuka wyrazu i skutku w zewnętrznym świecie, o ile 
obiektywizuje się w jakimś wytworze. Jest nieprzechodnie natomiast, o ile 
«pozostaje w podmiocie», o ile stanowi o jego immanentnej jakości, czy też 
wartości, o ile konstytuuje jego istotowo ludzkie fi eri”51. 

Działając, człowiek wytwarza rozmaite przedmioty, na przykład most na 
Wiśle, porcelanową wazę czy artykuł dla czasopisma naukowego, i jednocze-
śnie tworzy siebie: staje się – w wymiarze przechodnim – dobrym lub złym 

46  Tamże, s. 100.
47  Por. t e n ż e, Rozważania o istocie człowieka, WAM, Kraków 1999, s. 28-30.
48  Por. t e n ż e, Osoba i czyn, s. 59, 73-76.
49  T e n ż e, Problem konstytuowania się kultury poprzez ludzką „praxis”, w: „Roczniki Filo-

zofi czne” 27(1979) nr 1, s. 11.
50  Por. tamże; por. też: t e n ż e, Teoria – „praxis”: temat ogólnoludzki i chrześcijański, w: ten-

że, „Osoba i czyn” oraz inne studiaantropologiczne, s. 470; św. T o m a s z  z  A k w i n u, Summa 
theologiae, I, q. 18, a. 3, ad 1; I, q. 23, a. 2, arg. 1 i ad 1; I, q. 56, a. 1, co.

51  W o j t y ł a, Problem konstytuowania się kultury poprzez ludzką „praxis”, s. 11.

Ks. Dariusz RADZIECHOWSKI 



279

inżynierem, ceramikiem czy naukowcem, oraz – w wymiarze nieprzechodnim 
– kształtuje siebie jako osobę52. 

Tak jak w relacji międzyosobowej redukcjonizmem jest zatrzymanie się 
wyłącznie na pięknie zewnętrznym człowieka, tak w przypadku tworzenia 
rzeczy pięknych (jak i rzeczy użytecznych) może pojawić się pokusa „sa-
moubóstwienia”. Wojtyła zwrócił na nią uwagę podczas – cytowanych już 
wcześniej – rekolekcji dla artystów, wskazując na zdanie z Nie-Boskiej komedii 
Zygmunta Krasińskiego: „Przez ciebie przepływa strumień Piękności, ale ty 
sam  n i e  j e s t e ś  P i ę k n o ś c i ą”53. Krasiński kreślił to zdanie w kontekście 
rozróżnienia między prawdziwą i fałszywą poezją oraz prawdziwym i fałszy-
wym poetą. Wojtyła koncentrował się na konkretnej osobie poety, artysty i na 
jego samopoznaniu. „Strumień piękności” to talent, natchnienie skłaniające 
danego człowieka do tworzenia dzieł. Kiedy inspiracja ta wypełnia i ogar-
nia artystę, bywa on niekiedy wręcz niesiony przez twórczą iskrę. Wojtyła 
podkreśla jednak, że talent nie jest całkowicie tożsamy z artystą: „Talent jest 
jakimś szczególnym dobrem, jakimś wyróżnieniem naturalnym”54. Artysta jest 
sobą poprzez posiadany talent, ale sam nie jest tym talentem, lecz tylko go ma 
(„ty sam nie jesteś Pięknością”). I tutaj właśnie pojawia się pokusa samoubó-
stwienia artysty, który doskonale opanował warsztat twórczy, a jego dzieła 
swą doskonałością w wymiarze przechodnim (łac. secundum quid) wzbudzają 
zachwyt. Jest to pokusa egoizmu, zdefi niowania siebie analogicznie jako do-
skonałego w wymiarze nieprzechodnim (łac. simpliciter) tak, by można było 
o sobie powiedzieć – w myśl słów Krasińskiego – „ja jestem Pięknością”55, 
niezależnie od rzeczywistej aktualnej kwalifi kacji etycznej (swojej wartości 
lub przeciw-wartości moralnej jako osoby).

„To, co w […] działaniu «przechodzi», co wyraża się na zewnątrz jako 
skutek, obiektywizacja, wytwór czy dzieło − pisze Wojtyła − jest rezultatem 
szczególnego nasilenia tego, co «nieprzechodnie», a co zamyka się w bezin-
teresownym obcowaniu człowieka z prawdą, dobrem i pięknem. Obcowanie 
to, jego intensywność, stopień i głębia, jest czymś całkowicie wewnętrznym, 
jest immanentnym działaniem ludzkiego ducha, które w tym samym wymiarze 
pozostawia swój ślad i przynosi owoc. To właśnie z niego człowiek wewnętrz-
nie dojrzewa i rośnie”56.

Czyny człowieka świadczą o nim samym. Pokusa samoubóstwienia, 
o której mówi Wojtyła, zdaje się szczególnie niebezpieczna w sytuacji, gdy 

52  Por. t e n ż e, Teoria – „praxis”, s. 471.
53  Cyt. za: t e n ż e, Ewangelia a sztuka, s. 34 [wyróżn. K.W.]. Por. [Z. K r a s i ń s k i], Nie-Boska 

komedyia, Typografi a A. Pinard, Paryż 1835, s. 2.
54  W o j t y ł a, Ewangelia a sztuka, s. 36.
55  Por. tamże, s. 34, 36.
56  T e n ż e, Problem konstytuowania się kultury poprzez ludzką „praxis”, s. 17.

Piękno jako kategoria antropologiczna...



280

człowiek podda się hegemonii wielorakich utylitaryzmów, kiedy – świadomie 
lub nieświadomie – stanie się niewolnikiem działania, produkcji, wydajności, 
kiedy jego życie będzie tak wypełnione actio, że zabraknie w nim miejsca 
i czasu na contemplatio57. „Żadna funkcja człowieka − podkreśla autor Ewan-
gelii i sztuki − nie jest ważniejsza od człowieka. Najważniejsza jest wartość 
samego człowieczeństwa”58. Dlatego też: „Najważniejszym dziełem kultury 
jest człowiek sam – nie żadne z jego dzieł czy wytworów, ale on sam”59.

Piękno – jak twierdzi Wojtyła, przywołując słowa Cypriana Kamila Nor-
wida – wskazuje na zmartwychwstanie i nieśmiertelność, na możliwość speł-
nienia się człowieka jako osoby: „Bo piękno na to jest, by zachwycało / Do 
pracy – praca, by się zmartwychwstało”60. Dzieła ludzkie mogą bowiem być 
dwojakiego rodzaju: albo użyteczne i zarazem „zużywalne”, niejako skazane 
na umieranie w miarę ich używania, albo niezużywalne, rodzące się dzięki bez-
interesownemu obcowania człowieka z pięknem, dobrem i prawdą: „W nich 
[dziełach niezużywalnych – D.R.] nie tylko żyje sam twórca, którego imię 
wspominają ludzie przez pokolenia, ale w nich nade wszystko człowiek róż-
nych pokoleń wciąż na nowo odnajduje to, co w nim samym jest «nieprzechod-
nie»: «Nieprzechodnie» – znaczy poniekąd «nieśmiertelne»”61. 

Człowiek umiera, ale utrwalając za życia w swoich dziełach transcen-
dentny wymiar prawdy, dobra i piękna, „pozostaje” w nich w pewien sposób. 
W tym świetle łatwiej zrozumieć słowa Fiodora Dostojewskiego: „Świat bę-
dzie zbawiony przez piękno!”62. Piękno, inspirując i mobilizując do tworzenia 
dzieł niezużywalnych, zdaje się stawać jakimś pomostem ku nieśmiertelności, 
możliwą drogą do zbawienia.

*

W niniejszym artykule nie wyczerpano oczywiście tematu, lecz nakreślono 
jedynie zrąb myśli Wojtyły na temat „piękna człowieka-osoby”. Podsumo-
wując, chciałbym podkreślić holistyczny charakter owej myśli. Uwzględnił 
on bowiem różne oblicza piękna. Moim zdaniem centralna kategoria „piękna 

57  Por. tamże, s. 16n.
58  T e n ż e, Ewangelia i sztuka, s. 40.
59  T e n ż e, Chrześcijanin i kultura, „Znak” 16(1964) nr 10(124), s. 1154.
60  C.K. N o r w i d, Promethidion. Rzecz w dwóch dialogach z epilogiem, I, Drukarnia 

L. Martinet, Paryż 1851, s. 18; por. W o j t y ł a, Problem konstytuowania się kultury poprzez ludzką 
„praxis”, s. 14. 

61  W o j t y ł a, Problem konstytuowania się kultury poprzez ludzką „praxis”, s. 18.
62  F. D o s t o j e w s k i, Idiota, tłum. J. Jędrzejewicz, w: tenże, Dzieła wybrane, PIW, Warsza-

wa 1984, t. 2, s. 424.

Ks. Dariusz RADZIECHOWSKI 



281

osoby” skupia i organizuje wszystkie inne znaczenia pojęcia piękna. Dokonuje 
się to poprzez odwołanie się do chrześcijańskiej interpretacji greckiej pan-
kalii– piękna całego kosmosu − gdzie pięknem w sensie bezwzględnym jest 
Bóg, cały zaś świat przyrody oraz człowiek ukazują jakieś jego „odbłyski”. 
Istotna jest dla Wojtyły ścisła łączność piękna z dobrem – wedle Platońskiej 
koncepcji kalokagathii. To, co jest piękne w ujęciu adekwatnym, jest również 
dobre moralnie. 

W odniesieniu do piękna człowieka Wojtyła zwracał uwagę, że różnicuje 
się ono w zależności od płci (rozróżniał piękność kobiecą i piękność mę-
ską) oraz według „warstw”: jako piękno zewnętrzne (estetyczne, zmysłowe, 
piękno ciała) oraz − ważniejsze od niego – piękno wewnętrzne, które sta-
nowi o pięknie człowieka jako osoby. Piękno zewnętrze powala osobom na 
wzajemne zauważenie się i poznanie, w miłości jednak nie wolno poprzestać 
na pięknie zewnętrznym, ponieważ prowadziłoby to do potraktowania ciała 
jako możliwego przedmiotu użycia. Miłość bowiem odnosi się do całej osoby, 
nie zaś wyłącznie do jej pięknego ciała, seksualnej atrakcyjności czy jakiejś 
umiejętności praktycznej. 

Szczegółowym zagadnieniem z zakresu antropologii piękna jest tworzenie 
rzeczy pięknych, które zarazem niejako „odciskają się” we wnętrzu człowieka 
i – o ile człowiek nie podda się egoistycznej pokusie samoubóstwienia – dają 
świadectwo jego „nieśmiertelności”.

Piękno jako kategoria antropologiczna...


