
40

Marek SZULAKIEWICZ

CZŁOWIEK I KRZYWDA
Między homo explorens a homo rapiens

„Korzeń” krzywdy tkwi w specyfi cznie ludzkim sposobie bytowania istoty dy-
namicznej, stającej się i twórczej, a przede wszystkim istoty świadomej, wolnej 
i odpowiedzialnej za siebie i swoje czyny. Za krzywdą stoi też zawsze dobrowolna 
działalność człowieka, wolność oznacza bowiem również możliwość czynienia 
szkód. Nie biologia prowadzi do krzywdy, lecz świadome siebie bycie w świecie. 
Oznacza to, że krzywda wydarza się ze względu na nasz ludzki sposób istnienia 
i jest ona z nim związana.

Człowiek jest powołany na wybawiciela
wszelkiego stworzenia i może to uczynić,
jeżeli sam jest odkupiony1.

Edyta Stein, Twierdza duchowa

Josel Rakower, świadek śmierci swoich najbliższych i zagłady całego narodu, 
cierpiąc w warszawskim getcie, doświadczając tam największych krzywd i upo-
korzeń, żali się przed Bogiem. Czuje się skrzywdzony, ma świadomość krzywd 
swojego narodu i zupełnie tego wszystkiego nie rozumie2. Krzywdy należą do 
dramatów naszego istnienia: tak doznawane, jak i zadawane. We współczesnych 
dyskusjach na ten temat najczęściej uznaje się, że istnieją pewne rodzaje aktyw-
ności człowieka i efekty (rezultaty) jego działania, z którymi w jakiś sposób 
wiążą się zło, cierpienie i przemoc. Stanowią one krzywdy: szkody niezasłu-
żenie wyrządzone drugiemu. Dyskusjom na te tematy siłą rzeczy towarzyszą 
rozważania nad grzechem, winą, złem i przebaczeniem, a w rozważaniach tych 
akcentuje się sam stan krzywdy, jej czynienie, poczucie i konsekwencje3. Pisze 
na przykład Józef Lipiec: „Krzywda nie jest złem zwykłym i banalnym, jakich 
wiele w kontekście analizy regularnych dylematów aksjologicznych. Tkwi 
w niej bowiem nie tylko niepowstrzymana agresja krzywdzącego, lecz zarazem 
bezbronność krzywdzonego, jego rozpaczliwe wołanie o nadzieję, której jednak 
nie może się znikąd spodziewać, o szansę, którą akt krzywdy przekreślił raz na 
zawsze, o przywrócenie równowagi sił między dobrem a złem, ale w efekcie 

1  E.  S t e i n, Twierdza duchowa, tłum. I.J. Adamska OCD, Zysk i S-ka, Poznań 1988, s. 66. 
2  Zob. Z.  K o l i tz, Josela Rakowera rozmowa z Bogiem, tłum. A. Kuć, Wydawnictwo Homini, 

Kraków 2007. 
3  Por. np. R.  P i ł a t, Krzywda i zadośćuczynienie, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2003, 

s. 15n.  

„Ethos” 31(2018) nr 2(122) 40-62
DOI 10.12887/31-2018-2-122-04



41

bezskuteczne dla bezsilnego dobra. Krzywda jest złem przeważającym, bez-
względnym i zwycięskim, ale też urągającym wszelkim wartościom pozytyw-
nym”4. W tym sensie krzywdy nie można opisać bez odwołania się do aktów 
woli, aktywności, skutków i oceny moralnej. W podobnym duchu ujmował tę 
kwestię Artur Schopenhauer: „Co się tyczy w ogóle wyrządzania krzywdy, to 
następuje ono drogą przemocy albo podstępu, zaś ze względu na moralność jest 
to właściwie to samo”5. Należy tu podkreślić: krzywda jest zawsze tym samym, 
a mianowicie złem moralnym. Człowiek, który znalazł się w sytuacji krzywdy 
albo też który skrzywdził, zostaje takim złem ogarnięty, fi lozofi a zaś ukierun-
kowana zostaje na rozpatrywanie krzywdy w kategoriach etycznych. Krzywda 
niezmiennie kojarzy się bowiem z nieszczęściem i cierpieniem: wyrządzając 
krzywdę, stajemy się złymi ludźmi. I pozostaje to faktem, mimo że (jak zawsze, 
gdy rozpatrujemy moralny wymiar czynów ludzkich) w opisie i analizie każdego 
przypadku krzywdy trzeba brać pod uwagę różnorodność sytuacji, argumentów 
i sądów, w odniesieniu do których termin ten został zastosowany. Zrozumiałe 
i naturalne wydaje się też, że przed krzywdą – zarówno przed jej doznawaniem, 
jak i czynieniem – pragniemy się chronić, tak jak chronimy się przed złem. 

Jeśli nawet wraz z Schopenhauerem uznamy, że w aspekcie moralnym 
krzywda jest zawsze „tym samym”, to trzeba jednak zapytać, czy rzeczywiście 
„sprawa krzywdy” ogranicza się tylko do kwestii etyki? Czy fi lozofi a krzywdy 
powinna być zawsze mową o złu, rozważaniem zła i niczym ponadto? Czy 
sprowadzając ją do rzędu doświadczeń moralnych jesteśmy w stanie ukazać 
jej wymiar istotowy? Łatwo dostrzec, że zawężenie pojmowania problemów 
dotyczących obszaru krzywdy do ich etycznego (moralnego) sensu często 
bywa mylące, a przynajmniej ogranicza ich rozumienie. Ich szerszy sens jed-
nak nieuchronnie się ujawnia. Kościół katolicki na przykład, charakteryzując 
w swoim katechizmie „uczynki miłosierdzia”6, wskazuje, że krzywdy należy 
„cierpliwie znosić”7, i wydaje się, że zalecenie to dotyczy cierpliwego przyj-
mowania zła, które zostało nam niezasłużenie wyrządzone. Ta jednoznaczna 
interpretacja ulega jednak zachwianiu, gdy porównujemy tłumaczenia tego 
zdania w różnych wersjach katechizmu. Jak można dostrzec, w języku łaciń-
skim wcale nie mówi się o krzywdzie. Czytamy tu bowiem: „Instruere, consilia 
dare, consolari, confortare opera sunt spiritualis misericordiae, sicut dimittere 
et cum patientia tolerare”. Słowa „cum patientia tolerare” (z cierpliwością 

4  J.  L i p i e c, Fenomenologia krzywdy, w: Krzywda. Zagadnienia teoretyczne i problemy 
praktyki (podręcznik akademicki), red. W. Tulibacki, Olsztyńska Szkoła Wyższa im. Józefa Rusiec-
kiego, Olsztyn 2003, s. 22.  

5  A.  S c h o p e n h a u e r, Świat jako wola i przedstawienie, t. 1, tłum. J. Garewicz, PWN, 
Warszawa 1994, s. 510. 

6  Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2447.
7  Tamże.  

Człowiek i krzywda



42

tolerować) nie odnoszą się do krzywdy jako zła nam uczynionego, lecz do wszyst-
kiego, co czyni nam drugi człowiek. Wszystko to należy z cierpliwością tolerować. 
Dopiero w tłumaczeniu na język polski bardzo wyraźnie wskazuje się już tylko 
na „krzywdy”, wyizolowując pewne złe działanie innego człowieka wobec nas. 
(„Pouczać, radzić, pocieszać, umacniać, jak również przebaczać i krzywdy cier-
pliwie znosić – to uczynki miłosierdzia co do duszy”8). Sens łaciński tego uczynku 
miłosierdzia jest zatem szerszy niż „zło nam uczynione”. W łacińskim oryginale 
mowa jest o czymś więcej niż o krzywdach pojmowanych jako zło, które nam wy-
rządzono, chodzi bowiem o pogodzenie się z wszelkimi uczynkami innych ludzi 
dokonywanymi wobec nas. Dlatego też, jeśli chcemy pozostać przy sensie tekstu 
łacińskiego, w polskim przekładzie katechizmu nie należy rozumienia krzywdy 
ograniczać do „zła mnie uczynionego”, lecz uwzględnić pierwotne „cum patientia 
tolerare”. To zaś oznacza, że krzywda wcale nie jest tylko złem i że zakres tego 
pojęcia jest znacznie szerszy. Również w niemieckim przekładzie katechizmu po-
jęcie krzywdy (niem. Unrecht) się nie pojawia. Czytamy tam natomiast: „Belehren, 
raten, trösten, ermutigen sowie vergeben und geduldig ertragen sind geistliche 
Werke der Barmherzigkeit” („Pouczać, radzić, pocieszać, umacniać, jak również 
przebaczać i cierpliwie znosić to duchowe dzieła miłosierdzia”). W języku nie-
mieckim „das Unrecht” oznacza dosłownie „nieprawość”9, sytuację „pogwałcenia 
niezbywalnych praw”10. Jeśli zatem w niemieckim przekładzie tego fragmentu 
(inaczej niż w jego polskim tłumaczeniu) nie pojawia się słowo „krzywda”, to 
wydaje się, że powodem jest chęć uniknięcia niebezpieczeństwa zawężenia inter-
pretacji tego sformułowania do działań niezgodnych z prawem. 

Taki dodatkowy sens pojęcia „krzywda” odnaleźć można również w jego 
etymologii w języku polskim, która wyraźnie nie ogranicza znaczenia tego słowa 
do kwestii związanych z etyką. Wprawdzie w Słowniku języka polskiego czytamy, 
że ocena moralna działania prowadzącego do krzywdy zawsze wskazuje, że jest 
ona „szkodą moralną, fi zyczną lub materialną, wyrządzoną komuś niezasłużenie, 
bezprawnie; nieszczęściem, niesprawiedliwością, obrazą dotyczącą kogoś nie-
słusznie”11, Aleksander Brückner wskazuje jednak, że prasłowo „krzywda” znane 
wszystkim językom słowiańskim w znaczeniu pierwotnym wyrasta ze słowa 
„krzywy”12. Warto dodać, że leksem „krzywy” miał także w przeszłości dwa 

8  Tamże. 
9  Zob. G.  W a h r i g, R.  W a h r i g - B u r f e i n d, hasło „das Unrecht”, w: ciż, Wahrig Deut-

sches Wörterbuch, Wissen Media Verlag, Gütersloh–München 2011, s. 1541. O ile nie wskazano 
inaczej, tłumaczenie fragmentów obcojęzycznych – M.S.  

10  M. S c h e f c z y k, Verantwortung für historisches Unrecht. Eine philosophische Untersu-
chung, Walter de Gruyter GmbH & Co, Berlin 2012, s. 23. 

11  Słownik języka polskiego, red. M. Szymczak, t. 1, PWN, Warszawa 1988, s. 1069. 
12  A.  B r ü c k n e r, Słownik języka polskiego, Krakowska Spółka Wydawnicza, Kraków 1927, 

s. 276. 

Marek SZULAKIEWICZ



43

znaczenia, a mianowicie „nieprosty” oraz „zły”. Znaczenie to zachowało się na 
przykład w słowie „krzywoprzysięstwo” czy w określeniu „krzywe spojrzenie”. 
Można zatem powiedzieć, że w „krzywdzie” nie tylko tkwi jakieś zło, ale że coś 
zostało w jej przypadku „wykrzywione”. Co jednak?

Podobną prawidłowość dostrzec można w etymologii słowa „krzywda” 
w języku włoskim. „Offesa” pochodzi od łacińskiego „obfendere”, które ozna-
cza „odepchnąć, uderzyć”13. A zatem znaczenie tego pojęcia określa nie tylko 
zło, ale też czyn dokonany wobec człowieka i świata: coś zostało odsunięte. 
W tym sensie można powiedzieć, że wskazuje się, iż oprócz uczynionego zła 
zaistniało jakieś umniejszenie, odsunięcie czy wykrzywienie. W krzywdzeniu 
mamy do czynienia z umniejszeniem czegoś, co było dobre, lepsze, pozytyw-
ne, a w rezultacie stało się złe, gorsze, negatywne.

Jak zatem wskazują powyższe przykłady – w języku za pojęciem krzywdy 
zawsze ukryte jest „coś jeszcze”, pojęcie to nie denotuje tylko zła i cierpienia. 
Dlatego należy raz jeszcze zapytać: Czy tajemnica krzywdy wyczerpuje się w roz-
ważaniach na temat dobra, zła i cierpienia? Co dzieje się ze światem, z samym 
istnieniem, z człowiekiem, gdy pojawia się krzywda? Jaki stosunek do świata 
ujawnia się w procesie zadawania (i doznawania) krzywd? Wszystkie te pyta-
nia mają charakter pozamoralny i prowadzą do metafi zycznego ujęcia krzywdy 
i krzywdzenia. Ów metafi zyczny problem staje się szczególnie wyraźny, gdy zapy-
tamy, co właściwie czyni krzywda z człowiekiem, z innymi ludźmi, a ostatecznie 
z istnieniem jako takim. Z metafi zycznego punktu widzenia trudno zadowolić 
się odpowiedzią, że krzywda stanowi zło i szkodę wyrządzoną niezasłużenie. 
W wymiarze tym atrybutem krzywdy jest bowiem pomniejszenie wszystkiego, 
co ważne, istotne i budujące. Można wysunąć następującą hipotezę: W skali me-
tafi zycznej krzywda pojawia się jako rezultat takiego działania (takiej aktywności) 
człowieka, poprzez które dokonuje się niekorzystna zmiana w świecie. Aktywność 
człowieka związaną z krzywdą umiejscowić można w trzech obszarach. Jest to: 
(1) działanie skierowane przeciwko sobie samemu (przeciwko podmiotowi dzia-
łającemu), (2) działanie przeciwko drugiemu człowiekowi (innym ludziom) i (3) 
działanie przeciw całemu światu (istnieniu). Aby jednak poprowadzić rozważa-
nia we właściwym kierunku, trzeba najpierw odpowiedzieć na pytanie dotyczące 
samego człowieka, bo to właśnie w jego bycie ujawnia się krzywda. Pierwszym 
krokiem nie może być zatem analiza ludzkiego czynu i jego efektów, lecz anali-
za ludzkiego bytu – tego, kim człowiek jest. Gabriel Marcel często wskazywał, 
że problemy naszych działań wiążą się w mniejszym stopniu z tym, co robię, 
a w większym stopniu z tym, czym jestem. Pisał na przykład: „W gruncie rzeczy 
wszystko sprowadza się do rozróżnienia pomiędzy tym, co się ma, a tym, czym 

13  Por. J.M.  C e p e d a n o, Przebaczenie krzywdy jako uczynek miłosierdzia, tłum. M.T. Ko-
zubek, W. Czekaj, „Paedagogia Christiana” 37(2016) nr 1, s. 205. 

Człowiek i krzywda



44

się jest”14. Max Scheler zaś jeszcze mocniej podkreślał: „Człowiek jest rze-
czą tak rozległą, różnobarwną, różnorodną, że wszelkie defi nicje wypadają 
zbyt kuso. Ma on zbyt wiele aspektów. Nic dziwnego, że również wszystkie 
najsławniejsze defi nicje wyglądają nieco osobliwie”15. Niemniej horyzont ro-
zumienia krzywdy wyznaczają zawsze człowiek i jego istnienie, a nie tylko 
człowiek i jego działanie. Dlatego też w rozważaniach na ten temat istotne jest 
przesunięcie uwagi z pytania: „Czym jest to, co ktoś uczynił?”, na pytanie, 
„Kim jest ten, kto to uczynił?”. Trzeba więc zapytać: Kim jest człowiek, który 
krzywdzi? Kim jest człowiek, który może krzywdzić?

TWÓRCZOŚĆ, WOLNOŚĆ I POSZUKIWANIE
CZŁOWIEK JAKO HOMO EXPLORENS

Człowiek nie może się zatrzymać,
nie może przestać szukać16.

Lew Szestow, Ateny i Jerozolima 

Człowiek rozpatrywany w kategoriach przyrody i utożsamiony tylko z nią 
nie jest krzywdzicielem. Krzywda zakłada bowiem wolność i odpowiedzial-
ność charakterystyczną dla osoby: wyrządzana jest przez kogoś. W tym sensie 
krzywdą nie jest również zaniechanie działań przez człowieka ani też rezultat 
szkód o charakterze naturalnym, chociaż ze wszystkim tym mogą się wiązać się 
zło i cierpienie. Gdybyśmy stanowili jedynie część przyrody, gdybyśmy jedynie 
ulegali jej prawom i gdyby nasze istnienie nie miało innego wymiaru niż ota-
czający nas świat, nigdy byśmy krzywd nie zadawali, chociaż moglibyśmy być 
krzywdzeni – podobnie jak nie krzywdzi zwierzę, mimo że samo może zarówno 
być przyczyną cierpienia, jak i doznawać krzywd17. Trzeba wyraźnie powie-
dzieć, że w świecie przyrody człowiek nie zajmuje wyjątkowego miejsca i że 
w świecie tym nie pojawia się krzywda. „Korzeń” krzywdy nie tkwi w naturze, 
lecz w specyfi cznie ludzkim sposobie bytowania istoty dynamicznej, stającej się 
i twórczej, a przede wszystkim istoty świadomej, wolnej i odpowiedzialnej za 
siebie i swoje czyny. Za krzywdą stoi też zawsze dobrowolna działalność czło-
wieka, wolność oznacza bowiem również możliwość czynienia szkód. I to nie 

14  G.  M a r c e l, Dziennik metafi zyczny, tłum. E. Wende, Instytut Wydawniczy Pax, Warsza-
wa 1987, s. 240. 

15  M.  S c h e l e r, O idei człowieka, tłum. A. Węgrzecki, w: tenże, Pisma z antropologii fi lozo-
fi cznej i teorii wiedzy, tłum. S. Czerniak, A. Węgrzecki, PWN, Warszawa 1987, s. 8. 

16  L.  S z e s t o w, Ateny i Jerozolima, tłum. C. Wodziński, Znak, Kraków 1993, s. 459. 
17  Georges Bataille twierdzi: „Zwierzę, które pokonało rywala, nie ujmuje śmierci innego, 

jak to czyni triumfujący człowiek” (G.  B a t a i l l e, Teoria religii, tłum. K. Matuszewski, KR, 
Warszawa 1996, s. 25). 

Marek SZULAKIEWICZ



45

biologia prowadzi do krzywdy, lecz świadome siebie bycie w świecie. Oznacza 
to, że krzywda wydarza się ze względu na nasz ludzki sposób istnienia i jest 
z nim związana. Ów sposób istnienia wyznaczony zostaje przez twórczość jako 
zdolność, umiejętność i konieczność powoływania do bytu czegoś nowego, a za-
tem jako działanie świadome i wolne. „To, co się ujawnia jako tworzenie, jest 
zawsze procesem, działaniem – w szczególności procesem, w którym dochodzi 
do wzajemnego związku pomiędzy jednostką i jej światem”18. 

Filozofi a (ale i psychologia) często podkreśla, że los człowieka związany 
jest z pewnym metafi zycznym ukierunkowaniem jego rozwoju. Sens naszego 
życia i bytu nie wyczerpuje się w podporządkowaniu się światu, lecz wymaga 
aktywności i kroczenia dalej w rozwoju ku innemu wymiarowi istnienia. Niekie-
dy wydaje się, że wszystko to świadczy o uwikłaniu człowieka w rzeczywistość 
metafi zyczną, w której bez znaczenia są jego wola i chęci, a istotne pozostają 
pewna metafi zyczna konieczność oraz skierowane do nas wezwanie. I nie chodzi 
tu tylko o to, że świat stawia codziennie przed nami jakieś zadania i do cze-
go nas zobowiązuje, lecz o rozpoznanie, iż człowiek sam sobie nie wystarcza, 
a jego życie nie ma sensu, jeśli nie służy celowi, który je przekracza. Poetycko 
powie o tym Abraham J. Heschel: „Świat nie składa się z rzeczy, ale z zadań”19. 
Oznacza to, że w naszym istnieniu chodzi o tworzenie takiego życia, w któ-
rym ujawnia się inny wymiar bytowania, a nasz los staje się ważny dla kogoś 
innego, i że powinniśmy starać się o to, aby bardziej być potrzebą dla innych 
niż celem dla siebie. Tego rodzaju ukierunkowanie metafi zyczne świadczy też 
o otwartości bytowej człowieka, o „niedokończeniu” jego bytu, które niekiedy 
trudno jest zaakceptować. Aby jednak człowiek mógł odkryć, że nie jest sam dla 
siebie celem, lecz musi stale poszukiwać sensu swojego życia (wykraczać poza 
swój byt i transcendować swoje indywidualnie nakreślone pragnienia i potrze-
by), niezbędne są właściwie ukierunkowane: aktywność, działanie i twórczość. 
Człowiek to bowiem z istoty homo explorens, istota twórcza i poszukująca. 
Jednakże, jak pisze Bierdiajew: „Twórczość jest chorobliwa i tragiczna w samej 
swej istocie. Celem twórczego porywu jest osiągnięcie innego życia, innego 
świata, wstępowanie bytu”20. To na twórczości zatem zasadza się możliwość 
czynienia krzywdy jako działania, na skutek którego ktoś (lub coś) może znaleźć 
się w sytuacji złej (lub gorszej) niż przed jego podjęciem przez człowieka. 

Można zatem powiedzieć, że człowiek nie tylko jest twórcą własnego życia, 
ale że w swojej twórczości ma on obowiązki wobec istnienia21. Krzywda stano-

18  R.  M a y, Odwaga tworzenia, tłum. E. Hornowska, T. Hornowski, Rebis, Poznań 1994, s. 47. 
19  A.J.  H e s c h e l, Człowiek nie jest sam. Filozofi a religii, tłum. K. Wojtkowska-Lipska, Znak, 

Kraków 2001, s. 62.  
20  M.  B i e r d i a j e w, Sens twórczości. Próba usprawiedliwienia człowieka, tłum. H. Paprocki, 

Wydawnictwo Antyk, Kęty 2001, s. 100. 
21  Por. np. Rdz 1,28; Rdz 2,15; Rdz 4,18-22. 

Człowiek i krzywda



46

wi zdradę tych obowiązków. Nasze usytuowanie bytowe nakłada na nas ogrom-
ną odpowiedzialność „za świat”, ale też stwarza niebezpieczeństwo czynienia 
szkód moralnych, fi zycznych lub materialnych. Paradoksalnie więc można po-
wiedzieć, iż krzywdzić możemy dlatego, że jesteśmy ludźmi. Wyłącznie czło-
wiek, byt otwarty i twórczy, zdolny jest do czynienia krzywdy. Sama krzywda 
nie jest też skutkiem naturalnych popędów, które przecież w życiu zwierząt nie 
prowadzą do jej zadawania, lecz zawsze pozostaje możliwym skutkiem ludzkiej 
wolności i twórczości. Zobligowany metafi zycznie do twórczości, człowiek 
ma też zdolność powiedzenia światu „nie” i zamiast realizować swe powołanie 
do ubogacania, może wówczas – niczym Mefi stofeles – stwierdzić: „Wszyst-
ko bowiem, co powstaje / Do wytępienia tylko się nadaje”22. To zaś oznacza, 
że człowiek może w swej aktywności postępować samowolnie, uczestniczyć 
w procesach negacji i „nicowania”23 i poddawać się pokusie stosowania siły, 
władania i wyzysku. Jeśli przypisana człowiekowi twórczość ulega ogranicze-
niu i staje się co najwyżej środkiem do „opanowania” egzystencji i wygodnego 
urządzenia się w życiu, otwiera się przed nim możliwość czynienia krzywdy. 
Innymi słowy, jeśli w twórczości tej zabraknie metafi zycznej i normatywno-
-etycznej perspektywy, człowiek staje się zdolny do sabotażu i jakkolwiek 
nadal pozostaje twórczy, podejmuje działania już to przeciwko sobie, już to 
przeciwko drugiemu i światu. Krzywda rodzi się z wypaczonej twórczości, gdy 
twórca staje się tylko wytwórcą, a żądza panowania i posiadania przysłania mu 
prawdziwy wymiar tworzenia, prowadząc do działania umniejszającego i re-
dukującego, nie zaś ubogacającego i rozwijającego. Można zatem powiedzieć, 
że w swej twórczości i poszukiwaniu człowiek może albo przekraczać siebie 
i swój świat w stronę „bycia więcej i bardziej” i wzrastać w istnieniu, albo też 
upadać i degradować siebie oraz świat. W tym pierwszym przypadku mamy do 
czynienia z  h o m o  e x p l o r e n s, w drugim zaś z  h o m o  r a p i e n s.

CZYNIĄCY KRZYWDĘ, CZYLI HOMO RAPIENS

Ludobójstwo stanowi równie ludzką 
aktywność jak sztuka bądź modlitwa24. 

John Gray, Słomiane psy

Powstaje zatem pytanie: Jak to się dzieje, że owa naturalna twórczość 
(aktywność) człowieka oraz jego wieczne nienasycenie i otwartość – ludz-

22  J.W.  G o e t h e, Faust, tłum. F. Konopka, PIW, Warszawa 1962, s. 104.
23  Por. J.P.  S a r t r e, Byt i nicość. Zarys ontologii fenomenologicznej, tłum. J. Kiełbasa, Zielona 

Sowa, Kraków 2007, s. 451. 
24  J.  G r a y, Słomiane psy. Myśli o ludziach i innych zwierzętach, tłum. C. Cieśliński, KiW, 

Warszawa 2003, s. 85. 

Marek SZULAKIEWICZ



47

ka potrzeba podejmowania aktywności i wchodzenia w relacje – otrzymu-
ją możliwość degradacji poprzez czynienie krzywdy? Jak się to dzieje, że 
nasza twórczość zostaje uwikłana w krzywdę? Że człowiek gubi się jako  
homo explorens, a ponad nim wyrasta homo rapiens25, który ową twórczość 
przemienia w możliwość czynienia zła, krzywdzenia, umniejszania i reduk-
cji? I jak odróżnić czyn (aktywność, twórczość) prowadzący do krzywdy od 
takich działań, które skutkują rozwojem? A może – jak podkreślał John Gray 
– w naszym działaniu nie ma tego rodzaju różnic i ludobójstwo jest taką samą 
aktywnością jak modlitwa? 

Pytań tego rodzaju można sformułować wiele. Pojawiają się one szcze-
gólnie wyraźnie w kulturze współczesnej, w której dokonuje się proces re-
konstrukcji dotychczasowego człowieka, a naturalna twórczość i poszukiwanie 
podlegają przemianie i stają się otwarte na – równie naturalną – możliwość de-
gradacji. W rezultacie oczekuje się „nowego człowieka”, który miałby zastąpić 
„człowieka tradycyjnego”26. Ten ostatni bowiem, właśnie jako homo explorens, 
wydaje się jedynie historycznym i zupełnie przypadkowym konstruktem pod 
względem zarówno respektowanych przezeń wartości, jak i jego umiejscowie-
nia w całości bytu. W koncepcjach tego rodzaju z jednej strony podejmuje się 
próby odrzucenia istotowego określenia człowieka i uniwersalnych wzorców 
działania, wskazując zarazem na jego nieokreśloność i różnorodność, z dru-
giej zaś strony owa krytyka i odrzucenie teorii człowieka jako istoty twórczej 
i otwartej często łączą się z proponowaniem nowych rozwiązań i nowych 
prób odczytania sensu ludzkiej aktywności. W przeciwieństwie do Heschela 
nie uważa się już, że „wszystko co twórcze w człowieku, bierze się z ziarna 
niezadowolenia”27, przyjmuje się natomiast, że wszystko, co twórcze, bierze 
się z samowoli. Podczas gdy niezadowolenie domaga się twórczości skiero-
wanej ku poprawie i doskonaleniu, samowola jest działaniem pozbawionym 
ukierunkowania. Może prowadzić do odwrócenia sensu ludzkiej aktywności 
i skierować ją przeciwko jednostce, człowiekowi i całemu światu, prowo-
kując działania destrukcyjne. „Aktywność” pozostaje, lecz jej sens upatruje 
się już tylko w ulepszeniu człowieka i wzmocnieniu jego wiary w samowolę 
rozumu28. Można też powiedzieć, że w ludzką twórczość zawsze wkompono-

25  Łacińskie słowo „rapio” oznacza „zabieram, gwałcę, porywam, wyrywam”. Lepiej określa 
ono człowieka krzywdziciela niż rzeczownik „iniuria” (krzywda), ponieważ wskazuje jednocześnie 
na czyn krzywdziciela. 

26  Rosi Braidotti pyta na przykład: „Czym jest to, co nadchodzi po człowieku? [...] jakie intelek-
tualne i historyczne ścieżki mogą doprowadzić nas do tego, co postludzkie?” (por. R. B r a i d o t t i, 
Po człowieku, tłum. J. Bednarek, A. Kowalczyk, PWN, Warszawa 2014, s. 48). 

27  A. J. H e s c h e l, Kim jest człowiek, tłum. K. Wojtkowska, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Łódzkiego, Łódź 2014, s. 149. 

28  W interpretacjach tego zwrotu w kulturze często pomija się fakt, że gdy w osiemnastym 
wieku człowiek uwierzył w bezgraniczną moc swojego rozumu, na niespotykaną skalę wyzwolił 

Człowiek i krzywda



48

wana jest możliwość zdrady i upadku, a w krzywdzie załamuje się ten rodzaj 
twórczości, który wiedzie do ubogacenia i rozwoju. Ujawnia się wówczas ów 
odmienny kierunek twórczości, którego efektami są umniejszenie, destrukcja, 
odebranie, naruszenie czy zerwanie.

Człowiek jest bytem otwartym, relacyjnym i metafi zycznie twórczym, 
a jego ontologiczną cechą jest przekraczanie w swojej aktywności zastanej 
sytuacji, działanie skierowane przeciwko negatywności, a zarazem zmie-
rzające ku spełnieniu. Nasze istnienie stanowi nieustanny proces tworzenia 
i owo współtworzenie świata należy do naszych zadań metafi zycznych. W tym 
sensie twórczość i aktywność nie mają na celu dostosowania się do świata 
ani zanurzenia w nim, lecz mają prowadzić do innego świata, innego bytu 
oraz innego życia. Gdy twórczość staje się „chorobliwa”, może skierować się 
przeciwko samemu człowiekowi, przeciwko drugiemu i przeciwko całemu 
istnieniu. Może stać się wówczas działaniem negatywnym i być odbierana 
jako działanie niesprawiedliwe. 

Oczywiście ów niewłaściwy kierunek twórczości może obejmować różne 
zjawiska. Wyznaczają je różne rodzaje zniszczenia czy unicestwienia, różne 
typy braku czy zła, a nawet destrukcyjne myśli, pragnienia i emocje. We wszyst-
kich tych wypadkach zawsze mamy do czynienia z degeneracją. Na tym tle 
krzywda jawi się jednak jako działanie szczególne, w którym zasadniczą rolę 
odgrywa nasza wola, prowadząca w tym przypadku do umniejszenia istnienia. 
Krzywda jest taką degeneracją twórczości, w której zawsze obecne są akt woli 
i pogwałcenie istnienia. Jej istotę stanowią umniejszenie (lub degradowanie) 
i utrata, nie zaś rozwój. Człowiek może stać się krzywdzicielem, gdy zamiast 
aktywności polegającej na „wspinaniu się ponad i poza” (łac. transcendere) 
i przysparzania dobra, podejmuje działanie, którego istotą jest „zabieranie, 
gwałcenie, porywanie, odbieranie” (łac. rapio), a zatem umniejszanie dobra. 
Możliwość krzywdy tkwi zatem nie w czymś, co jest z istoty złe czy negatywne, 
lecz odwrotnie – w czymś pozytywnym, w naszej aktywności i twórczości. 
Krzywda stanowi tylko skutek nieodpowiedniego ukierunkowania twórczości 
i budowania niewłaściwych relacji. Niekiedy jednak pozytywna twórczość zo-
staje uwikłana w tragedię egoizmu i pustej wolności, a właściwe relacje ulegają 
przemianie w patologiczną relację krzywdziciela i pokrzywdzonego. Powtórzyć 
tu trzeba, że możliwość czynienia krzywdy wpisana jest w konstytucję bytową 
człowieka. Często podkreśla się, że w naszej twórczości chodzi o zachowanie 
otwartości istnienia i o ustrzeżenie się przed ryzykiem jednowymiarowości29. 

krzywdę i przemoc.  
29  Ksiądz Jan Sochoń stwierdza: „Człowiek zawsze i wszędzie w swym działaniu pozostaje 

otwarty” (J.  S o c h o ń, Człowiek i twórczość. Szkice z fi lozofi i kultury, Polskie Towarzystwo To-
masza z Akwinu, Lublin 2016, s. 252). 

Marek SZULAKIEWICZ



49

„Twórczość – jak pisał Mikołaj Bierdiajew – nie jest jedynie walką ze złem 
i grzechem, ona tworzy inny świat, kontynuuje dzieło stworzenia”30. 

Próba unieważnienia tego, że całe istnienie potrzebuje człowieka, jako bytu, 
którego twórczość ma za zadanie i powinna realizować dobro i postęp, próba 
uczynienia z człowieka jedynie podmiotu zatopionego w świecie, oznacza 
również poważną zmianę. Nie znaczy to oczywiście, że rozumienie człowieka 
jako homo explorens eliminowało ryzyko niesienia przez niego destrukcji. 
Filozofowie podkreślają, że miarą człowieczeństwa jest stopień wrażliwości 
na krzywdę31. Jeśli można by mówić o jakiejś „mierze nie-człowieczeństwa” 
(albo degradacji), to z pewnością jednym z jej elementów byłoby krzywdze-
nie, czyli szkoda moralna, fi zyczna bądź też materialna wyrządzona komuś 
niezasłużenie. Człowiek może bowiem podejmować decyzje i działania, które 
przemieniają twórczość w destrukcję i zamiast „dodawać” prowadzą do utraty, 
do „umniejszania” czy „odbierania”. Słusznie podkreśla Robert Piłat, że „nie 
można orzec zachodzenia krzywdy, odwołując się tylko do własności czynu 
i osoby sprawcy”32. Uczynienie krzywdy zawsze zagraża naszemu działaniu, 
gdyż nie potrafi my przewidzieć wszystkich jego skutków. Akt twórczy zakła-
da samodzielność i wolność człowieka, ale i możliwość krzywdy. „Początek 
grzechu jest więc taki, że człowiek wykracza z rzeczywistego bytu w niebyt, 
z prawdy w kłamstwo, ze światła w mrok, by samemu stać się stwórczą pod-
stawą i mocą centrum, które ma w sobie, panować nad wszystkimi rzeczami”33. 
Dlatego krzywda nie jest fenomenem natury, lecz jest fenomenem człowie-
ka i kultury. U jej podstaw tkwi metafi zyczne zredukowanie człowieka, jego 
świata i samego istnienia. To, że krzywdzenie jest aktywnością nieludzką (lub 
antyludzką), dostrzec można w lęku, jaki ono budzi. Człowiek lęka się krzywd 
nie tylko jako otrzymywanych, ale również jako zadawanych. Jednocześnie, 
biorąc pod uwagę krzywdę jako działanie, trzeba stwierdzić, że należy ona do 
najłatwiejszych działań (aktywności) człowieka. Niezwykle łatwo bowiem 
doprowadzić do umniejszenia w istnieniu i uszczerbku w dobrach. Krzywda 
jest sposobem dokonania redukcji i takiego właśnie umniejszenia. Najpierw 
redukcji dokonuje się wobec własnego człowieczeństwa, później zredukowany 
zostaje drugi człowiek, a wreszcie świat w jego istnieniu. Spójrzmy pokrótce, 
jak przebiegają takie umniejszenia i redukcje.

30  B i e r d i a j e w, dz. cyt., s. 84. 
31  Por. R. S p a e m a n n, Przebaczenie, w: tenże, Szczęście a życzliwość. Esej o etyce, tłum. J. Me-

recki SDS, Lublin 1997, s. 256. 
32  P i ł a t, dz. cyt., s. 19. 
33  F.W.J.  S c h e l l i n g, Filozofi czne badania nad istotą ludzkiej wolności i sprawami z tym 

związanymi, tłum. B. Baran, Inter Esse, Kraków 1990, s. 97. 

Człowiek i krzywda



50

UMNIEJSZANIE SIEBIE
KRZYWDA WYRZĄDZONA SOBIE

Omnis stultitia  laborat fastidio sui.
(Każdy głupiec wysila się, aby obrzy-
dzić sobie swój los)34.

Seneka, Listy moralne 
do Lucyliusza

Kultura Zachodu przyzwyczajała nas do uznawania niezwykłego znaczenia 
człowieka i jednocześnie do tego, że człowiek powinien wykazywać dystans 
wobec siebie, nauczyć się patrzeć na siebie niejako z zewnątrz i właściwie 
wobec siebie postępować. Efektem owego spojrzenia z dystansu miało być 
ujawnienie złudzeń, umocnienie własnej tożsamości, dostrzeżenie obowiąz-
ków wobec siebie i samoafi rmacja35. Nie tylko zatem odkrywano w ten sposób 
obowiązki i działania wobec siebie, lecz w sposób szczególny je wyróżniano. 
Kant na przykład dawał pierwszeństwo obowiązkom wobec siebie przed obo-
wiązkami wobec innych36. Jednym z ważniejszych obowiązków wobec siebie 
jest „zorientowanie się” we własnej egzystencji i niewyrządzanie sobie same-
mu krzywdy, czyli niepodejmowanie działań przeciwko sobie, nieumniejsza-
nie swego bytu. Tylko człowiek może bowiem siebie krzywdzić, gdyż odnosi 
się on do samego siebie i ma przywilej wglądu we własne wnętrze. Krzywdy 
wyrządzone sobie mogą być różnej natury, lecz zawsze są one szkodami, które 
człowiek jest w stanie uczynić sobie, degradując się zarazem. Pisząc o obowiąz-
kach człowieka wobec siebie, Kant wskazuje na konieczność doskonalenia mo-
ralnego i podkreśla, że sami nie możemy czynić ze sobą wszystkiego, co tylko 
chcemy, gdyż zakres tych działań wyznaczony jest przez godność człowieka. 
Gdy człowiek odrzuca obowiązki, które ma wobec siebie samego, krzywdzi 
sam siebie. Bez względu na nasze ułomności, słabości i winy jest w nas obszar 
niepodlegający samooskarżeniu, a tym samym domagający się troski i nienaru-
szalności. Kto o ów obszar nie dba, krzywdzi siebie jako człowieka. I dlatego 
człowiek (jednostka) ma się ulepszać i przekraczać, wykorzystywać swoją 
zdolność twórczości do doskonalenia, nie zaś do krzywdzenia i ucieczki od sie-
bie37. Usunięcie (lub pomijanie) tych obowiązków prowadzi do pomniejszenia, 

34  L.A. S e n e c a, Listy moralne do Lucyliusza, tłum. W. Kornatowski, PWN, Warszawa 1961, 
s. 31. 

35  Por. np. I.  K a n t, Uzasadnienie metafi zyki moralności, tłum. M. Wartenberg, PWN, War-
szawa 1971, s. 51-53

36  „Bo jakże mógłbym poczuwać się do zobowiązania w stosunku do innej osoby, gdybym 
w tym samym czasie nie nakładał tego samego zobowiązania na siebie” (t e n ż e, Metafi zyka mo-
ralności, 417, tłum. E. Nowak, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2005, s. 288). 

37  Miguel de Unamuno pisał: „Rzadko myślimy o tym (co przecież zdarza się często), że czło-
wiek żyje, uciekając od samego siebie. Dokąd pójdzie, gdzie by nie spotkał samego siebie? Biegnie 

Marek SZULAKIEWICZ



51

zminimalizowania i degradacji własnego bytu, ale i człowieka w ogóle – aż po 
przyjęcie przezeń postawy agresywnej. W naszej kulturze działania takie uzna-
wane są nie tylko za niewłaściwe, lecz wręcz za grzeszne. Już św. Augustyn 
pisał: „Jeśli chcesz uniknąć nieszczęścia, kochaj w sobie pragnienie istnienia. 
Im bardziej będziesz chciał istnieć, tym bardziej zbliżysz się do Najwyższe-
go Bytu”38. Bardzo mocno podkreśla tę prawdę również psychologia. „Kiedy 
ludzie czują jako indywidualne osoby swoją nieistotność – wskazywał Rollo 
May – wówczas ulega także zachwianiu ich poczucie ludzkiej odpowiedzial-
ności”39. Gdy zaś się to dzieje, gdy człowiek traci poczucie odpowiedzialności 
za siebie i za swój rozwój, staje się zdolny do czynienia sobie krzywdy. Gdy 
zaś czyni sobie krzywdę, rozpada się jego poczucie tożsamości, a on sam wdaje 
się w wojnę ze sobą, tracąc możliwość samoafi rmacji. Przemiana człowieka nie 
rozpoczyna się od jego walki ze sobą i od krzywdzenia siebie, lecz od akceptacji. 
„Kto poznał wszystkie mroki swego wnętrza – podkreślał Anselm Grün – i wie 
o swoich ciemnych stronach, ten rozumie, że życie udać się może tylko wówczas, 
gdy przyjmie on wobec siebie postawę miłosierną, gdy powie sobie «tak», godząc 
się na to, że został stworzony właśnie taki, jaki jest. […] Miłosierny stosunek 
względem innych jest możliwy tylko pod warunkiem, że jesteśmy miłosierni dla 
siebie, że pogodziliśmy się z własnymi niedoskonałościami”40. Zanim nauczy-
my się nie krzywdzić innych, musimy więc zaaprobować siebie i nie zadawać 
krzywdy samym sobie. „Nie krzywdzić” oznacza tu przyjąć odpowiedzialność 
za swoje istnienie – odpowiedzialność, której nie może z nas zdjąć dążenie do 
przyjemności, pragnienie wygody ani też żadna instancja zewnętrzna. Słowem: 
krzywdzi siebie na przykład ten, kto wyraża zgodę na to, by być niewolnikiem, ale 
czyni to również ten, kto wykorzystuje swoją wolność przeciwko sobie. W obu 
przypadkach są to bowiem działania człowieka podejmowane przeciwko sobie, 
na skutek których dochodzi do redukcji i (samo)dyskredytacji człowieczeństwa, 
a przede wszystkim utracona zostaje otwartość ludzkiego bytu. 

Krzywda czyniona sobie wiąże się z charakterem ludzkiej aktywności 
(twórczości), w której może również realizować się (samo)dyskredytacja. 
Człowieka spotykamy nie tylko przez jego byt, ale również poprzez jego dzia-
łanie, i to właśnie w swoim działaniu (a być może nawet szczególnie w nim) 

coraz szybciej, ucieka zrozpaczony i wciąż usiłuje nie odczuwać siebie. Rzuca się w świat i w sen 
iluzji, aby uwolnić się od siebie i bez świadomości śnić swe życie. Iluż samobójców targnęło się na swe 
życie zapewne po to, by uwolnić się od siebie samych, a nie od uciążliwości życia” (M.  d e   U n a-
m u n o, Dziennik intymny, tłum. P. Rak, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2003, s. 30).   

38  Św.  A u g u s t y n, O wolnej woli, tłum. A. Trombala, w: tenże, Dialogi fi lozofi czne, t. 3, 
tłum. J. Modrzejewski, A. Trombala, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1953, s. 184.  

39  R.  M a y, Psychologia i dylemat ludzki, tłum. T. Mieszkowski, Instytut Wydawniczy Pax, 
Warszawa 1989, s. 41. 

40  A.  G r ü n, Bądź dobry dla siebie, tłum. S. Wolski, Wydawnictwo Wrocławskiej Księgarni 
Archidiecezjalnej, Wrocław 2016, s. 74. 

Człowiek i krzywda



52

jest on w stanie krzywdzić siebie. Dzieje się tak zwłaszcza wówczas, gdy ak-
tywność, zamiast być jedynie sposobem wyrażania człowieka, zmierza do wy-
pełniania sobą całego jego człowieczeństwa. Skrzywdzony taką „ideologią”, 
człowiek zaczyna działać wyłącznie ze względu na swą korzyść, a dokonując 
wyborów, stosuje wyłącznie kryteria utylitarne. W ten sposób sam przed sobą 
„zasłania” swoje człowieczeństwo, nie jest w stanie dostrzegać ani odczuwać 
duchowych odniesień i w rezultacie staje w sprzeczności z samym sobą. Pisał 
Fryderyk Schiller: „W dwojaki sposób człowiek może stanąć w sprzeczności 
z sobą samym: albo jako dzikus – gdy jego uczucia panują nad jego zasadami, 
albo też jako barbarzyńca – gdy jego zasady niszczą jego uczucia”41. I jedno, 
i drugie jest krzywdzeniem siebie. 

Podkreślając, że człowiekowi właściwa jest samoafi rmacja (nie zaś krzyw-
dzenie siebie), trzeba jednak również podkreślić, że afi rmacja ta w żadnym 
sensie nie oznacza egocentryzmu42. Egocentryzm to pierwszy rodzaj krzyw-
dy, jaki może uczynić sobie człowiek, nie zaś wyraz samoafi rmacji. Dlatego 
też, poszukując odpowiedzi na pytanie, dlaczego człowiek krzywdzi samego 
siebie, wskazać należy przede wszystkim na przemianę samoafi rmacji w ego-
centryzm, czyli postawę zmierzającą do pełnej realizacji własnej woli i do 
zaspokojenia egoizmu. Zmiana ta dokonuje się nad wyraz łatwo, gdyż łatwo 
jest pomylić troskę o swoje istnienie oraz dążenie do sensu z zabieganiem tylko 
o swoje sprawy i ulec – jak mówił Max Scheler – „«metafi zycznej» iluzji”43. 
Można powiedzieć, że ucieczka przed sobą i samoafi rmacją łatwo przemienia 
się w uznanie, że jedyną powinnością jest działanie na własną korzyść i dąże-
nie do tej korzyści. Rozmiar krzywdy uczynionej w ten sposób samemu sobie 
ujawnia się dopiero wtedy, gdy próbujemy odnaleźć w tej postawie elementy, 
o których można by powiedzieć, że są one budujące i otwierają człowieka na 
pełnię istnienia. Egocentryzm uniemożliwia takie poszukiwanie i odnalezie-
nie siebie, prowadząc do kryzysu tożsamości. Nie pozwala człowiekowi być 
naprawdę sobą, nie pozwala mu uzyskać orientacji we własnej egzystencji 
– zamiast tego oferuje fałszywe kryterium wartościowania samego siebie, co 
ostatecznie prowadzi do samotności i izolacji.

Oczywiście człowiek wykazuje skłonność, by koncentrować się raczej na 
tym, że jest krzywdzony lub że krzywdzi innych, nie zaś na tym, że krzywdzi 
siebie i buduje swoje „ja” w cynizmie, nienawiści i pogardzie wobec siebie. 

41  F.  S c h i l l e r, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka, w: tenże, „Listy o estetycznym 
wychowaniu człowieka” i inne rozprawy, tłum. I. Krońska, J. Prokopiuk, Czytelnik, Warszawa 1972, 
list czwarty, s. 52n. 

42  W tej kwestii Paul Ricoeur podkreśla: „Mówić: ten-który-jest-sobą nie znaczy mówić: ja” 
(P.  R i c o e u r, O sobie samym jako innym, tłum. B. Chełstowski, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2003, s. 33).   

43  M.  S c h e l e r, Istota i formy sympatii, tłum. A. Węgrzecki, PWN, Warszawa 1980, s. 102. 

Marek SZULAKIEWICZ



53

Taka postawa krzywdy wyrządzanej samemu sobie nabiera nawet cech ideo-
logii, gdy człowiek nie tylko stara się nie dostrzegać, że krzywda dokonuje 
się wskutek jego własnych działań, zaniechań i wyborów i że skierowana 
jest przezeń do niego samego, lecz również czyni z tego zachowania cnotę44. 
Kultura współczesna przepełniona jest tego rodzaju działaniami człowieka 
przeciwko sobie i wykazuje tendencję do uznawania ich za niejako pociąga-
jące. Mimo że jednostki, które podejmują taką aktywność, często przeżywają 
zdziwienie sobą, zaniepokojenie, poczucie wstydu i winy, nie dopuszczają 
jednak świadomości, że krzywdzą siebie, i zamiast w twórczości poszerzać 
i pogłębiać treść swego życia i istnienia, podejmują dalsze działania przeciwko 
sobie. Sytuację tę łatwo wyjaśnić. Po pierwsze, niezauważenie tego rodzaju 
krzywdy wyrządzanej samemu sobie wiąże się z trudnościami jej identyfi -
kacji biorącymi się stąd, że w przypadku takim jest się jednocześnie ofi arą 
i krzywdzicielem. Gdy zadajemy sobie tego rodzaju krzywdę, zawsze wydaje 
się nam, że nie jest to niszczenie „całego” siebie, że zawsze „coś” chronimy. 
Po drugie, trudność takiego rozpoznania bierze się również stąd, że kryteria 
oceny własnych czynów (nawet czynów popełnianych wobec siebie) są zwykle 
łagodniejsze niż kryteria, które stosujemy do oceny innych ludzi – krzywda 
wobec siebie może zatem przejść niezauważona. Dlatego też krzywdy takie 
są najczęściej bagatelizowane, a ich negatywne skutki w naszej świadomości 
osłabiane i „wygaszane”. Dopiero na głębszym poziomie rozwoju samoświa-
domości dochodzi do ich właściwego postrzegania i rozumienia. Niezbędne 
jest wówczas przezwyciężenie egocentryzmu. Paradoksalnie, aby dostrzec 
tego rodzaju krzywdę, trzeba umniejszyć swoje „ja”. Krzywda, którą człowiek 
może uczynić sobie samemu, ma bowiem za podstawę właśnie egocentryzm, 
stanowiący o utracie instynktu samozachowawczego, który (w normalnym 
trybie) reguluje stosunki jednostki ze światem. W tym wypadku jednak ów 
instynkt zatraca się i pod pozorem troski o siebie czynimy szkodę samym 
sobie. Krzywda wyrządzona sobie oznacza chęć życia wyłącznie w imię ego-
istycznych pragnień i wynikających z nich działań. Wcześniej czy później 
krzywda taka przekształca się jednak w poczucie próżni, bezwartościowości 
istnienia i własnej bezużyteczności. Rüdiger Safranski pisze: „Człowiek jest 
widownią wielkiego zamieszania. Najpierw nie posłuchał Boga, teraz zaś nie 
potrafi  słuchać siebie”45. Tymczasem człowiek powinien przynajmniej słuchać 
siebie, swego bytu, co jest jemu nie tylko dane, lecz również zadane.

44  Immanuel Kant dowodzi, że nawet smutek, który pojawia się wraz z krzywdą wyrządzaną 
sobie, jest dla niektórych „wzniosły” (I.  K a n t, Krytyka władzy sądzenia, ks. II, § 29, 127, tłum. J. Ga-
łecki, PWN, Warszawa 1986, s. 183).  

45  R.  S a f r a n s k i, Zło. Dramat wolności, tłum. I. Kania, Wydawnictwo Aletheia, Warsza-
wa 2013, s. 33. 

Człowiek i krzywda



54

Egocentryzm stanowi zatem podstawę krzywdy czynionej samemu sobie. 
Prowadzi on do zubożenia i zafałszowania ludzkiej natury, lecz egoistyczne 
zamknięcie, będące jego rezultatem nie jest jedynym rodzajem krzywdy, jaką 
człowiek może uczynić samemu sobie. Krzywdy te są oczywiście stopniowalne 
i można tu mówić o pewnej „technice upodlenia” samego siebie, poprzez którą 
człowiek wykorzystuje swoją naturalną twórczość w celach autodestrukcyj-
nych. Diagnoza człowieka krzywdzącego siebie jest diagnozą metafi zyczną, 
co oznacza, że dotyczy ona nie tylko wartości konkretnego życia, ale również 
metafi zycznej wartości istnienia człowieka. Krzywda czyniona sobie prowadzi 
do degradacji człowieczeństwa i do umniejszenia samego siebie pod pozorem 
troski o własne „ja”. Jej najgłębszą postacią jest decyzja o własnym niebyciu, 
czyli samobójstwo46. Jak stwierdza Emil Cioran: „Człowiek zabija się tylko 
wówczas, gdy w takim bądź innym sensie zawsze pozostawał na zewnątrz 
wszystkiego. Chodzi tu o jakieś pierwotne niedostosowanie, którego można 
nie być świadomym. Ten, komu pisane jest się zabić, jedynie mocą przypadku 
należy do tego świata; w gruncie rzeczy nie należy do żadnego”47. To zaś 
oznacza, że owo najtragiczniejsze skrzywdzenie poprzedziła pełna izolacja, 
będąca nie tylko radykalnym wyodrębnieniem siebie ze świata, ale również 
wyobcowaniem. Osoby, które podejmowały próby samobójcze, często pod-
kreślały, że czyniły to pod wpływem autodestrukcyjnych krzywd zadawanych 
samym sobie i negatywnych sądów na swój temat48.

UMNIEJSZANIE DRUGIEGO
KRZYWDA WYRZĄDZONA DRUGIEMU

Oznaką człowieczeństwa
jest troska o innego49. 

Emmanuel Lévinas  

Krzywdząc siebie, istota ludzka sama się umniejsza i zafałszowuje w swo-
im istnieniu, nie tylko osłabia swoje szanse przetrwania, ale przede wszystkim 
uniemożliwia sobie bycie w pełni człowiekiem. W sytuacjach takich elemen-
ty, które powinny mieć charakter utylitarny, przemieniają się w samodzielne 
cele i zaczynają określać życie jednostki: człowiek nieustannie się degraduje 

46  Samobójstwo nie jest jedynie śmiercią biologiczną zadaną sobie. Samobójstwo jest unice-
stwieniem siebie.  

47  E.  C i o r a n, Zły demiurg, tłum. I. Kania, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2008, s. 73.
48  J.  M e l l i b r u d a, Pułapka nie przebaczonej krzywdy w aspekcie psychologicznym, w: 

Krzywda i przebaczenie, red. J. Augustyn SJ, Wydawnictwo M, Kraków 2010, s. 34. 
49  M.  d e  S a i n t - C h e r o n, Rozmowy z Emmanuelem Lévinasem, tłum. K. Kot, Wydawnic-

two Aletheia, Warszawa 2008, s. 50. 

Marek SZULAKIEWICZ



55

i zaczyna żyć w świecie iluzji. Istnienie człowieka jest jednak nieuchronnie 
współistnieniem i krzywdzenie siebie otwiera drogę do wyrządzania szkód in-
nemu człowiekowi. Będąc powiązany z innymi ludźmi, człowiek wraz z nimi 
realizuje też swoją twórczość. Ludzka kondycja bytowa wymaga „bycia-z”, 
„współbycia” i otwarcia się na drugiego człowieka, gdyż nikt nie jest bytowo 
samowystarczalny. Hannah Arendt podkreślała: „Żaden człowiek, choćby naj-
potężniejszy, nie może nigdy dokonać niczego, dobrego czy złego, bez pomocy 
innych”50. Dlatego też krzywdzenie drugiego człowieka wydaje się sięgać tej 
pierwotnej krzywdy, czyli krzywdy wyrządzanej sobie, i relacji człowieka 
z samym sobą. U człowieka skrzywdzonego przez siebie wzrasta fałszywe 
poczucie własnej siły i mocy, a także przeświadczenie, iż „może wszystko”, nie 
podlega żadnym ograniczeniom i tylko od niego zależy, jaką postawę przyjmie 
wobec innych. Zamiast jednak rozwijać troskę o słabszych, zamiast żywić 
współczucie dla bezbronnych, przebaczać winnym i wsłuchiwać się w drugie-
go człowieka, z łatwością korzysta z możliwości krzywdzenia. Jest to zawsze 
negatywna postawa w relacji z innymi ludźmi51. 

Paradoks polega na tym, że krzywdząc siebie i będąc przyczyną auto-
destrukcji, człowiek często ucieka w stronę drugiego nie po to, by znaleźć 
u niego pomoc i dzięki niemu odzyskać siebie samego, lecz po to, by swoje 
destrukcyjne skłonności skierować również przeciw niemu. Można powie-
dzieć, że krzywdzenie innego jest pewną konsekwencją owej pierwotnej 
krzywdy czynionej sobie, a w szczególności wypływa ono z egocentryzmu: 
zdegradowana subiektywność rodzi zdegradowaną intersubiektywność. Jeśli 
krzywdzimy siebie, nadając sobie status wyodrębniony i uprzywilejowany, 
to wcześniej czy później pojawia się podstawa do krzywdzenia innych i pier-
wotna autodestrukcja przenosi się dalej, stając się najczęściej destrukcją tego, 
co bezbronne i bezsilne. Mamy wówczas do czynienia z instrumentalizacją 
drugiego człowieka i umacnia się w nas postawa nakazująca postrzegać go 
jako zagrożenie i konkurenta. Człowiek skrzywdzony przez siebie, stając wo-
bec innych ludzi, upatruje w nich tylko wrogów i rywali, i buduje związki 
oparte wyłącznie na interesie bądź (i) przyjemności. Troska i działanie na rzecz 
innych ludzi zostają wyparte przez relację podporządkowania i nadrzędności, 
krzywdy i cierpienia. Arthur Schopenhauer wskazywał: „Krzywda pojawia 
się jako ujarzmienie innej jednostki, poddanie jej w niewolę, a wreszcie jako 

50  H.  A r e n d t, Odpowiedzialność osobista w warunkach dyktatury, tłum. M. Godyń, w: taż, 
Odpowiedzialność i władza sądzenia, tłum. W. Madej, M. Godyń, Prószyński i S-ka, Warsza-
wa 2006, s. 77.  

51  Wydaje się, że łatwiej znosić krzywdy zadawane przez nieprzyjaciół niż te, których dozna-
jemy od przyjaciół. Wskazuje na to także jeden z psalmów: „Gdybyż to lżył mnie nieprzyjaciel, 
zniósłbym to z pewnością” (Ps 55(54),13). 

Człowiek i krzywda



56

napaść na cudzą własność”52. Warto przyjrzeć się tym trzem sposobom krzyw-
dzenia drugiego człowieka, aby ująć obecną w nich twórczość, jakkolwiek jest 
to twórczość zdegradowana i degradująca. 

Przyczyny i motywy krzywdzenia drugiego człowieka są niezliczone. Za-
wsze jednak zmierzają one – jak twierdził Schopenhauer – przede wszystkim 
do ujarzmienia innej jednostki. Jeśli krzywda to umniejszenie (zdegradowanie) 
w istnieniu, łatwo dostrzec, że czyniona drugiemu człowiekowi, zawsze sta-
nowi radykalną negację, próbę przekreślenia zarówno jego, jak i jego świata 
– i urzeczywistnienia swojej własnej totalnej niezależności. Kto taką krzywdę 
zadaje, nie może się już zadomowić w świecie, ani też wypełniać swojego 
twórczego powołania i utrzymywać gotowości do wzajemnej pomocy. Do-
świadczenie drugiego człowieka jako „antybliźniego” jest raczej przejawem 
fałszywej, odwróconej twórczości, w której pojawia się destrukcja wzajem-
nej otwartości i pomocy. Jeśli krzywdząc siebie, człowiek staje się monadą, 
to nie ma już możliwości komunikacji z drugim innej niż walka i współza-
wodnictwo. Krzywdzenie siebie i sprowadzanie swojego istnienia do postaw 
egocentrycznych prowadzi do zerwania relacji wzajemności, inny staje się 
już tylko zagrożeniem, przeciwnikiem i obcym, wobec którego wszystko jest 
dozwolone. Człowiek, który w ten sposób skrzywdził samego siebie, stawia 
się w sytuacji bezwzględnej konkurencji i walki z drugim. Odrzuca wówczas 
wszelkie więzi, które wykraczają poza bezpośrednie interesy i potrzeby. W sy-
tuacji takiej naprzeciwko siebie stają już tylko skrzywdzone, zdegradowane 
własną aktywnością „ja” i inny – jako wróg i przeciwnik, którego należy so-
bie podporządkować lub zniszczyć. Z relacji międzyludzkich usunięte zo-
stają potrzeby wyższego rzędu. Nie ma już możliwości wzajemnej wymiany 
i ubogacania siebie, lecz pozostaje tylko ujarzmienie drugiego i wzięcie go 
w niewolę. Krzywda ma wówczas działanie generalizujące i nie dotyczy po 
prostu drugiego człowieka, lecz zwraca się ku całej ludzkości i ostatecznie 
wymierzona jest w naturę człowieka. 

Krzywdzenie siebie i negacja człowieczeństwa w odniesieniu do swojego 
własnego życia i działania doprowadza do zerwania komunikacji z innym, 
czyniąc z niego przedmiot, którym można dowolnie dysponować. Gdy inny 
zostaje potraktowany jako środek, nie zaś jako Kantowski cel, oraz gdy prze-
staje działać epifania twarzy: „nie zabijaj”, o której pisał Lévinas, krzywda 
może wkroczyć w świat drugiego człowieka. Jej wtargnięcie dotyczy nie 
tylko bezpośrednio konkretnego przedmiotowego życia drugiego człowieka, 
ale pośrednio również świata kultury. Następstwem tego wtargnięcia jest jej 
depersonalizacja. Jeśli czyniący krzywdę sobie samemu nie godzi się na swoje 

52  A. S c h o p e n h a u e r, Świat jako wola i przedstawienie, t. 1, tłum. J. Garewicz, PWN, 
Warszawa 1994, s. 508. 

Marek SZULAKIEWICZ



57

człowieczeństwo i chętnie je umniejsza oraz degraduje, to czyniący krzywdę 
drugiemu nie godzi się na konkretnego człowieka i jego świat.

UMNIEJSZANIE ŚWIATA
KRZYWDA WYRZĄDZONA ISTNIENIU

Świat, który krzywdzi, jest złym światem53. 
Antoni Kępiński, Melancholia

Wydaje się, że opisane tu dwa wymiary krzywdy wyczerpują destrukcyjną 
działalność człowieka jako homo rapiens. W obu wypadkach umniejszony 
(zredukowany) zostaje najpierw konkretny człowiek („ja”), a później drugi 
(inny) wraz z jego własnym światem. „Ja” ulega umniejszeniu do egotycznej 
świadomości, a drugi człowiek i jego świat – do przedmiotu użycia, którym 
można zawładnąć, choćby przez kradzież jego rzeczy. Krzywdy czynione so-
bie oraz zadawane drugiemu człowiekowi mają jednak również konsekwencje 
metafi zyczne, ponieważ nasz stosunek do świata zawsze ma charakter metafi -
zyczny. Pogląd na świat musi bowiem obejmować całość istnienia, ujmować 
sens życia człowieka i sens świata. Krzywdy wobec siebie i drugiego prowadzą 
do fałszywych światopoglądów i do fałszywych ocen metafi zycznych. Krzyw-
da wyrządzana sobie i drugiemu niejako wdziera się w głąb świata i zaczyna 
dotykać samego podłoża istnienia i oddziaływać na jego całościową wizję, 
jaką żywi człowiek. Można powiedzieć, że krzywdząc siebie i innego, krzyw-
dzi się również świat, krzywdziciel żyje bowiem nie we wspólnym i realnym 
świecie, lecz w świecie sztucznym, wymyślonym i wyśnionym. Już Heraklit 
wiedział, że na jawie ludzie żyją we wspólnym świecie, uciekając zaś w sen 
i marzenia, zaczynają żyć w swoim „prywatnym” świecie, często wrogim, 
niebezpiecznym i zafałszowanym. Jeśli człowiek skrzywdził siebie i innego, 
to skrzywdził też cały świat, który wskutek krzywdy staje się metafi zycznie 
zamknięty i skrępowany. Wydaje się, że krzywdziciel degraduje metafi zyczny 
wymiar istnienia. Czy człowiek ma jednak rzeczywiście moc zadawania światu 
aż takich krzywd? Jeśli nawet zgodzimy się, że jest on zdolny do krzywdzenia 
siebie (i często to czyni) i z łatwością krzywdzi też innych, to czy dokona-
nie tego rodzaju krzywdy metafi zycznej nie wymaga jakichś „nadludzkich” 
zdolności? Trzeba też zapytać: W jaki sposób człowiek krzywdzi świat i jakie 
są konsekwencje tej aktywności nie tylko dla świata, ale i dla samego czło-
wieka?  

53  A.  K ę p i ń s k i, Melancholia, Państwowy Zakład Wydawnictw Lekarskich, Warsza-
wa 1985, s. 121.  

Człowiek i krzywda



58

Oczywiście krzywdy, jakie człowiek wyrządza istnieniu, dotyczą nasze-
go ludzkiego odbioru świata. Prowadzą one do zafałszowania świadomości, 
do fałszywego rozumienia rzeczywistości. Człowiek uzyskuje w ten sposób 
zdolność unieważniania różnych wymiarów istnienia. Łatwo to ukazać, gdy 
zestawi się postawę twórcy i poszukującego z postawą krzywdziciela. Jeśli 
człowiek wypełnia powinności swego bytu, jest twórczy, poszukujący i sam 
nie jest dla siebie celem (nie krzywdzi), to jego świat wyróżnia się otwartością 
i... ciągiem dalszym. W aktach twórczości i poszukiwań nie chodzi bowiem 
o zamknięcie i ograniczenie świata, otwierają one natomiast człowieka na to, 
co inne, nowe, nieodkryte czy tajemnicze54. Takiego właśnie niezamkniętego, 
niegotowego, procesualnego charakteru istnienia doświadcza homo explo-
rens: jest ono zawsze „jeszcze-nie” i „czymś-więcej”. Podejmując działania 
i tworząc, homo explorens zaprzecza wszelkiej statyczności i zamknięciu, 
mając stale na uwadze tajemnicę i nowe (nieznane dziś jeszcze) możliwości 
bycia. W dziejach fi lozofi i ruch ten wyrażał się zawsze próbą wykroczenia 
poza kondycję egzystencjalną człowieka i wyprowadzenia go ku temu, co 
niepoznawalne i rozumowo nieuchwytne55.

Inaczej jest w przypadku homo rapiens. Już krzywdząc siebie samego 
i ćwicząc się w autodestrukcji, nie może on utrzymać otwartości na świat 
i nieuchronnie unieruchamia byt. Całe istnienie wyraża w kategoriach tylko 
tego, co jest tu i teraz, i nie potrafi  posługiwać się kategoriami tego, czego 
jeszcze nie ma, a co może czy też musi nastąpić. Pojawia się wówczas moż-
liwość redukcji samego istnienia i jego umniejszania. Najprostszy charakter 
ma redukcja materialistyczna. Dla egoistycznego, skrzywdzonego „ja” świat 
zawsze łączy się z przemocą, staje się wrogi i jest tylko przeszkodą w istnie-
niu56. Tego rodzaju wrogość wobec świata może w skrajnych przypadkach 
oznaczać nawet jego unicestwienie. Simone Weil pisała: „Pragnąć, aby świata 
nie było, to pragnąć, abym ja sam, taki, jaki jestem, stał się wszystkim”57. 
Nie należy się zatem dziwić, że skrzywdzenie siebie, o którym mowa, burzy 
porządek świata. Świat zawsze okazuje się w takich przypadkach miejscem 
zagrożenia i musi być zamknięty i ograniczony, aby człowiek mógł sobie w ten 

54  Tylko otwarty świat jest warunkiem wolności. 
55  Leszek Nowak pisał: „Jest wiele światów poza światem aktualnym – światy alternatywne 

wobec aktualnego, jego przed- i poświaty [...] niektóre światy są konkretne, są to światy alternatywne 
wobec aktualnego, ale są i światy abstrakcyjne (przedświaty), a także światy więcej-niż-konkretne 
(poświaty)” (L.  N o w a k, Byt i myśl, t. 1, Nicość i istnienie, Zysk i S-ka, Poznań 1988, s. 187). 

56  Andrzej Falkiewicz podkreśla: „Części poznaję w świecie zewnętrznym. Tego zaś, co jest 
Całością, doświadczam w sobie samym, sobą samym” (A. F a l k i e w i c z, Być może. Być – w stu 
trzydziestu czterech odsłonach, słowo/obraz terytoria, Gdańsk 2002, s. 40). Jeśli jednak „ja” krzyw-
dzi siebie, to nie jest już w stanie doświadczyć całości istnienia. 

57  S.  W e i l, Świadomość nadprzyrodzona. Wybór myśli, tłum. A. Olędzka-Frybesowa, Instytut 
Wydawniczy Pax, Warszawa 1986, s. 75. 

Marek SZULAKIEWICZ



59

sposób stworzyć przynajmniej pozory bezpieczeństwa. Jednocześnie, jeśli ów 
świat jest zły i bezbożny, to krzywda wobec niego i jego elementów wydaje 
się czymś nieistotnym. W psychologii często wskazuje się, że sposób trakto-
wania rzeczy stanowi konsekwencję traktowania siebie i drugiego człowieka. 
Redukcjonistyczna krzywda wobec istnienia nie poprzestaje jednak na umniej-
szeniu i zamknięciu świata. Zmierza ona również do redukcji świata do jego 
fi zycznego (materialnego) wymiaru, gdyż tylko taka rzeczywistość może być 
postrzegana przez zmysły i ujęta przez rozum. Ten wymiar krzywdy wobec 
istnienia towarzyszy krzywdzeniu innych. Wskutek instrumentalizacji relacji 
i dostrzegania w drugim człowieku zagrożenia i konkurenta nieuchronnie ro-
dzą się bowiem podstawy do redukcji samego istnienia i jego umniejszenia. 
Redukcjonizm tego rodzaju stanowi wyraz sprowadzania świata wyłącznie do 
rzeczy martwych i służy umacnianiu praktycznego materializmu, konsumizmu 
i myślenia w kategoriach posiadania. W świecie takim rzadko doświadczane 
jest coś więcej niż tylko materialny wymiar istnienia58. Ów „nicwięcyzm”59 – 
jak powiedziałby Józef Życiński – to najmocniejszy wyraz redukcjonizmu ma-
terialistycznego. Krzywdzący innego nie można mieć świata, który nie byłby 
światem wyłącznie materialnym. Człowiek krzywdzi istnienie, gdy ogranicza 
je do obumarłej i statycznej materialności i podporządkowuje niższym stop-
niom bytu. Zamiast przyjąć postawę twórczości ubogacającej i jego, i świat, 
wydaje się żyć zgodnie z zasadą: „Trwać to umniejszać się; istnienie to utrata 
bytu”60. Nie tylko zatem – jak wskazywał Kępiński – świat, który krzywdzi, 
jest złym światem, ale również odwrotnie: człowiek, który krzywdzi świat, jest 
złym człowiekiem. Materialistyczna strukturalizacja świata stanowi ogranicze-
nie jego wielopoziomowości i otwartości, a przede wszystkim zubaża rzeczy-
wistość przez zamknięcie jej w granicach wyników obserwacji. W wymiarze 
codzienności kultury współczesnej propagowana (a nawet reklamowana) jest 
jednak właśnie jednowymiarowość świata. Ten rezultat redukcjonizmu można 
symbolicznie nazwać śmiercią Boga w kulturze i postrzegać jako wyraz nara-
stającego przekonania o jednopoziomowości świata. 

Krzywdzenie siebie i innych prowadzi zatem do zredukowania świata, 
do usunięcia zeń transcendencji i do swoistego „utknięcia w świecie”, zasty-
gnięcia w materialności przedmiotów i zogniskowania uwagi na „tu i teraz”, 
poprzez które sami wyznaczamy sobie granice naszego bytu i naszych moż-

58  Jeden z bohaterów opowiadania Gottfrieda Kellera, patrząc na jabłko trzymane w dłoni, 
mówi: „Hola, milutki Panie Boże, tutaj się ukryłeś, siedzisz w tym jabłku! Czy sądzisz, że Cię nie 
znajdę?” (G.  K e l l e r, Urszula, w: tenże, Nowele zuryskie, tłum. I. Czermakowa, PIW, Warszawa 
1958, s. 318). 

59  J.  Ż y c i ń s k i, Wszechświat emergentny. Bóg w ewolucji przyrody, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 2009, s. 15. 

60  C i o r a n, dz. cyt., s. 79. 

Człowiek i krzywda



60

liwości. Człowiek miota się w tym stworzonym przez siebie świecie niczym 
w klatce i trudno jest mu granice tego świata przekroczyć.  Krzywdziciel traci 
świadomość niewystarczalności swojego świata, a zarazem nie zyskuje świa-
domości wszechmocy. Zwycięstwo postawy redukcjonistycznej i realizują-
cych ją działań polegających na krzywdzeniu oznacza zawężenie naszego 
horyzontu poznawczego i prowadzi do przekonania, że świat, człowiek oraz 
kultura rzeczywiście są tylko tym, co można zaobserwować, i niczym więcej 
być nie mogą. Człowiek może zaś (co najwyżej) poprawiać czy ulepszać to, co 
znajduje się w jego zamkniętym (ograniczonym) w ten sposób świecie – ocze-
kiwanie „czegoś innego” nie ma bowiem sensu. Redukcjonizm sprzyja zatem 
doskonaleniu, poprawianiu i upiększaniu tego świata – i niczemu więcej. 

*

Ci, którzy najbardziej pragną nieba,
najlepiej służą ziemi.
A którzy kochają człowieka
mniej niż Boga,
czynią dla człowieka najwięcej61.

C.S. Lewis, O życiu 
w wierze atomowej

Czynienie krzywdy miało miejsce we wszystkich epokach. Homo rapiens 
wykorzystuje swoją aktywność niezależnie od przemian historycznych – czło-
wiekowi dana jest bowiem straszliwa możliwość zdegradowania siebie, innych 
ludzi i całego istnienia. Oczywiście nie oznacza to, że w dziejach nie można 
wskazać okresów, w których krzywdzenie siebie, drugiego człowieka i świata 
przejawiało się w większym lub mniejszym stopniu. Chociaż wszystkie te 
wymiary krzywd pojawiają się zawsze razem, to jednak nie zawsze występują 
z równą mocą. Nie jest na przykład trudno udowodnić, że wiek dwudziesty 
był szczególnym czasem krzywd wyrządzanych drugiemu człowiekowi. Nie 
bez przyczyny okres ten nazwano wiekiem eksterminacji62. Krzywda nie tylko 
osiągnęła wówczas apogeum jako akt pogardy wobec innego człowieka, lecz 
również ukazała swoją niespotykaną wcześniej postać. Została ona szczegó-
łowo zaplanowana i perfekcyjnie wykonana, a w jej czynieniu wykorzysty-
wano nawet osiągnięcia nauki. Z kolei w kulturze współczesnej dostrzegamy 
krzywdę, jaką w coraz większym stopniu człowiek zadaje samemu sobie, i to 

61  C.S.  L e w i s, O życiu w wierze atomowej (1948), w: tenże, Nieodparte racje. Eseje o etyce 
i teologii, tłum. J. Muranty, Ofi cyna Wydawnicza Logos, Warszawa 2003, s. 137. 

62  Zob. np. B.  B r u n e t e a u, Wiek ludobójstwa, tłum. B. Spieralska, Ofi cyna Wydawnicza 
Mówią Wieki, Warszawa 2005.  

Marek SZULAKIEWICZ



61

nie tylko dlatego, że w swoich działaniach zatraca wymiar transcendentny 
i ogranicza swój byt do bycia „tu i teraz”, ale również z tego powodu, że 
odrzuca potrzebę zrozumienia siebie, poddaje się modom i nie potrafi  (lub nie 
chce) już rozpoznać samego siebie. Wtopiony w codzienność, ucieka przed 
próbami namysłu nad sobą, z jednej strony nie mając na nie czasu, z drugiej zaś 
lękając się, że w refl eksji tego rodzaju mógłby odkryć nicość swojej egzysten-
cji. Często zmierza do zadowolenia własnego „ja”, umniejszając i krzywdząc 
siebie i nie żyjąc zgodnie z tym, czym jest. 

Prowadząc rozważania nad ludzkimi zachowaniami (działaniami) w aspek-
cie moralnym (w tym również nad czynieniem krzywdy), etycy w centrum 
zainteresowań stawiają ludzkie „ja”. Krzywda nie jest jednak doświadczeniem 
etycznym bądź też (przynajmniej) się do niego nie ogranicza. Jej charakte-
rystyki nie są w stanie wyczerpać ani opisy słusznego postępowania, ani też 
opisy dobra moralnego. Powyższe rozważania stanowią próbę przełamania 
tendencji do ujmowana krzywdy wyłącznie z perspektywy moralnej. Nie 
koncentrują się one wokół ludzkiego „ja”, lecz wokół człowieka czyniącego 
krzywdę. Chociaż bowiem krzywda nie istnieje inaczej niż jako obecna w złu 
i cierpieniu, nie daje się ona jednak sprowadzić ani do zła, ani do cierpienia. 
Aby to dostrzec, wystarczy przeanalizować sposoby usprawiedliwienia zła 
i krzywdy. Człowiek często poszukuje usprawiedliwienia zła i najczęściej je 
znajduje. Niekiedy nawet wskazuje się, że zło jest nieodłącznym towarzyszem 
dobra. Krzywdy natomiast usprawiedliwić się nie da. Jest ona zawsze złem 
bez możliwości usprawiedliwienia. Porównać też można przyczyny czynienia 
zła i przyczyny krzywdzenia. Wydaje się, że człowiek nie jest w stanie auto-
matycznie czynić dobra, podobnie jak nie jest w stanie rozmyślnie czynić zła. 
Aby czynić zło, potrzebuje namowy (kuszenia), aby zaś mógł czynić dobro, 
musi dokonać wysiłku. Inaczej jest w przypadku krzywdy. Można ją czynić 
automatycznie, bez namowy i bez wysiłku. Wreszcie często uznaje się – jak 
w Gorgiaszu Platona – że lepiej doznawać zła, niż je wyrządzać. Z krzywdą 
i w tym wypadku jest odmiennie: nikt nie sądzi (i nie czynią tego nawet fi lo-
zofowie), że lepiej doznawać krzywd, niż je wyrządzać. Aby zrozumieć, czym 
jest krzywda, aby odpowiedzieć na pytanie „skąd krzywda?”, trzeba najpierw 
znaleźć odpowiedź na pytanie „kim jesteśmy?”. W kwestii zła jest odwrotnie: 
etycy najpierw pytają o to, skąd bierze się zło, a dopiero później angażują w nie 
w jakiś sposób człowieka. 

Takich różnic można wskazać wiele. Zawsze wskazują one na koniecz-
ność ujmowania krzywdy nie tylko jako rezultatu czynu człowieka ze wska-
zaniem na jego odpowiedzialność moralną, lecz również w aspekcie kondycji 
człowieka. Aby zrozumieć, czym jest krzywda, trzeba zatem ujmować ją nie 
tylko w tym, co człowiek czyni, ale również w tym, kim człowiek jest. Można 
wówczas dostrzec nie tylko jej wymiar moralny, ale również metafi zyczny. 

Człowiek i krzywda



62

Chociaż wydaje się, że interpretacja taka odbiega od tradycyjnej jedynie pod 
względem formalnym, to jej sens ujawnia się jednak w szczególny sposób, 
gdy stajemy przed pytaniem, jak krzywd unikać i jak im zapobiegać. Oka-
zuje się wówczas, że szczególna uwaga przy podejmowaniu czynów nie jest 
wystarczająca, najważniejsze jest bowiem, by podejmować trud odkrywania 
człowieczeństwa – tego, kim się jest – i okazywać troskę o jego zachowanie 
oraz kształtowanie.

Marek SZULAKIEWICZ


