
127

Karolina ROZMARYNOWSKA

DLACZEGO SŁOWA RANIĄ
O istocie krzywdy językowej

Chociaż najczęściej osoby tworzące relację ofi ara–krzywdziciel mają świado-
mość jej istnienia i miejsca, jakie w niej zajmują, zdarzają się przypadki, gdy 
ofi ara nie doświadcza poczucia krzywdy, a krzywdziciel nie przeżywa poczucia 
winy. Na jakiej wówczas podstawie możemy mówić o doznanej i wyrządzonej 
krzywdzie? Otóż krzywdę rozpoznajemy nie tylko w oparciu o samoświadomość 
ofi ary i krzywdziciela, ale przede wszystkim analizując własności czynu, czyli 
obiektywne fakty dotyczące działania sprawcy.

Refl eksje nad krzywdą językową łączą z sobą dwa obszary badań i zwią-
zanych z nimi pytań. Z jednej strony wpisują się w problematykę moralnej 
oceny czynów, ich kryteriów i zasad. W tym obszarze fundamentalne i chyba 
najciekawsze jest pytanie o różnicę między działaniem językowym a fi zycz-
nym, oczywiście w kontekście moralnym. Czy krzywda, którą wyrządzam 
za pomocą słów, różni się od tej, która ma charakter fi zyczny? Innymi sło-
wy, czy dla moralnej oceny działania istotne jest to, czy ma ono charakter 
fi zyczny czy werbalny? Z drugiej strony problematyka krzywdy językowej 
sprawia, że zaczynamy się zastanawiać nad kwestią performatywności języka. 
Od lat sześćdziesiątych dwudziestego wieku, a konkretnie od ukazania się 
pracy Johna L. Austina Jak działać słowami1, wiemy, że obok wypowiedzi 
konstatujących, istnieją też takie, które mają moc sprawczą. Są to tak zwane 
performatywy. Wypowiadając je, spełniamy określone czyny, na przykład 
rozkazujemy, ostrzegamy, radzimy. Zauważmy, że wśród czynów tych są rów-
nież takie, które same w sobie stanowią działania moralne, a więc ocenia się 
je w kategoriach dobra bądź zła moralnego. Ten rodzaj „sprawczości” języka 
stanowiłby o tym, że mówiąc, możemy czynić dobrze bądź źle. Najlepszym 
zapewne przykładem działania tego rodzaju jest obrażanie2. Po pierwsze, jest 
to działanie, które wykonujemy za pomocą słów. Po drugie, mówiąc, obra-
żamy kogoś: innego lub siebie, a zatem kształtujemy relacje międzyludzkie. 

1  Zob.  J.L.  A u s t i n, Jak działać słowami, w: tenże, Mówienie i poznawanie. Rozprawy 
i wykłady fi lozofi czne, tłum. B. Chwedeńczuk, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1993, 
s. 544-713.

2  Przykład obrażania wybrałam jako najbardziej wyrazisty, ale należy podkreślić, że istnieje 
wiele różnych czynów dokonywanych za pomocą słów, w przeciwieństwie do obrażania jednak 
ocenianych jako moralnie dobre. Należą do nich: pocieszanie, wspieranie, gratulowanie czy dzię-
kowanie.

„Ethos” 31(2018) nr 2(122) 127-141
DOI 10.12887/31-2018-2-122-08



128

Po trzecie, jest to taki sposób mówienia, który oceniamy jako moralnie zły3. 
W obecnych rozważaniach zastanowię się nad istotą krzywdzenia słowem. 
Spróbuję odpowiedzieć na pytania: Jak to możliwe, że za pomocą języka moż-
na kogoś skrzywdzić, obrazić czy zniesławić? Z czego wynika moralne zło 
„raniących” słów? I wreszcie, gdzie leży granica między działaniem a mówie-
niem? Pytania te są podstawowe dla zrozumienia źródeł krzywdy językowej.

ETYKA SŁOWA

Dziedziną wiedzy humanistycznej, która bada nieetyczne sposoby posłu-
giwania się językiem, jest etyka słowa. Ustalając zasady i normy komuniko-
wania się, pozwala ona rozpoznać, jakie słowa, wyrażenia czy sposoby użycia 
języka mogą krzywdzić. Na gruncie tej interdyscyplinarnej nauki identyfi kuje 
się mechanizmy językowe, za pomocą których można dyskredytować drugie-
go, upokarzać go czy też sprawować nad nim władzę. Wskazuje się ponadto 
na psychologiczne i socjologiczne źródła tych zabiegów, opisując na przykład 
funkcjonowanie stereotypów4. Językoznawcy analizują źródła agresji języko-
wej, rozumianej jako „brutalne, przekraczające ogólnie przyjęte międzyludz-
kie normy współżycia, zachowanie językowe”5, takie jak obraza, obelga czy 
zniewaga. Aby odpowiedzieć na postawione wyżej pytania, musimy jednak 
nie tylko sięgnąć po narzędzia, którymi dysponuje etyka słowa, ale rozszerzyć 
i pogłębić jej analizy o fi lozofi czny namysł nad istotą krzywdy z jednej strony 
i jej językowymi źródłami z drugiej. 

Kiedy zastanawiamy się nad zjawiskiem krzywdzenia słowem, od razu 
nasuwają się pytania: W jaki sposób można skrzywdzić drugiego człowieka za 
pomocą języka? Na czym taka krzywda polega? Zacznijmy od doświadczenia. 
Skrzywdzony w ten sposób człowiek zostaje najczęściej obraźliwie nazwany 
i czuje się poniżony. Nierzadko uczuciu temu towarzyszą wewnętrznie prze-
żywany bunt i niezgoda, wynikająca z przekonania, że tak być nie powinno 
(człowiek uświadamia sobie, że nie powinien zostać tak nazwany, ponieważ na 
to nie zasłużył; jest to niesprawiedliwe bądź nieuzasadnione). Jak to się jednak 

3  Możemy się oczywiście zastanawiać, czy obrażanie jest w każdym wypadku czynem moralnie 
złym. Prawdopodobnie istnieją okoliczności, w których działanie tego rodzaju można usprawiedli-
wić lub nawet uznać za właściwe. Nie jest to jednak przedmiotem moich analiz. Zależy mi natomiast 
na pokazaniu, że za pomocą słów można czynić moralne dobro albo moralne zło.

4  Zob. A.  C e g i e ł a, Słowa i ludzie. Wprowadzenie do etyki słowa, Dom Wydawniczy Elipsa, 
Warszawa 2014.

5  I. K a m i ń s k a - S z m a j, Źródła agresji językowej. Co to jest inwektywa polityczna? Językowe 
sposoby obrażania przeciwnika politycznego, w: Etyka słowa. Wybór opracowań, t. 1, red. J. Bartmiński, 
S. Niebrzegowska-Bartmińska, M. Nowosad-Bakalarczyk, J. Puzynina, Wydawnictwo UMCS, Lub-
lin 2017, s. 225.

Karolina ROZMARYNOWSKA



129

dzieje, że człowiek doświadcza tego rodzaju przeżyć? Czy skierowane do niego 
słowa mają moc ranienia? Jak zauważył Austin, choć mówiąc coś, mogę kogoś 
obrazić, nie istnieje performatyw: „Obrażam cię”. Kiedy więc mamy do czy-
nienia z czynnością obrażania? Poczucie bycia obrażonym pojawia się najczę-
ściej wówczas, gdy ktoś zostaje określony w wulgarny, dyskredytujący sposób 
(na przykład przez wypowiedź o charakterze rasistowskim czy szowinistycz-
nym). Wydaje się, że można nawet wskazać określone słowa i wyrażenia, które 
w powszechnym mniemaniu (w danym kręgu kulturowym) zazwyczaj uchodzą 
za obraźliwe6. Do grupy tej należy słownictwo prymarnie wartościujące, czyli 
takie, w przypadku którego negatywnie wartościujące składniki semantyczne 
wchodzą w skład defi nicji wyrażenia. Są to: (1) nazwy ludzi o niskim pozio-
mie intelektualnym i moralnym, na przykład „łajdak”, „idiota”, „kanalia”; 
(2) przymiotniki oceniające negatywnie cechy charakteru, poziom intelektu-
alny, wygląd czy sposób zachowania, na przykład „tępy”, „tłusty”, „fanatycz-
ny”; (3) czasowniki nazywające działania, na przykład „kupczyć”, „żreć się”, 
„jątrzyć”. Obok słownictwa prymarnie wartościującego językoznawcy wy-
różniają także słownictwo konotacyjnie (wtórnie) wartościujące, czyli takie, 
którego znaczenie kształtowane jest pod wpływem obowiązującego w danej 
wspólnocie systemu wartości oraz wiedzy i przekonań na temat desygnatu 
oznaczanego daną nazwą. Negatywne konotacje aktywizuje się między inny-
mi przez (1) umieszczanie wyrazów w specjalnie dobranych kontekstach, na 
przykład „bagno (kapitalizmu)”, „chlew (poselski)”; (2) używanie słownictwa 
ze świata zwierząt w odniesieniu do człowieka i jego działań, na przykład „pi-
jawka”, „hiena”; (3) używanie w tym kontekście nazw związanych z chorobą, 
na przykład „wrzód”, „cholera”, „atak wścieklizny”7. Najszerszym pojęciem 
obejmującym wymienione powyżej rodzaje obraźliwych słów i wyrażeń jest 
„inwektywa”, rozumiana jako zniewaga słowna, czyli zachowanie mające na 
celu obrażenie czy znieważenie drugiego człowieka8. Jest ona realizowana 
przez środki leksykalne zawierające duży potencjał agresji9. Trzeba jednak od 
razu podkreślić, że choć z pewnością istnieją obraźliwe słowa, chyba żadne 
z nich nie jest takie zawsze i wszędzie. Jak zauważa Bożena Taras, nie za-

6  Kazimierz Ożóg wskazuje, że wśród wyrazów obraźliwych „znajduje się wiele wyrazów 
i zwrotów niejednorodnych, o różnym natężeniu «obraźliwości», począwszy od wyrazów ironicz-
nych, lekko obraźliwych okazjonalizmów, aż po bardzo obraźliwe wyrazy nieprzyzwoite i wulgar-
ne” (K. O ż ó g, O współczesnych polskich wyrazach obraźliwych, w: Etyka słowa. Wybór opraco-
wań, s. 299). Jego zdaniem wyraz obraźliwy to „taki, który w konkretnej rozmowie spowodował 
(lub może spowodować) obrażenie osoby, do której był skierowany” (tamże).

7  Por. K a m i ń s k a - S z m a j, dz. cyt., s. 236-238.
8  Por. T.  S t ę p i e ń, O inwektywie, w: Językowy obraz świata i kultura, red. A. Dąbrowska, 

J. Anusiewicz, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2000, s. 312.
9  Por. S.  G a j d a, Agresja językowa w stosunkach międzyludzkich, w: Etyka słowa. Wybór 

opracowań, s. 222.

Dlaczego słowa ranią



130

wsze „używanie wulgaryzmów i ordynarnych przekleństw […] łamie normy 
obyczajowe, ma znamiona wulgarności i podlega społecznej dezaprobacie”10. 

Istnieją „konteksty sytuacyjne, w których użycie tego typu słów jest stosowne 
i nie deprecjonuje nadawcy”11. Przykłady satyry, ironii czy metafory pokazują, 
że znaczenie i moc wypowiedzi zależą od ich okoliczności i – co za tym idzie 
– że słowa, które mogą ranić, są wieloznaczne. Jak zauważa Tomasz Stępień, 
tekst niekiedy „obraża w sposób tak ostentacyjny, że kłamstwo i inwektywa 
stają się nierzeczywiste, funkcjonują jako parodia”12. Nie wszystkie obelgi 
i inwektywy można więc traktować dosłownie. 

Obok inwektyw wyróżnić można też „niebezpieczne”, konfl iktogenne wy-
rażenia, będące wyrazem napastliwej i wrogiej postawy wobec drugiego. Jak 
pokazuje Renata Przybylska, aktów agresji słownej dokonuje się za pomocą 
określonych, skonwencjonalizowanych formuł performatywnych, do których 
należą: złorzeczenie (na przykład „Niech cię szlag trafi !”), przekleństwo (na 
przykład „Do jasnej cholery!”), wyzywanie (na przykład „Wstrętna babo!”), 
zrywanie kontaktu (na przykład „Zamknij się! Wynocha!”), odmowa (na przy-
kład „Wypchaj się!”), groźba (na przykład „Popamiętasz mnie! Nie ręczę za 
siebie!”), reprymenda (na przykład „To woła o pomstę do nieba!”), manifesto-
wanie własnej przewagi (na przykład „Pocałuj mnie gdzieś!”)13.

Zauważmy też, że poczucia skrzywdzenia doświadcza nie tylko ktoś, kto 
zostaje obraźliwie nazwany lub jest adresatem agresji słownej, ale także ktoś, 
o kim wygłaszane są nieprawdziwe sądy (pomówienia, posądzenia, oczernia-
nie), i ktoś, kto został niesprawiedliwie oceniany. Rozpowszechnianie nie-
prawdziwych informacji na nasz temat (wypaczonych bądź spreparowanych 
faktów), zwłaszcza informacji stawiających nas w złym świetle, uznajemy za 
krzywdzące. Mówimy wówczas, że zachowanie takie godzi w nasze dobre 
imię. Z sytuacją tego rodzaju mamy do czynienia również wtedy, gdy sądy na 
nasz temat nie są wyrażane wprost. Dlatego źródłem krzywdy mogą być insy-
nuacje, aluzje, docinki, sugestie, a nawet proste pytania (na przykład „Czy Pani 
posłanka ma problemy z alkoholem?”). W wyrażeniach, które przyjmują taką 
właśnie formę, zazwyczaj nie występują obraźliwe słowa ani nieprawdziwe 
twierdzenia. Wypowiedzi te są bowiem formułowane w trybie przypuszcza-
jącym bądź pytającym. Obrażać można więc nie tylko za pomocą środków 
leksykalnych, ale również w wyniku zabiegów stylistycznych, do których 

10  B.  T a r a s, Wulgaryzacja zachowań językowych i kulturowych, w: Etyka słowa. Wybór 
opracowań, s. 308.

11  Tamże. 
12  S t ę p i e ń, dz. cyt., s. 319.
13  Por. R. P r z y b y l s k a, Formuły performatywne prowokujące do agresji, w: Silva Rerum 

Philologicarum. Studia ofi arowane Profesor Marii Strycharskiej-Brzezinie z okazji Jej jubileuszu, 
red. J.S. Gruchała, H. Kurek, Księgarnia Akademicka, Kraków 2010, s. 298-309.

Karolina ROZMARYNOWSKA



131

należą drwina, karykatura, sarkazm, szyderstwo czy ironia (na przykład „Też 
mi dama!”; „Geniusz się trafi ł!”). Wrogiemu nastawieniu wobec kogoś można 
także dać wyraz przez milczenie, ignorując rozmówcę14, a zatem bez użycia 
jakichkolwiek środków językowych. Na koniec zauważmy jeszcze, że „rany 
zadawane przez język” nie wynikają jedynie ze znaczenia wypowiedzianych 
słów i wyrażeń, ale także ze sposobu, w jaki ktoś się do nas zwraca. Jak 
bowiem pisze Judith Butler, istnieje „to, co powiedziane, a oprócz tego istnie-
je samo mówienie realizowane przez cielesny «instrument» wypowiedzi”15. 
Agresja może się przejawiać w ostrym, dyrektywnym tonie, podniesionym 
głosie czy przekrzykiwaniu i przerywaniu cudzej mowy.

Krzywda językowa może się więc realizować poprzez tekst, gdy używa się 
wulgarnych, obraźliwych słów, ale również w samym sposobie wypowiadania 
tekstu oraz w intencjach i skutkach, jakie temu towarzyszą. Gdy rozważamy 
etyczność wypowiedzi (w przeciwieństwie do jej poprawności językowej), 
musimy zatem brać pod uwagę całą sytuację komunikacyjną. Jak z pełnym 
przekonaniem podkreśla Anna Cegieła, „normy poprawności językowej nie 
wystarczają do oceny etycznej działań słowem”16. Aby zrozumieć i wyjaśnić 
krzywdzący charakter wypowiedzi, nie wystarczy więc przywołać znaczenia 
użytych słów ani ocenić jej kompozycji czy poziomu estetycznego. To bo-
wiem „nie język […] jest moralny albo niemoralny, lecz jego użycie, sposób 
jego zastosowania w kontakcie z drugim człowiekiem”17. Używamy języka 
zawsze w określonej, specyfi cznej sytuacji: w konkretnym czasie, miejscu, 
w konkretnych okolicznościach. Wszystkie te elementy, jak również to, do 
kogo i w jaki sposób mówimy, decydują, czy krzywda została wyrządzona, 
czy też nie. Analizując krzywdę językową, trzeba zatem sięgnąć również do 
pozajęzykowych mechanizmów używania języka, które zazwyczaj wiążą się 
z normatywnym wymiarem działania słowem.

ISTOTA KRZYWDY

W związku z tym, że – jak słusznie zauważa Butler – „nie ma odrębnego 
języka do mówienia o problemie krzywdy językowej”18, zapytajmy o istotę 
krzywdy jako takiej. Ujmując rzecz najbardziej ogólnie, można powiedzieć, 
że jest ona zawsze pewnym rodzajem zła wyrządzonym drugiemu. Polega ono, 

14  Por. tamże, s. 295.
15  J.  B u t l e r, Walczące słowa. Mowa nienawiści i polityka performatywu, tłum. A. Ostolski, 

Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2010, s. 20.
16  C e g i e ł a, dz. cyt., s. 15.
17  Tamże, s. 45.
18  B u t l e r, dz. cyt., s. 13.

Dlaczego słowa ranią



132

jak pisze Robert Piłat, autor monografi i Krzywda i zadośćuczynienie19, na prze-
mocy, czyli wykorzystaniu przewagi nad innym człowiekiem. Przemoc tworzy 
patologiczną relację między osobami, w której jedna z nich jest krzywdzicie-
lem, druga zaś – ofi arą20. Do podobnych wniosków dochodzi przywoływana 
przez Butler Mari J. Matsuda, która twierdzi, że mowa nienawiści21 nie tylko 
stanowi wyraz dominacji nad jej adresatem, ale przede wszystkim ustanawia 
go w pozycji podporządkowania22. Chociaż najczęściej osoby tworzące relację 
ofi ara–krzywdziciel mają świadomość jej istnienia i miejsca, jakie w niej zaj-
mują (innymi słowy, identyfi kują się z ofi arą bądź z krzywdzicielem), zdarzają 
się przypadki, gdy ofi ara nie doświadcza poczucia krzywdy, a krzywdziciel 
nie przeżywa poczucia winy. Na jakiej wówczas podstawie możemy mówić 
o doznanej i wyrządzonej krzywdzie? Otóż krzywdę rozpoznajemy nie tylko 
w oparciu o samoświadomość ofi ary i krzywdziciela, ale przede wszystkim ana-
lizując własności czynu, czyli obiektywne fakty dotyczące działania sprawcy.

Można więc mówić o dwóch stronach krzywdy: emocjonalnej i faktycz-
nej23. Emocjonalna strona krzywdy językowej odnosi się do naszej reakcji na 
wypowiedziane słowa. To bowiem indywidualna wrażliwość człowieka decy-
duje, czy konkretne słowa wywołują w nim poczucie krzywdy. Wypowiedź, 
którą jeden człowiek przyjmuje jako obraźliwą, inny może uznać za żart lub 
dopuszczalny sposób wyrażenia opinii. Decydująca jest podatność na skrzyw-
dzenie, która stanowi sumę wielu różnych elementów: osobistej wrażliwości, 
wiążącej się z charakterem danej osoby, wychowania czy doświadczeń życio-
wych. Strona faktyczna krzywdy odnosi się zaś do tego, co zostało uczynione, 
jej analiza wymaga zatem obiektywnego opisu działania wraz ze wszystkimi 
jego komponentami. W przypadku krzywdzenia słowem trzeba wiedzieć przede 

19  Zob. R.  P i ł a t, Krzywda i zadośćuczynienie, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2003.
20  Por. tamże, s. 15n., 27n. 
21  Pojęcie mowy nienawiści stanowi tu nawiązanie do pracy Judith Butler Walczące słowa. 

Mowa nienawiści i polityka performatywu. Autorkę interesuje przede wszystkim kwestia raniących 
słów w kontekście dyskryminacji grup reprezentujących mniejszości rasowe czy seksualne. Ja na-
tomiast najczęściej posługuję się sformułowaniem „krzywdzenie słowem”, gdyż ma ono w moim 
przekonaniu szersze znaczenie. Chciałabym jednak podkreślić, że zgodnie z defi nicją sformułowaną 
przez Annę Cegiełę mowę nienawiści można uznać za rodzaj krzywdy językowej. Autorka ta pisze: 
„Za istotę nienawistnych działań językowych uznałabym sposób konstrukcji obrazu jednostki lub 
grupy przez opis, który po pierwsze: dyskredytuje, stygmatyzuje i redukuje do stereotypu (retoryka 
pogardy), po drugie: przypisuje jednostce lub grupie cechy lub działania zagrażające wyobrażonemu 
i uznanemu za jedynie słuszny porządkowi (demonizacja) i po trzecie: wzbudza uczucie powinności 
marginalizacji lub eliminacji tak przedstawionych ludzi, a także uzasadnia wrogie wobec nich dzia-
łania” (A.  C e g i e ł a, Czym jest mowa nienawiści?, „Poradnik Językowy” 2014, nr 1, s. 13).

22  Por.  B u t l e r, dz. cyt., s. 27n; zob. M.  M a t s u d a, Ch.R.  L a w r e n c e III, R.  D e l g a d o, 
K.  W i l l i a m s  C r e n s h a w, Words that Wound: Critical Race Theory, Assaultive Speech, and 
the First Amendment, Routledge, New York 2018.

23  Por.  P i ł a t, dz. cyt., s. 35.

Karolina ROZMARYNOWSKA



133

wszystkim, co zostało powiedziane, w jakich okolicznościach miało to miejsce, 
kto był autorem tych słów, jakim tonem zostały one wypowiedziane i jaki jest 
ich sens w społeczności, do której należą mówiący i adresat. Zastanawiając się 
więc, czy w danym przypadku mamy do czynienia z krzywdzeniem słowem, 
trzeba między innymi ustalić, czy badana wypowiedź ma moc ranienia, a zatem, 
czy w danej społeczności uchodzi za obraźliwą. W tym celu odwołujemy się do 
pewnej konwencji. To właśnie społecznie tworzona i podtrzymywana konwen-
cja decyduje bowiem o sensie i mocy wypowiedzi, czyli – mówiąc językiem 
Johna Searle’a24 – o tym, za co dana wypowiedź uchodzi. 

Skoro jednak można wyróżnić dwie „strony” krzywdy, powstaje pytanie, która 
z nich w istocie decyduje o jej zaistnieniu. Czy krzywda zostaje wyrządzona wów-
czas, gdy zwracamy się do drugiego człowieka w sposób powszechnie uznany za 
obraźliwy, i to nawet wtedy, gdy adresat nie poczuje się obrażony? A może de-
cydujące znaczenie ma poczucie krzywdy, które – jak wiemy – może się pojawić 
jako reakcja także na wypowiedź, której większość nie uzna za obraźliwą?

Szukając odpowiedzi na te pytania, warto przywołać rozróżnienie, które 
proponuje Wacław Janikowski. Jego zdaniem należy odróżnić obrażanie od 
zniesławiania. Zniesławienie polega na powiedzeniu czegoś, co w powszech-
nym przekonaniu prawdopodobnie sprawi, że adresat poczuje się obrażony. 
Owo powszechne przekonanie odnosi się do przeciętnego uczestnika kultury, 
w której żyją nadawca i adresat wypowiedzi. Z obrażaniem z kolei mamy 
do czynienia wtedy, gdy ktoś poczuje się obrażony jakąś wypowiedzią. Stan 
ten, ściśle określony, należy odróżnić od zdenerwowania czy rozdrażnienia. 
Wymaga on (1) przeświadczenia, że ktoś nas (lub kogoś nam bliskiego) nie-
słusznie zdeprecjonował i (2) przekonania, że autor wypowiedzi powinien za 
nią przeprosić. To jednak nie wszystko. Poczuciu skrzywdzonego, że został 
on obrażony, musi towarzyszyć fakt zniesławienia25. W przypadku obraże-
nia (w przeciwieństwie do zniesławienia) ważną rolę pełni więc emocjonalna 
strona krzywdy, czyli emocjonalna reakcja na skierowane do nas słowa. Nie 
chodzi tu oczywiście jedynie o doznanie o charakterze biernym. Poczucie 
krzywdy jest bowiem uwarunkowane przeświadczeniem, że ktoś niespra-
wiedliwie umniejszył naszą wartość. Przekonanie to musi zostać (czasami 
wyłącznie przez nas samych) racjonalnie uzasadnione. Z kolei w przypadku 
zniesławienia decydującą rolę pełni faktyczna strona krzywdy. Ktoś może więc 
zostać zniesławiony, mimo że nie ma poczucia krzywdy. Nie każdy przypadek 
zniesławienia łączy się więc z aktem obrażenia kogoś, ale każdy akt obrażenia 

24  Zob. J.  S e a r l e, Czynności mowy. Rozważania z fi lozofi i języka, tłum. B. Chwedeńczuk, 
Warszawa, Instytut Wydawniczy Pax 1987.

25  Zob. W.  J a n i k o w s k i, Obrażanie, zniesławianie i czucie się obrażonym, http://etyka-
praktyczna.pl/wpis/2012/06/27/obrazy-i-znieslawienia. 

Dlaczego słowa ranią



134

jest zarazem zniesławieniem. Krzywda związana ze zniesławieniem, któremu 
nie towarzyszy poczucie bycia skrzywdzonym, wypływa najczęściej z faktu, 
że obraźliwe wypowiedzi podtrzymują i utrwalają u adresata wypowiedzi znie-
kształcony obraz samego siebie, wynikający z zaniżonego poczucia własnej 
wartości. Obraz ten jest najczęściej efektem przeszłych krzywd, które dopro-
wadziły daną osobę do przekonania, że wypowiedzi powszechnie uznawane 
za obraźliwe są w odniesieniu do niej właściwe i uzasadnione. Podsumowując, 
w przypadku krzywdy językowej mamy do czynienia z trzema różnymi zja-
wiskami: (1) czuciem się obrażonym, (2) zniesławianiem i (3) obrażaniem. 
Mimo że zazwyczaj łączą się one ze sobą w różnych konfi guracjach, należy 
je wyraźnie odróżniać. Pierwsze z nich odnosi się wyłącznie do emocjonalnej 
strony krzywdy, drugie – do jej strony faktycznej, trzecie zaś – do ich obu. 

Można sobie jednak wyobrazić jeszcze jedną sytuację, w której mamy do 
czynienia z fenomenem krzywdy, a mianowicie taką, w której odbiorca nie 
ma poczucia skrzywdzenia, wypowiedź nie nosi znamion zniesławienia, ale 
nadawca ma intencję obrażenia adresata swojej wypowiedzi. Czy można w ta-
kim wypadku mówić o krzywdzeniu? Krzywda tego rodzaju jest niewidoczna 
i nie ma żadnych skutków zewnętrznych. Pozostawia jednak ślad w mówiącym: 
intencja skrzywdzenia drugiego, którą żywi, ma skutek wewnętrzny w tym 
sensie, że kształtuje ona jego kondycję moralną, prowadząc do stępienia jego 
moralnej wrażliwości i uzdalniając go do kolejnych podobnych działań. Jedno-
cześnie kształtuje ona patologiczną relację tej osoby z drugim, którego uznaje 
ona raczej za przedmiot, nie zaś za kogoś równoprawnego i zasługującego na 
szacunek. Owa zła intencja decyduje także o moralnej kwalifi kacji czynu, a za-
tem sprawia, że jest to czyn moralnie zły. Mimo że w wymiarze społeczno-mo-
ralnym nie możemy w tym wypadku mówić o krzywdzie (nie zostały złamane 
normy moralne ani obyczajowe), to w sensie etycznym, chcąc kogoś obrazić, 
postępujemy źle. Uwaga ta ma ważne konsekwencje, dotyczące różnicy między 
fortunnością a etycznością wypowiedzi. O ile w przypadku większości perfor-
matywów fortunność idzie w parze z etycznością, o tyle w przypadku obrażania 
jego skuteczność wiąże się z faktycznym obrażeniem kogoś (z tym, że ktoś po-
czuł się obrażony), a intencja skrzywdzenia przesądza o jego nieetyczności. 

Warto zauważyć, że to właśnie intencja towarzysząca wypowiedzi uzna-
wana jest za element konstytuujący niektóre agresywne akty mowy. Zarówno 
obelgę, jak i zniewagę Renata Grzegorczykowa defi niuje jako zamierzony (ce-
lowy, intencjonalny) akt słowny, w którym nadawca działa z intencją poniżenia 
adresata swojej wypowiedzi, odebrania mu powagi czy też zlekceważenia go26. 
Dlatego właśnie wulgarność uznaje się nie za cechę języka, lecz za cechę czło-

26  Por.  K a m i ń s k a - S z m a j, dz. cyt., s. 229; zob. też: R. G r z e g o r c z y k o w a, Obelga 
jako akt mowy, „Poradnik Językowy” 1991, nr 5-6, s. 193-200.

Karolina ROZMARYNOWSKA



135

wieka posługującego się językiem w komunikacji międzyludzkiej27. W przy-
padku krzywdy językowej aspekt podmiotowy jest więc fundamentalny. 

Powyższe uwagi wskazują, że wokół krzywdy językowej można wyróżnić 
trzy obszary, związane kolejno z: (1) nadawcą (intencja poniżenia, upokorzenia 
lub jej brak; kompetencja językowa i komunikacyjna); (2) odbiorcą (poczucie 
bycia obrażonym lub jego brak) i (3) aktem mowy (treść i forma: środki języ-
kowe – leksykalne i stylistyczne, oraz pozajęzykowe – ton, mimika czy gesty). 
Wszystkie one tworzą każdorazowo unikalną całość, w której poszczególne 
elementy oddziałują na siebie. 

Kiedy zastanawiamy się nad krzywdą językową, musimy sobie odpowie-
dzieć na pytanie: Czy coś, co zostało powiedziane, było dopuszczalne w sensie 
moralnym? Istnieją wszak wypowiedzi, co do których mamy wątpliwości, 
czy wyrażają jeszcze surową, ale uprawnioną krytykę, czy też stanowią już 
obrazę. Z tego właśnie powodu w przypadku krzywdzenia słowem funda-
mentalna staje się różnica między działaniem a mówieniem. Krzywdzę bo-
wiem wówczas, gdy nie wyrażam już tylko swojej opinii, ale mówiąc, kogoś 
obrażam. Kluczowa jest więc – podkreślana przez Austina – różnica między 
performatywem a wypowiedzią konstatującą28. Performatywność mowy nie-
nawiści jest skutkiem faktu, że wypowiedź tego rodzaju nie ogranicza się 
do przekazania informacji, lecz ma charakter sprawczy, to znaczy wyrządza 
krzywdę. Mowa ta zatem, ze względu na to, że wykracza poza wyrażenie 
określonego przekonania, traci ochronę (prawną i moralną), jaka mogłaby jej 
przysługiwać w ramach wolności słowa. Butler wyjaśnia, że mowa nienawiści 
nie polega na przekazaniu obraźliwego czy dyskryminującego komunikatu, 
lecz sama w sobie jest dyskryminacją: wciela w życie przekaz, który komuni-
kuje29. W przypadku performatywów mamy do czynienia z mową, która działa, 
należy ją zatem odróżniać z jednej strony od mówienia opisującego, z drugiej 
zaś – od działania, które ma charakter fi zyczny. Mówienie rozumiane jako 
wyrażanie opinii chronione jest w ramach wolności słowa, natomiast działanie 
krzywdzące kogoś, niezależnie od tego, czy ma charakter fi zyczny czy języ-
kowy, stanowi przestępstwo, zarówno w wymiarze prawnym, jak i moralnym. 
Najważniejsze i zarazem najtrudniejsze zadanie polega więc na wyznaczeniu 
granicy między tymi sferami. Z krzywdą językową mamy zaś do czynienia 
zazwyczaj wtedy, gdy „nadawca nie nakreśla wyraźnej różnicy między dez-
aprobatą dla treści wypowiedzi i dla partnera jako osoby”30. Wyrażanie opinii 

27  Por.  T a r a s, dz. cyt., s. 309.
28  Por. A u s t i n, dz. cyt., s. 550-555.
29  Por.  B u t l e r, dz. cyt., s. 86.
30  E.  L a s k o w s k a, Agresja językowa jako problem moralny, w: Etyka słowa. Wybór opra-

cowań, s. 245.

Dlaczego słowa ranią



136

jest natomiast „odniesieniem się do treści bez wyrażania negatywnych uczuć 
wobec rozmówcy”31. 

Różnicę między trzema wymienionymi rodzajami działania – opisywa-
niem, działaniem za pomocą słów i działaniem fi zycznym – dostrzeżemy wy-
raźniej, analizując przypadek groźby. Z jednej strony zauważamy wyraźną 
różnicę między językowym grożeniem a czynem, który stanowi spełnienie 
groźby, z drugiej zaś trudno uznać, że groźba jest jedynie mówieniem. Chociaż 
jakościowo różni się od czynu, który zwiastuje, sama w sobie jest działaniem. 
Sprawcza moc groźby nie polega na tym, że „wykonuje” ona to, co zapowia-
da, nawet bowiem niespełniona groźba pozostaje groźbą. Słusznie zauważa 
Butler: „Stwierdzenie samo w sobie nie może spowodować realizacji owe-
go przyszłego czynu jako swego koniecznego skutku. Ewentualna porażka 
nie podważa statusu danego aktu mowy jako groźby”32. Siła groźby polega 
na tym, że wywołuje ona strach, niekiedy obezwładnia, zniewala człowieka. 
Oczywiście bierze się to z faktu, że „groźba daje przedsmak czynu”33, „obie-
cuje pewne działanie”34. „Obezwładnienie” powodowane groźbą jest skutkiem 
tego, że – jak tłumaczy Butler – podmiot zraniony przez język nie wie, gdzie 
jest, niejako „traci grunt pod nogami”. Językowa krzywda zostaje wyrządzo-
na przez to, co nieoczekiwane w akcie mowy. Raniąca wypowiedź tym się 
więc różni od innych wypowiedzi, że wywołuje „dotkliwą dezorientację”35, 
„niepewność własnego miejsca”36. Kiedy zapytamy, jaki akt mowy stanowi 
groźbę, znów dotrzemy do dwoistości każdej wypowiedzi: tego, co powiedzia-
ne, i samego mówienia. To, co z perspektywy znaczenia czysto językowego 
wydaje się groźbą, może stracić tę moc przez sposób mówienia i postawę 
ciała. I odwrotnie, wypowiedź, która na gruncie czysto językowej analizy nie 
wydaje się groźbą, może zyskać siłę groźby wskutek aktu dokonanego przez 
ciało37. Performatywna moc groźby wynika więc ze znaczenia słów, ze spo-
sobu mówienia, ale także z władzy, którą dysponuje mówiący. Jak twierdzi 
Butler, moc groźby, podobnie jak innych raniących wypowiedzi, można jednak 
powstrzymać, przeciwstawiając im inny akt mowy, który „obnaża to, czego 
rzucający groźbę są najgłębiej nieświadomi”38, czyli przyczyny ich działania, 
oraz coś, co chcą uczynić, a więc ich intencje i motywy. Nie tylko zatem 
groźba, ale także odpowiedź, jakiej na nią udzielamy, ma performatywną siłę. 

31  Tamże, s. 245n.
32  B u t l e r, dz. cyt., s. 20.
33  Tamże, s. 18. 
34  Tamże, s. 20.
35  Tamże, s. 12. 
36  Tamże.
37  Por. tamże, s. 20.
38  Tamże, s. 21.

Karolina ROZMARYNOWSKA



137

Potrafi  „rozbroić” nawet najbardziej krzywdzące słowa, demaskując nie tylko 
świadome zamiary mówiącego, ale także ich nieuświadomione źródła.

Przekonanie, że można „skutecznie odwracać skutki” raniących wypowie-
dzi, prowadzi do twierdzenia, że ich performatywna moc nie ma charakteru 
illokucyjnego, ale perlokucyjny. Wyjaśnijmy różnicę między nimi. Zgodnie 
z koncepcją Austina czynność illokucyjna stanowi funkcję lub sposób, w jaki 
używamy mowy. Wygłaszając określoną wypowiedź, działamy, na przykład ra-
dzimy, ostrzegamy, rozkazujemy, obiecujemy. Nazwy czynności illokucyjnych 
pochodzą więc od czasowników performatywnych (jak „ostrzegać”, „rozkazy-
wać”, „obiecywać”). Illokucja to „robić coś mówiąc coś”39. Jak tłumaczy Butler 
„illokucyjne akty mowy samym swym wypowiedzeniem od razu robią to, co 
mówią”40, same w sobie stanowią więc działanie. Następstwa czynności illo-
kucyjnej są tożsame z samym aktem mowy. Wykonuję czynność obiecywania 
w tej samej chwili, w której mówię: „Obiecuję”, niezależnie od intencji, jaka 
towarzyszy mi w momencie wypowiadania tego słowa, i następstw tej wypo-
wiedzi. Aby określić sens czynności illokucyjnej, trzeba z jednej strony wyja-
śnić wykorzystane w niej słowa, umieszczając je w odpowiednim kontekście, 
z drugiej zaś zrozumieć sytuację, w jakiej padła dana wypowiedź. Czynności 
illokucyjne w ramach języka spełniamy na mocy pewnych reguł, które two-
rzone i uznawane są na mocy konwencji. W przekonaniu Austina moc wiążącą 
czynności illokucyjnej nadaje więc konwencja, a nie intencja mówiącego41. 

Czynność perlokucyjna łączy się natomiast z wywołaniem – za pomocą 
wypowiedzi – pewnych następstw w sferze uczuć, myśli lub działań słuchaczy. 
Do następstw tych mogą przykładowo należeć powstrzymanie się od wyko-
nania czegoś, uczucie zaniepokojenia czy przyjęcie określonego przekonania.  
Mówiąc coś, zarazem – przez sam akt mowy – coś wykonujemy. Jak podkre-
śla Austin, perlokucyjny sens „wykonywania działania”42 trzeba odróżnić od 
sensu, w jakim wypowiedź jest sama w sobie performatywem43. Konieczność 
tego rozróżnienia należy wiązać z faktem, że perlokucyjne następstwa wypo-
wiedzi nie wynikają wprost z jej znaczenia i mocy. Tym właśnie różnią się one 
od konwencjonalnych skutków illokucji. Austin podkreśla: „Każdą bowiem, 
lub prawie każdą, czynność perlokucyjną można pomyślnie przeprowadzić, 
w odpowiednich okolicznościach, dzięki wygłoszeniu […] jakiejkolwiek wy-
powiedzi”44. Na przykład informując kogoś o czymś, możemy go powstrzymać 
od wykonania jakiegoś działania lub go do niego nakłonić. Dlatego trzeba 

39  Por. A u s t i n, dz. cyt., s. 640.
40  B u t l e r, dz. cyt., s. 10.
41   Por. A u s t i n, dz. cyt., s. 650.
42  Tamże, s. 655.
43  Por. tamże.
44  Tamże.

Dlaczego słowa ranią



138

odróżnić działanie, które wykonujemy, mówiąc coś (a zatem illokucję), od jego 
następstw (czyli perlokucji). Jednocześnie warto zauważyć, że obie czynności 
nierzadko są ze sobą ściśle związane: niektóre czasowniki illokucyjne niejako 
zawierają w sobie zamierzone skutki perlokucyjne, na przykład proszenie jest 
ze swej istoty próbą skłonienia słuchającego, by coś uczynił45. Butler pisze, 
że „akty perlokucyjne wywołują pewne skutki jako swe następstwo”46, lecz 
w przeciwieństwie do illokucji prowadzą „do pewnych skutków, które nie są 
z nimi identyczne”47. Perlokucyjny akt mowy nie wywołuje swoich skutków 
bezpośrednio, ponieważ mówienie i jego skutki dzieli pewien czas. Skutki 
nie są więc w takim wypadku tożsame z aktem mowy48. Akt perlokucyjny to 
zatem efekt, jaki wywołuje u słuchaczy akt illokucyjny (na przykład, wydając 
polecenie, sprawia się, że ktoś je wykonuje). Można zatem uznać, że jest to 
pozajęzykowa konsekwencja wypowiedzi.

 Istnieje więc zasadnicza różnica między aktami illokucyjnymi a perloku-
cyjnymi – przyporządkowanie określonej czynności do jednego z nich decyduje 
nie tylko o znaczeniu wypowiedzi, ale również o naszej osobistej odpowiedzial-
ności za skutki, jakie wypowiedź ta wywołuje. Językowa krzywda – zgodnie 
z tezą, której broni w swoim tekście Butler – nie jest aktem illokucyjnym, 
a zatem nie jest tożsama z samym aktem mowy. Teza ta ma znaczenie funda-
mentalne. W jej świetle krzywda nie jest koniecznym skutkiem określonych 
wypowiedzi, lecz ich możliwym następstwem. Istnieje więc luka między in-
tencją mówiącego i znaczeniem słów przezeń wypowiadanych a wywoływa-
nymi przez nie skutkami. To zaś oznacza, że żaden akt mowy nie jest w sposób 
konieczny krzywdzący. Wypowiedź sama w sobie nie stanowi krzywdy, lecz 
może powodować krzywdę jako jedną ze swoich konsekwencji.

KRZYWDA JAKO NEGACJA PODMIOTOWOŚCI

Autorzy, którzy uznają mowę nienawiści za akt illokucyjny, wiążą ją z ry-
tuałem dominacji. Argumentują, że pewne wypowiedzi, zwłaszcza, gdy pa-
dają z ust osób posiadających władzę, tworzą relację podległości49, ponieważ 
„ustanawiają społeczne podporządkowanie danej osoby”50 i w konsekwencji 
„pozbawiają ją zdolności korzystania z powszechnie uznanych praw i swo-

45  Por. S e a r l e, dz. cyt., s. 96.
46  B u t l e r, dz. cyt, s. 10.
47  Tamże, s. 11.
48  Por. tamże, s. 26.
49  Por. tamże, s. 36n.
50  Tamże, s. 90.

Karolina ROZMARYNOWSKA



139

bód”51. Zauważmy, że mamy do czynienia z dwoma różnymi ujęciami mowy 
nienawiści. Z jednej strony przyznajemy taki status tym wypowiedziom, które 
mają charakter obraźliwy (dla adresata). Z drugiej zaś wskazujemy, że mowa 
nienawiści odnosi się do tworzenia, poprzez język, relacji podporządkowania 
i dominacji. Źródłem odmienności tych interpretacji sensu mowy nienawiści, 
jej znaczenia oraz jej skutków są określone teorie performatywności, które 
leżą u podstaw społeczno-politycznego i etycznego dyskursu dotyczącego 
nie tylko zjawiska mowy nienawiści jako takiego, ale szerzej – sprawczości 
języka w ogóle. Owa sprawczość może mieć charakter illokucyjny i wów-
czas przypisujemy mowie absolutną skuteczność w przekonaniu, że treść wy-
powiedzi stanowi zarazem czyn, na przykład „werbalne […] zobrazowanie 
seksualności uznaje się za równoznaczne z aktem seksualnym”52; może też 
ona wykazywać charakter perlokucyjny, kiedy mowa działa niebezpośred-
nio. W świetle klasycznego Austinowskiego podziału krzywdzenie słowem 
ma charakter perlokucyjny, ponieważ krzywda wywołana za pomocą języka 
stanowi pozajęzykowy skutek wypowiedzi53. Podobnego zdania wydaje się 
Butler. Zniesławienie, obraza czy obelga nie są zatem tożsame z aktem mowy, 
nie stanowią bowiem działania wykonywanego za pomocą słów – w przeci-
wieństwie do illokucji, kiedy wypowiedź ma sens określonej czynności, na 
przykład informowania, radzenia, obietnicy czy rozkazu.

Umiejscowienie krzywdy językowej w obszarze perlokucji sprawia, że ra-
niąca moc słów niemal w każdym wypadku wymaga interpretacji ich znaczenia 
i skutków, jakie wywołują. Chcąc ustalić, czy w konkretnym przypadku mamy 
do czynienia z językową krzywdą, należy określić moc wypowiedzi w kontek-
ście, w którym się ona pojawia, a więc wziąć pod uwagę okoliczności, w jakich 
dane słowa zostały wypowiedziane. Obok słów, które krzywdzą niemal zawsze 
i w każdych okolicznościach, są też takie, których raniąca moc zmienia się 
wraz z kontekstem, w jakim się pojawiają. Istnieją bowiem słowa o konotacji 
wyraźnie negatywnej, która stanowi część ich znaczenia (na przykład „czar-
nuch”), i takie, których znaczenie słownikowe jest neutralne, ale pojawiając 
się w określonym kontekście, stają się określeniem obraźliwym (na przykład 
„Żyd”). Można też mówić o pojęciach łączących treści opisowe, afektywne 
i aksjologiczne. Mówiąc o stereotypie, strukturaliści wskazują na przykład na 
zespół cech dodatkowych – na tak zwaną konotację emocjonalną54. Zdarza się 
i tak, że całkowicie neutralne czasowniki, jak „posądzać” czy „przyznać się”, 
w wyniku „łączliwości z wyrazami oznaczającymi zjawiska i czyny wartościo-

51  Tamże.
52  Por. tamże, s. 90n.
53  Por.  A u s t i n, dz. cyt., s. 663.
54  Por.  C e g i e ł a, Słowa i ludzie, s. 77n.

Dlaczego słowa ranią



140

wane negatywnie”55 pełnią funkcję stygmatyzującą. Jak wskazują powyższe 
uwagi, trzeba umieć rozpoznawać słowa i wyrażenia o konotacji negatywnej, 
mające charakter pejoratywny, deprecjonujący. Konieczna też jest rzetelna in-
terpretacja wypowiedzi ze względu na jej kontekst, sposób jej sformułowania 
i zastosowane środki językowe i pozajęzykowe, dzięki czemu można odsłonić 
jej obraźliwy, stygmatyzujący lub dehumanizujący charakter.

Zastanówmy się teraz, jakie wypowiedzi mają moc ranienia. Czy można 
na przykład wskazać na jakąś wspólną właściwość wyrażeń krzywdzących? 
Ujmując rzecz bardzo ogólnie, wydaje się, że krzywdzący charakter mają te 
wypowiedzi, które wyrażają brak szacunku dla drugiego człowieka. Ten, kto 
posługuje się mową nienawiści, łamie podstawowe zasady moralne wynikają-
ce z fundamentalnych praw podmiotowych. W istocie wiele jest aktów mowy, 
które prawa te łamią, na przykład wyzywanie, lekceważenie, szyderstwo, wy-
śmiewanie czy groźba56. Zauważmy, że wypowiedzi tego rodzaju wskazują 
na przedmiotowe traktowanie ich adresata – drugi nie jest w nich postrzegany 
jako podmiot, jako autonomiczny ośrodek praw, lecz jako przedmiot. Dlatego 
też wypowiedzi te naruszają godność drugiego: umniejszając jego wartość, 
odmawiają uznania tego, kim jest. Przekonanie, że człowiek jest podmiotem 
moralnym, czyli podmiotem praw, pozwala zasadnie mówić o krzywdzie ję-
zykowej. Podmiotowość człowieka oznacza jego autonomiczność, wynikającą 
z faktu, że potrafi  on działać świadomie, zarazem oceniając swoje działanie 
i samego siebie w kategoriach dobra i zła. Człowiek rozumiany jako podmiot 
obdarzony jest sprawczością, czyli zdolnością formułowania sądów, dokony-
wania wyborów i wartościowania. Krzywdę wyrządza się wówczas, gdy trak-
tuje się człowieka (również poprzez język) jako narzędzie czy też sprowadza 
się go do spełnianej przez niego funkcji albo do jednej właściwości. Można też 
powiedzieć, że krzywdzimy słowem wówczas, gdy mówiąc do drugiego (lub 
o drugim), nie liczymy się z jego podstawowymi potrzebami podmiotowymi
 – szacunku, niepowtarzalności i autonomiczności. Krzywda w sferze języko-
wej polega zatem na nierespektowaniu podstawowych praw i potrzeb podmio-
tu. Podsumowując, można powiedzieć, że performatywna skuteczność języka 
wypływa z faktu, iż krzywdząca wypowiedź z jednej strony sprawia, że jej 
adresat czuje się obrażony, z drugiej zaś odbiera mu jego prawa, ponieważ 
w praktyce oznacza przyzwolenie na traktowanie go w sposób instrumentalny, 
na lekceważenie go, a niejednokrotnie nawet na wykluczenie go ze wspól-
noty. 

55  Tamże, s. 76.
56  Językowe sposoby nieetycznego traktowania drugiego omawia Anna Cegieła w książce 

Słowa i ludzie. Najważniejsze z nich to: etykietowanie, stereotypizacja, stygmatyzacja, dehumani-
zacja i depersonifi kacja (por.  C e g i e ł a, Słowa i ludzie, s. 67-87).

Karolina ROZMARYNOWSKA



141

Dlaczego jednak ranienie za pomocą języka jest w ogóle możliwe? Odpo-
wiedź, której udziela Butler, wydaje się najbardziej przekonująca. Podatność 
na zranienie przez język wynika z faktu, że jesteśmy istotami językowymi, 
czyli takimi, których istnienie (podmiotowe i społeczne) uwarunkowane jest 
przez język. Mówiąc metaforycznie, można zostać przezwanym tylko wów-
czas, gdy wcześniej nosiło się jakieś imię. Problematyka językowych źródeł 
podmiotowości wymaga jednak osobnych badań, w tym miejscu pragnę jedy-
nie podkreślić fundamentalną rolę językowego zakorzenienia podmiotu – za-
korzenienia, które decyduje o tym, że język może na wiele sposobów działać 
i zmieniać rzeczywistość.

*

Przedstawione w niniejszych rozważaniach analizy należy traktować jako 
wstęp do dalszych badań. Podejmując je, trzeba pytać o odpowiedzialność za 
krzywdę językową. Jeśli stanowi ona możliwy, lecz niekonieczny skutek na-
szych wypowiedzi, to czy jesteśmy za nią odpowiedzialni? Czy fakt, że raniący 
charakter mowy wynika zazwyczaj z kontekstu, w jakim pada wypowiedź, 
nie ogranicza w jakimś sensie osobistej, moralnej odpowiedzialności autora 
wypowiedzi za jej krzywdzące skutki? 

Dlaczego słowa ranią


