
145

Marek SZYMAŃSKI

ZACHODNI BUDDYZM A OPRESJA SPOŁECZNA 

Zachodni buddyzm wyraźnie różni się od tradycyjnych postaci buddyzmu azjatyc-
kiego. Skuteczne przeszczepienie azjatyckich tradycji na grunt kultury zachodniej 
wymagało określonej ich modyfi kacji. Zachodni buddyzm wykazuje jednak po-
dobieństwo do modernistycznych wzorców buddyzmu azjatyckiego. Ta zbieżność 
nie zaskakuje, jeśli wziąć pod uwagę trendy globalne oraz to, że powstanie ruchu 
modernistycznego w buddyzmie azjatyckim stanowiło odpowiedź na presję kultury 
kolonizatorów.

W ostatnich dziesięcioleciach na Zachodzie miał miejsce dynamicz-
ny wzrost liczby buddystów i sympatyków buddyzmu. Buddyzm obecny 
jest w Europie, Ameryce Północnej i Południowej, Australii, Nowej Zelan-
dii i w południowej Afryce. Główne nurty zachodniego buddyzmu to chan, 
therawada, tybetańska wadźrajana, japońska tradycja odwołująca się do Ni-
chirena Daishōnina oraz wielopostaciowy kierunek eklektyczny1. Zachodni 
buddyści nadal pozostają grupą stosunkowo niewielką, lecz dzięki obecności 
w niej wielu artystów, naukowców i społeczników jest to społeczność wpływo-
wa. Wyjątkowość buddyzmu wśród nowych na Zachodzie zjawisk religijnych 
polega na tym, że cieszy się on niemal powszechnym szacunkiem. Młodzież 
postrzega praktyki buddyjskie jako atrakcyjne, a establishment uznaje Da-
lajlamę za bezsporny autorytet moralny. Stosunek tradycyjnych kościołów 
chrześcijańskich do buddyzmu, pomimo radykalnie odmiennego sposobu ro-
zumienia sacrum, człowieka i świata, zazwyczaj nacechowany jest respektem. 
Buddyjska fi lozofi a budzi zainteresowanie fi zyków, medytacja zaś intryguje 
badaczy umysłu. Do tradycji buddyjskiej odwołują się zarówno terapeuci, jak 
i środowiska kontestujące pewne dominujące na Zachodzie tendencje kultu-
rowe. Wydaje się, że o pozytywnym stosunku do buddyzmu decydują: jego 
antymaterialistyczny i antyhedonistyczny charakter, akcentowanie wartości 
moralnych, stosowanie sprawdzonych technik wywoływania odmiennych sta-
nów świadomości, wyrafi nowanie fi lozofi i oraz instytucjonalna długowiecz-
ność. Wielu mieszkańców Zachodu nie zdaje sobie jednak sprawy z tego, że 

1  Zob. np. M. B a u m a n n, Global Buddhism: Developmental Periods, Regional Histories and 
a New Analytical Perspective, „Journal of Global Buddhism” 2(2001), s. 6-22; t e n ż e, hasło „Bud-
dhism in the West”, w: Encyclopedia of Religion, red. L. Jones, Thomson Gale, Detroit 2005, t. 2, 
s. 1186-1192.

„Ethos” 31(2018) nr 2(122) 145-160
DOI 10.12887/31-2018-2-122-09



146

buddyzm, z którym mają do czynienia, stanowi rezultat dostosowania azjatyc-
kich tradycji do potrzeb i oczekiwań zachodniego „odbiorcy”.

Na Zachodzie rywalizują ze sobą rozmaite formacje buddyjskie. Trzy 
główne nurty buddyzmu (therawada, Wielki Wóz i buddyzm tantryczny) 
funkcjonują w rozbiciu na wiele formacji, co odzwierciedla różnice między 
krajami pochodzenia poszczególnych tradycji, szkołami czy liniami przekazu 
(wywodzącymi się często z tego samego kraju), a także preferencje w zakre-
sie wyboru autorytetów współczesnych, poglądów czy praktyk. W niektórych 
zachodnich miastach funkcjonuje po kilkadziesiąt różnych formacji buddyj-
skich. Ulegają one wpływom lokalnej kultury i często oddziałują na siebie. 
Powstały nowe synkretyczne postaci religii buddyjskiej oraz areligijny wariant 
buddyzmu. Aktywność pokrewnych grup lokalnych często koordynowana jest 
przez międzynarodowe organizacje buddyjskie. Niektóre z nich prowadzą in-
tensywną działalność misjonarską i dydaktyczną. Różnorodność i elastyczność 
zachodniego buddyzmu ułatwiają jego rozprzestrzenianie się, utrudniając za-
razem naukową analizę zjawiska.

Niniejszy artykuł stanowi próbę scharakteryzowania zachodniego bud-
dyzmu. Jego celem nie jest wyczerpujący opis rozpatrywanego zjawiska. Ze 
względu na problematykę niniejszego tomu „Ethosu” wiele uwagi poświęcono 
ideałowi walki ze społeczną opresją.

WSTĘPNA CHARAKTERYSTYKA ZJAWISKA

Buddyści żyjący na Zachodzie to zarówno rdzenni mieszkańcy tego obsza-
ru, jak i przybysze z Azji oraz ich potomkowie. Buddyzm praktykowany przez 
zachodnich konwertytów (i ich dzieci) oraz sympatyków wyraźnie jednak róż-
ni się od buddyzmu imigrantów z Azji i ich potomków żyjących w diasporach. 
Buddyzm imigrantów stanowi część kulturowego dziedzictwa i w większym 
stopniu zbliżony jest do buddyzmu, który występuje w krajach azjatyckich. 
Przedstawiciele obu postaci buddyzmu występującego na Zachodzie zwykle 
pozostają sobie obcy, nawet jeśli odwołują się do tej samej tradycji i korzystają 
z tych samych miejsc kultu. Nic dziwnego, że często mówi się o  d w ó c h  
b u d d y z m a c h  na Zachodzie2. Zdaniem części badaczy główną (albo przy-
najmniej ważną) przyczyną utrzymywania się tego podziału w Stanach Zjed-
noczonych są uprzedzenia rasowe Amerykanów3. Korygując schemat binarny, 
Jan Nattier zaproponowała podział buddyzmu w Stanach Zjednoczonych na 

2  Zob. P.D. N u m r i c h, Two Buddhisms Further Considered, „Contemporary Buddhism” 
4(2001) nr 1, s. 55-78 (por. zwł. s. 55-60).

3  Por. tamże, s. 65n.

Marek SZYMAŃSKI



147

buddyzm elity, buddyzm ewangelikalny i buddyzm etniczny. B u d d y z m  
e l  i  t  y  przyjmowany jest w wyniku świadomych poszukiwań wymaga-
jących wolnego czasu i środków. Nacisk jest w nim położony na medytację. 
B u d d y z m  e w a n g e l i k a l n y (reprezentowany przede wszystkim 
przez ruch Soka Gakkai International) jest rozpowszechniany przez misjonarzy 
wśród klas niższych. W tej postaci buddyzmu ważną rolę odgrywa prozelityzm, 
uwzględniane są wartości zarówno duchowe, jak i materialne, a większą wagę 
niż do medytacji przywiązuje się do innych praktyk. B u d d y z m  e t n i c z n y  
stanowi „bagaż” przywożony przez imigrantów jako element ich tożsamości 
kulturowej4. Niniejszy tekst poświęcony będzie buddyzmowi rdzennych miesz-
kańców Zachodu, nazywanemu tu „zachodnim buddyzmem”.

Zagadnienie kryterium, które pozwala uznać rdzennych mieszkańców 
Zachodu mających związki z buddyzmem za buddystów, pozostaje kwestią 
sporną5. Nattier uważa za użyteczne odwołanie się do wprowadzonego przez 
Rodney’a Starka i Williama S. Bainbridge’a pojęcia kultu. W ich ujęciu kulty 
są nowymi ruchami religijnymi, które różnią się zarówno od tradycyjnych 
kościołów, jak i od wywodzących się z nich reformatorskich sekt. Badacze ci 
wyróżnili: audytoria kultowe (od ich uczestników nie jest wymagana żadna 
aktywność poza okazjonalnym uczestnictwem w wykładach, samodzielną lek-
turą lub zakupem określonych publikacji), kulty usługowe (uczestnicy wcho-
dzą w osobistą relację z określonym nauczycielem, co prowadzi do przekazu 
określonych technik, czasem za opłatą; rezygnacja z dotychczasowej afi liacji 
religijnej ani związki z innymi „klientami” nie są wymagane) oraz ruchy kul-
towe (wymagają one konwersji i zmiany tożsamości religijnej uczestników)6. 
Traktowanie zachodniego buddyzmu jako kultu pozwala wyróżnić trzy klasy 
zachodnich buddystów: „słuchaczy”, „klientów” i konwertytów. Poszczególne 
organizacje buddyjskie mogą skupiać osoby reprezentujące różne klasy7.

Jako główne przyczyny rozprzestrzeniania się buddyzmu w krajach Zacho-
du wskazywane są: kryzys tradycyjnych instytucji religijnych, jednostronność 
„oferty” głównych kościołów chrześcijańskich, „prywatyzacja” religii, podpo-
rządkowanie aktywności religijnej dążeniu do dobrostanu oraz intensyfi kacja 
kontaktów z kulturami azjatyckimi. Sukces tej religii na Zachodzie zwykle 

4  Zob. J. N a t t i e r, Who Is a Buddhist? Charting the Landscape of Buddhist America, 
w: The Faces of Buddhism in America, red. K.K. Tanaka, C.S. Prebish, University of California 
Press, Berkeley 1998, s. 183-195 (por. zwł. s. 188-190).

5  Zob. T.A. T w e e d, Who Is a Buddhist? Night-Stand Buddhists and Other Creatures, w: West-
ward Dharma: Buddhism beyond Asia, red. Ch.S. Prebish, M. Baumann, University of California 
Press, Berkeley–Los Angeles–London 2002, s. 17-33.

6  Por. R. S t a r k, W.S. B a i n b r i d g e, The Future of Religion, Berkeley, University of Cali-
fornia Press, Berkeley–Los Angeles–London 1985, s. 24-30. 

7  Por. N a t t i e r, dz. cyt., s. 184-188. 

Zachodni buddyzm a opresja społeczna



148

wyjaśniany był w kategoriach prawidłowości, które regulują zachowania 
konsumenckie na wolnym rynku, w supermarkecie czy w restauracji (w tym 
kontekście ważną rolę odgrywa buddyjska medytacja jako instrument wy-
woływania odmiennych stanów świadomości oraz korygowania rutynowych 
sposobów funkcjonowania umysłu). Taka perspektywa badawcza sprowadza 
się do analizy potrzeb mieszkańców Zachodu jako czynnika, który decyduje 
o recepcji buddyzmu. W tym ujęciu rolę Azjatów zasadniczo pomijano.

Lionel Obadia broni hipotezy, zgodnie z którą koniecznym warunkiem 
względnie szybkiego rozprzestrzeniania się buddyzmu na Zachodzie jest in-
tensywna i planowa aktywność misjonarzy z Azji i ich zachodnich uczniów8. 
Wcześniej uwzględniano takie wyjaśnienie jedynie w odniesieniu do ekspan-
sji organizacji Soka Gakkai International, w której cele misyjne wyrażane są 
wprost i mocno eksponowane. Zdaniem Obadii tego rodzaju ograniczenie jest 
nieuzasadnione. Twierdzi on, że fale zainteresowania buddyzmem tybetańskim 
wśród Francuzów wywołane zostały przez zakrojone na szeroką skalę podróże 
misyjne XVI Karmapy i XIV Dalajlamy w latach siedemdziesiątych dwudzie-
stego wieku. Bezpośrednim skutkiem tych podróży było powstanie lokalnych 
grup zachodnich sympatyków buddyzmu. Niektórzy z nich formalnie przyjęli 
tę religię, co doprowadziło do powstania ośrodków religijnych podporządko-
wanych tybetańskim mnichom i instytucjom. Znacznie zwiększyło to możli-
wości ekspansji tybetańskich tradycji religijnych. Według Obadii skokowy 
wzrost zainteresowania wadźrajaną we Francji w latach dziewięćdziesiątych 
był rezultatem tego procesu. Obecnie wyznawcy tybetańskiego buddyzmu we 
Francji wykorzystują szeroki wachlarz środków propagowania swej religii, 
między innymi programy telewizyjne. Obadia uważa, że jedną z przyczyn 
niedoceniania misyjnej aktywności Azjatów jest jednostronny sposób postrze-
gania buddyzmu przez zachodnich badaczy. Wielu z nich sprowadza buddyzm 
do kontemplacyjnych form aktywności oraz nie docenia instytucjonalnego wy-
miaru tej religii. Jako inną przyczynę wskazuje Obadia niezgodność hipotezy 
o znaczącej roli działalności misyjnej z postmodernistycznym paradygmatem 
badawczym, w którym zakładana jest autonomia podmiotu dokonującego wy-
borów religijnych. Autonomia ta wyklucza możliwość stania się przedmiotem 
„duchowej kolonizacji”9.

Nie ulega wątpliwości, że bez uwzględnienia intensywnej aktywności ty-
betańskich nauczycieli nie sposób zrozumieć szybkiego rozprzestrzenienia 
się na Zachodzie buddyzmu tantrycznego. Należy wziąć pod uwagę misyjne 
podróże i działalność wydawniczą uznanych autorytetów religijnych, kształ-

8  Zob. L. O b a d i a, Tibetan Buddhism in France: A Missionary Religion?, „Journal of Global 
Buddhism” 2(2001), s. 92-109.

9  Por. tamże, s. 92-94, 96-98, 100n.

Marek SZYMAŃSKI



149

cenie przez diasporę tybetańską w Indiach i Nepalu licznej grupy religijnych 
nauczycieli gotowych do podjęcia działalności na Zachodzie oraz dążenie mni-
chów funkcjonujących na emigracji do zapewnienia sobie środków utrzymania 
(świeccy Tybetańczycy w krajach Zachodu są stosunkowo ubodzy). W przy-
padku misyjnego sukcesu buddyzmu tybetańskiego niebagatelną rolę odegrały 
również czynniki takie, jak: (1) oddziaływanie dziewiętnastowiecznego mitu 
Tybetu jako krainy, w której pielęgnowana jest  mądrość utracona w innych 
częściach świata, (2) życzliwość dla Tybetańczyków jako narodu poddanego 
brutalnej opresji, (3) wyjątkowe bogactwo i wyrafi nowanie wykorzystywanych 
w wadźrajanie technik wywoływania niestandardowych stanów umysłu oraz 
kształtowania nawyków poznawczych i reakcji emocjonalnych, (4) zbieżność 
pewnych aspektów buddyzmu tybetańskiego (rytualizacji stosunku płciowego 
i wykorzystywania seksualnych symboli stanu buddy, ezoteryzmu, symboliki 
antynomiańskiej) z trendami charakterystycznymi dla współczesnych kultur 
zachodnich (takimi, jak quasi-sakralizacja seksualności i doznań intensywnych 
lub wyjątkowych, fascynacja transgresją i redefi niowanie tradycyjnych ról 
społecznych), (5) moralny autorytet przywódcy Tybetańczyków.

Zachodni buddyzm wyraźnie różni się od tradycyjnych postaci buddyzmu 
azjatyckiego (chociaż można twierdzić, że w pewnych aspektach bliższy jest 
niż one buddyzmowi pierwotnemu)10. Skuteczne przeszczepienie azjatyckich 
tradycji na grunt kultury zachodniej wymagało określonej ich modyfi kacji. 
Zachodni buddyzm wykazuje jednak podobieństwo do modernistycznych 
wzorców buddyzmu azjatyckiego. Ta zbieżność nie zaskakuje, jeśli wziąć pod 
uwagę trendy globalne oraz to, że powstanie ruchu modernistycznego w bud-
dyzmie azjatyckim stanowiło odpowiedź na presję kultury kolonizatorów. 
Wykazano, że wpływ protestantyzmu na cejlońską therawadę doprowadził 
do wyeksponowania zasady duchowego egalitaryzmu i osobistej odpowie-
dzialności za własny rozwój, spadku znaczenia wspólnoty zakonnej oraz in-
terioryzacji religii (ważniejsza od publicznych rytuałów stała się odpowiednia 
aktywność własnego umysłu). W buddyzmie tradycyjnym ważne były ludowe 
rytuały, wiara w cuda, mity, tradycyjna kosmologia i dążenie do gromadzenia 
zasług karmicznych. W procesie modernizacji buddyzmu ważną rolę odgrywa 
tendencja do derytualizacji, demitologizacji i racjonalizacji (między innymi 
poprzez psychologizację). Buddyjscy moderniści na pierwszy plan wysuwają 
medytację, fi lozofi ę i studium autorytatywnych pism. Wyraźny jest też wpływ 
zachodniego wzorca stosunków społecznych. Proces modernizacji może być 
spleciony z dążeniem do społecznych reform lub z zamiarem potwierdzenia 

10  Por. D.S. L o p e z, Introduction, w: A Modern Buddhist Bible: Essential Readings from East 
and West, red. D.S. Lopez, Beacon Press, Boston 2002, s. IXn.

Zachodni buddyzm a opresja społeczna



150

roli buddyzmu jako religii narodowej11. Postać modernizmu najbardziej zbli-
żona do buddyzmu zachodniego występuje w Azji wśród wykształconych elit 
miejskich, chociaż odmienne od zachodniego konteksty społeczno-polityczne 
wymuszają pewne różnice. W azjatyckich diasporach na Zachodzie tendencje 
modernistyczne są szczególnie nasilone wśród potomków imigrantów12.

Osoby głęboko religijne w tendencjach modernizacyjnych dostrzegają spo-
sób ożywienia religijnej tradycji poprzez zbliżenie jej do ideału. U podstaw 
takiego podejścia leży przekonanie o możliwości wyróżnienia w tradycyjnym 
buddyzmie dwóch warstw: prawdziwej doktryny i skutecznej praktyki (nieko-
niecznie w jednym tylko wariancie), które umożliwiają osiągnięcie stanu bud-
dy, oraz nieistotnych, kulturowo uwarunkowanych elementów, z których część 
może być wręcz niepożądana. Wydaje się, że taki punkt widzenia przyjmuje 
XIV Dalajlama, wspierając historyczne badania nad buddyzmem tybetańskim, 
chociaż ich rezultaty godzą w pewne tradycyjne przekonania. Zjawisko, które 
polega na łączeniu funkcji akademickiego badacza buddyzmu z roszczeniem 
do posiadania religijnego autorytetu, jest coraz częstsze13.

Martin Baumann proponuje do niebudzącego kontrowersji wykazu trzech 
kolejno wyłaniających się postaci buddyzmu: kanonicznej, tradycyjnej i mo-
dernistycznej, dodać buddyzm globalny (postmodernistyczny) jako formację 
najmłodszą. Badacz ten uznaje ową formację za postać buddyzmu dominującą 
obecnie poza Azją. Jako charakterystyczne cechy buddyzmu globalnego wska-
zuje hybrydalność, preferowanie różnorodności, deterytorializację i globalny 
zasięg. W skrajnych przypadkach ma miejsce eliminacja tradycyjnych sche-
matów pojęciowych (odrzucane mogą być nawet przekonania o odradzaniu się 
umysłów, prawie karmana i osiągalności nirwany jako stanu, który wykracza 
poza doczesność). Tak zmodyfi kowany „buddyzm” staje się elementem róż-
nych tożsamości religijnych lub niereligijnych14.

Środowiskami buddyjskimi na Zachodzie i opinią publiczną wielokrotnie 
wstrząsały przypadki nadużyć seksualnych, których dopuszczali się buddyjscy 
nauczyciele wobec swoich uczniów. Skala tego zjawiska okazuje się większa, 
niż do niedawna zakładano i w związku z tym niektórzy mówią (zapewne 
popadając w przesadę) o kryzysie zachodniego buddyzmu. Problem wyda-

11  Por. np. B a u m a n n, Global Buddhism: Developmental Periods, Regional Histories, and 
a New Analytical Perspective, s. 9-11, 25-28, 29-31; D.L. M c M a h a n, The Making of Buddhist 
Modernism, Oxford University Press, Oxford–New York 2008, s. 6n.

12  Por. np. N u m r i c h, dz. cyt., s. 66-69.
13  Zob. P. O l m e a d o w, Globalisation and Tibetan Buddhism, w: The End of Religions? 

Religion in an Age of Globalisation, red. C. Cusack, P. Olmeadow, Sydney University Press, Syd-
ney 2001, s. 266-279 (por. zwł. s. 273n.). 

14  Por. B a u m a n n, Global Buddhism: Developmental Periods, Regional Histories, and a New 
Analytical Perspective, s. 3-6, 22n., 32.

Marek SZYMAŃSKI



151

je się dotyczyć przede wszystkim buddyzmu tantrycznego. W nim bowiem 
seksualne wykorzystywanie uczniów można stosunkowo łatwo uzasadnić ze 
względu na przekonanie o wyjątkowej skuteczności elitarnych praktyk rytual-
nych o charakterze seksualnym oraz tradycyjny wzorzec relacji miedzy osobi-
stym mistrzem a uczniem (wymagane jest zaufanie i posłuszeństwo ucznia)15. 
Zapewne w niektórych przypadkach nadużycia wiążą się z autentycznym 
przekonaniem mistrza o zbawiennym wpływie tego rodzaju praktyk na roz-
wój duchowy ucznia (w prawdziwe intencje trudno wniknąć). Bez wątpienia 
silna więź emocjonalna z osobistym nauczycielem i jego idealizowanie mogą 
rodzić w adeptach pragnienie pogłębienia związku przez relację erotyczną16. 
Nawet w takich wypadkach jednak zrzucanie odpowiedzialności na uczniów 
jest niedopuszczalne. Dalajlama wezwał do nagłaśniania wszelkich przypad-
ków seksualnego wykorzystania przez lamów17. Rita M. Gross twierdzi, że 
stosunki seksualne między buddyjskim nauczycielem (niebędącym mnichem) 
a uczniem nie zawsze mają charakter naganny, gdyż właściwie rozumiana 
relacja mistrz-uczeń, jako partnerska relacja między dwoma dojrzałymi i kry-
tycznymi osobami, ma charakter zasadniczo odmienny od relacji nauczyciel–
student czy terapeuta–pacjent18. Wydaje się jednak, że stanowisko Gross jest 
rezultatem reinterpretacji tradycyjnego modelu rozpatrywanej relacji w duchu 
krytycyzmu i nacisku na autonomię ucznia.

TYPOWE CECHY ZACHODNIEGO BUDDYZMU

Zdaniem Davida L. McMahana zachodni buddyzm jest formacją hybrydal-
ną, której powstanie nie byłoby możliwe bez reformacji, rewolucji naukowej, 
myśli oświecenia i tradycji romantycznej. Charakterystyczne dla nich poglądy 
wywierają silny wpływ na kształt buddyzmu rozwijającego się na Zachodzie. 
McMahan starał się wykazać, że zachodni buddyzm wraz z ideami charaktery-
stycznymi dla różnych nurtów intelektualnych Zachodu przejął pewne napięcia 
występujące między tymi nurtami. Stąd afi rmacji dokonań nauk przyrodni-

15  Zob. A. S a w e r t h a l, Abuse and Buddhism: Behind the Smiling Façade, https://info-buddhism.
com/Abuse_and_Buddhism-Behind_the_Smiling_Facade-Anna_Sawerthal.html; R. G r o s s, Helping 
the Iron Bird Fly: Western Buddhist Women and Issues of Authority in the Late 1990s, w: The Faces 
of Buddhism in America, s. 238-252 (por. zwł. s. 239-240).

16  Zob. S. B e l l, Scandals in Emerging Western Buddhism, w: Westward Dharma: Buddhism 
beyond Asia, s. 230-242 (por. zwł. s. 239n.).

17  Zob. np. J. W h i t a k e r, Dalai Lama Speaks Out on Buddhist Teacher Misconduct, http://www.
patheos.com/blogs/americanbuddhist/2017/08/dalai-lama-speaks-buddhist-teacher-misconduct.html.

18  Por. G r o s s, dz. cyt., s. 243-246.

Zachodni buddyzm a opresja społeczna



152

czych towarzyszy krytyka światopoglądu materialistycznego i eksponowanie 
głębi ludzkiego umysłu19.

Za charakterystyczne cechy zachodniego buddyzmu można uznać: (1) indy-
widualizm wyznawców, (2) powszechne zainteresowanie medytacją i rozwojem 
duchowym, (3) zasadniczą równość wyznawców, (4) podejście racjonalistyczne, 
(5) ważną rolę ideału społecznego zaangażowania, (6) afi rmatywny stosunek do 
natury, (7) orientację uniwersalistyczną. Poniżej zostaną one krótko mówione. 
Buddyzm zachodni jest wysoce zróżnicowany. Zasięg niektórych ze wskaza-
nych cech wydaje się ograniczony, dlatego poniższy wywód należy traktować 
jako próbę defi nicji typu (określenia cech dominujących), który nie wyklucza 
istnienia przypadków odmiennych pod takim czy innym względem.

Buddyzm azjatycki wyraża się w kontekstach społecznych i rodzinnych. 
Buddyzm zachodni natomiast cechuje się  i n d y w i d u a l i z m e m, co 
jest zrozumiałe, zważywszy na jego brak zakorzenienia w kulturze Zachodu, 
niszowy zasięg i konieczność przyjęcia przez wyznawców nowej tożsamości 
(ewentualnie konieczność zachowania wyznania przejętego od rodziców w ob-
cym otoczeniu religijnym). Tendencje modernistyczne w buddyzmie potom-
ków imigrantów z Azji mają częściowo odmienny charakter od trendów, które 
kształtują buddyzm zachodni. W pierwszym przypadku zmiany dokonują się 
pod hasłem odnowy. Ważną rolę odgrywa tożsamość etniczna, wzmacniana 
przez uprzedzenia rasowe rdzennych mieszkańców Zachodu20.

W tradycyjnym buddyzmie osobami oddającymi się praktyce, której 
ostatecznym celem jest osiągnięcie stanu buddy, są głównie mnisi. Praktyka 
ta ma charakter absorbujący i elitarny, a jej ważny składnik zwykle stano-
wi  m e d y t a c j a. Większość świeckich buddystów koncentruje się na 
praktykach obrzędowych mających na celu zaspokojenie doczesnych potrzeb 
oraz zapewnienie pomyślnego przebiegu kolejnego cyklu życiowego21. Tym, 
co decyduje o atrakcyjności buddyzmu na Zachodzie, jest mistyczna orienta-
cja elitarnej postaci tej religii i praktyka medytacyjna. Tutaj próby medytacji 
zazwyczaj towarzyszą już wstępnym kontaktom z buddyzmem. Medytacja 
traktowana jest jako instrument służący realizacji celu religijnego (zgodnie 
z tradycją) albo (znacznie częściej) jako środek, który umożliwia osiągnięcie 
dobrostanu czy poprawę jakości życia. W tym drugim przypadku mamy do 
czynienia z selektywnym podejściem do tradycji oraz z jej racjonalizacją22. 

19  Por. M c M a h a n,  dz. cyt., np. s. 23n. (streszczenie pracy).
20  Por. N u m r i c h, dz. cyt., s. 65n.
21  Występowanie w obrębie tybetańskiej wadźrajany zjawiska angażowania się osób niebędą-

cych mnichami w zaawansowaną praktykę medytacyjną nie godzi w tezę o elitarnym charakterze 
zainteresowania medytacją wśród świeckich buddystów.

22  Por. R. K o s s a k o w s k i, Diamentowa droga. Wspólnota religijna w świecie duchowości 
refl eksyjnej, Nomos, Kraków 2010, s. 12. 

Marek SZYMAŃSKI



153

W takiej perspektywie medytacja przedstawiana jest często jako areligijna 
i wszystkim dostępna metoda umożliwiająca trwałą zmianę sposobu funkcjo-
nowania umysłu. McMahan sądzi, że zainteresowanie buddyjską medytacją na 
Zachodzie stanowi rezultat (kulminującego w wieku dziewiętnastym i dwudzie-
stym) zwrotu zachodniej kultury ku podmiotowości, szerokiego oddziaływania 
koncepcji psychologicznych (między innymi psychoanalizy), indywidualizmu 
(przejawiającego się w pragnieniu uniezależnienia się od rozmaitych uwa-
runkowań) oraz tradycji racjonalistycznej, w której za warunek rzetelnego 
poznania (oraz szczęścia) uznano kontrolę namiętności (wymagającą refl eksji 
i dyscypliny). Wskazane zjawiska silnie wpływają na sposób rozumienia me-
dytacji i kształtują nowe modele buddyjskiej praktyki23. W organizacji Soka 
Gakkai International medytacja jest pomijana24. Jak jednak twierdzi Nattier, 
organizacja ta pozostaje pod ścisłą kontrolą japońskiego kierownictwa i tylko 
na bardzo powierzchownym poziomie podlega przystosowaniu do zachodnich 
kontekstów25.

Na Zachodzie medytują głównie  o s o b y  ś w i e c k i e, zwykle pracujące 
zarobkowo i pozostające w związkach małżeńskich lub partnerskich. Niewielu 
zachodnich buddystów, nawet tych głęboko zaangażowanych w praktykę, de-
cyduje się na złożenie ślubów zakonnych. W związku z tym większość zachod-
nich nauczycieli buddyjskich to osoby świeckie. W Azji funkcję nauczyciela 
religijnego, od którego wymagane są odpowiednie kompetencje i zaangażo-
wanie, zazwyczaj pełnią mnisi. 

Odmienna jest też pozycja kobiet. W większości krajów Azji żeński mo-
nastycyzm ogranicza się do nowicjatu (nie dopuszcza się kobiet do pełnych  
święceń) albo nie istnieje. Mniszki są poddane władzy mężczyzn. Funkcję 
nauczycieli buddyjskiej dharmy pełnią wyłącznie mężczyźni. W zachodnim 
buddyzmie tendencja do przekraczania patriarchalnych ograniczeń jest bar-
dzo silna. Kobietom zwykle przyznaje się  t e  s a m e  p r a w a  religijne, co 
mężczyznom. Wiele kobiet zostaje wpływowymi nauczycielkami buddyjskiej 
dharmy. Zmiany w kierunku zrównania religijnych praw kobiet i mężczyzn 
zachodzą również w tradycyjnych społeczeństwach buddyjskich, często na-
potykają jednak silny opór26.

Zachodni buddyści są przekonani o  z g o d n o ś c i  buddyzmu z  w y-
n i k a m i  b a d a ń  n a u k o w y c h. Zgodność ta ma się przejawiać w akcep-

23  Por. M c M a h a n,  dz. cyt., s. 183-214.
24  Por. R. B l u c k, British Buddhism: Teachings, Practice and Development, Routledge, Lon-

don–New York 2006, s. 91.
25  Por. N a t t i e r, dz. cyt., s. 193.
26  Zob. K a r m a  L e k s h e  T s o m o, Mahaprajapati’s Legacy: The Buddhist Women’s 

Move ment: An Introduction, w: Buddhist Women Across Cultures: Realizations, red. Karma Lekshe 
Tsomo, State University of New York Press, Albany 1999, s. 1-44 (por. zwł. s. 5-24).

Zachodni buddyzm a opresja społeczna



154

tacji nieteistycznego modelu wyjaśniania rzeczywistości oraz w zbieżnościach 
między fi lozofi ą buddyjską a teoriami współczesnej fi zyki. Wskazane przeko-
nanie odgrywa ważną rolę w działalności misyjnej i w procesie reinterpretacji 
tradycyjnych wierzeń. Może ono prowadzić do przeświadczenia o wyższości 
buddyjskiej fi lozofi i nad doktrynami chrześcijańskimi (przyjmującego często 
postać dobrotliwej pobłażliwości)27. Interpretując buddyjską tradycję, współ-
cześni buddyści chętnie odwołują się do ustaleń psychologii (odpowiada temu 
zainteresowanie terapeutów buddyjską medytacją)28. Ten stan rzeczy prowa-
dzi do zacierania się granicy między buddyzmem jako religią a couchingiem, 
psychoterapią i technikami relaksacji. Przyczynia się do tego podejście tych 
buddyjskich nauczycieli, którzy przedstawiają buddyzm jako postać ducho-
wości opartą na ogólnie dostępnych wglądach i sprowadzającą się do metod 
kształtowania własnej aktywności psychicznej w celu wytworzenia trwałe-
go dobrostanu. Tak rozumiany buddyzm przeciwstawiany jest tradycyjnym 
religiom z ich koncepcjami rzeczywistości, systemami moralnymi, potrzebą 
wiary, przekonaniem o interakcji z (tak czy inaczej rozumianą) transcendencją, 
z ich wymiarem instytucjonalnym29.

Na Zachodzie szereg formacji buddyjskich próbuje realizować model rów-
nowagi między treningiem medytacyjnym a aktywnością społeczną. I d e a ł  
s p o ł e c z n e g o  z a a n g a ż o w a n i a  wywiera silny wpływ zarówno 
na buddyzm zachodni, jak i na buddyzm w Azji. Buddyzm pozostający pod 
wpływem tego ideału nazywany jest „buddyzmem zaangażowanym” (ang. en-
gaged Buddhism).

W zachodnim buddyzmie ważną rolę odgrywa tak zwany zielony bud-
dyzm. Jego zwolennicy reprezentują buddyjską wersję szerokiego ruchu na 
rzecz ochrony środowiska naturalnego. Z i e l o n y  b u d d y z m  nie stanowi 
odrębnej formacji. Jego propagatorzy (przede wszystkim Thích Nhất Hạnh, Jo-
anna Macy i Gary Snyder) wywierają wpływ na przedstawicieli różnych trady-
cji buddyjskich. Zwolennicy tego podejścia interpretują tradycyjne buddyjskie 
kategorie miłosierdzia, powstrzymywania się od przemocy, uważności, pustki 
oraz zależnego powstawania zgodnie z przekonaniem o integralności ziem-
skiego ekosystemu i potrzebie jego ochrony. Rozwijanie postawy ekologicznej 

27  Por. M c M a h a n, dz. cyt., s. 89-116. Problematyce tej poświęcone są artykuły zawarte 
w trzeciej części książki Buddhism and Science, zatytułowanej „Buddhism and the Physical Science” 
(por. Buddhism and Science: Breaking New Ground, red. B.A. Wallace, Columbia University Press, 
New York 2003, s. 281-415).

28  Zob. np. F.A. M e t c a l f, The Encounter of Buddhism and Psychology, w: Westward 
Dharma: Buddhism beyond Asia, s. 348-364; B.A. W a l l a c e, S.L. S h a p i r o, Mental Balance and 
Well-Being: Building Bridges Between Buddhism and Western Psychology, „American Psycholo-
gist” 61(2006) nr 7, s. 690-701.

29  Por. np. S. B a t c h e l o r, Buddhism without Beliefs: A Contemporary Guide to Awakening, 
Riverhead Books, New York 1997, s. 3-20.

Marek SZYMAŃSKI



155

oraz działanie na rzecz ochrony środowiska bywają traktowane jako ważny 
wymiar praktyki buddyjskiej. Liczni buddyści działają w organizacjach eko-
logicznych. Przedstawiciele zielonego buddyzmu unikają traktowania swych 
oponentów jako przeciwników30. Afi rmatywny stosunek do natury typowy 
był tylko dla niektórych tradycyjnych postaci buddyzmu. McMahan łączy 
dominację takiego podejścia do natury w zachodnim buddyzmie z wpływem 
fi lozofi i romantyzmu31.

W buddyzmie modernistycznym (zachodnim i azjatyckim) świat bywa 
zwykle oceniany pozytywnie i traktowany jako miejsce, w którym możliwe 
i pożądane jest osiągnięcie stanu harmonijnej i satysfakcjonującej egzystencji. 
Krytyka degradacji środowiska naturalnego, imperializmu ekonomicznego 
i konsumpcjonizmu jest rozwijana w takiej właśnie perspektywie. Medyta-
cyjną praktykę  u w a ż n o ś c i  traktuje się jako metodę, dzięki której można 
doświadczyć niezwykłości prozaicznych zdarzeń. Przypisywana jest jej rola 
waloryzacji, czy wręcz sakralizacji, świata i zwyczajnego życia. Zdaniem 
McMahana podejście takie wyraża pragnienie przekroczenia mechanistycz-
nego i utylitarnego sposobu rozumienia świata, pozostając zarazem w zgodzie 
ze światopoglądem naturalistycznym32.

Donald S. Lopez mówi o współczesnym „międzynarodowym buddyzmie, 
który przekracza kulturowe i narodowe granice, tworząc […] kosmopolityczną 
sieć intelektualistów piszących najczęściej po angielsku”33. Podstawą funk-
cjonowania tej „międzynarodówki” jest przekonanie o istnieniu buddyzmu 
czystego, który składa się wyłącznie z prawdziwych przekonań oraz właści-
wych praktyk. Ten czysty buddyzm, przeciwstawiany wszelkim kulturowo 
uwarunkowanym wierzeniom i zachowaniom buddystów, stanowi wzorzec 
umożliwiający ocenę (i korektę) tradycyjnych postaci religii buddyjskiej. Ten-
dencja uniwersalistyczna jest ściśle związana z omówionym tu już podejściem 
racjonalistycznym. Na Zachodzie ujawnia się ona zarówno w buddyjskich 
formacjach o charakterze eklektycznym (jak organizacja Triratna Buddhist 
Community, wcześniej znana jako Friends of the Western Buddhist Order), jak 
i w obrębie formacji, które reprezentują lokalne tradycje azjatyckie34.

W zachodnim buddyzmie występują również inne zjawiska stanowiące 
rezultat oddziaływania kontekstu kulturowego: niechęć do scentralizowanego 
przywództwa, wspieranie postaw krytycznych względem buddyjskich wierzeń 
oraz otwartość na inne tradycje buddyjskie. Zjawiska te bywają wskazywane 

30  Zob. S. K a z a, To Save All Beings: Buddhist Environmental Activism, w: Engaged Buddhism 
in the West, s. 159-183.

31  Por. M c M a h a n, dz. cyt. s. 162-168.
32  Por. tamże, s. 215-221, 233-240.
33  L o p e z, dz. cyt., s. XXXIX (tłum. fragm. – M.S.).
34  Por. B l u c k, dz. cyt., s. 158-162.

Zachodni buddyzm a opresja społeczna



156

jako charakterystyczne dla zachodniego buddyzmu35. Tezę o demokratycznym, 
krytycznym i otwartym duchu zachodniego buddyzmu można jednak kwestio-
nować. Przemawia przeciw niej sposób funkcjonowania zarówno organizacji 
Soka Gakkai International (często traktowanej przez badaczy jako wyjątek), jak 
i innych formacji, między innymi intensywnie rozwijającej się Tradycji Nowej 
Kadampy i amerykańskiej społeczności założonej przez Czogjama Trungpę36. 
Badania prowadzone w Nowym Jorku skłoniły Eve Mullen do uznania, że 
Amerykanie przejawiają znacznie większą skłonność do otaczania bezkry-
tycznym kultem swych tybetańskich nauczycieli niż imigranci z Tybetu37. 
Również przypadki seksualnego wykorzystywania uczniów przez buddyjskich 
nauczycieli pozwalają wątpić w krytycyzm tych pierwszych. Uwzględnienie 
demokratycznego, krytycznego i otwartego podejścia w defi nicji zachodniego 
buddyzmu (nawet na zasadzie wskazania dominującej tendencji) może być 
postrzegane jako wyraz podejścia normatywnego.

W zachodnim buddyzmie wyraźnie zaznacza się tendencja do stawiania 
orientacji homoseksualnej na równi z heteroseksualną38. Takie podejście nie 
zyskało jednak powszechnego uznania. Dalajlama wyraził co prawda poparcie 
dla małżeństw osób tej samej płci, ale – jak się wydaje – zarazem sądzi, że 
stosunki homoseksualne są złe w przypadku wyznawców buddyzmu tybetań-
skiego39. Nowym zjawiskiem w dziejach buddyzmu są podejmowane przez 
pewne środowiska homoseksualne na Zachodzie próby traktowania praktyki 
buddyjskiej jako czynnika, który ułatwia akceptację własnej orientacji seksu-
alnej lub pomaga radzić sobie ze świadomością bycia zakażonym HIV. Funk-
cjonują grupy spajane przez homoseksualną orientację członków, do których 
należą osoby reprezentujące różne buddyjskie tradycje i organizacje40. Chociaż 
niektórzy w związku z tym mówią o nowej, odrębnej postaci buddyzmu, to 
szczególny charakter tej formacji wydaje się sprowadzać do seksualnej orien-
tacji członków wspólnoty i do specyfi ki ich problemów osobistych. Wspólne 
praktyki, połączone z dyskusją o tych problemach, pełnią funkcję terapeu-
tyczną. Zaznacza się tendencja do traktowania rozpatrywanej formacji jako 

35  Por. np. A. L a v i n e, Tibetan Buddhism in America: The Development of American 
Vajrayana, w: The Faces of Buddhism in America, s. 103n.

36  Por. np. B l u c k, dz. cyt., s. 97, 101, 141n., 147-149; B. S c h e r e r, Globalizing Tibetan 
Buddhism: Modernism and Neo-Orthodoxy In Contemporary Karma Bka’ Brgyud Organizations, 
„Contemporary Buddhism” 13(2012) nr 1, s. 127n.

37  Por. E. M u l l e n, The American Occupation of Tibetan Buddhism: Tibetans and Their 
American Hosts in New York City, Waxmann, Münster–New York 2001, s. 55-58.

38  Zob. np. R. C o r e l e s s, Coming out in Sangha: Queer Community in American Buddhism, 
w: The Faces of Buddhism in America, s. 253-265 (por. zwł. s. 256n.).

39  Zob. B. O’B r i e n, Did the Dalai Lama Endorse Gay Marriage? Clarifying the Dalai Lama’s 
Position, https://www.thoughtco.com/dalai-lama-endorse-gay-marriage-449761.

40  Por. C o r e l e s s, dz. cyt., s. 259-264.

Marek SZYMAŃSKI



157

postaci buddyzmu społecznie zaangażowanego, której przedstawiciele dążą 
do eliminacji tak zwanej homofobii41.

IDEAŁ SPOŁECZNEGO ZAANGAŻOWANIA

Podejście charakterystyczne dla społecznie zaangażowanego buddyzmu 
nie występowało przed schyłkiem dziewiętnastego wieku. Z uwagi na nowa-
torskie cechy tej postaci buddyzmu jest ona nazywana „nowym buddyzmem”, 
„czwartym wozem” (po hinajanie, mahajanie i wdźrajanie) i „nowym wozem” 
(sanskr. nava-yāna). Nazwę „buddyzm zaangażowany” (ang. engaged Bud-
dhism) wprowadził Thích Nhất Hạnh – wietnamski mistrz chan, który działał 
przez kilka dziesięcioleci na Zachodzie, propagując rozpatrywaną tu postać 
buddyzmu. Jej powstanie można łączyć z ruchem odrodzenia buddyzmu na 
Cejlonie (inspirowanym przez teozofów). Do grona osób, które znacząco przy-
czyniły się do spopularyzowania  b u d d y z m u  z a a n g a ż o w a n e g o, 
należą wpływowi azjatyccy buddyści, tacy jak Anagārika Dharmapāla, Bhim-
rao Ramji Ambedkar, Thích Nhất Hạnh, Tenzin Gjatso (XIV Dalajlama) czy 
Aung San Suu Kyi (dwóm ostatnim z tych osób przyznano Pokojową Nagrodę 
Nobla). Wszyscy oni pozostawali pod wpływem zachodniej myśli społecznej. 
Rozwój buddyzmu zaangażowanego stanowi dobry przykład interakcji mię-
dzykulturowej i tendencji o charakterze globalnym42.

Zgodnie z tradycyjną soteriologią buddyjską do najwyższego dobra, ja-
kim jest osiągnięcie stanu buddy, prowadzi radykalne przekształcenie sposobu 
funkcjonowania własnego umysłu. Obejmuje ono rozwój cnót moralnych, które 
manifestują się w życzliwości dla wszelkich świadomych istot. W buddyzmie 
zaangażowanym ideał ten został zmodyfi kowany przez uwzględnienie struk-
turalnych aspektów społecznej egzystencji. Przyjmuje się, że ze względów 
moralnych określona sytuacja społeczna wymaga zmian, jeśli stanowi źródło 
cierpienia. Czynniki społeczno-polityczne, które rodzą opresję i cierpienie, 
bywają uznawane za przejawy nienawiści, chciwości i głupoty, tradycyjnie 
wskazywanych jako główne przeszkody w rozwoju duchowym. Przedmiotem 
zainteresowania zwolenników buddyzmu zaangażowanego są przypadki naru-
szania praw człowieka, w szczególności różne postacie dyskryminacji, biedy, 
wojny i degradacji środowiska naturalnego43. Na Zachodzie charakterystyczny 

41  Por. t e n ż e, Gay Buddhist Fellowship, w: Engaged Buddhism in the West, s. 269-279.
42  Zob. Ch.S. Q u e e n, Introduction: The Shapes and Sources of Engaged Buddhism, w: En-

gaged Buddhism: Buddhist Liberation Movements In Asia, red. Ch.S. Queen, S.B. King, State Uni-
versity of New York, Albany 1996, s. 1-44 (por. zwł. s. 2-3, 5-7, 20-23, 30).

43  Por. tamże, s. 9-11; t e n ż e, Engaged Buddhism: Agnosticism, Interdependence, Globalisa-
tion, w: Westward Dharma: Buddhism beyond Asia, s. 324-326.

Zachodni buddyzm a opresja społeczna



158

dla buddyzmu zaangażowanego imperatyw aktywności społeczno-politycznej 
zwykle łączy się z przekonaniem o konieczności podjęcia działań kolektywnych 
i z wyrzeczeniem się przemocy44. W tej postaci buddyzmu działalność społecz-
no-polityczna uzyskuje status ważnego składnika buddyjskiej praktyki.

Ten ideał zaangażowania społecznego nawiązuje do tradycyjnego mode-
lu moralności, w którym kluczową rolę odgrywa empatia i zabieganie o do-
bro innych istot. W tradycyjnym buddyzmie przyjmuje się jednak, że osoby 
świeckie powinny cierpliwie znosić niedogodności generowane przez system 
społeczny i dążyć do poprawy swojej sytuacji przez gromadzenie zasług kar-
micznych. W społecznie zaangażowanym buddyzmie dokonało się przejście 
od traktowania społecznej opresji i związanego z nią cierpienia jako zasłużonej 
odpłaty za wcześniejsze winy do przyznania owym zjawiskom statusu krzyw-
dy. Zwolennicy buddyzmu zaangażowanego formułują mniej czy bardziej 
określony program zmian odwołujący się do wizji społeczeństwa, w którym 
panują sprawiedliwość, wolność, pokój i dostatek. W tradycyjnym buddyzmie 
akceptacja powinności moralnych nie prowadziła do domagania się społecz-
nych reform. Aktywność społeczna w buddyzmie zaangażowanym różni się od 
planowej działalności azjatyckich mnichów na rzecz poprawy warunków życia 
wyznawców świeckich (na przykład na Cejlonie) tym, że nie stanowi kontro-
lowanego przez czynniki polityczne instrumentu realizacji polityki państwa. 
Możliwa jest jednak oczywiście zbieżność tej aktywności z polityką państwa 
(taka zbieżność występuje na przykład w przypadku aktywności wyznawców 
tybetańskiej wadźrajany i polityki tybetańskiego rządu na uchodźstwie)45.

W zachodnim buddyzmie szerokie uznanie zyskało uzasadnienie aktyw-
ności społecznej odwołujące się do (propagowanego między innymi przez 
Thícha Nhấta Hạnha) stanowiska ontologicznego, zgodnie z którym między 
każdym ze składników kosmosu i wszystkimi pozostałymi występuje wzajem-
na zależność (ang. interdependence). W perspektywie etycznej owa  w s p ó ł-
z a l e ż n o ś ć  jest sprowadzana do braku rzeczywistej odrębności między 
świadomymi podmiotami. Przyjmuje się, że osoba, która rozumie ten stan 
rzeczy, otacza troską (naturalną w odniesieniu do własnej osoby) inne świado-
me istoty. Jednym z rezultatów przywołanego sposobu myślenia jest zatarcie 
różnicy między statusem osoby, która wyrządza krzywdę, osoby skrzywdzo-
nej oraz pozostałych członków społeczeństwa. Odpowiedzialność osoby do-
puszczającej się moralnego zła ekstrapolowana jest na pozostałych członów 
społeczeństwa, którzy jakoby odpowiadają za ukształtowanie się określonej 

44  Por. t e n ż e, Introduction: A New Buddhism, w: Engaged Buddhism in the West, red. Ch.S. Queen, 
Wisdom Publications, Somerville 2000, s. 7.

45  Zob. t e n ż e, Introduction: The Shapes and Sources of Engaged Buddhism, s. 18-20; tenże, 
Introduction: A New Buddhism, s. 16n., 25n.

Marek SZYMAŃSKI



159

formacji mentalnej złoczyńcy. Nawet ofi ara ponosi tak rozumianą współod-
powiedzialność za działania złoczyńcy. Ten ostatni może zaś być postrzegany 
jako osoba pokrzywdzona przez inne jednostki i zbiorowości ludzkie. W tej 
perspektywie tradycyjny sposób rozumienia społecznej (i nie tylko społecznej) 
opresji jako adekwatnej odpłaty za wcześniejsze winy danej osoby nie znajduje 
uzasadnienia46.

Christopher S. Queen wskazał na dwa źródła buddyjskiego ideału zaanga-
żowania społecznego. Pierwsze obejmuje agnostycyzm metodologiczny oraz 
doświadczenie współzależności. A g n o s t y c y z m  m e t o d o l o g i c z n y  
to postawa, która polega na powstrzymywaniu się od pochopnej akceptacji 
utartych poglądów oraz na otwartości na bezpośredni kontakt poznawczy 
z rzeczywistością. Doświadczenie  w s p ó ł z a l e ż n o ś c i  stanowi jakoby 
rezultat owego agnostycyzmu. Na drugie ze wskazanych przez Queena źródeł  
ideału zaangażowania społecznego w buddyzmie składają się zachodnia etyka 
i zachodnia myśl społeczna, które odpowiadają za ukierunkowanie uwagi na 
kolektywne aspekty cierpienia oraz na jego instytucjonalne czy strukturalne 
przyczyny47. McMahan widzi w pojęciu współzależności jedną z najważniej-
szych kategorii buddyjskiego modernizmu. Stanowi ona trzon holistycznej 
koncepcji świata, w której odrębność osób i rzeczy została zakwestionowana 
i zgodnie z którą przeciwstawianie dobra własnego dobru innych składników 
świata jest świadectwem ignorancji. Formułowany w tej perspektywie impera-
tyw zabiegania o harmonię kosmicznej całości przez jej bytowo niesamodzielne 
(świadome istniejących zagrożeń) części stanowi podstawę ideału zaangażo-
wania społecznego oraz troski o środowisko naturalne. Zdaniem McMahana 
kategoria współzależności stanowi rezultat nie doświadczenia, ale połączenia 
tradycyjnego pojęcia  z a l e ż n e g o  p o w s t a w a n i a  (w interpretacji 
Nagardźuny), ontologii szkoły huayen, sposobu rozumienia natury w europej-
skim romantyzmie i amerykańskim transcendentalizmie, myśli ekologicznej 
oraz popularnych interpretacji teorii naukowych (między innymi teorii kwan-
tów i teorii systemów). Badacz ten uważa, że afi rmatywny stosunek zachod-
nich buddystów do przyrody (wręcz jej sakralizacja) jest skutkiem wpływu, 
jaki wywarła na nich myśl romantyków i transcendentalistów. McMahan 
wskazuje również, że w tradycyjnym buddyzmie bardzo rzadko wiązano mo-
ralność z pojęciem współzależności (w zasadzie tylko w dalekowschodnich 
szkołach huayen i chan). Autor ten słusznie twierdzi, że w kontekście rozważań 
etycznych idea współzależności prowadzi do obniżenia rangi indywidualnej 
odpowiedzialności na rzecz eksponowania społecznych uwarunkowań czynów 

46  Por. np. S.B. K i n g, Socially Engaged Buddhism: Dimensions of Asian Spirituality, Univer-
sity of Hawai’i Press, Honolulu 2009, s. 27-30.

47  Por. Q u e e n, Engaged Buddhism: Agnosticism, Interdependence, Globalisation,  s. 328-335.

Zachodni buddyzm a opresja społeczna



160

(co odbiega od tradycyjnego podejścia buddyjskiego). Przywołuje również 
buddyjskich krytyków koncepcji współzależności48.

*

Typowe cechy zachodniego buddyzmu to: indywidualizm wyznawców 
(muszą oni wykroczyć poza własne dziedzictwo kulturowe), powszech-
ne zainteresowanie medytacją i rozwojem duchowym, zasadnicza równość 
wyznawców, podejście racjonalistyczne, ważna rola ideału zaangażowania 
społecznego, afi rmatywny stosunek do natury oraz orientacja uniwersalistycz-
na. Taka postać buddyzmu pozostaje pod wpływem zachodnich systemów 
wartości i wyraźnie odbiega od buddyzmu tradycyjnego. Ma jednak swoje 
odpowiedniki  w modernistycznych ruchach buddyjskich w Azji. U ich począt-
ków leży oddziaływanie zachodnich kultur na buddyzm w skolonizowanych 
krajach azjatyckich. Zdaniem McMahana zachodni buddyzm jest formacją 
hybrydalną, na którą silny wpływ wywierają idee reformacji, rewolucji nau-
kowej, oświecenia i romantyzmu.

Zachodni buddyści wiele uwagi poświęcają prawom człowieka oraz eli-
minacji społecznych źródeł ludzkiej krzywdy. Aktywność, która służy tej eli-
minacji, często uznawana bywa za moralny obowiązek lub integralną część 
praktyki religijnej. Takie podejście charakterystyczne jest dla buddyzmu 
społecznie zaangażowanego. Odbiega ono od tradycyjnych postaw buddyj-
skich, które opierały się na przekonaniu, że opresja społeczna i związane z nią 
cierpienie stanowią sprawiedliwą odpłatę za wcześniejsze winy cierpiącego. 
Powinności niesienia ulgi w cierpieniu nie rozumiano jako obowiązku zabie-
gania o strukturalne zmiany w społeczeństwie. W buddyzmie zaangażowanym 
społecznej opresji nadano status krzywdy. Rozwój tej postaci buddyzmu stano-
wi przykład interakcji międzykulturowej i tendencji o charakterze globalnym. 
Buddyzm zaangażowany narodził się w Azji pod wpływem zachodniej myśli 
społecznej i szybko się tam rozprzestrzenił. Stał się również modelem, który 
zdominował buddyzm na Zachodzie.

48  Por. M c M a h a n, dz. cyt., s. 149-182.

Marek SZYMAŃSKI


