
346

Agnieszka LEKKA-KOWALIK

DOŚWIADCZENIE WIĄŻĄCEJ MOCY PRAWDY
Metodologicznie zasadny punkt wyjścia etyki jako nauki*

Uznaję swój sąd, ponieważ jest tak, jak ten sąd głosi. W tym właśnie momencie 
– a więc niejako przed doświadczeniem, że nie mogę zaprzeczyć uznanej przez 
siebie prawdzie – ujmuję prawdę jako wartość mnie wiążącą: jeśli p, to powinnam 
uznać, że p. Uważam, że to właśnie jest sensem stwierdzenia Stycznia „Prawdzie 
należna jest afi rmacja dla niej samej”. „Dla niej samej” znaczy tu: dlatego, że 
jest prawdą; analogicznie można by powiedzieć, że fałszowi należne jest odrzu-
cenie – bo jest fałszem.

PROBLEM PRZEJŚCIA OD „JEST” DO „POWINIEN”

Zadanie, które stawia sobie ks. Tadeusz Styczeń, ujęte zostało w podtytule 
artykułu Etyka jako antropologia normatywna. W sprawie epistemologicz-
nie zasadnego i metodologicznie poprawnego punktu wyjścia etyki, czyli od 
stwierdzenia: „jest tak”–”nie jest tak” do naczelnej zasady etycznej. Questio 
disputata1. Filozofowi chodzi więc o znalezienie takiego punktu wyjścia etyki, 
który pozwoliłby ugruntować ją w doświadczeniu lub pokazać, że zdania etyki 
wynikają logicznie ze zdań wcześniej przyjętych. Tak zdefi niowany punkt 
wyjścia jest metodologicznie poprawny i epistemologicznie zasadny w przy-
padku  j a k i e g o k o l w i e k  poznania w ramach dyscyplin należących do 
poznania naturalnego. Przyjęte przez Stycznia rozumienie etyki natychmiast 
ujawnia ciężar tego zadania. W jego ujęciu etyka nie jest ani etologią, czyli na-
uką o tym, co ludzie uważają za moralne, ani – jak głosi emotywizm – jedynie 
pozorem nauki, czyli zbiorem zdań normatywnych i ocennych, które w ogóle 
nie są twierdzeniami. Etyka to nauka normatywna, spełniająca przynajmniej 
najprostsze kryteria naukowości: jest empiryczna, a więc ma doświadczalny 
punkt wyjścia i uzasadnia swoje twierdzenia bezpośrednio (przez naoczność) 
lub pośrednio (przez rozumowanie), respektuje logikę oraz posługuje się ję-

* Artykuł powstał na podstawie wprowadzenia do dyskusji przedstawionego podczas sesji na-
ukowej „Antropologia normatywna prof. Tadeusza Stycznia SDS” zorganizowanej przez Instytut 
Jana Pawła II na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim Jana Pawła II 14 grudnia 2017 roku.

1  Zob. T. S t y c z e ń  SDS, Etyka jako antropologia normatywna. W sprawie epistemologicznie 
zasadnego i metodologicznie poprawnego punktu wyjścia etyki, czyli od stwierdzenia: „jest tak” – „nie 
jest tak” do naczelnej zasady etycznej. Quaestio disputata, w: tenże, Dzieła zebrane, red. ks. A.M. Wierz-
bicki, t. 4, Wolność w prawdzie, red. K. Krajewski, Towarzystwo Naukowe KUL–Instytut Jana Pawła II 
KUL, Lublin 2013, s. 313-349.

„Ethos” 31(2018) nr 2(122) 346-363
DOI 10.12887/31-2018-2-122-19



347

zykiem informatywnym i intersubiektywnym. Jej cel stanowi sformułowanie 
i uzasadnienie naczelnej normy moralności. Takie pojmowanie etyki natych-
miast stawia ją wobec sformułowanego przez Davida Hume’a problemu przej-
ścia od zdań opisowych (zawierających termin „jest”) do zdań normatywnych 
(zawierających termin „powinien”), czyli od zdań typu: „Jest tak a tak”, do 
zdań: „Powinniśmy postępować tak a tak”. Hume uznał, że między tymi dwo-
ma typami zdań nie ma logicznoformalnego przejścia, ponieważ we wniosku 
znajduje się termin „powinien”, który nie występuje w przesłankach. „Czy 
wobec tego – pyta Styczeń – należy uznać […], iż każda bez wyjątku etyka fi -
lozofi czna, szukająca racjonalnego oparcia dla swych twierdzeń w odnośnych 
tezach dotyczących struktury bytu w ogóle i natury człowieka, obarczona jest 
przez to samo błędem?”2. Na pytanie to Styczeń odpowiada przecząco, a racji 
dla swej odpowiedzi szuka nie w logice, lecz ostatecznie w metafi zyce. 

Lubelski etyk rozpoczyna swoje analizy od przypomnienia anty-Hume’ow-
skich argumentów Maxa Blacka. Przede wszystkim wskazuje, że nie każde 
rozumowanie, które we wniosku zawiera terminy nieobecne w przesłankach, 
jest logicznie niepoprawne (na przykład wnioskowanie: „Każdy kawaler to 
mężczyzna, a więc każdy bogaty kawaler to bogaty mężczyzna”, jest popraw-
ne). Uzupełniając analizy Stycznia, dodajmy jednak, że z jego argumentu 
wyprowadzić  można jedynie twierdzenie, iż  p e w n e  wnioskowania zawie-
rające terminy nieobecne w przesłankach są poprawne, nie można natomiast 
orzec, że wnioskowanie w formie: „Każde S jest P, a więc każde S powin-
no X”, jest poprawne (na przykład: „Każdy człowiek jest obdarzony godno-
ścią, a więc każdy człowiek powinien miłować każdego innego człowieka”). 
Rozwiązanie zaproponowane przez Stycznia nie uchyla zatem Hume’owskie-
go zastrzeżenia. 

Styczeń przypomina też argument Blacka oparty na związku cel–środki 
(na przykład: „Fischer chce dać mata Botwinnikowi. Jedynym sposobem osią-
gnięcia celu jest wykonanie ruchu królową, a więc Fischer powinien wykonać 
ruch królową”3). We wnioskowaniu tym przesłanki mają charakter orzekający, 
a konkluzja powinnościowy. Zdanie mówiące o środkach jest racją dla powin-
nościowej konkluzji – nawet jeśli nie zachodzi między nimi relacja wynika-
nia logicznoformalnego – nie sposób bowiem pomyśleć: „Jeśli chcesz C, pod 
żadnym pozorem nie rób S”. Zdaniem Blacka każdy, kto rozumie przesłanki 
wnioskowania praktycznego i zna reguły posługiwania się słowem „powi-
nien”, musi przyjąć powinnościową konkluzję, podobnie jak ma to miejsce 

2  T e n ż e, W sprawie przejścia od zdań orzekających do zdań powinnościowych, w: tenże, 
Dzieła zebrane, t. 2, Etyka niezależna, red. K. Krajewski, Towarzystwo Naukowe KUL–Instytut 
Jana Pawła II KUL, Lublin 2012, s. 405.

3  Por. tamże, s. 408.

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



348

w „zwykłej” dedukcji: kto przyjmuje przesłanki i uznaje wynikanie logiczne 
wniosku z przesłanek, musi przyjąć również konkluzję. Rzeczywiście – ko-
mentuje Styczeń – powinność zastosowania środka do celu może wystąpić, 
lecz jeśli cel jest empirycznie „chciany”, a niekonieczny, to powinność użycia 
środka również jest hipotetyczna, co nie wystarcza do zbudowania obiektyw-
nej etyki normatywnej. 

Przeciwko argumentowi Blacka można zresztą wysunąć i inne zastrzeże-
nie. Można racjonalnie stwierdzić: „Chcę C. Jedynym środkiem do tego celu 
jest S, ale pod żadnym pozorem nie powinnam zastosować S”. Rozumowanie 
praktyczne zezwala bowiem na odrębną ocenę celów i środków. Oto chcę 
majątku mojego wuja, a jedynym pewnym sposobem osiągnięcia celu jest 
zabicie wuja. Nikt jednak nie dojdzie do wniosku, że powinnam zabić wuja 
– doradzi raczej, bym zrezygnowała ze swojego „chcenia”. Krótko mówiąc, 
pozaformalny związek: chciany cel–jedyne środki realizacji celu, nie pozwala 
ugruntować konieczności powinności tak, jak pozwala to uczynić formalny 
związek wynikania logicznego. By uzyskać takie konieczne ugruntowanie, na-
leżałoby dodać do rozumowania przesłankę: „Jeżeli coś jest jedynym środkiem 
do celu, to powinnam go zastosować”. Jest ona jednak fałszywa, mogę bowiem 
chcieć celu, lecz nie akceptować prowadzących doń jedynych efektywnych 
środków. Co więcej zdanie: „Powinno się S”, można potraktować – w duchu 
Maxa Webera – jako zdanie opisowe: „Twierdzenie: X jest jedynym środkiem 
prowadzącym do Y – jest w rzeczy samej jedynie odwróceniem twierdzenia: 
Po X następuje Y”4. Zdanie: „Jeśli chcesz C, powinieneś S”, będzie wówczas 
równoznaczne z: „Jeśli chcesz C, to C nastąpi z konieczności po S”. Sfor-
mułowanie takie nie pozwala natomiast wyciągnąć wniosku, że powinnam 
S w jakimkolwiek sensie moralnym (że jest to nakaz), lecz jedynie, że mogę 
spowodować C, jeśli wykonam S. Gdybyśmy zinterpretowali „powinnam S” 
jako bezwzględny nakaz, wolność osoby chcącej C zostałaby ograniczona. 
Osoba ta byłaby wolna w aspekcie doboru celów, lecz nie środków. Zapropo-
nowana przez Blacka obrona związku twierdzeń opisowych i normatywnych 
nie powiększa zakresu wolności człowieka, lecz zakres ten zmniejsza. Ana-
logiczne rozważania można przeprowadzić dla wniosku: „Mogę chcieć celu 
i akceptować środki, ale mogę uznać, że nie powinnam działać tak, jak naka-
zują środki, bo spowoduje to konsekwencje, których nie akceptuję”. Należy 
znaleźć inne uzasadnienie związku twierdzeń opisowych i normatywnych oraz 
inny sposób zapewnienia ich konieczności niż rozwiązanie zaproponowane 
przez Blacka. Słusznie stwierdza Styczeń: „Punktem wyjścia dla właściwego 

4  Por. M. W e b e r, Sens „wolnej od wartościowań” socjologii i ekonomii, tłum. E. Nowakow-
ska-Sołtan, w: Problemy socjologii wiedzy, wybór A. Chmielecki, tłum. A. Chmielecki i in., PWN, 
Warszawa 1985, s. 126.

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



349

rozwiązania winno być raczej uznanie pewnego pluralizmu w zakresie ko-
niecznych związków pomiędzy twierdzeniami: obok koniecznych związków 
o charakterze logicznoformalnym, należy uznać związki o charakterze po-
zaformalnym, a więc treściowym”5. Związek cel–środki jest takim właśnie 
związkiem pozaformalnym. W uzasadnieniach twierdzeń etycznych nie może 
on jednak przybrać charakteru psychologiczno-praktycznego, w konkretnych 
sytuacjach może bowiem wystąpić albo związek: „Chcę C, a więc powinnam S”, 
albo: „Chcę C, a mimo to nie powinnam S”. Związek cel–środki nie ma zatem 
wymaganego koniecznego charakteru. Tego typu sądy mają ponadto charakter 
jednostkowy, a sądy jednostkowe nie przynależą do etyki jako nauki: „Etyka 
co najwyżej określa ogólne ich warunki”6. Krótko mówiąc, należy poszukiwać 
pozaformalnych związków między twierdzeniami, lecz związek cel–środki 
nie pozwala zagwarantować etyce wymaganego epistemologicznie zasadnego 
i metodologicznie poprawnego punktu wyjścia. 

METAFIZYCZNA JEDNOŚĆ BYTU I POWINNOŚCI

Aby zapewnić konieczność przejścia od zdań opisowych do normatyw-
nych należałoby – zdaniem Stycznia – wskazać obiektywny cel ludzkiego 
działania, a nawet więcej: cel działania jako takiego. Ostatecznie więc Styczeń 
sięga do metafi zyki. „Biorąc pod uwagę dynamiczny aspekt bytu przygodne-
go – pisze – metafi zyka stwierdza, iż każdy taki byt z racji swej niekoniecz-
ności i związanej z tym potencjalności «dąży» – działając – do właściwego 
mu aktu. Nie jest to rzecz jasna stwierdzenie tylko empirycznego faktu, ale 
skonstatowanie zachodzenia rzeczywistego, koniecznego przyporządkowania 
pomiędzy działającym bytem a uniesprzeczniającą to działanie jego racją”7, 
co można wyrazić zwrotem: „Każdy byt powinien realizować swój własny 
akt”8. Moment powinności należy do struktury bytu jako działającego, a zatem 
zdanie: „x jest bytem, a więc x powinno realizować właściwy mu akt”, ujmuje 
rzeczowy i konieczny związek odkrywany w świecie. Wobec tego – konklu-
duje Styczeń – problem przejścia od „jest” do „powinien” w formie nadanej 
mu przez Hume’a  n i e  i s t n i e j e. 

Przeanalizujmy dokładniej tę konkluzję. Zdanie: „Ten oto byt jest x, a więc 
powinien realizować swój akt”, jest jednym zdaniem złożonym – implikacyj-
nym. Nie zawiera ono wnioskowania, „przechodzenia” od zdań opisowych do 

5  S t y c z e ń, W sprawie przejścia do zdań orzekających do zdań powinnościowych, s. 411n. 
6  Tamże, s. 413.
7  Tamże, s. 414.
8  Tamże. 

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



350

normatywnych. Jest to twierdzenie o zachodzeniu związku między spotencjali-
zowanym bytem a jego aktem, i jako takim można się nim dopiero posłużyć we 
wnioskowaniach. Rodzi się w tym kontekście problem innego rodzaju: Skąd 
wiemy, że twierdzenie to jest prawdziwe? Istnieją trzy możliwości odpowiedzi 
na to pytanie. Analizowane twierdzenie może być prawdziwe na mocy reguł 
języka, na mocy prawdziwości przesłanek, z których zostało niezawodnie wy-
wnioskowane, oraz na mocy doświadczenia. Zagwarantowanie prawdziwości 
poprzez niezawodne (ostatecznie dedukcyjne) wnioskowanie wymagałoby 
przyjęcia innego zdania – przesłanki – o strukturze: „Jeśli p, to (jeśli ten byt 
jest x, to powinien realizować swój akt)”, oraz dodatkowej przesłanki opiso-
wej p lecz wówczas musielibyśmy zapytać o jego prawdziwość. Rozumowanie 
przebiegałoby wówczas następująco: (1) Jeśli p, to (jeśli ten byt jest x, to x po-
winno realizować swój akt) oraz (2) p, to (W) jeśli ten byt jest x, to x powinno 
realizować swój akt. Wówczas jednak musielibyśmy zapytać o prawdziwość 
dodatkowych przesłanek. Taka próba uzasadnienia zdania: „Jeśli ten byt jest x, 
to x powinno z”, prowadziłaby więc albo do regresu w nieskończoność, albo 
do dogmatyzmu. Krótko mówiąc, zagwarantowanie prawdziwości zdania: „To 
jest x, a więc powinno realizować swój akt”, poprzez niezawodne wywnio-
skowanie go z wcześniej przyjętych przesłanek jest niemożliwe, jeśli zdanie 
to mamy racjonalnie uznać za prawdziwe. Rozpatrzmy więc dwie pozostałe 
możliwości. 

Zacznijmy od twierdzenia: „Jeśli dodajesz 2 do 2, to powinieneś otrzy-
mać 4”. Zdanie to ma charakter rzeczowy i koniecznościowy. Gdy zapytamy 
o prawdziwość tego zdania, ostatecznie trzeba będzie się odwołać do „świata 
matematycznego”, gdzie 2+2  j e s t  4, a zatem dodawanie 2 do 2  p o w i n n o  
dać 4 niezależnie od woli podmiotu wykonującego operacje. Co więcej, jeśli 
podmiot ów poda inną liczbę, zostanie to uznane za błąd. Oczywiście, musimy 
rozumieć, co oznaczają „2”, „+” i „=”. Ponieważ aksjomaty arytmetyki pełnią 
jednocześnie rolę defi nicji tych terminów, można by uznać, że w tym przypad-
ku związek zdania zawierającego „jest” i zdania zawierającego „powinien” ma 
charakter językowy. Prawdziwość zdania: „Jeśli dodajesz 2 do 2, powinieneś 
otrzymać 4”, miałaby więc podstawę w systemie aksjomatów. 

Interpretację taką proponuje Saul Kripke. Przypuśćmy – pisze – że jakiś 
człowiek zrozumiał, iż znak „+” znaczy „dodawanie”, a następnie został za-
pytany: „Ile wyniesie pięćdziesiąt siedem plus sześćdziesiąt osiem?”. Osoba 
ta, na mocy zrozumienia, czym jest dodawanie i czym są zawarte w pytaniu 
liczby, nie tylko odpowie na nie de facto: „sto dwadzieścia pięć”, lecz tak-
że  p o w i n n a  ona właśnie tak odpowiedzieć9. Kripke zakłada, że rozumiejąc 

9  Por. S. K r i p k e, Wittgenstein o regułach i języku prywatnym, tłum. K. Posłajko, L. Wroński, 
Fundacja Aletheia, Warszawa 2007, s. 22n.

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



351

sens zdania, podmiot poznający angażuje się, a tym samym zobowiązuje do 
przestrzegania określonego wzorca użycia tego zdania. Jeśli zdaniom przy-
sługuje prawdziwość albo fałszywość, to odpowiadając inaczej na to pytanie 
z zakresu matematyki, zapytana osoba zaprzecza nie tylko uznanemu wzor-
cowi użycia języka, ale też prawdziwości twierdzenia, którego sens rozumie 
i który zgodziła się respektować. Przyjmijmy, że w odniesieniu do zdań logiki 
i matematyki rozwiązanie zaproponowane przez Kripkego jest właściwe. Czy 
jednak da się w ten sam sposób zagwarantować prawdziwość zdania mówią-
cego o rzeczywistości pozaformalnej, na przykład: „x jest zegarkiem, a więc x
powinno wskazywać właściwy czas”?, lub: „Skoro x jest czerwone, to x po-
winno odbijać (czy pochłaniać) taką a taką długość fali”. Termin „powinien” 
ma tutaj sens metafi zyczny w tym znaczeniu, że zdanie powinnościowe wyraża 
konieczny związek między naturą x a jego działaniem. Nie istnieją defi nicje 
aksjomatyczne zegarka czy rzeczy czerwonej, a jednak prawdziwość tych zdań 
nie budzi wątpliwości. Jak wspominałam, zdania takie nie są niezawodnie 
wyprowadzane z przesłanek jako wnioski, lecz stanowią przesłanki wniosko-
wań. Nie można ich jednak uznać na mocy reguł języka, nie istnieją bowiem 
„aksjomaty” dotyczące na przykład zegarka czy czerwonej piłki. Pozostaje 
nam – o ile nie kwestionujemy ich prawdziwości – uznać je za zdania w jakiś 
sposób oparte na doświadczeniu. By dokładniej wyjaśnić to właśnie rozwią-
zanie, sięgnijmy do rozważań Stanisława Kamińskiego10. Przedmiotem jego 
zainteresowań były wprawdzie zdania typu: „Pomarańczowe leży między żół-
tym a czerwonym”, bez trudu jednak można jego analizy zastosować także do 
zdań rozważanych przez Stycznia. 

Kamiński stawia pytanie, czy możliwe są ogólne i konieczne twierdzenia 
rzeczowe. Odpowiada na nie twierdząco i wykazuje, że racja konieczności 
takich zdań nie należy – a w każdym razie nie zawsze należy – do dziedziny 
języka: „Szukanie racji wszelkiej konieczności zdań ogólnych jedynie w sfe-
rze języka jest chyba jakimś nieporozumieniem, odwraca bowiem naturalny 
porządek rzeczy odnośnie do roli języka w poznaniu rzeczywistości. Język 
dostosowuje się do zaobserwowanej natury rzeczy, a nie odwrotnie”11. Ponadto 
– twierdzi Kamiński – założenie, że wszelkie akty poznawcze są albo czysto 
zmysłowe, albo czysto intelektualne, jest nieuprawnione: „Trzeba odróżniać 
elementy zmysłowe i intelektualne w poznaniu, lecz nie wolno mechanicz-
nie i bez dopuszczenia jakichkolwiek wyjątków rozdzielać czynności (i ich 

10  Zob. S. K a m i ń s k i, Czy możliwe są ogólne i konieczne twierdzenia rzeczowe, w: M.A. Krąpiec, 
Z teorii i metodologii metafi zyki, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1994, s. 303-314; t e n ż e, 
Koncepcja analityczności a konieczność tez metafi zyki, w: Logika–fi lozofi a–człowiek. Wybór tek-
stów Stanisława Kamińskiego i Jerzego Kalinowskiego, red. A. Lekka-Kowalik, K. Zaborowski, 
Wydawnictwo KUL, Lublin 2017, s. 185-190.

11  T e n ż e, Czy możliwe są ogólne i konieczne twierdzenia rzeczowe, s. 308. 

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



352

wytworów) intelektualnych i zmysłowych, bo stanowią one organiczną jed-
ność w najbardziej typowych i naturalnych aktach poznawczych”12. I chociaż 
twierdzenia ogólne i konieczne, które zawierają treść empiryczną, są oparte 
na doświadczeniu, nie uprawomocnia ich jednak uogólnianie doświadczeń, 
lecz operacja intelektualno-analitycznego uchwycenia rzeczywistości. Zda-
nia takie fi lozof nazywa zdaniami analitycznymi a posteriori. Analityczność 
zdania: „Zegarek powinien wskazywać właściwy czas”, polega na tym, że 
– od strony językowej – zostaje w nim rozwinięte rozumienie tego, czym 
jest zegarek. Aposterioryczność – dotycząca zdania złożonego – oznacza, że 
ujmuję w zdaniu konieczny związek rzeczowy między byciem zegarkiem 
a powinnością wskazywania właściwego czasu (punktualnością). Odwołanie 
się do tego związku wyjaśnia zresztą, dlaczego zegarek śpieszący się pięć 
minut jest ostatecznie „lepszym” zegarkiem, niż zegarek, który stanął, nawet 
jeśli ten ostatni dwa razy na dobę wskazuje czas poprawny, a ten pierwszy 
– bodaj raz na setki lat. Podobne rozważania można przeprowadzić dla zda-
nia o czerwonej rzeczy i „powinności” odbijaniu fal. Okazanie konieczności 
i ostatecznie asercja takich zdań przebiega więc niejako na dwóch drogach: 
„przez okazanie semiotycznej analityczności twierdzenia”13 oraz „przez jed-
noznaczne, komunikowalne i sprawdzalne pokazanie, że twierdzenie opiera 
się ostatecznie o konieczne relacje rzeczowe”14. To ostatnie stwierdzenie jest 
istotne, ponieważ żądając komunikowalności i sprawdzalności takich zdań, 
narzuca na poznanie warunek racjonalności i intersubiektywności, a to są pod-
stawowe warunki naukowości. 

Można temu rozwiązaniu postawić oczywisty zarzut. Człowiek – w od-
różnieniu od zegarka – jest bytem wolnym i rozumnym, wybiera zatem dzia-
łania i mocą własnej decyzji ustanawia się ich źródłem. Wydaje się więc, że 
przypadku człowieka nie istnieje konieczny ontyczny związek między „jest” 
jego natury a „powinien” jego działania. Styczeń mierzy się z tym problemem. 
Twierdzi, że aby odrzucić istnienie owego ontycznego związku, należałoby od-
rzucić istnienie właściwego dla człowieka aktu, a przez to – istnienie ludzkiej 
natury. „Wolność bowiem – pisze Styczeń – nie polega na możności określania 
tego, co jest bytowym aktem (celem, wzorem) człowieka jako takiego, a więc 
tego, przez co działanie człowieka jest odpowiadającym człowiekowi jako 
człowiekowi działaniem. Innymi słowy, to, co człowiek powinien – zarówno 
w odniesieniu do tego, co stanowi jego pełny akt (wzór, cel), jak i tego, co sta-
nowi niezbędny do jego urzeczywistnienia środek – jest zupełnie niezależnie 
od jego woli «zadecydowane», określone i wyznaczone samą już obiektywną, 

12  Tamże, s. 309.
13  T e n ż e, Koncepcja analityczności a konieczność tez metafi zyki, s. 189. 
14  Tamże.

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



353

bytową strukturą człowieka: aktem, który przyporządkowuje sobie działanie 
człowieka jako jemu właściwe”15. I dodaje: „Każdy czyn człowieka w całym 
jego bogactwie bytowego konkretu jest po prostu manifestacją jego bytu: tego, 
że jest, oraz tego, że taki jest”16. Człowiek – tak jak zegarek i przyroda nie-
ożywiona – podpada pod bytową normę i miarę, właściwy mu akt, wzór i cel 
zarazem. W tym miejscu różnica między człowiekiem a zegarkiem staje się 
wyraźnie widoczna. Dana rzecz może przestać być zegarkiem, gdy przestanie 
mierzyć czas (jest zegarkiem zepsutym, w pewnym stopniu nie-zegarkiem), 
ale sytuacja taka zajdzie jedynie z przyczyn zewnętrznych – zużyją się jego 
części, piasek czy woda dostaną się do wnętrza. W przypadku człowieka jest 
inaczej: potrafi  on mocą własnych decyzji stawać się coraz bardziej nie-czło-
wiekiem, odrzucając działania realizujące jego akt. Oczywiście nie zawsze 
potrafi my poznawczo odkryć, co powinniśmy uczynić, by zrealizować bytowy 
wzorzec człowieczeństwa, co więcej – odkrywszy, nierzadko nie chcemy uczy-
nić tego, co powinniśmy. Są to jednak inne kwestie. Nas interesuje istnienie 
związku natury człowieka z powinnością wypełnienia wzorca człowieczeń-
stwa. „Na możności afi rmowania lub zaprzeczania (lecz nie ustanawiania!) 
swymi aktami ontycznej powinności – konkluduje Styczeń – polega właśnie 
wolność człowieka”17. I ma rację Styczeń, twierdząc, że ów ontyczny zwią-
zek wyjaśnia zarówno psychiczne przeżycie powinności, jak i samokrytykę, 
gdy pobłądziliśmy, decydując, co powinniśmy zrobić, albo wyrzuty sumienia, 
że chociaż wiedzieliśmy, co powinniśmy uczynić, nie zrobiliśmy tego. Moż-
na oczywiście twierdzić, że poczucie powinności czy wyrzuty sumienia to 
autoiluzja, autosugestia, skutek oddziaływania społecznego „superego” czy 
strachu o podłożu religijnym, i twierdzić, że nie ma związku między „jest” 
ludzkiej natury a „powinien” ludzkiego działania, że człowiek to czysta wol-
ność, a egzystencja poprzedza esencję. Zwolennicy tego poglądu muszą jednak 
– paradoksalnie – uznać wskazywany przez Stycznia związek: „Com sam 
stwierdził, temu nie wolno mi zaprzeczyć”18. Analizy tego związku zosta-
ną przeprowadzone w następnym punkcie, teraz przypomnijmy inne ważne 
twierdzenie Stycznia: „Powinność moralna w takim układzie rzeczy okazuje 
się ujęciem powinności ontycznej w akcie poznania”19, dopiero bowiem ta 
sytuacja podmiotowa stanowi płaszczyznę pojawiania się wartości moralnej. 
Ponieważ powinność ontyczna w przypadku człowieka „zaadresowana” jest do 
jego wolności, „czysto ontyczna powinność staje się w przypadku człowieka 

15  S t y c z e ń , W sprawie przejścia od zdań orzekających do zdań powinnościowych, s. 416. 
16  Tamże. 
17  Tamże. 
18  T e n ż e, Etyka jako antropologia normatywna, s. 326.
19  T e n ż e, W sprawie przejścia od zdań orzekających do zdań powinnościowych, s. 417.

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



354

etyczną powinnością”20. Przy swoiście etycznej konotacji terminu „powinien” 
można zatem mówić o rzeczowym i koniecznym związku twierdzeń orzekają-
cych i powinnościowych, ujmujących realny i konieczny związek powinności 
etycznej z obiektywną strukturą człowieka jako bytu w jego dynamicznym 
aspekcie. Podsumowując, problem Hume’a w jego oryginalnym sformuło-
waniu nie pojawia się w fi lozofi i, a „próby «zszywania» rozdzielonych przez 
Hume’a światów: rzeczywistości i powinności – okazują się próbami rozwią-
zania problemu, którego w etyce w ogóle nie ma”21.

POWINNOŚĆ AFIRMACJI PRAWDY DLA NIEJ SAMEJ

Skoro ze względu na możliwość ujęcia rzeczowego i koniecznego związku 
między „jest” a „powinien” możliwe okazuje się również ugruntowanie etyki 
normatywnej w doświadczeniu, zapytajmy, o jaki związek tu chodzi i jakie 
doświadczenie proponuje Styczeń jako epistemologicznie zasadny i metodolo-
gicznie poprawny punkt wyjścia etyki. Zdaniem Stycznia takim bezpośrednim 
doświadczeniem jest doświadczenie wiążącej mocy prawdy, które wyraża on 
formułą: „Com sam stwierdził, temu nie wolno mi zaprzeczyć”. Według lu-
belskiego fi lozofa w  twierdzeniu tym ujęte zostało pierwotne doświadczenie 
człowieka – doświadczenie tego, że własny akt poznania wprowadza podmiot 
poznający w matnię (pułapkę) prawdy. W doświadczeniu dane są zatem auto-
informacja zarazem o stanie rzeczy i o podmiocie jako autorze stwierdzenia 
oraz auto-imperatyw afi rmowania przez podmiot poznający prawdy dla niej 
samej. „Temu właśnie datum – pisze Styczeń – dajemy formułę: primum an-
thropologicum et primum ethicum convertuntur”22. To, kim jest człowiek, i co 
powinien uczynić, jest współdane w zwykłym – rzec by się chciało – codzien-
nym doświadczeniu; innymi słowy, w doświadczeniu tym dana jest praw-
dziwość zdania implikacyjnego o opisowym poprzedniku i powinnościowym 
następniku. Za pomocą twierdzenia: „Com sam stwierdził, temu nie wolno mi 
zaprzeczyć”, Styczeń zamierza ugruntować prawomocność naczelnej zasady 
etycznej. Podkreślmy raz jeszcze, że w tym ujęciu zasada etyczna ma być 
twierdzeniem naukowym: koniecznym (czyli nie jedynie hipotetycznym i nie 
konwencjonalnie ustanowionym), rzeczowym (twierdzeniem o świecie, a nie 
o wyobrażeniach o świecie), ogólnym (aplikowalnym do wszystkich przypad-
ków ludzkiego działania) oraz uzasadnionym racjonalnie, intersubiektywnie 
kontrolowalnym i sprawdzalnym. 

20  Tamże.
21  S t y c z e ń, Etyka jako antropologia normatywna, s. 318. 
22  Tamże, s. 328. 

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



355

Owo datum doświadczenia to akt poznawczy człowieka – a dokład-
niej  w ł a s n y  akt poznawczy konkretnej osoby. Treść poznawcza tego aktu 
uzyskuje swój wyraz w twierdzeniu „tak oto jest” i akt ten zawiera moment 
egotyczny: wiem, że ja jestem „autorem” tego aktu – choć nie jego treści (tym 
różni się akt poznania od aktu tworzenia czy wyobrażania)23. 

Styczeń przeprowadza swoją analizę w następujących krokach: (1) Autoin-
formacja okazuje się zarazem autoimperatywem afi rmowania prawdy dla niej 
samej: „Com sam stwierdził, temu nie wolno mi zaprzeczyć”; (2) Autoinfor-
macja okazuje się autoimperatywem afi rmowania samego siebie jako powier-
nika prawdy; (3) Autoinformacja staje się autoimperatywnem afi rmowania 
każdego drugiego jako powiernika prawdy24.

W dalszych analizach przyjrzymy się jedynie pierwszemu z tych kroków, 
gdyż jego zasadność stanowi gwarancję sensowności kroków dalszych. Po-
nadto sformułowane przez Stycznia twierdzenie ma być datum doświadczenia, 
a zdanie: „Com sam stwierdził, temu nie wolno mi zaprzeczyć”, ma ujmować 
konieczny i rzeczowy związek między aktem poznawczym a powinnością 
działania (w sformułowaniu Stycznia: raczej nakazem niedziałania). Rozpa-
trzmy to na konkretnym przykładzie. Załóżmy, że p jest twierdzeniem „ten 
oto kot jest czarny”. Jaki jest tutaj sens słowa „stwierdziłam”? Oznacza ono, 
że sformułowałam pewien sąd oraz sąd ten uznałam za prawdziwy, to znaczy 
uznałam, że w świecie jest tak, jak ów sąd głosi: ten kot rzeczywiście jest 
czarny. Ujęcie takie odwołuje się wyraźnie do rozumienia prawdy jako ade-
quatio intellectus et rei. Mój własny sąd mojego własnego rozumu uznaję za 
prawdziwy, czyli adekwatny do rzeczywistości, i zarazem rozpoznaję siebie 
jako podmiot poznający rzeczywistość. Zauważmy, że błąd poznawczy nie 
narusza tej struktury. Jeśli nagle zmienią się warunki: sztory zostaną odsunięte 
i zgasną światła jarzeniowe, mogę stwierdzić: „Och, ten kot nie jest czarny, 
lecz ciemnoszary – zmyliło mnie oświetlenie”! Rozpoznaję wtedy siebie jako 
podmiot korygujący własny sąd na mocy nowego poznania rzeczywistości. 
Co jest podstawą mojego aktu uznania własnego sądu? Na pewno nie to, że 
ja jestem jego autorem, ponieważ w takim przypadku nie byłoby możliwości 
popełnienia błędu poznawczego – a popełnianie takich błędów jest faktem. 
Pozostaje zatem relacja mojego sądu do rzeczywistości. Uznaję swój sąd, po-
nieważ jest tak, jak ten sąd głosi. W tym właśnie momencie – a więc niejako 

23  Stwierdzenie: „Jest tak oto”, niesie z sobą szereg komplikacji. W fi lozofi i nauki powszechnie 
uważa się, że „nagich faktów” nie ma, że tak zwany fakt naukowy jest konstruktem poznawczym, 
obejmującym rozmaite założenia. Przyjęcie tych twierdzeń nie zagraża naukowości, dotyczą one 
bowiem wszelkiego poznania naukowego. To dlatego – by uniknąć sporu o status zdań protokolar-
nych – Styczeń wybiera bardzo proste zdania, a nawet godzi się, by zdaniem testowym było „widzę 
białe”, które jest sprawozdaniem z doświadczenia, nie zaś zdaniem o świecie. 

24  Por. S t y c z e ń, Etyka jako antropologia normatywna, s. 327.

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



356

przed doświadczeniem, że nie mogę zaprzeczyć uznanej przez siebie prawdzie 
– ujmuję prawdę jako wartość mnie wiążącą: jeśli p, to powinnam uznać, że p. 
Uważam, że to właśnie jest sensem stwierdzenia Stycznia „Prawdzie należna 
jest afi rmacja dla niej samej”25. „Dla niej samej” znaczy tu: dlatego, że jest 
prawdą; analogicznie można by powiedzieć, że fałszowi należne jest odrzu-
cenie – bo jest fałszem. Rzecz okazuje się jednak skomplikowana, bo różnie 
można rozumieć asercję. 

„Asercja – twierdzi Styczeń – jest wyrazem zajęcia stanowiska ze strony 
poznającego podmiotu wobec prawdy poznanego stanu rzeczy”26. Jest to zatem 
nie tylko bierne stwierdzenie przez podmiot prawdy o przedmiocie, ale też 
pierwszy akt zaangażowania się wolności człowieka po stronie stwierdzanej 
prawdy. Akt wolności i akt rozumu stanowią tu nierozerwalną całość. Asercja 
sprawia, że p nabiera statusu mojego przekonania i w tym sensie staje się 
„częścią” mnie jako osoby. Dla jasności wywodów pomińmy na razie problem 
stopniowalności asercji i postaw propozycjonalnych (na przykład: „wydaje 
mi się, że p”, „przypuszczam, że p”) i zajmijmy się sytuacją, gdy podmiot 
poznający stwierdził i uznał, że p, z absolutną pewnością. W tym miejscu 
pojawia się trudność spowodowana możliwością dwóch interpretacji terminu 
„stwierdził”, za którymi stoją odmienne koncepcje sądu. Wedug jednej z nich 
twierdzenie i asercja są rozróżnialne tylko konceptualnie, realnie natomiast 
twierdzenie, że p, jest zarazem uznaniem prawdziwości p. Nie mogę niczego 
uznać „na życzenie”, lecz uznaję, ilekroć cokolwiek twierdzę – uznawanie 
lub nieuznawanie prawdziwości stwierdzonego przeze mnie p, a więc i na-
bywanie przekonań, nie podlega mojej woli. Normatywny element formuły 
Stycznia: „Com sam stwierdził, temu nie wolno mi zaprzeczyć”, nie ma sensu, 
zaprzeczenie jest bowiem logicznie niemożliwe wobec tożsamości twierdzenia 
i uznawania. Formuła jest natomiast sensowna, jeśli zinterpretujemy ją jako 
zakaz deklarowania nie-p, jeśli stwierdziłam, że p. Wówczas jednak norma ta 
dotyczy nie uznawania, lecz głoszenia sądów. Należałoby zatem powiedzieć: 
„Com sam stwierdził, to powinienem głosić” lub „Com sam stwierdził, temu 
nie wolno mi publicznie lub wobec siebie zaprzeczyć”. Czy znaczyłoby, że ni-
gdy i pod żadnym pozorem nie wolno mi wygłosić: „nie-p”, skoro uznałam p?
Jest to problem – sam w sobie bardzo interesujący – autookłamywania i okła-
mywania innych; nie będziemy się jednak nim tutaj zajmować.

Według drugiej koncepcji sądu twierdzenie i uznawanie są dwoma aktami, 
które w praktyce współistnieją, lecz są realnie, a nie tylko konceptualnie różne. 
W takim ujęciu uznanie zdania wyrażającego poznane przeze mnie p byłoby 

25  Tamże, s. 337.
26  Tamże, s. 329.

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



357

aktem woli27. Możliwe jest wobec tego „zaprzeczenie” temu, co sama pozna-
łam – oto aktem mej woli nie uznaję tego, co aktem intelektu stwierdziłam. 
Zajmuję więc indyferentną postawę wobec prawdy albo nawet uznaję nie-p. 
Wydaje się, że argumentacja Stycznia idzie właśnie w tym kierunku. Gdy 
neguję poznaną prawdę, z prawdą nic się nie „dzieje” – pozostaje prawdą. Jeśli 
własnym sądem stwierdzę: „Ten oto kot jest czarny”, i uznam swój sąd, moja 
tożsamość jako podmiotu poznającego rzeczywistość oraz podmiotu wolności, 
własnym aktem uznającego poznaną prawdę, zostaje zachowana. Jeśli zaś 
własnym sądem stwierdzę: „Ten oto kot jest czarny”, a zarazem własnym ak-
tem wolnej woli odrzucę własny sąd, nic się w świecie nie stanie – kot jak był 
czarny, tak pozostanie czarny, a sąd: „Ten kot jest czarny”, jak był prawdziwy, 
tak pozostanie prawdziwy; pozostanie też moim własnym sądem. Coś waż-
nego dzieje się natomiast ze mną jako osobowym podmiotem, wprowadzam 
bowiem w siebie ontyczne pęknięcie: ja jako podmiot wolności zaprzeczam 
samej sobie jako podmiotowi poznania. To zaś grozi staniem się nie-sobą, 
nie tym, kim jako człowiek być powinnam. „Wszak godząc się jako podmiot 
wolności na coś, czego sam nie aprobuje jako podmiot poznania – ostrzega 
Styczeń – dobrowolnie zakłamuje swe «ja», wprowadzając tymże aktem to 
właśnie zanegowane przez siebie «ja» – czyli nie-ja – w obręb swego ontycz-
nego «ja»”28. I dodaje: „Dlatego samym sobą pozostaję i potwierdzam same-
go siebie w swej wewnętrznej spoistości i integralności zawsze i tylko, gdy 
przekraczam siebie w stronę poznanej prawdy – afi rmując ją do końca aktami 
wolnego wyboru. W swym osobowym jądrze jako unii podmiotu poznania 
i wolności scalam się tedy zawsze i tylko jako świadek prawdy par excellence, 
jako jej powiernik i opiekun”29. W takim ujęciu wiążąca moc prawdy pojawia 
się na poziomie aktu poznania: skoro rozpoznaję p jako prawdziwe, to znaczy 
adekwatne do jakiegoś aspektu rzeczywistości, to powinnam uznać p właśnie 
na mocy adekwatności do rzeczywistości.

By dokładniej przeanalizować tę kwestię, sięgnijmy do artykułu Stanisła-
wa Majdańskiego Postawy i logiczne wartości30 ze znakomitym motto „Verité 
oblige”31 – „Prawda zobowiązuje”. W artykule tym Majdański rozważa idee 

27  Otwiera to interesującą możliwość odpowiedzialności moralnej za przekonania. Jeśli uzna-
łam p, a nie chciałam lub wręcz odmówiłam przeprowadzenia weryfi kacji mojego poznania, bo 
utrzymywanie, że p było dla mnie wygodne i korzystne – czyż nie jest to kwestia raczej moralna niż 
epistemiczna? Zob. W. G a l e w i c z, Studia z etyki przekonań, Universitas, Kraków 1998. 

28  T. S t y c z e ń, Na początku była prawda. U genezy pojęcia osoby, w: tenże, Dzieła zebrane, 
t. 4, s. 104.

29  Tamże, s. 105.
30  Zob. S. M a j d a ń s ki, Postawy i logiczne wartości (szkic w nawiązaniu do pewnych idei Jana 

Łukasiewicza), w: Wartość i sens. Aksjologiczne aspekty teorii interpretacji: studia, red. A. Tysz-
czyk, E. Fiała, R. Zajączkowski, Wydawnictwo KUL, Lublin 2003, s. 93-125.

31  Tamże, s. 93.

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



358

Jana Łukasiewicza dotyczące logiki dwuwartościowej. Łukasiewicz wprowa-
dza dwie „superzasady”: zasadę U – 1 i zasadę N – 0, gdzie 1 symbolizuje 
prawdę, a 0 – fałsz. Zasady te można wyrazić następująco: uznaję prawdę 
i odrzucam fałsz; chcę uznać prawdę i tylko prawdę oraz chcę odrzucać fałsz 
i tylko fałsz. Łukasiewicz używa formy pierwszoosobowej, ale – biorąc pod 
uwagę całokształt jego myśli – nie należy tego odczytywać w sposób su-
biektywistyczno-psychologistyczny, podobnie jak nie należy w taki sposób 
odczytywać „chcę”, nie chodzi bowiem o dowolność: „Chcę, bo tak mi się 
podoba”, ale o słuszność: „Chcę, bo to powinne”. Taka interpretacja pozwala 
sformułować zdanie łączące prawdziwość twierdzenia z powinnością asercji 
tego twierdzenia. Sam Łukasiewicz nazywa uznawanie i odrzucanie „sposoba-
mi zachowania się wobec wartości logicznych, znanymi każdemu z własnego 
doświadczenia”32. Wprowadza też pojęcie trafnego i błędnego postępowa-
nia wobec wartości logicznych. Postępowanie trafne wyrażają wspomniane 
superzasady. Postępowanie błędne – na skutek nieświadomości, nieuwagi, 
a nawet (dodajmy) świadomego autozakłamania – pojawia się, gdy uznaję 
fałsz i odrzucam prawdę, ale też gdy odrzucam i prawdę, i fałsz albo akceptuję 
i prawdę, i fałsz. Przy takim rozumieniu prawdziwości prawda jest relacją, 
a jej rozpoznanie „wymusza” moją właściwą postawę – postawę, która nie 
jest subiektywnym przeżyciem, lecz „odpowiedzią” na rzeczywistość. Twier-
dzenie: „p, a więc powinno się uznać p”, nie stanowi natomiast wnioskowania 
prowadzącego od „jest” do „powinien”, lecz uchwycenie stanu rzeczy – można 
by rzec: prawdy o prawdzie. 

Zauważmy, że prawda jako relacja ujawnia się także wtedy, gdy nie ja 
jestem autorem twierdzenia: jeśli ktoś inny poda mi dobre racje, że p jest 
prawdziwe, to powinnam uznać p. Bez przyjęcia takiej zależności nie byłoby 
możliwe ani zaufanie czyjemuś słowu, ani uznanie kogokolwiek za autorytet 
epistemiczny; bez tego zaś nie byłaby możliwa nauka – wszak prowadząc 
własne badania, polegamy na rezultatach uzyskanych przez innych badaczy. 
Relacja ta występuje także w wtedy, gdy nie jesteśmy pewni, czy p jest praw-
dziwe, czy fałszywe. Ten ostatni przypadek również ujawnia wiążącą moc 
prawdy. Odwołajmy się raz jeszcze do Łukasiewicza. Jego zdaniem, jeśli nie 
mam rozpoznania, czy zdanie jest prawdziwe czy fałszywe, to ani nie uznaję 
p, ani nie odrzucam p – wstrzymuję się od uczynienia i jednego, i drugiego. 
Sądzę, że nie jest to postępowanie słuszne, ponieważ o ile funktor asercji w lo-
gice można zinterpretować w duchu Łukasiewicza, o tyle uznawanie jako akt 
podmiotu jest stopniowalne, co oznacza, że uznaję p za prawdziwe z pewnym 
stopniem prawdopodobieństwa (i pewności). I też jestem „wiązana” prawdą 
w tym sensie, że uznaję p za prawdziwe w takim stopniu, w jakim pozwalają 

32  Cyt. za: M a j d a ń s k i, dz. cyt., s. 101. 

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



359

znane mi racje, lub też – mówiąc nieco inaczej – jeśli p jest prawdopodobne, 
to powinnam uznać p za prawdopodobne, a nie za prawdziwe; jeśli zaś nie 
znam racji, na podstawie których mogę orzec wartość p – rzeczywiście wstrzy-
muje się od uznania, że p oraz że prawdopodobnie p. Zauważmy, że na tym 
właśnie polega tak zwane ryzyko indukcyjne, które podejmujemy, gdy – opie-
rając się na zebranych danych i stosując indukcję niezupełną – akceptujemy 
jako prawdziwą hipotezę fałszywą albo odrzucamy jako fałszywą hipotezę 
prawdziwą33. Pojęcie ryzyka sygnalizuje tu wiążącą moc prawdy: chcemy 
akceptować prawdziwe p i odrzucać fałszywe p, lecz niekiedy możemy się 
pomylić. Podsumowując, asercja jest zarazem aktem rozumu i woli: uznaję 
p, bo powinnam uznać p. Ów „nakaz” asercji zdania prawdziwego dlatego, 
że jest prawdziwe, stanowi fundament postawy rzetelności i uczciwości po-
znawczej, oddaje bowiem sprawiedliwość prawdzie. Prawdy nie ustanawiam, 
ale stwierdzam aktem poznania, stwierdzam we własnym sądzie, a sąd ten jest 
skierowanym do mnie – do mojego intelektu i woli – wezwaniem. Styczeń 
pisze: „Moja wolność zostaje wezwana […] do potwierdzenia tejże prawdy za 
prawdę już przeze mnie uznaną na płaszczyźnie aktu poznania (sądu) – także 
aktem wolnego wyboru34. Asercja prawdy w akcie poznania, dokonana przez 
podmiot aktem wolnego wyboru, nadaje temu aktowi znamiona bezwarunko-
wości – a to są zdaniem Stycznia znamiona aktu miłości. I dlatego ostatecznie 
stwierdza: „Prawdzie jako prawdzie należna jest miłość”35. 

Zauważmy raz jeszcze, że asercja oznacza wprowadzenie twierdzenia p do 
zbioru moich przekonań. „Jeśli p, to powinnam uznać, że p” jest twierdzeniem 
zawierającym opisowy poprzednik i normatywny następnik, a zarazem dotyczy 
pewnego wycinka rzeczywistości, a mianowicie mojego własnego poznania. 
Występuje tu zatem samozwrotność: skoro taka jest prawda o ludzkim pozna-
niu, to powinnam ją uznać. Ów autoimperatyw znajduje się niejako na drugim 
poziomie: „Jeśli p′ (gdzie p′: «jeśli p, to powinnam uznać p»), to powinnam 
uznać p′”. Powyższe uwagi otwierają problem sposobu interpretacji Stycznio-
wego: „nie wolno mi zaprzeczyć”. Jak już zauważyłam, nie chodzi tu po prostu 
o wypowiedzenie „nie-p”. Dlatego sformułowanie „Nie wolno mi zaprzeczyć”, 
należy zinterpretować jako twierdzenie, że jeśli uznaję p za prawdziwe, to 
nie wolno mi za prawdziwe uznać nie-p. Dalsze analizy wymagałyby intuicji 
z zakresu logik modalnych, a dokładniej intuicji dotyczących związku funktora 
„powinienem” z funktorem „nie wolno”. Niektóre intuicje dadzą się wydo-
być już za pomocą logiki dwuwartościowej: „Jeśli p, to powinnam uznać p,

33  Zob. C. H e m p e l, Science and Human Values, w: tenże, Aspects of Scientifi c Explanation 
and Other Essays in the Philosophy of Science, The Free Press, New York 1965, s. 81-96.

34  S t y c z e ń, Etyka jako antropologia normatywna, s. 337, przyp. 44.
35  Tamże, s. 338.

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



360

a więc jeśli nie powinnam uznać p, to nie-p; a więc to nieprawda, że zarazem 
(p i wolno mi uznać, że p, i nie wolno mi uznać, że p); a więc nie-p lub nie 
wolno mi uznać, że p…”. Intuicje te pozwalają wydobyć coś, co można by 
nazwać obowiązkiem poznawczym. Asercja oparta jest na stwierdzeniu, że 
między sformułowanym przeze mnie sądem a danym aspektem rzeczywisto-
ści zachodzi odpowiedniość, innymi słowy, że świat jest taki, jak głosi mój 
sąd. Ta właśnie relacja stanowi przedmiotowe źródło powinności uznania p 
za prawdziwe i niedopuszczalności zaprzeczenia (czyli uznania, że „nie-p” 
albo że „nie wiadomo” – wówczas wbrew temu, co się zdarzyło – poznałam 
– twierdziłabym, że nie poznałam). Asercja jest więc aktem rozumu i woli, 
w którym stwierdzam zarazem prawdziwość sądu i powinność uznania sądu. 
Jest to zarazem sąd o podmiocie, stwierdzający zachodzenie obiektywnego 
związku między poznaniem a powinnością poznawczą. Związek ten ma rangę 
metafi zyczną w tym sensie, że sąd ów głosi, jaki świat jest, nie zaś – jaki mi 
się wydaje. Podkreślenie rangi metafi zycznej jest tu istotne. Styczeń uważa, 
że odrzucenie zasady niesprzeczności byłoby zaprzeczeniem oczywistości 
przedmiotowej i zarazem urąganiem własnemu rozumowi36. Czy jednak moż-
na tak twierdzić, skoro istnieją różne wersje logiki parakonsystentnej, które 
dopuszczają wystąpienie sprzeczności (najczęściej pod warunkiem, by nie 
prowadziła ona do przepełnienia systemu)? Istnienie logik parakonsystentnych 
nie podważa analiz Stycznia, o ile potraktujemy zasadę: „Jeśli p, to powinnam 
uznać, że p”, jako twierdzenie metafi zyczne. Jeśli zdanie „(q i nie-q)” ma być 
twierdzeniem o rzeczywistości – a więc jeśli chodzi ostatecznie o prawdę tego 
zdania, a nie o założenie w grze zwanej logiką – to nic się nie zmienia. Logiki 
parakonsystentne podlegają tej samej zasadzie, co logiki „zywkłe”, chociaż 
wówczas nie odnosi się ona do koniunkcji zdań sprzecznych: „Jeśli (q i nie-q), 
to powinnam uznać (q i nie-q)”.

*

Podsumujmy rozważania słowami ks. Tadeusza Stycznia: „Zarówno sens, 
który (mi) się odsłania w zdaniu: «Temu, co sam stwierdzam, nie wolno mi za-
przeczyć», jak i podstawa (racja), która uprawomocnia (wobec mnie) ważność 
zawartego w tym datum do mnie roszczenia, wydają się bezpośrednio dane 
i jako takie bezpośrednio prawomocne. Stanowią one w tym sensie pierwotne 
datum doświadczenia, czyli to, co dane jest w sposób pierwotny i co jako takie 
jest zarazem bezpośrednio oczywiste: primum. W datum tym zawiera się tedy 
jakby kod określający – z jednej strony – to, kim jestem jako podmiot auto-

36  Zob. tamże, s. 334n.

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



361

informacji, a z drugiej – kod określający to, kim nie wolno mi nie być, będąc 
zarazem podmiotem autoimperatywu. Jest to więc kod, który ujawnia i określa 
to, kim jestem przez to, kim nie wolno mi nie być. Łacińską formułą: «Primum 
anthropologicum et primum ethicum convertuntur», chciałbym możliwie naj-
zwięźlej wyrazić, czyli po prostu streścić to, co – jak mi się wydaje – stanowi 
elementarną informację etyczną, a zarazem zawiera w sobie antropologiczny 
fundament uzasadniający jej ważność. Tak określone datum doświadczenia 
może tedy stanowić – jak sądzę – to, co jest nam z jednej strony nieodzownie 
konieczne, a z drugiej strony to, co nam w punkcie wyjścia etyki wystarcza, by 
na tym oprzeć jako na dostatecznie rzetelnym fundamencie twierdzenie, które 
można określić jako pierwszą i naczelną zarazem zasadę etyczną: zasadę abso-
lutnej wierności prawdzie”37. Zasada absolutnej wierności prawdzie jest zasadą 
zarazem etyczną i epistemologiczną, a człowiek rozpoznaje siebie jako powier-
nika prawdy, czyli jako kogoś, kto za prawdę jest odpowiedzialny. „Człowiek 
jest sobą dzięki temu właśnie, że jest powiernikiem prawdy”38 – Styczeń uznaje 
to twierdzenie za cząstkową defi nicję człowieka. Akt podmiotu, który zaprze-
cza poznanej i zaafi rmowanej prawdzie, jest niedozwolony nie tylko na mocy 
respektu należnego od podmiotu prawdzie jako prawdzie, ale też ze względu 
na obowiązek afi rmacji siebie jako podmiotu obcującego z prawdą – jako jej 
świadka i powiernika. Respekt dla prawdy jest zarazem respektem dla siebie 
jako podmiotu poznającego i uznającego prawdę. Co to jednak znaczy: być 
odpowiedzialnym za prawdę? I co znaczy odpowiedzialność za powiernika 
prawdy – czyli za siebie? Odpowiedź na te pytania wymagałaby odrębnych 
analiz, na potrzeby niniejszych rozważań wystarczy stwierdzić, że zawsze 
chodzi o prawdę: jestem odpowiedzialna za prawdę, w tym za prawdę o so-
bie samej, a odpowiedzialność wymaga zarówno respektu dla prawdy, jak 
i promowania prawdy, a także dbałości, by nie została zmieszana z fałszem39. 
Odrzucenie prawdy – tego, „com sam stwierdził”, skutkuje rozbiciem tożsa-
mości człowieka jako podmiotu wolnego i racjonalnego, moralnym samobój-
stwem, nieodpowiedzialnością wobec własnej tożsamości: „Biada mu, jeśli nie 
przejmie na siebie roli stróża tego oto powiernika prawdy, powiernika prawdy 
o samym sobie”40. W dalszym ciągu można by jednak pytać: Dlaczego „biada”, 
jeśli  c h c ę  popełnić moralne samobójstwo? 

Przedstawmy dowód nie wprost. Zanegujmy wyjściowe zdanie: „Com sam 
stwierdził, temu nie wolno mi zaprzeczyć”. Otrzymamy wówczas: „Nieprawda 
że (jeśli p, to powinno się uznać p)”. Wykorzystując elementarną logikę, na-le-

37  Tamże, s. 335n., przyp. 42.
38  Tamże, s. 340.
39  Zob. A. L e k k a - K o w a l i k, Odkrywanie aksjologicznego wymiaru nauki, rozdz. 4.3, 

Wydawnictwo KUL, Lublin 2008, s. 346-359.
40  Tamże, s. 341, przyp. 53. 

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy



362

żałoby zatem powiedzieć, że p jest prawdziwe i nie powinno się uznać p. „Nie 
powinno się uznać p” można zinterpretować jako: „Powinno się nie uznać p”,
a więc albo odrzucić p (jeśli p jest prawdziwe, to powinno się odrzucić p), 
albo nie zająć wobec p żadnej postawy epistemicznej. Paradoksalnie moje zda-
nie: „Chcę popełnić moralne samobójstwo”, odwołuje się do mojej wolności, 
a zarazem tę wolność ogranicza, bo jeśli tego chcę, nakazuję sobie odrzucić 
zdanie uznane za prawdziwe – a to jest zaprzeczeniem racjonalności. Uznać p 
za prawdziwe oznacza bowiem co najmniej wprowadzić p do zbioru własnych 
przekonań; przekonania zaś stanowią fundament decyzji i działania. Jeśli przez 
działanie rozumiemy wykonanie swojej decyzji o działaniu, a przez decyzję 
– akt autodeterminacji do działania, to decyzję podjętą na podstawie posia-
danych przekonań z pewnością uznamy za racjonalną41. Należałoby zatem 
uznać, że odrzucając na mocy chcenia wyjściowe zdanie: „p, a więc powinnam 
uznać, że p”, dobrowolnie rezygnuję z racjonalności. Jeśli zaś racjonalność 
należy do istoty człowieczeństwa, to jeśli z niej rezygnuję, będąc człowiekiem, 
staram się stać nie-człowiekiem. Rozpoczęte tu rozważania wymagają więc 
ostatecznie odpowiedzi na pytanie, kim jest człowiek. Ujawniają one również 
podwójny sens określenia: „etyka jako antropologia normatywna”. Pierwszy 
sens – nazwijmy go empirycznym – to ten, który pokazał Styczeń w swych 
rozważaniach: pierwotne doświadczenie etyczne jest zarazem doświadczeniem 
antropologicznym. Drugi sens wyrasta z potrzeby uzasadnionej odpowiedzi 
na postawione właśnie pytanie: etyka jest antropologią normatywną, bo musi 
pokazać, kim jest człowiek, skoro nie wolno mu popełnić moralnego samo-
bójstwa odrzucenia prawdy. 

Rozważania nad tekstem Stycznia prowadzą do trzech ogólniejszych 
wniosków. Po pierwsze, tak rozumiana etyka normatywna spełnia elementarne 
kryteria naukowości: empiryczności, intersubiektywnej komunikowalności 
i sprawdzalności (wszak można powtórzyć proponowane przez Stycznia do-
świadczenie wiązania się prawdą o świecie i prawdą o sobie zarazem), uzasad-
nialności tez, a także rygoru logiczno-metodologicznego. Normatywność nie 
podważa zatem naukowości. Po drugie, doświadczenie jest uteoretyzowane co 
najmniej w tym sensie, że ujmowane jest w pewnym języku i zakłada wiedzę 
tła, na przykład o istotowej racjonalności człowieka i istnieniu natury ludzkiej 
czy o uniwersalności doświadczenia (a nie o jego kulturowym uwarunkowa-
niu). Nie jest to bynajmniej problem dotyczący wyłącznie etyki normatywnej, 
dzieli ona bowiem los innych nauk empirycznych, na przykład fi zyki czy biolo-
gii. Po trzecie, budując etykę na doświadczeniu, w uzasadnieniu jej twierdzeń 

41  Tadeusz Kotarbiński nazywał to racjonalnością metodologiczną (por. T. K o t a r b i ń s k i, 
Traktat o dobrej robocie, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1973, s. 123).

Agnieszka LEKKA-KOWALIK



363

ostatecznie odwołujemy się do metafi zyki42. Wydzielanie etyki normatywnej 
z fi lozofi i okazuje się zabiegiem chybionym. Krótko mówiąc, artykuł ks. Ta-
deusza Stycznia, prócz wagi merytorycznej, ma także wagę metodologiczną. 
I dlatego warto po niego sięgać, nawet jeśli nie uprawia się etyki. 

42  W wykładach dla studentów Styczeń podkreślał, że etyka staje się ostatecznie teologią nor-
matywną, jeśli bowiem w uzasadnieniu swoich tez odwołuje się do antropologii, a dokładniej do 
tezy o godności człowieka, to ostatecznie musi odpowiedzieć na pytanie o źródło tej godności, o to, 
dlaczego człowiek jest inaczej i wyżej pośród bytów tego świata. Odpowiadając na to pytanie, etyka 
sięgnie do tez teologicznych o stworzeniu człowieka na obraz i podobieństwo Boże, a także o miłości 
Boga, który „Syna swego Jednorodzonego dał” (J 3,16), aby zbawić człowieka.

Doświadczenie wiążącej mocy prawdy


