
375

Piotr DUCHLIŃSKI 

ETYKA PERSONALISTYCZNA A OBRAZ ŚWIATA 
Wokół artykułu Tadeusza Stycznia

„Etyka jako antropologia normatywna”*

Zgodnie z obrazem świata, który przyjmuje ksiądz Styczeń, podmiot odkrywa nor-
matywność nie tylko w obiektywnym świecie, ale także w sobie samym. „Ja” jest 
normatywne – ma aksjologicznie doniosłą i powinnościorodną wartość (godność). 
Wraz z odkryciem i wyborem tej normatywności, uznaniem jej za własną, konsty-
tuuje się moralna tożsamość podmiotu. Podmiot odkrywa w sobie zobowiązanie, 
które dotyczy nie tylko jego samego, ale też wszystkich innych „ja”, tak samo 
uwikłanych we własną normatywność.

Celem niniejszych analiz jest rekonstrukcja obrazu świata zakładanego 
przez ks. Tadeusza Stycznia w jego koncepcji etyki. Rekonstrukcji tej dokona-
my na podstawie poglądów, które autor ten sformułował w ogłoszonym w roku 
1996 artykule Etyka jako antropologia normatywna. W sprawie epistemolo-
gicznie zasadnego i metodologicznie poprawnego punktu wyjścia etyki. Czyli 
od stwierdzenia: „jest tak” – „nie jest tak” do naczelnej normy moralności1. 
Zawarte w nim przemyślenia stanowią swego rodzaju podsumowanie badań, 
jakie ksiądz Styczeń prowadził w etyce przez całe swoje życie2. Na wstępie 

* Artykuł stanowi zmienioną wersję referatu przedstawionego podczas sesji naukowej „Antro-
pologia normatywna prof. Tadeusza Stycznia SDS” zorganizowanej przez Instytut Jana Pawła II na 
Katolickim Uniwersytecie Lubelskim Jana Pawła II 14 grudnia 2017 roku.

1  Głównym tematem podejmowanym w tym tekście jest „problem epistemologicznie zasad-
nego i metodologicznie poprawnego punktu wyjścia etyki jako teorii zdolnej ukazać racjonalne 
podstawy dla kategorycznego respektu należnego człowiekowi od człowieka” (T. S t y c z e ń  SDS, 
Etyka jako antropologia normatywna. W sprawie epistemologicznie zasadnego i metodologicznie 
poprawnego punktu wyjścia etyki, czyli od stwierdzenia: „jest tak” – „nie jest tak” do naczelnej 
normy moralności. Quaestio disputata, w: tenże, Dzieła zebrane, red. ks. A.M. Wierzbicki, t. 4, 
Wolność w prawdzie, red. K. Krajewski, Towarzystwo Naukowe KUL–Instytut Jana Pawła II KUL, 
Lublin 2013, s. 315).

2  Warto też – na co wskazywano w dyskusji nad pierwotną wersją niniejszego artykułu podczas 
sesji w Instytucie Jana Pawła II KUL w grudniu 2017 roku – zwrócić uwagę na inne publikacje tego 
autora, w których znajdujemy zarys dosyć spójnego obrazu świata. Zob. T. S t y c z e ń, Problem 
możliwości etyki jako empirycznie uprawomocnionej i ogólnie ważnej teorii moralności. Studium 
metaetyczne. Rozprawa habilitacyjna, w: tenże, Dzieła zebrane, red. ks. A.M. Wierzbicki, t. 2, Etyka 
niezależna, red. K. Krajewski, Towarzystwo Naukowe KUL–Instytut Jana Pawła II KUL, Lublin 
2012, s 17-246; t e n ż e, Zarys etyki – Metaetyka, w: tenże, Dzieła zebrane, t. 1, Metaetyka. Nowa 
rzecz czy nowe słowo?, red. A. Szostek MIC, Towarzystwo Naukowe KUL–Instytut Jana Pawła II 
KUL, Lublin 2011, s. 265-390; t e n ż e, Etyka niezależna?, w: t e n ż e, Dzieła zebrane, t. 2, s. 247-

„Ethos” 31(2018) nr 2(122) 375-395
DOI 10.12887/31-2018-2-122-21



376

należy poczynić pewne zastrzeżenie, które związane jest z pojęciem „obraz 
świata”. Pojęcie to cechuje polisemia. W ostatnim czasie stało się ono obiek-
tem zintensyfi kowanych badań3 – nie zdołano jednak rozstrzygnąć wszystkich 
problemów nasuwających się w związku z obrazem świata i jego wpływem na 
sposób poznania i konceptualizaowania świata4. 

OBRAZ (OBRAZY) ŚWIATA 

Na szczególną rolę obrazów świata w kształtowaniu teorii naukowych 
i fi lozofi cznych zwraca uwagę ks. Michał Heller5. Uważa on, że obraz świata 
stanowi ich tło wytworzone przez określone czynniki kulturowe i historyczne. 
Żadna nauka nie nasuwa wprost określonego obrazu świata, zawsze pozostaje 
on konsekwencją jej interpretacji6. W skład każdego obrazu świata wchodzą 
przekonania fi lozofi czne, naukowe i religijne, stanowiące tworzywo, z którego 
mniej lub bardziej misternie jest on utkany. W fi lozofi i i nauce pojęcie obrazu 
świata pojawia się w różnych kontekstach teoretycznych i spełnia różne funk-
cje wyjaśniające. Nie wchodząc w spory defi nicyjne dotyczące jego znaczenia, 
na użytek niniejszych analiz przyjmujemy swego rodzaju projektującą defi ni-

-374. Zob. też: K. K r a j e w s k i, Personalizm etyczny ks. Tadeusza Stycznia, w: Codzienne pytania 
Antygony. Księga pamiątkowa ku czci Księdza Profesora Tadeusza Stycznia z okazji 70. urodzin, 
Instytut Jana Pawła II KUL, Lublin 2001, s. 77-86. 

3  Zob. Filozofi czne i naukowo-przyrodnicze elementy obrazu świata, t. 3, red. G. Bugajak, 
A. Latawiec, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2001; Filozofi czne i naukowo-przyrodnicze elementy 
obrazu świata, t. 4, red. G. Bugajak, A. Latawiec, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2005; Filozofi cz-
ne i naukowo-przyrodnicze elementy obrazu świata, t. 5-6, red. G. Bugajak, A. Latawiec, Wydaw-
nictwo UKSW, Warszawa 2005; Filozofi czne i naukowo-przyrodnicze elementy obrazu świata, t. 7, 
red. G. Bugajak, A. Latawiec, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2008. Nie podaję całości literatury 
przedmiotu dotyczącej obrazu świata, lecz tylko najważniejsze pozycje, które inspirowały mnie do 
przedstawionych w artykule przemyśleń. Zdaje sobie sprawę, że szereg wygłoszonych w nim tez 
domaga się rozwinięcia i sprecyzowania.

4  Bez wątpienia problematyka obrazów świata ma charakter interdyscyplinarny. Objaśnienie 
tej kategorii powinno angażować wiele nauk, każda ze swojej perspektywy może wnieść coś in-
teresującego do jej badania, a tym samym przyczynić się do bardziej całościowego spojrzenia na 
heurystyczną rolę obrazów świata w myśleniu człowieka. Badania takie, ze szczególnym naciskiem 
na rolę naukowego obrazu świata w teologii, prowadzone były w Ośrodku Badań Interdyscyplinar-
nych w Krakowie przez ks. Michała Hellera i abp. Józefa Życińskiego oraz ich uczniów. Również 
na Uniwersytecie Kardynała Stefana Wyszyńskiego podejmowano badania dotyczące struktury 
obrazów świata, uwzględniając perspektywę interdyscyplinarną. 

5  Zob. M. H e l l e r, Naukowy obraz świata a zadanie teologa, w: Obrazy świata w teologii 
i naukach przyrodniczych, red. M. Heller, S. Budzik, S. Wszołek, Wydawnictwo Diecezji Tarnow-
skiej Biblos, Tarnów 1996, s. 13-28. 

6  Zob. G. B u g a j a k, Naukowy obraz świata – mit czy wyzwanie?, w: Filozofi czne i nauko-
wo-przyrodnicze elementy obrazu świata, red. A. Latawiec, A. Lemańska, Wydawnictwo ATK, 
Warszawa 1998, s. 38-51.

Piotr DUCHLIŃSKI



377

cję „obrazu świata”. Przez „obraz świata” będziemy rozumieć zbiór założeń 
lub przedzałożeń7 (najczęściej ontologicznych, epistemologicznych i aksjolo-
gicznych), których przyjęcie umożliwia danemu fi lozofowi przeprowadzenie 
jakiegokolwiek dyskursu teoretycznego. Obraz świata i wchodzące w jego 
skład założenia stanowią tak zwaną wiedzę tła, która określa argumentacyjne 
sposoby rozstrzygania formułowanych problemów teoretycznych i praktycz-
nych. Możemy też wstępnie rozróżnić potoczne8, fi lozofi czne i naukowe obra-
zy świata9. Uzasadnione byłoby zatem mówienie nie tyle o obrazie świata, ile 
raczej o obrazach świata. Każdy z tych terminów wymagałby jednak osobnego 
przedyskutowania – z czego musimy zrezygnować.

W poniższych analizach będziemy się koncentrować na tak zwanym fi -
lozofi cznym obrazie świata. Zgodnie z przyjętą defi nicją projektującą teorie 
fi lozofi czne dostarczają różnych obrazów świata. Obrazy te mają charakter 
całościowy. Do podstawowego korpusu założeń, który decyduje o strukturze 
i zwartości treściowej obrazu świata, należą założenia metafi zyczne (ontolo-
giczne). Już „samo wyliczenie tych elementów uświadamia, że obraz świata 
jest tworem nieostrym, nieokreślonym o rozmytych brzegach”10 – a przecież 
„w niczym to nie przeszkadza jego niezwykłej skuteczności w kreowaniu gu-
stów, kryteriów wartościowania i intelektualnych preferencji epoki”11. Korzy-
stając z analizy hermeneutycznej, postaram się przedstawić obraz świata, jaki 
wyłania się z proponowanej przez księdza Stycznia koncepcji etyki12. Zakła-
dam bowiem, że jego wizja etyki osadzona jest w określonym fi lozofi cznym 
obrazie świata, na który składa się pewien korpus założeń metafi zycznych, epi-

7  Pojęciem przedzałożenia posługuje się w swoich pracach Józef Życiński (zob. J. Ż y c i ń s k i, 
Teizm i fi lozofi a analityczna, t. 1, Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, Kraków 1985). W niniej-
szym artykule pojęcia założenia i przedzałożenia stosowane są zamiennie.

8  Zob. W. S e l l a r s, Philosophy and the Scientifi c Image of Man, w: tenże Science, Perception 
and Reality, Ridgeview Publishing Company, Atascadero, California, 1991, s. 7-43.

9  Zob. M. L u b a ń s k i, Uwagi w sprawie tzw. naukowego obrazu świata, w: Obrazy świata 
w teologii i naukach przyrodniczych, s. 28-42.

10  H e l l e r, dz. cyt., s. 14.
11 Tamże. Por też: t e n ż e, Teologia i wszechświat, Wydawnictwo Diecezji Tarnowskiej Biblos, 

Tarnów 2009, s. 261-271.
12  W związku z kwestią metody rekonstrukcji obrazów świata warto zacytować pogląd Michae-

la Fleischera: „Konkretne metody rekonstrukcji aktualnych czy przekazywanych obrazów świata, 
uwzględniając ich funkcję – (jeszcze) nie istnieją, a więc muszą zostać wypracowane […]. Z drugiej 
strony o metodach, które sytuują się w obrębie archeologii dyskursów, za pomocą których zrekon-
struować można wcześniejsze stany obrazów świata. Tu stosować można instrumentarium analizy 
tekstów oraz analizy wypowiedzi nacechowanych. Chodziłoby więc o odtworzenie obrazów świata 
(zawartych w wypowiedziach lub się w nich manifestujących) przekazanych pośrednio w tekstach”. 
(M. F l e i s c h e r, Obraz świata. Ujęcie z punktu widzenia teorii systemów i konstruktywizmu, 
w: „Język a Kultura” 13(2000), s. 66). Podzielam pogląd Fleischera, że obraz świata zakładany 
przez danego autora można zrekonstruować na podstawie jego tekstów, które należy traktować jako 
wytwory kulturowe. 

Etyka personalistyczna a obraz świata



378

stemologicznych i aksjologicznych13. Etyka – podobnie jak teologia, o której 
pisał ks. Michał Heller14 – wrażliwa jest na obraz świata panujący w określonej 
epoce historycznej, każda bowiem refl eksja etyczna zakłada jakiś obraz świata. 
Na zależność etyki od obrazu świata, a zwłaszcza na jego rolę w uzasadnieniu 
norm i ocen, wskazywał także polski aksjolog Henryk Elzenberg15. Nie zawsze 
jednak etyk zdaje sobie sprawę z podskórnego oddziaływania obrazu świata 
na przyjmowane przez niego rozstrzygnięcia w dziedzinie ludzkiej praxis. 
Ów obraz obecny jest „nie tylko w wypowiedziach, które dotyczą go wprost, 
lecz w podtekstach wielu wypowiedzi, które dotyczą całkiem czegoś innego; 
więcej, jest on obecny w całym klimacie kulturowym”16. W sposób szczególny 
zależność etyki od jakiegoś obrazu świata uwidacznia się w warstwie języko-
wej17: to właśnie semantyka języka ujawnia obraz świata przyjmowany jako 
tło rozważań etycznych18.

STRUKTURA OBRAZU ŚWIATA 

Refl eksję etyczną uprawiał ksiądz Styczeń w ramach tak zwanej fi lozofi i 
klasycznej. Koncepcja ta wyrasta z inspiracji fi lozofi ą arystotelesowsko-tomi-
styczną. Zwolennicy tej fi lozofi i przyjmują określony obraz świata, w ramach 
którego możemy wyróżnić cztery podstawowe założenia: (1) porządek ontycz-
ny i normatywny stanowią jedność, (2) człowiek wyposażany jest w naturalne 
zdolności poznawcze, za pomocą których może poznawać realną i obiektywną 
rzeczywistość oraz ujmować ją w określone struktury poznawcze, na przykład 
sądy19, (3) istnieje „ja” – podmiot substancjalny oraz (4) istnieje Bóg jako osta-

13  Interesujące uwagi dotyczące kształtowania obrazu świata oraz stosunku potocznego obrazu 
świata do naukowego zawierają wciąż aktualne analizy Władysława Tatarkiewicza. Zob. W. T a-
t a r k i e w i c z, Naturalny obraz świata, w: tenże, Droga do fi lozofi i, Towarzystwo Przyjaciół 
Książki, Warszawa 1968, s. 26n.

14  Por. H e l l e r, Naukowy obraz świata a zadanie teologa, s. 16-18. 
15  Zob. H. E l z e n b e r g, Zależność i niezależność etyki od obrazu świata, „Studia Philo-

sophica Wratislaviensia” 5(2010) nr 3, s. 197-251. Rezygnuję tu z omówienia tych interesujących 
poglądów. 

16  H e l l e r, dz. cyt., s. 25; por. też: t e n ż e, Nowa fi zyka i nowa teologia, Copernicus Center 
Press, Kraków 2014, s. 83n.

17  Heller ukazał to w interesujący sposób na przykładzie fragmentów Katechizmu Kościoła Ka-
tolickiego. Okazało, że to kompendium nauki Kościoła opiera się na tak zwanym arystotelesowsko-
tomistycznym obrazie świata. Por. M. H e l l e r, Naukowy obraz świata a zadanie teologa, s. 26. 

18  Por. J. A n u s i e w i c z, A. D ą b r o w s k a, M. F l e i s c h e r, Językowy obraz świata 
i kultura. Projekt koncepcji badawczej, „Język a kultura” 13(2000), s. 35n.

19  Zasadniczo ksiądz Styczeń akceptuje szereg tez epistemologii tomistycznej, które uzupełnia 
kontekstowo za pomocą fenomenologii. Tezy te są obecne zwłaszcza w jego pracy habilitacyjnej 
Problem możliwości etyki jako empirycznie uprawomocnionej i ogólnie ważnej teorii moralności. 

Piotr DUCHLIŃSKI



379

teczna racja uzasadniającą cały porządek ontyczny i normatywny. Elementy 
arystotelesowsko-tomistycznego obrazu świata stanową tło rozwijanej przez 
księdza Stycznia refl eksji etyczno-antropologicznej, między innymi akceptuje 
on jedność porządku ontycznego i normatywnego. W sposób szczególny ujaw-
nia się to w dyskusji z Davidem Hume’em, któremu przypisuje się rozerwanie 
porządku bytowego i normatywnego. W słynnym fragmencie Traktatu o natu-
rze ludzkiej zwraca on uwagę na niemożliwość dedukcyjnego wyprowadzenia 
sądów normatywnych, zawierających funktor „powinien”, z sądów opisowych, 
zawierających „jest”20. Hume uważa, że porządki ontyczny i normatywny 
nie stanowią jedności na poziomie nie tylko epistemologicznym, lecz także 
semantycznym. Według obrazu świata, jaki proponuje brytyjski empirysta, 
byt staje się aksjologicznie neutralny. Ksiądz Styczeń nie godzi się na obraz 
świata, w którym powinność byłaby oderwana od bytu. Konsekwencje takiego 
oderwania są zgubne: po pierwsze dla naukowości samej etyki, po drugie 
dla problematyki normatywności, która – pozbawiona wymiaru przedmioto-
wego – zostaje zredukowana do sfery emocji. Oderwanie normatywności od 
realnego bytu w wymiarze ontycznym znajduje odzwierciedlenie w porządku 
epistemologicznym i semantycznym. Priorytetowe staje się poznanie nauko-
we wyrażone w postaci zadań deskryptywnych stwierdzających fakty. Etyka 
pozostaje natomiast domeną zdań, których znaczenie ma charakter emotywny. 
Semantyczna teza Hume’a o niemożliwości dedukcyjnego wyprowadzenia 
zadań normatywnych z przesłanek opisowych jest konsekwencją określonych 
założeń fi lozofi cznych (ontycznych i poznawczych), które doprowadziły do 
powstania nowego (nowożytnego) obrazu świata, w którym byt i powinność 
(normatywność) znalazły się na dwóch przeciwstawnych płaszczyznach. „Pro-
blem relacji sądów typu «jest» do sądów typu «powinien» – zwraca uwagę 
ksiądz Styczeń – jest w etyce niewątpliwie problemem, lecz problem ten ma 
w niej zgoła inną postać. Nie jest on w każdym razie problemem rozstrzy-
galnym w drodze formalnologicznych operacji (czy to na zdaniach, czy to na 
nazwach); nie jest on – w szczególności – problemem formalnologicznego 
przejścia od zdań typu «jest» do zdań typu «powinien»”21. W arystotelesow-

Studium metaetyczne. Należą do nich zwłaszcza przekonanie o istnieniu świata, o roli sądów eg-
zystencjalnych w jego poznawaniu, o receptywności poznania, a także korespondencyjna teoria 
prawdy. Rola fenomenologii w pracach księdza Stycznia organicza się do wykorzystywania opisu 
fenomenologicznego w celu ujawnienia sposobu, w jaki fakty moralne dane są w świadomości. 
Fenomenologia ma tu jednak ograniczone zastosowanie i dopełniona jest procedurami eksplanacji 
właściwymi dla metafi zyki tomistycznej (por. S t y c z e ń, Problem możliwości etyki jako empi-
rycznie uprawomocnionej i ogólnie ważnej teorii moralności, s. 221).

20  Por. D. H u m e, Traktat o naturze ludzkiej, tłum. Cz. Znamierowski, PWN, Warszawa 1963, 
t. 2, 259n.

21  S t y c z e ń, Etyka jako antropologia normatywna, s. 322. Pogląd, że problemu przejścia od 
„jest” do „powinien” nie można rozstrzygnąć na drodze zabiegów formalnologicznych, podziela-

Etyka personalistyczna a obraz świata



380

sko-tomistycznym obrazie świata jedność porządku ontycznego i norma-
tywnego zagwarantowana została przez teorię transcendentaliów. Zwłaszcza 
transcendentalia aksjologiczne, takie jak prawda, dobro i piękno, decydują 
o normatywności bytu. Normatywność owa ma konsekwencje dla porządku 
epistemicznego i praktycznego. Ksiądz Styczeń dostrzega ten ważny element 
klasycznego obrazu świata i zwraca uwagę, że człowiek dzięki przyrodzonym 
zdolnościom kognitywnym może ujmować w aktach poznawczych obiektyw-
ną rzeczywistość. Może poznawać tak zwane obiektywne stany rzeczy, które 
są dla niego poznawczo bezpośrednio (nieinferencyjnie) dostępne. Rezultatem 
poznania jest ujęcie prawdy faktu jako czegoś obiektywnego, czyli niezależne-
go od umysłu (niekonstruowanego). W obrazie świata, który przyjmuje ksiądz 
Styczeń, prawda faktów ujmowana jest w poznaniu wyrażającym się w struk-
turach sądowych – stan rzeczy to korelat sądu. Moment, w którym dokonuje 
się stwierdzenie faktu, nazywa się asercją. Charakterystyczne dla tego obrazu 
świata jest akcentowanie epistemicznej przejrzystości prawdy faktów dla pod-
miotu poznającego. Prawda faktów jest bezpośrednio dostępna, nieprzesłonięta 
żadnym medium, które domagałoby się uprzedniego poznania. Przykład białej 
kartki, do którego bardzo często odwoływał się lubelski etyk, dobrze ukazuje 
sens tych stwierdzeń. Kiedy spostrzegam białą kartkę i stwierdzam: „oto biała 
kartka”, wygłaszam sąd, w którym stwierdzam pewien obiektywny i niezależny 
od mojego umysłu stan rzeczy22. Posługując się słynną metaforą Hilary’ego Put-
nama, można powiedzieć, że ksiądz Styczeń proponuje obraz świata będącego 
„gotowym wyborem”23. Metaforą tą Putnam obejmuje koncepcje zakładające, 
że świat jest w określony sposób ontologicznie „umeblowany”: istnieją w nim 
byty, proste jakości aksjologiczne, takie jak wartości, oraz fakty i stany rzeczy 
jako korelaty sądów, które „tylko czekają” na od-poznanie przez nas. Jeśli 
potraktujemy świat jako „gotowy wybór”, to jego poznanie będzie polegało 
na dopasowaniu się do tego umeblowania, na wiernym odzwierciedleniu go 
w określonych strukturach poznawczych, na przykład w sądach. Jeśli bowiem 
świat jest „gotowym wyborem”, to prawda faktów, którą odkrywamy w bez-

ny jest przez większość tomistów, w Polsce na przykład przez Mieczysława A. Krąpca OP i jego 
uczniów oraz Tadeusza Ślipkę SJ.

22  „Proszę uprzejmie rzucić okiem na kolor kartki, z której odczytuję tekst mojego wykładu: 
Jest biała. Nieprawdaż? Twierdząc: kolor tej oto kartki jest biały, nie tylko stwierdzam fakt, ale 
i potwierdzam własnym aktem poznania prawdę tego faktu. Słowo «jest», użyte w zdaniu będą-
cym znakiem aktu (sądu) stwierdzenia odnośnego faktu, spełnia rolę uczynienia zadość temu, co 
w rzeczywistości jest – z tej racji po prostu, że jest. «Doprawdy, tak jest» – dopowiadamy niekiedy 
dla potwierdzenia tego, co stwierdzamy. «Taki jest stan rzeczy». Można go nazwać prawdą faktu. 
W wyniku tego i stwierdzenie, które czyni zadość prawdzie faktu, samo zasłużyło również na miano 
twierdzenia prawdziwego”. Tamże, s. 329.

23  Por. H. P u t n a m, Dlaczego rozumu nie można znaturalizować, w: tenże, „Wiele twarzy 
realizmu” i inne eseje, tłum. A. Grobler, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1998, s. 266n. 

Piotr DUCHLIŃSKI



381

pośrednim poznaniu, jest niezmienna. Dlatego – jak głosi ksiądz Styczeń – 
stwierdzając prawdę o białej kartce, nie możemy jej jawnie zaprzeczyć. Jeśli 
ktoś stwierdza, że kartka jest biała, to nie może twierdzić dowolnie, że nie 
jest biała. Zaprzeczenie tej oczywistej prawdzie sprawia, że popadamy w ab-
surd, którego nie jesteśmy w stanie niczym racjonalnym uzasadnić. Fakt to 
fakt – i nic więcej… Ten banalny przykład nie ogranicza się tylko do prawd 
o charakterze empirycznym, jak stwierdzenie faktu białej barwy kartki, lecz 
dotyczy także prawdy ujawniającej się w porządkach logicznym i – przede 
wszystkim – moralnym24. Kryje się za tym przekonanie, że „umeblowanie” 
świata jest normatywne, czyli prawdziwe w znaczeniu transcendentalnym 
i kategorialnym. Chociaż w podawanych przykładach ksiądz Styczeń bar-
dziej akcentuje kategorialny wymiar prawdy, to tłem rozwijanej przez niego 
koncepcji prawdy faktów i ich poznania jest jednak koncepcja prawdy trans-
cendentalnej. Normatywność stwierdzanej w asercji prawdy – na co zwraca-
liśmy już uwagę – nie ogranicza się tylko do porządku epistemicznego, lecz 
pociąga za sobą określoną praxis. Normatywność prawdy określa strukturę nie 
tylko poznania, ale też działania, w które zaangażowana jest wolność. Ksiądz 
Styczeń wyraża to jasno: „Następne akty wolności noszą na sobie znamię jej 
fundamentalnego odniesienia do prawdy. Poprzez akt asercji przyjmujemy 
tedy na siebie spontanicznie rolę świadków stwierdzanej przez siebie prawdy. 
Co więcej, przyjmujemy przez to na siebie rolę jej powierników, i to pod 
groźbą naruszenia swej własnej tożsamości w przypadku jej zaprzeczenia”25. 
W obrazie świata, który przyjmuje lubelski fi lozof, istnieją prawdy konieczne: 
doświadczenie pokazuje, że nie może być inaczej, niż one głoszą. Są to praw-
dy, którym przysługuje oczywistość i pewność. Oczywistość jest określonym 
sposobem prezentacji sądów i stanów rzeczy, pewność natomiast jest stanem 
umysłu i jako taka stanowi konsekwencję określonego sposobu ich prezenta-

24  „Sądzę więc, że będę tu nie tylko siebie samego wyrazicielem, lecz rzecznikiem każdego dru-
giego na moim miejscu, jeśli […] wypowiem wspólną nam wszystkim, elementarną i bezpośrednio 
oczywistą w tej sprawie intuicję słowami: racja, która jest źródłem i podstawą uznania przedmioto-
wej prawomocności zakazu («powinienem», «nie powinienem») odrzucenia w praktyce życia tezy: 
~(p ~p), jest identyczna ze źródłem i podstawą uznania przedmiotowej prawomocności twierdzenia 
rachunku zdań: ~(p ~p). Logik – i każdy na jego miejscu – stwierdzając: ~(p ~p), w imię stwier-
dzonej w tejże tezie przez siebie przedmiotowo oczywistej prawdy sam sobie powinien kategorycz-
nie zakazać: (p ~p); sam musi («musi» w sensie «powinien kategorycznie», czyli «absolutnie mu 
nie wolno», a więc «powinien bez względu na jakiekolwiek inne racje i motywy: nakaz lub zakaz 
z zewnątrz, czy na jakąkolwiek korzyść, czy też towarzyszące nakazom lub zakazom obietnice lub 
groźby») sobie zakazać deklarować słowem czy gestem (czynem): (p ~p). Racja ważności autoin-
formacji okazuje się identyczna z racją ważności autoimperatywu. Jest nią stwierdzana przez niego, 
leżąca u podstawy ich obu ta sama stwierdzana prawda. Funktory aleteiczny, typu: «Nieprawda, że 
(p ~p)», oraz deontyczny, typu: «Zakazane jest (p ~p)», mają to samo źródło, z którego się wywo-
dzą, i tę samą podstawę swej przedmiotowej prawomocności”. Tamże, s. 336n.

25  Tamże, s. 330. 

Etyka personalistyczna a obraz świata



382

cji26. Dopiero w tym kontekście stają się zrozumiałe słowa księdza Stycznia: 
„Elementarna percepcja tej prawdy i zawarta w tejże percepcji dla niej asercja 
niesie w sobie w sposób oczywisty normatywną moc kategorycznego zakazu 
jej zaprzeczenia […] Co by było, gdyby − pomimo to − ktoś tej niemożliwej 
wręcz do niezauważenia, i wskutek tego tak natarczywie oczywistej, praw-
dzie mimo to zechciał i ważył się zaprzeczyć i, co gorsza, usiłował innych 
jeszcze do tego samego nakłonić? Wydaje się, iż już samo postawienie sobie 
takiego pytania wystarcza za odpowiedź”27. Zaprzeczenie owej normatywnej 
mocy prawdy prowadzi do destrukcji tożsamości28. A tożsamość ta możliwa 
jest tylko dlatego, że istnieje „ja” – substancjalny podmiot osobowy, któremu 
przysługuje określona normatywność, czyli godność (wsobna wartość). 

W obrazie świata przyjmowanym przez Hume’a nie istnieje „ja” substan-
cjalne. Brytyjski empirysta uważa, że „ja” jest tylko wiązką naszych percepcji. 
Wgląd w „ja” nie ujawnia normatywności, z doświadczenia „ja” jako wiąz-
ki percepcji nie wypływa żadna normatywność, która przekładałaby się na 
sferę praxis w postaci jakiegokolwiek zobowiązania. Rozbicie jedności bytu 
i normatywności ma konsekwencje także dla tożsamości struktury podmiotu 
moralnego. 

Zgodnie z obrazem świata, który przyjmuje ksiądz Styczeń, podmiot od-
krywa normatywność nie tylko w obiektywnym świecie, ale także w sobie 
samym. „Ja” jest normatywne – ma aksjologicznie doniosłą i powinnościo-
rodną wartość (godność). Wraz z odkryciem i wyborem tej normatywności, 
uznaniem jej za własną, konstytuuje się moralna tożsamość podmiotu. Podmiot 
odkrywa w sobie zobowiązanie, które dotyczy nie tylko jego samego, ale też 
wszystkich innych „ja”, tak samo uwikłanych we własną normatywność. To 
wewnętrzne doświadczenie normatywności w sposób konieczny i oczywisty 
ukazuje, że „człowiek pozostaje samym sobą lub przestaje być sobą w zależ-
ności od tego, czy aktami wolności potwierdza poznaną prawdę, czy też na 
odwrót, aktami tejże wolności zaprzecza tej prawdzie”29. Zwróćmy jeszcze 
uwagę na sposób, w jaki dokonuje się ów wewnętrzny wgląd w normatywną 
strukturę „ja”. Ksiądz Styczeń w niepozbawionych metafor sformułowaniach 

26  Zob. S. J u d y c k i, Szkic o oczywistości i pewności w: Mit, symbol, mimesis. Studia z dziejów 
teorii i historii sztuki dedykowane Profesor Elżbiecie Wolickiej-Wolszleger, red. R. Kasperowicz, 
Wydawnictwo KUL, Lublin 2009, s. 119-135. w(http://ifsid.arch.ug.edu.pl/fi lozofi a/pracownicy/ju-
dycki/doc/Szkic%20o%20oczywistosci%20i%20pewnosci.pdf).

27  S t y c z e ń, Etyka jako antropologia normatywna, s. 334. 
28  „Asercja tedy – to nie tylko bierne stwierdzenie przez podmiot prawdy o stwierdzonym 

przedmiocie, lecz zarazem wyrażenie zaangażowania się poznającego podmiotu po stronie praw-
dy o poznanym przedmiocie. Moment asercji okazuje się więc pierwszym, choć na razie jeszcze 
nie w pełni zreflektowanym aktem zaangażowania się wolności człowieka po stronie stwierdzanej 
przezeń prawdy o przedmiocie swego poznania”. Tamże, s. 330.

29  Tamże, s. 340. 

Piotr DUCHLIŃSKI



383

charakteryzuje go następująco: „Odkrywając […] w sobie strukturę własne-
go «ja» – patrząc na siebie «od swego wnętrza» – jako strukturę powiernika 
prawdy, odkrywam przez to strukturę «ja» jako „ja”, czyli strukturę każdego 
innego «ja». Odkrywam po prostu «wewnętrzne prawidło» swego «ja» – jego 
universale in concreto. Odkrywając, innymi słowy, w sobie samego siebie, 
czyli prawdę defi niującą mnie jako mnie jako mnie, odkrywam w sobie praw-
dę o każdym drugim «ja», odkrywam w sobie samym… każdego drugiego. 
I wpadam przez to w matnię prawdy o każdym drugim. Wszak drugi, owszem, 
każdy drugi to dla mnie ktoś, kto – tak samo jak ja – poznając w ten sposób jak 
ja prawdę, prawdę o sobie, sam siebie nią wiąże do jej uznania za prawdę, czyli 
do rozciągnięcia nad nią opieki jako jej świadek i powiernik, i to pod groźbą 
autodestrukcji podmiotowej spójności samego siebie w przypadku jej zanego-
wania. Poznając prawdę, zamyka się on – tak samo jak ja – w jej potrzasku. Jest 
to jednak potrzask brzemienny w szansę potwierdzenia swej wolności i szansę 
samospełnienia”30. Tak jak ontycznie (normatywnie) „umeblowany” jest świat, 
tak też ontycznie (normatywnie) „umeblowany” jest podmiot. Normatywność, 
którą każdy odkrywa w swoim „ja”, jest czymś w rodzaju „gotowego wyboru”. 
Normatywności tej nie stwarzamy, lecz ją „od-poznajemy”, odkrywamy i wy-
rażamy w postaci autoimperatywu, który zobowiązuje do zachowania respektu 
wobec odkrytej prawdy31. Doświadczenie to angażuje wybór, decyzję, która 
urzeczywistniana jest w aktach wolności. Podmiot ma realizować swoją praxis 
zgodnie z informacją, którą ujmuje w postaci sądu32. Informacja ta w swoim 
wymiarze semantycznym jest autoinformacją normatywną33. „W konsekwen-
cji tego i sama etyka staje się dyscypliną o podmiocie, który normuje swe 

30  Tamże, s. 344.
31  „Rozpoznając drugiego poprzez strukturę własnego „ja”, dostrzegam, że jedynie afirmując 

jego wewnętrzne samozwiązanie siebie poznaną przez niego („od środka”) prawdą, jestem w stanie 
uczynić zadość wymaganiom prawdy o samym sobie i dać przez to sobie jedyną szansę samospeł-
nienia. Nie wolno mi nigdy nakłaniać drugiego do zakłamania jego sumienia i niewolenia przez to 
samego siebie, jak nie wolno mi gwałcić własnego sumienia, godząc się na samozakłamanie i przez 
to na samozniewolenie. Oto jak niełatwą mam więc drogę do afirmacji samego siebie jako powier-
nika prawdy, drogę do „tak” dla samego siebie. Muszę na niej zaafirmować każdego drugiego dla 
niego samego”. Tamże.

32  Pomijam tutaj dyskusję na temat obecnego w myśli księdza Stycznia tak zwanego interna-
lizmu. 

33  „Ujawnienie swoistego znamienia tegoż datum, jakim jest owa nierozłączalna w nim więź 
wzajemna momentu informatywnego («jest») i normatywnego («powinien»), rozstrzyga w sposób 
definitywny również o metodologicznym charakterze samej naczelnej zasady etycznej i – w kon-
sekwencji – o metodologicznym charakterze samej etyki jako dyscypliny normatywnej, a zarazem 
gruntującej swą przedmiotową prawomocność na datum sui generis doświadczenia. Sedno tego 
doświadczenia, jako źródła epistemologicznie zasadnego i metodologicznie poprawnego punktu 
wyjścia etyki, ująć można w sposób zwięzły formułą: Primum anthropologicum et primum ethicum 
convertuntur”. Tamże, s. 347.

Etyka personalistyczna a obraz świata



384

działanie przez to i dzięki temu, że sam siebie o nim – w sposób właściwy 
dla siebie – informuje”34. Odkryta w doświadczeniu prawda o normatywnym 
statusie „ja” zobowiązuje podmiot do takiego działania, w którym nie może 
on tej prawdzie obiektywnie zaprzeczyć. 

Obraz świata, który zakłada ksiądz Styczeń, jest teistyczny35. Bóg – rozu-
miany jako osoba – jest ostatecznym spoiwem ontycznej jedności świata, jego 
ostateczną przyczyną i uzasadnieniem powinności działania moralnego. Na 
pytanie: „Dlaczego w ogóle cokolwiek powinienem?” można udzielić tylko 
jednej odpowiedzi: nakaz powinności określonego działania, w którym afi rmu-
ję prawdę o godności osoby, ma swoje ostateczne źródło w samym Istnieniu 
Absolutnym – Bezwarunkowej Miłości. Tym samym wszystkie konieczne 
stany rzeczy, za których asercję podmiot bierze odpowiedzialność, znajdują 
ostateczne wytłumaczenie w Istnieniu Absolutnym. 

UWAGI METATEORETYCZNE 

Po przedstawieniu rekonstrukcji zakładanego w personalistycznej etyce 
księdza Stycznia obrazu świata, warto krótko skomentować jego koncepcję 
oraz sformułować kilka uwag dotyczących szerzej problematyki obrazu (ob-
razów) świata w etyce. 

Jako podstawę dla swoich rozstrzygnięć etycznych ksiądz Styczeń przyj-
muje arystotelesowsko-tomistyczny obraz świata. Obraz ten stanowi – mówiąc 
językiem Michaela Polanyiego – wiedzę tła, która decyduje o tym, w jaki spo-
sób formułuje się problemy badawcze oraz za pomocą jakich argumentów się 
je rozstrzyga36. Akceptowany obraz świata nie tylko odgrywa rolę heurystyczną 
w doborze problemów i argumentacji, ale też stanowi nieprzekraczalną płasz-
czyznę wszelkiego dyskursu fi lozofi cznego37. Parafrazując słowa Ludwiga 
Wittgensteina, można powiedzieć, że obraz świata wyznacza granice naszego 
poznania i rozumienia38. W sposób szczególny heurystyczna rola obrazu świata 
ujawnia się w punkcie wyjścia etyki, kiedy formułowane są określone pytania 
rozstrzygnięcia i dopełnienia. Ksiądz Styczeń stawia kilka takich pytań: na 

34  Tamże. 
35  Chodzi tu o koncepcję Boga, która jest właściwa dla tak zwanego teizmu personalistycznego. 
36  Zob. M. P o l a n y i, The Tacit Dimension, University of Chicago Press, Chicago–London 

2009. Zob. też: I. Z m y ś l o n y, Zagadnienie wiedzy niejawnej, „Przegląd Filozofi czny – Nowa 
Seria” 17(2008) nr 3(67), s. 147-163.

37  Zob. K. J o d k o w s k i, Milczące funkcjonowanie paradygmatu, „Studia Filozofi czne” 1981, 
nr 1, s. 53-65.

38  Por. L. W i t t g e n s t e i n, Tractatus logico-philosophicus, 5.6, tłum. B. Wolniewicz, Wy-
dawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2004, s. 64.

Piotr DUCHLIŃSKI



385

przykład o epistemologicznie i metodologicznie prawomocny punkt wyjścia 
etyki (pozwalający stwierdzić, że etyka „zaczyna się u siebie”, czyli dysponuje 
autonomicznym typem doświadczenia, które bezpośrednio, nieinferencyjnie 
kontaktuje ją z przedmiotem badań) czy o związek normatywności z bytem 
(związek, który ujawnia się w strukturze autoinformacji będącej jednocześnie 
moralnym autoimperatywem). Analiza założeń tych pytań pokazuje, że moż-
na je sformułować jedynie przy akceptacji określonego obrazu świata, a ich 
prawdziwość uwarunkowana jest prawdziwością owego obrazu39. Okazuje 
się bowiem, że to obraz świata decyduje o kolejności stawiania pytań oraz 
wskazuje sposoby ich rozstrzygania; decyduje także o tym, co poznajemy 
bezpośrednio, co jest nam dane jako oczywiste w sferze faktów moralnych, 
a co domaga się uzasadnienia40.

Interesujące uwagi odnośnie do roli obrazu świata w etyce poczynił Günter 
Abel41, przedstawiciel tak zwanego nurtu interpretacjonistycznego w fi lozofi i 
nauki. Odwołanie się do jego poglądów pozwala lepiej zrozumieć sposób, 
w jaki przyjmowany obraz świata rozstrzyga o koncepcji etyki i jej normatyw-
ności. Abel uważa, że obrazy świata decydują o charakterze naszych działań, 
określają nasze najbardziej podstawowe czynności realizowane w praktyce 
życia codziennego. W każdy obraz świata wpisana jest bowiem normatywność. 
W sposób szczególny normatywność cechuje określone przekonania aksjolo-
giczne. Obrazy świata określają, które z naszych działań prowadzą do realizacji 
takich a nie innych celów, podpowiadają, jakie środki są najwłaściwsze do ich 
osiągnięcia. Funkcję normatywną obrazy świata spełniają przez to, że zawiera-
ją treściowe i formalne rekomendacje odnoszące się do racjonalności naszego 
działania. Normują określone czynności praktyczne, nadając im koherencję 
i stabilność. Działając, nie zawsze zdajemy sobie sprawę z podskórnego wpły-
wu różnych obrazów świata, lecz przyjmujemy należące do nich twierdzenia 
„na wiarę”. Nie wątpimy w nie, ponieważ praktyczne zakwestionowanie pod-

39  Za Józefem Życińskim można by powiedzieć, że obraz świata przyjmujemy na mocy aktu 
wiary, podobnie jak wierzymy w racjonalność świata i realizm ludzkiego poznania (por. J. Ż y c i ń-
s k i, Teizm i fi lozofi a analityczna, Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, t. 1, Kraków 1985, s 181-
-196). 

40  Piotr Gutowski stwierdza: „Poczucie bezpośredniości, naturalności i pierwotności pewnej 
sytuacji poznawczej związane jest z tym, że nie zdajemy sobie sprawy z szerszych, bardziej podsta-
wowych założeń, jakie warunkują owo poczucie bezpośredniości. Gdy metafi zyk uzasadnia swoje 
twierdzenia przez odwołanie się do bezpośredniej intuicji czegoś, to w istocie manifestuje po prostu 
swój konserwatyzm, polegający na akceptacji obrazu świata, w którym pewne rzeczy jawią się jako 
bezpośrednio dane, a stąd oczywiste i niewymagające dodatkowych uzasadnień” (P. G u t o w s k i, 
Metafi zyka procesualna a tomizm egzystencjalny, w: Poznanie bytu czy ustalanie sensów?, red. A. Ma-
ryniarczyk, M.J. Gondek, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 1999, s. 125).

41  Zob. G. A b e l, Świat jako znak i interpretacja, tłum. W. Małecki, Fundacja Aletheia, War-
szawa 2014.

Etyka personalistyczna a obraz świata



386

stawowych dla naszego działania twierdzeń prowadziłoby do pragmatycznej 
sprzeczności. Dlatego sceptycyzm nigdy nie może obejmować całości obrazu 
świata, tylko jego partykularne aspekty. Obrazy świata, które przenikają nasze 
działania, nie mogą zostać w pełni refl eksyjnie wyeksplikowane. Wpływ tych 
obrazów – zdaniem Abla – ujawnia się szczególnie w aktach wartościowania 
i normowania sfery ludzkiej praxis42. 

Obraz świata określa, które działania są moralnie dobre, które moralnie 
niedopuszczalne, a które moralnie obojętne − decyduje zatem o deontolo-
gicznej kwalifi kacji ludzkich czynów. Zawarte są w nim implicytne kryteria, 
normy, miary i reguły determinujące ocenę naszych działań. Bez obrazu świata 
żadne wartościowanie nie byłoby możliwe: „Jeśli tylko o jakimś postępowaniu 
coś orzekamy, oceniamy je, uznajemy bądź krytykujemy (a więc na przykład 
mówimy: «działanie X jest dobre» albo «działanie X jest naganne»), to takie 
horyzonty, sposoby ujmowania, perspektywy i kryteria wartościowania oraz 
miary wartości zawsze są już założone i wykorzystywane. Bez nich nie mogli-
byśmy mieć do czynienia z ocenianiem ani wartościowaniem”43. Na przykład 
tak zwany chrześcijański obraz świata określa, jak należy wartościować takie 
działania, jak aborcja czy eutanazja. Spory o wartościowanie ludzkich działań 
nie mają zatem charakteru naukowego, lecz metafi zyczny, sięgają bowiem 
konstytutywnych zasad obrazu świata. Jest tak zresztą w przypadku sporów 
nie tylko etycznych, lecz także naukowych, w których o rozstrzygnięciu kon-
trowersji decydują faktycznie wyobrażenia metafi zyczne, niezależnie od badań 
empirycznych prowadzonych w celu potwierdzenia lub obalenia teorii. Można 
wyprowadzić stąd wniosek, że pojęcia aksjologiczne, na przykład: „dobry”, 
„zły”, „brzydki”, „piękny”, „prawdziwy” czy „fałszywy”, nie są neutralne. 
Ich znaczenie i sposób użycia w konkretnych sytuacjach regulowane są przez 
obraz świata funkcjonujący intersubiektywnie w przestrzeni publicznej. Dla-
tego trudno jest utrzymać subiektywizm aksjologiczny, czyli pogląd, zgodnie 
z którym sam podmiot bez odniesienia do jakiejkolwiek praktyki publicznej 
określa znaczenie predykatów aksjologicznych44. Abel pisze: „Wprawdzie 
określenie «dobry» w sensie moralnego wartościowania zawiera komponenty 
transsubiektywne wykraczające poza partykularne rachuby jakiegoś indywi-
duum, ale przechodzenie od subiektywizmu do transsubiektywizmu i inter-
subiektywności nie oznacza wcale, że wymknęliśmy się spod władzy obrazu 
świata”45. To bowiem obraz świata decyduje o obiektywnej i intersubiektywnej 
interpretacji predykatów aksjologicznych.

42  Por. tamże, s. 82-97.
43  Tamże, s. 96.
44  Por. T. N a g e l, Widok znikąd, tłum C. Ciesielski, Fundacja Aletheia, Warszawa 1997, 

s. 169-182. 
45  A b e l, dz.cyt., s. 97. 

Piotr DUCHLIŃSKI



387

Ksiądz Styczeń przyjmuje tak zwany fi lozofi czny obraz świata – obraz, 
w którym metafi zyka konstruowana jest na bazie zdroworozsądkowego do-
świadczenia, werbalizowanego w języku naturalnym. Współcześnie wielu 
fi lozofów nauki zwraca uwagę, że ten arystotelesowsko-tomistyczny obraz 
świata budowany na podstawie danych zdrowego rozsądku został zdezak-
tualizowany przez rozwój nowożytnych nauk przyrodniczych46. Zastąpił go 
nowy obraz, który określa się mianem „naukowego obrazu świata”. Termin 
ten jednak jest wieloznaczny i nasuwa różne interpretacje. Rodzi się też na-
tychmiast pytanie, czy istnieje tylko jeden naukowy obraz świata, czy też jest 
ich kilka. Nie podejmując próby odpowiedzi, możemy przyjąć projektującą 
charakterystykę tego obrazu. Formułuje ją ks. Michał Heller, opowiadający 
się za naukowym obrazem świata. Świadomy trudności związanych ze spre-
cyzowaniem znaczenia tego pojęcia, stwierdza: „Jest to obraz świata nie tego 
czy innego naukowca, lecz obraz świata w jakimś sensie obowiązujący ogół 
przedstawicieli świata nauki danej epoki. Podobnie jak inne obrazy świata, 
tak również i ten jest czymś dość płynnym, nieposiadającym ostro określo-
nych granic. Naukowy obraz świata można rozumieć jako w pewnym sensie 
«uśrednienie» indywidualnych obrazów świata uczonych dane epoki, ale pod 
warunkiem, że zabieg «uśredniania» pojmuje się liberalnie, bez standardo-
wych odniesień do statystycznych procedur”47. Naukowy obraz świata nie 
jest tworem jednolitym i stanowi rezultat określonych zabiegów interpretacyj-
nych, które przeprowadzane są na teoriach naukowych48. W jego skład, oprócz 
elementów pochodzących z nauki, wchodzą także przekonania metafi zyczne 
i religijne49. Zwłaszcza elementy metafi zyczne odrywają heurystyczną rolę 
w kształtowaniu naukowego obrazu świata. Granice tego obrazu wyznaczane 
są przez granice metody naukowej. Można zatem powiedzieć, że to, co znaj-
duje się poza zasięgiem metody naukowej, nie wchodzi w zakres naukowego 
obrazu świata. Ksiądz Heller zwraca też uwagę, że naukowy obraz świata 
może odgrywać heurystyczną rolę w kształtowaniu postaw etycznych: „Dla 
wielu ludzi nauka, za pośrednictwem swojego obrazu świata, spełnia zadanie 

46  W Polsce pogląd ten podzielają: ks. Michał Heller i abp Józef Życiński oraz ich uczniowie, 
a także myśliciele opowiadający się za uprawianiem fi lozofi i w kontekście nauki (zob. J. Ż y c i ń s k i, 
Filozofować w kontekście nauki, w:, Rozmowy o fi lozofi i, red. A. Zieliński, M. Bagiński, J. Wojty-
siak, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1996, s. 213-248; M. H e l l e r, Z. L i a n a, J. M ą c z k a, 
A. O l s z e w s k i, W. S k o c z n y, Jak fi lozofuje się w OBI?, „Zagadnienia Filozofi czne w Nauce” 
1999, nr 25, s. 20-29; M. H e l l e r, J. Ż y c i ń s k i, Epistemologiczne aspekty związków fi lozofi i 
z nauką, w: Filozofować w kontekście nauki, red. M. Heller, J. Życiński, A. Michalik, Polskie Towa-
rzystwo Teologiczne, Kraków 1987, s. 7-17. 

47  H e l l e r, Naukowy obraz świata a zadanie teologa, s. 16. 
48  Por. tamże, s. 18. 
49  Por. tamże, s. 17. 

Etyka personalistyczna a obraz świata



388

zbliżone do funkcji religijnych: dostarcza ram światopoglądowych, kształtuje 
postawy etyczne, jest źródłem ich motywacji”50. 

Na współczesny naukowy obraz świata silny wpływ wywiera kognity-
wistka, interdyscyplinarna nauka zajmująca się wieloaspektowym badaniem 
ludzkich procesów poznawczych. Kognitywiści coraz częściej interesują 
się zjawiskami moralnymi, które dawniej były przedmiotem spekulatywnej 
refl eksji teoretycznej prowadzonej w ramach etyki fi lozofi cznej51. Dzięki 
zastosowaniu metod empirycznych (badania mózgu) zdołano ustalić szereg 
istotnych korelacji zachodzących między ujmowanym w pierwszej osobie do-
świadczeniem moralnym a perspektywą trzeciosoobową, w której wskazuje się 
obszary ludzkiego mózgu odpowiedzialne za przeżywanie tego, co nazywamy 
doświadczeniem moralnym52. W ramach paradygmatu kognitywistycznego 
powstała neuroetyka, która wykorzystuje szereg empirycznych ustaleń do-
tyczących funkcjonowania ludzkiego mózgu w rozstrzyganiu tradycyjnych 
problemów etycznych. Zwolennicy neuroetyki zwracają uwagę, że interdy-
scyplinarne podejście do zagadnień etycznych, jakie oferuje kognitywistka, 
pozwala na rozwiązanie wielu problemów, z którymi bezskutecznie zmagała 
się tradycyjna etyka fi lozofi czna. Problemów tych nie mogła zaś rozstrzygnąć 
dlatego, że związana była z przestarzałym obrazem świata. Antyheurystyczne 
funkcje tego obrazu widoczne są zwłaszcza w generowaniu różnych sporów 
werbalnych, toczonych zaciekle przez zwolenników różnych opcji etycznych. 
Zwolennicy podejścia neurokognitywistycznego nierzadko z dużym opty-
mizmem twierdzą, że odrzucenie starego obrazu świata i przyjęcie nowego 
niejako automatycznie pozwoli rozwikłać problemy etyczne. Prowadzi to nie-
kiedy do zbyt radykalnych i mało wyważonych wniosków o zastąpieniu etyki 
klasycznej przez współczesną neuroetykę. Warto też podkreślić, że szybki 
rozwój nauk empirycznych, w tym również kognitywistyki, stał się dla wielu 
etyków źródłem kompleksów: „Własne dociekania jawią im się jako nieodpo-
wiedzialne – w porównaniu z naukami – spekulacje, których wyniki w dodatku 
do niczego się ludziom nie przydają. Coraz częściej sami fi lozofowie wątpią 
w sens własnych wysiłków, wciąż doskwiera im, w stosunku do naukowców, 

50  Tamże, s. 19. 
51  Wśród najważniejszych prac zob. W.D. C a s e b e e r, P.S. C h u r c h l a n d, Neuronalne 

mechanizmy poznania moralnego: wieloaspektowe podejście do oceny moralnej i podejmowania 
decyzji moralnych, tłum. E. Czerniawska, w: Formy aktywności umysłu. Ujęcia kognitywistyczne, 
t. 2, Ewolucja i złożone struktury poznawcze, red. A. Klawiter, tłum. E. Czerniawska, M. Fabiszak, 
A. Gruszka i in., Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2009, s. 395-421; P.S. C h u r c h l a n d, 
Moralność mózgu: Co neuronauka mówi o moralności, tłum. M. Hohol, N. Marek, Copernicus 
Center Press, Kraków 2013; M. W e i s s, Etyka a ewolucja. Metaetyczny kontekst etyki ewolucyjnej, 
Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 2010; S. H a r r i s, Pejzaż moralny. W jaki sposób nauka może 
określać wartości, tłum. P.J. Szwajcer, Wydawnictwo CiS, Warszawa 2012. 

52  Pomijam tutaj szczegółowe omówienie tej problematyki. 

Piotr DUCHLIŃSKI



389

poczucie niższości. Trudno powiedzieć, jak wielu ludzi o skłonnościach fi -
lozofi cznych porzuciło z tego powodu myśl o uprawianiu fi lozofi i”53 − pisze 
Wojciech Sady.

Etycy reagują na naukowy obraz świata na różne sposoby. Trzeba mieć jed-
nak świadomość, że etyka zawsze zakłada jakiś obraz świata. Informacji o nim 
dostarcza semantyka języka, jakim posługuje się etyk, formułując problemy 
i rozstrzygając je. Wielu współczesnych etyków (wywodzących się zwłaszcza 
z tradycji fenomenologicznej i tomistycznej) z dużym dystansem podchodzi do 
naukowego obrazu świata. Wielu z nich – zwłaszcza spośród kontynuatorów 
tradycji arystotelesowsko-tomistycznej – dostrzega związany z tym obrazem 
etyczny nihilizm, który prowadzi do zakwestionowania obiektywnych norm 
i zasad moralnych54. Reakcją na nihilizm etyczny związany z naukowym ob-
razem świata często bywa jego emocjonalne kwestionowane i w konsekwencji 
radykalne odrzucenie55. Oczywiście sama nauka nie wypowiada się wprost na 
temat wartości moralnych i zasad etycznych ani też nie kwestionuje obiek-
tywności tych zasad. Sfera ta pozostaje poza zasięgiem metody empiryczno-

53  W. S a d y, O reakcjach fi lozofów na etyczny nihilizm narzucany przez naukowy obraz świa-
ta, w: Człowiek, kultura, przemiany, red. J. Płazowski, M. Suwara, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Jagiellońskiego, Kraków 1998, s. 79.

54  Por. tamże, s. 79-89.
55  Przyczyną odrzucenia naukowego obrazu świata oraz emocjonalnych reakcji wobec niego 

może być konserwatyzm związany z obowiązującym w danej epoce obrazem świata. Trafnie kwestię 
tę uchwycił ks. Tadeusz Wojciechowski, opisując reakcje na ewolucyjny obraz świata, który obecnie 
jest powszechnie przyjmowaną częścią naukowego obrazu świata: „Drugą przyczyną oporu przeciw 
przyjęciu naukowej teorii ewolucji był konserwatyzm, właściwy psychice ludzkiej. Każda epoka 
tłumaczy sobie podstawowe zagadnienia dotyczące powstania świata i pochodzenia człowieka oraz 
sensu jego istnienia zgodnie ze stanem jej rozwoju tak fi lozofi cznego i teologicznego, jak i nauko-
wego. Niestety, rozwój ich nie przebiega zazwyczaj paralelnie. Filozofi czne i teologiczne poglądy 
ogółu katolików opierają się dotąd przede wszystkim na nauce św. Tomasza, sformułowanej w śre-
dniowieczu i kontynuowanej dzisiaj jako neotomizm czy, szerzej, jako neoscholastyka. W czasie, 
gdy Akwinata tworzył swe epokowe dzieło, nie było naukowej teorii ewolucji. Dlatego jego fi lozofi ę 
i teologię cechuje jawny lub ukryty fi ksyzm. Ponieważ fi lozofi a Akwinaty stała się reprezentatywna 
dla myśli katolickiej, przeto powstało przekonanie, że daje ona autentyczne i prawdziwe rozumienie 
wiary w odniesieniu do zagadnienia początku świata i człowieka […]. Pojawienie się naukowej 
teorii ewolucji obalało ustalone i powszechnie przyjęte poglądy na początek świata i człowieka 
i domagało się przepracowania tradycyjnych ujęć tego zagadnienia. Właściwy psychice ludzkiej 
konserwatyzm, który nie lubi zmian i walczy z nimi jako z czymś, co burzy ustalony porządek 
nie dając rzekomo nic w zamian, stanowił psychologiczną podstawę niechęci i walki z ewolucyjną 
koncepcją początku i rozwoju świata. Dlatego recepcja ewolucyjnej myśli przebiegała burzliwie 
i właściwie do dziś proces ten nie został w pełni zakończony. Z punktu widzenia psychologicznego 
jest to zrozumiałe i nie jest czymś wyjątkowym, ponieważ tak się dzieje z każdą nową rewolucyjną 
doktryną” (T. W o j c i e c h o w s k i, Teoria ewolucji i wiara, „Śląskie Studia Historyczno-Teolo-
giczne” 1979, nr 12, s. 102). Diagnoza Wojciechowskiego okazuje się trafna również w odniesieniu 
do etyki tomistycznej. 

Etyka personalistyczna a obraz świata



390

-matematycznej56. Nihilizm moralny może pojawić się w obrazie świata je-
dynie wskutek określonej fi lozofi cznej interpretacji danych naukowych, które 
wykorzystuje się do podważenia obiektywnego waloru zasad moralnych. Stąd 
też wielu etyków chrześcijańskich, do grona których bez wątpienia należy 
ks. Tadeusz Styczeń, dystansuje się wobec naukowego obrazu świata. Dystans 
ten nie wiąże się jednak z jego całkowitym zakwestionowaniem. Zwolenni-
cy autonomicznych koncepcji etyki nie biorą pod uwagę naukowego obrazu 
świata, gdyż uważają, że badanie funkcjonowania mózgu może wprawdzie 
dostarczyć wielu wartościowych informacji na temat pierwszoosobowego do-
świadczenia moralności, w żaden sposób nie podważa jednak obiektywnego 
i normatywnego charakteru norm i zasad moralnych regulujących codzienną 
praxis. Niemniej wielu współczesnych etyków (zwłaszcza naturalizujących), 
znajdujących się pod przemożnym wpływem paradygmatu kognitywistyczne-
go, w swoich analizach etycznych powołuje się na różne dane naukowe, które 
– odpowiednio zinterpretowane – wprowadzane są do struktury teorii etycznej. 
Etycy ci nie obawiają się nihilizmu, który rzekomo ma być konsekwencją 
naukowego obrazu świata. 

Na tle współczesnego naukowego obrazu świata obraz zakładany przez 
etykę personalistyczną jawi się jako: (1) statyczny – uznaje się w nim, że 
w świecie istnieją konieczne i niezmienne stany rzeczy; (2) antyewolucjoni-
styczny – co ujawnia się w koncepcji natury ludzkiej pojmowanej jako „zbiór” 
istotowych elementów konstytutywnych; (3) niezachowujący neutralności 
wobec przekonań religijnych – co sprawia, że może zostać uznany za nie tyle 
fi lozofi czny, ile raczej teologiczny obraz świata. Ten ostatni punkt związany 
jest z koncepcją ostatecznego uzasadnienia moralnej powinności działania.

Przyjęcie takiego właśnie fi lozofi cznego obrazu świata korelowało z ideą 
etyki maksymalistycznej, za którą opowiadał się ksiądz Styczeń57. Teorię 
etyczną tego rodzaju tworzy się w konkretnym celu, jakim jest ostateczne 
uzasadnienie moralności. Co oznacza owo ostateczne uzasadnienie? W fi lo-
zofi i klasycznej wiązano tę kwestię z metafi zycznym pytaniem: „Dlaczego 
istnieje raczej coś niż nic?”. W etykach maksymalistycznych o charakterze 
metafi zycznym stawia się pytanie, dlaczego człowiek cokolwiek powinien lub 
dlaczego istnieje dobro i zło. Tożsamość etyki rozumianej maksymalistycznie 
konstytuowana jest właśnie przez pytanie o ostateczne uzasadnienie. Zwolen-

56  Zob. W. Z a ł u s k i, Granice naturalizacji etyki, w: Czy nauka zastąpi religię?, red. B. Brożek, 
J. Mączka, Copernicus Center Press, Kraków 2011, s. 205-216. 

57  Terminy „maksymalistyczna” i „minimalistyczna” przejmuję od ks. Stanisława Kamińskie-
go (zob. S. K a m i ń s k i, Jak fi lozofować. Studia z metodologii fi lozofi i klasycznej, Towarzystwo 
Naukowe KUL, Lublin 1989). W tym samym duchu uprawia etykę ks. Tadeusz Ślipko – jego ujęcie 
etyki również ma charakter maksymalistyczny (zob. T. Ś l i p k o  SJ, Zarys etyki ogólnej, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2004).

Piotr DUCHLIŃSKI



391

nicy etyki maksymalistycznej pragną wiedzieć, „jak jest naprawdę” w kwestii 
dobra i zła, szukają obiektywnego uporządkowania hierarchii wartości oraz ich 
ostatecznego wyjaśnienia. Tymczasem współcześnie dominują w etyce tenden-
cje raczej minimalistyczne (co jest przedmiotem krytyki ze strony tomistów 
i fenomenologów). Wyrażają się one przede wszystkim w stylu prowadzonych 
badań. Analizuje się przede wszystkim język moralności, nie dokonuje się 
natomiast większych syntez teoretycznych. Tak rozumiana etyka jest de facto 
metaetyką. Czy zatem należy ją uznać za bezwartościową? Wydaje się że nie 
– choć rezygnuje się w niej z podania ostatecznych rozstrzygnięć w zakresie 
moralności, to jednak dostarcza ona wielu precyzyjnych jej opisów oraz analiz 
dotyczących języka i sposobów uzasadnienia tez. Warto zapoznać się z tymi 
analizami mimo ich partykularnego charakteru. Poza tym etyka określona tu 
jako minimalistyczna jest znacznie skromniejsza w swoich celach, niż ety-
ka maksymalistyczna, której obrońcy są przekonani, że rozwiązali zagadkę 
moralności oraz poznali naturę dobra i zła i nierzadko przejawiają skłonność 
do formułowania radykalnych ocen pod adresem swoich oponentów. Cenny 
jest również krytycyzm etyki minimalistycznej. Dlatego też zwolennicy etyki 
maksymalistycznej powinni poważnie potraktować zarzuty kierowane pod ich 
adresem przez etyków-minimalistów. Być może dyskusja między przedstawi-
cielami tych dwóch tendencji doprowadziłaby do ponownego przemyślenia 
krytykowanych rozstrzygnięć i sformułowania ich w zupełnie nowej szacie 
pojęciowej, bardziej adekwatnej do wrażliwości współczesnego odbiorcy, któ-
ry – o czym trzeba pamiętać – żyje „zanurzony” w naukowym obrazie świata, 
kształtującym na różne sposoby ludzki sposób postrzegania.

Etyka minimalistyczna dystansuje się od rozstrzygnięć metafi zycznych, 
niechętnie też przyznaje się do swojego zaplecza antropologicznego58. Jej 
zwolennicy akceptują po prostu inny obraz świata niż maksymaliści: obraz 
ten opiera się na znacznie skromniejszych założeniach ontologicznych i ak-
sjologicznych. Etyka maksymalistyczna krytykowana jest za to, że chcąc być 
teorią uniwersalnie tłumaczącą fenomen moralności, powołuje się na istnie-
nie Boga jako jej gwaranta. Czy jednak ci, którzy nie wierzą w Boga, nie 
mogą postępować moralne dobrze?59 Zwolennicy etyk minimalistycznych nie 
uzasadniają etyki, odwołując się do przesłanek metafi zycznych, jak czynią 
to etycy-maksymaliści. Ci ostatni twierdzą, że tezy metafi zyczne stanowiące 
trzon obrazu świata wpływają na tezy etyczne. Radykalnie rzecz ujmując, 

58  Dotyczy to także bioetyki. Na stronach internetowych czasopisma „Diametros” rozegrała się 
debata zatytułowana „Bioetyka a metafi zyka”. Tekst wprowadzający napisała Barbara Chyrowicz 
(zob. B. C h y r o w i c z, Bioetyka a metafi zyka, „Diametros” 2004, nr 2, s. 170-183, http://www.
diametros.iphils.uj.edu.pl/serwis/pdf/diam2for2chyrowicz.pdf).

59  Zob. np. W.L. C r a i g, Can We Be Good without God?, https://www.reasonablefaith.org/
writings/popular-writings/existence-nature-of-god/can-we-be-good-without-god/.

Etyka personalistyczna a obraz świata



392

można powiedzieć, że w tym ujęciu metafi zyka określa etykę: taka jest etyka, 
jaka jest metafi zyka60. Jeśli tezy etyczne wypływają z tez metafi zycznych, to 
metafi zyka określa ich status epistemologiczny i metodologiczny. To przyjęta 
koncepcja metafi zyczna rozstrzyga, jak należy rozumieć fakty moralne czy 
naturę dobra i zła. W etykach minimalistycznych zależność ta jest słaba lub 
też nie występuje. Stąd właśnie minimalizm tego rodzaju teorii etycznych 
w odniesieniu do założeń metafi zycznych. Minimaliści twierdzą, że tezy meta-
fi zyki nie mogą weryfi kować tez etyki, etyka bowiem nie zależy od metafi zyki, 
lecz od innych czynników – bardziej uchwytnych empirycznie. Można się 
zastanawiać, w jakim stopniu, uprawiając dziś etykę, należy brać pod uwagę 
naukowy obraz świata61. Obrazy świata są przecież częścią kultury i – czy tego 
chcemy, czy nie – zawsze w jakiś sposób w nich żyjemy. Stają się one swego 
rodzaju „formami życia”, określającymi nasze praktyki kognitywne, moralne 
i społeczne. Ponieważ obrazy świata pozostają wobec sobie w różnorakich 
związkach interpretacyjnych, wszelkie próby wyznaczania sztywnych granic 
między nimi są bezskuteczne – taki zabieg poznawczy nie jest w stanie zapo-
biec ich wzajemnemu oddziaływaniu. Można oczywiście – jak twierdzi Heller 
– wprowadzić reguły metodologiczne zakazujące przekraczania granic między 
różnymi obrazami świata, lecz respektowanie ich w praktyce nie prowadzi do 
żadnych wartościowych rozstrzygnięć problemów fi lozofi cznych62. Wbrew 
temu poglądowi wielu współczesnych etyków uznaje przestrzeganie takich 
reguł za heurystycznie wartościowe63. 

Niezależnie od wyniku sporu między tymi stanowiskami, przykład księdza 
Stycznia pokazuje, że można jednak uprawiać etykę, nie powołując się na 
naukowy obraz świata, i dochodzić do uzasadnionych w określony sposób 
rozstrzygnięć normatywnych i aksjologicznych. Etyk ten świadomie opowie-
dział się za fi lozofi cznym obrazem świata, który odseparowany jest całkowicie 
od jakiegokolwiek dialogu z obrazem naukowym. Czy zaproponowana przez 
księdza Stycznia teoria etyczna, która nie bierze pod uwagę naukowego obra-

60  Pogląd ten reprezentowany jest przez zwolenników tomizmu (zob. A. M a r y n i a r c z y k, 
Dobro bytu, w: Św. Tomasz z Akwinu, „Do Bono”. „O dobru”, tłum. A. Białek, red. A. Maryniar-
czyk, Wydawnictwo KUL, Lublin 2003, s. 213-224).

61  Krytyczny komentarz do poglądów Stycznia zob. J. H e r b u t, Auto-informacja auto-impe-
ratywem? Krótki komentarz (z licznymi wątpliwościami) do artykułu Tadeusza Stycznia „Etyka jako 
antropologia normatywna”, „Roczniki Filozofi czne” 45-46(1997-1998) nr 2, s. 39-49. Autor uważa, 
że etyka powinna korzystać z danych nauk empirycznych, na przykład psychologii. 

62  Por. H e l l e r, Naukowy obraz świata a zadanie teologa, s. 25-27. 
63  Należą do nich zwłaszcza przedstawiciele współczesnej neuroetyki, którzy akceptują współ-

czesny naukowy obraz świata. Ma on widoczny wpływ na pojmowanie moralności i etyki. Szczegó-
łowo na ten temat zob. M. H o h o l, Współczesne projekty naturalizacji moralności, w: Naturalizm 
prawniczy. Interpretacje, red. J. Stelmach, B. Brożek, Ł. Kurek, K. Eliasz, Wolters Kluwer Polska, 
Warszawa 2015, s. 196-208. 

Piotr DUCHLIŃSKI



393

zu świata, jest z tego powodu mniej wartościowa od koncepcji budowanych 
na bazie naukowego obrazu świata? Czy koncepcje neuroetyczne udzielają 
ostatecznych odpowiedzi na takie pytania etyczne, jak: Dlaczego cokolwiek 
powinienem? Wydaje się, że przed zwolennikami etyki personalistycznej stoi 
niepodjęte dotąd zadanie wejścia w konstruktywny dialog z naukowym obra-
zem świata, który – niezależnie od naszych zapatrywań i upodobań – przynosi 
zmianę w rozumieniu etyki i moralności, a tym samym wpływa też na nasz 
sposób pojmowania samych siebie jako podmiotów moralnych. 

*

Obraz świata przyjęty przez danego fi lozofa zależy od wyznawanych przez 
niego wartości poznawczych, takich jak: prawda, prostota, autonomiczność czy 
ostateczne uzasadnienie. Jeśli bowiem ktoś opowiada się za fi lozofi ą autono-
miczną względem nauk empirycznych, to będzie akceptował tylko fi lozofi czny 
obraz świata i w jego ramach będzie prowadził fi lozofi czne poszukiwania 
rozwiązań określonych sytuacji problemowych. Nie uzna też za przeszkodę 
tego, że inni uprawiają swój dyskurs w ramach zupełnie innego – na przykład 
naukowego – obrazu świata. Ksiądz Styczeń był świadom, jak wiele wnoszą 
nauki szczegółowe do rozumienia fenomenu moralności. Nie uważał jednak, 
że nauki te mogą zakwestionować normatywny wymiar etyki. Natomiast ktoś, 
kto bardziej ceni wartość epistemiczną poznania naukowego (niekoniecznie 
podzielając poglądy scjentystów), będzie dążył do konstrukcji koncepcji etyki 
w ramach naukowego obrazu świata, uważając, że rozstrzygnięcia etyczne 
i wypowiedzi współczesnej nauki o moralności nie mogą się wzajemnie wy-
kluczać. Będzie skłonny twierdzić, że tezy etyczne mogą zostać pośrednio 
sfalsyfi kowane przez dane empiryczne pochodzące na przykład z neuronauk. 

Autorów opowiadających się za heurystyczną rolą naukowego obrazu 
świata w konstruowaniu teorii fi lozofi cznej można uznać za naturalistów, ich 
przeciwników zaś – za antynaturalistów. Dla antynaturalistów, do których za-
licza się ksiądz Styczeń, tak zwany potoczny, manifestujący się obraz świata 
stanowi wystarczający punkt wyjścia normatywnej refl eksji etycznej64.

Aby jeszcze lepiej wyeksplikować heurystyczną rolę obrazu świata w etyce 
księdza Stycznia, można posłużyć się wypracowaną przez Kazimierza Jodkow-
skiego kategorią epistemicznego układu odniesienia65. Koncepcja ta posłużyła 

64  Zob. S e l l a r s, dz. cyt. Komentarz do tekstu Sellarsa zob. J. B r e m e r  SJ, Dwa obrazy 
świata: manifestujący się i naukowy, „Roczniki Filozofi czne” 60(2012) nr 1, s. 27-49.

65  Zob. K. J o d k o w s k i, Epistemiczne układy odniesienia i „warunek Jodkowskiego”, 
w: Filozofi czne i naukowo-przyrodnicze elementy obrazu świata, t. 7, s. 108-123.

Etyka personalistyczna a obraz świata



394

fi lozofowi do charakterystyki założeń przyjmowanych w sporze między kre-
acjonizmem a ewolucjonizmem. Wydaje się jednak, że może się ona okazać 
wartościowa interpretacyjnie dla etyki, zwłaszcza dla uchwycenia obecnych 
w niej założeń naturalistycznych lub antynaturalistycznych. Jodkowski nastę-
pująco charakteryzuje wprowadzoną przez siebie kategorię: „Epistemiczny 
układ odniesienia to szereg najogólniejszych założeń, jak można i jak nie moż-
na uprawiać nauki, założeń, bez których uprawianie nauki nie jest możliwe, 
a tym samym założeń, których naukowo nie da się uzasadnić bez popadnięcia 
w błędne koło. Założenia te przyjmowane są arbitralnie, co nie znaczy, że bez 
powodu. Ale powody te mają najczęściej charakter pozaempiryczny i świa-
topoglądowy”66. W przypadku etyki epistemicznym układem odniesienia jest 
właśnie obraz świata, na który składają się określone przedzałożenia (często 
– jak pisze Gutowski – konserwatywne) wskazujące, jak należy uprawiać etykę 
i jak nie należy tego czynić, co ma stanowić jej przedmiot i w jaki sposób 
przedmiot ten ma być doświadczany i analizowany. Epistemiczny układ od-
niesienia wskazuje, że nie ma poznania bezzałożeniowego, a prawda faktów 
nie jest nam dana „jak na dłoni”. Nie dzieje się tak, że po prostu otwieramy 
oczy i widzimy białą kartkę. Nasze doświadczenie jest silnie uteoretyzowane, 
a wpływ owego uteoretyzowania pojawia się już na etapie percepcji – wpływ 
ten okazuje się znaczny zwłaszcza w przypadku percepcji faktów moralnych. 
Zgodnie z wykładnią Jodkowskiego, tego rodzaju założenia teoretyczne mają 
wprawdzie charakter nieempiryczny, lecz ich akceptacja nie jest arbitralna. 
W przypadku poglądów księdza Stycznia ważnym założeniem epistemiczne-
go układu odniesienia jest antynaturalizm, wyrażający się w przyjmowaniu 
określonej koncepcji faktów etycznych oraz sposobu ich uzasadniania, który 
zakłada odwołanie się do przyczyn nadnaturalnych, czyli do Boga – oznacza 
to, że faktów moralnych nie można ostatecznie wyjaśnić żadnymi przyczy-
nami naturalnymi. U podstaw akceptacji takiego obrazu świata znajdują się 
określona tradycja fi lozofi czna i korelujący z nią wyznawany przez księdza 
Stycznia światopogląd chrześcijański. Tradycja i światopogląd stanowią uza-
sadnienie uprawianej przez niego etyki – są racjami nieempirycznymi, ale 
również niearbitralnymi. Określony epistemiczny układ odniesienia można 
także zidentyfi kować w przypadku etyk naturalistycznych, które zakładają 
naukowy obraz świata jako warunek prawomocności swoich rozstrzygnięć 
przedmiotowych i metaprzedmiotowych.

Rozstrzygniecie sporu o akceptację obrazów świata (czyli epistemicznych 
układów odniesienia) dokonuje się nie tyle na poziomie przedmiotowym, 
gdzie już mamy do czynienia z konkretnymi ustaleniami, ile raczej na meta-

66  T e n ż e, Zasadnicza nierozstrzygalność sporu ewolucjonizm-kreacjonizm, „Przegląd Filo-
zofi czny – Nowa Seria” 21(2012) nr 3(83), s. 215.

Piotr DUCHLIŃSKI



395

poziomie, gdzie zapadają decyzję warunkowane wartościami epistemicznymi 
wywodzącymi się z określonych tradycji i światopoglądów67. To bowiem one 
warunkują określone decyzje metodologiczne, które w konkretnej pragmatyce 
konstruowania teorii fi lozofi cznej przekładają się na akceptację takiego a nie 
innego obrazu świata. Wartościom epistemicznym, takim jak: prawda, auto-
nomia, obiektywizm i ostateczne uzasadnienie, należy przypisać kluczową 
rolę w ostatecznym opowiedzeniu się ks. Tadeusza Stycznia za fi lozofi cznym 
obrazem świata, który przyswoił on sobie – w który uwierzył68 – podczas stu-
diów fi lozofi cznych69 i który w trakcie długoletniej pracy naukowej krytycznie 
przemyślał, utwierdzając się w przekonaniu o jego prawdziwości70. 

67  Zob. Z. H a j d u k, Nauka a wartości. Aksjologia nauki – aksjologia epistemiczna, Towarzy-
stwo Naukowe KUL, Lublin 2008.

68  Pod względem przyswajania paradygmatu fi lozofi a jest podobna do nauk empirycznych: „Tre-
ning studentów i uczonych, zdobywanie coraz większej liczby wzorcowych rozwiązań, polega więc 
na przyswajaniu sposobu widzenia problemów naukowych rozpowszechnionego (sprawdzonego 
i uzasadnionego) w danej grupie” (K. J o d k o w s k i, Wspólnoty uczonych, paradygmaty i rewolucje 
naukowe, Wydawnictwo UMCS, Lublin 1990, s. 272). Również młody adept fi lozofi i przyswaja sobie 
paradygmat fi lozofi czny pod okiem mistrza, który przekazuje mu metody analizowania i rozwiązy-
wania (niekiedy ostatecznego) problemów fi lozofi cznych. 

69  Do sytuacji wyboru obrazu świata, naukowego albo fi lozofi cznego, można odnieść słowa 
abp. Józefa Życińskiego: „Paradoks całej sytuacji przejawia się w tym, że przed wypracowaniem 
racjonalnych fi lozofi cznych argumentów trzeba najpierw uwierzyć w wartość określonego nurtu 
fi lozofi i i wybrać go ze zbioru innych fi lozofi cznych propozycji” (J. Ż y c i ń s k i, Ucieczka przed 
niepewnością, w: tenże, W kręgu nauki i wiary, Wydawnictwo Calvarianum, Kraków 1988, s. 63).

70  Szerzej o paradygmatycznych uwarunkowaniach koncepcji etyki personalistycznej księdza 
Stycznia zob. P. D u c h l i ń s k i, Personalizm jako etyka klasyczna. Próba refl eksji epistemologicz-
no-metodologicznej, w: W kręgu inspiracji personalizmu etycznego: Ślipko – Tischner – Styczeń, 
red. P. Duchliński, Akademia Ignatianium–Wydawnictwo WAM, Kraków 2012, s. 71-117. 

Etyka personalistyczna a obraz świata


