
21

Clemens SEDMAK

OŚCIEŃ DLA CIAŁA?
Ubóstwo i pieniądz 

w tradycji wczesnochrześcijańskiej i średniowiecznej*

Kwestia progu wystarczalności oraz przyzwoitości okazuje się probierzem spo-
sobu, w jaki jednostki, ale również instytucje kościelne odnoszą się do własno-
ści i majątku. Ubóstwo stanowi oścień dla ciała, służąc zarazem jako moralne 
zwierciadło społeczeństwa, troska o ubogich ogranicza bowiem rozwój, do któ-
rego jesteśmy uprawnieni. Pismo Święte opisuje ten oścień dla ciała obłudnego 
człowieka czy też rozrzutnego społeczeństwa w inny sposób – poprzez teologiczne 
uzasadnienie życia moralnie dobrego.

Kwestia ducha światowości stanowi nieustanne wyzwanie dla Kościoła 
na świecie. Rzeczywistość ubóstwa wskazuje na potrzebę stawiania pytań 
o relację między Kościołem a światem, między Kościołem a władzą, Ko-
ściołem a bogactwem. Zawsze obecna jest pokusa, by „nie widzieć” i „nie 
słyszeć” (por. Mt 11,15). Zawsze obecna jest pokusa, by myśleć o Kościele 
jako o róży bez kolców. Kościół pozbawiony tych, którzy „nie mają”, może 
stać się atrakcyjny dla tych, którzy „mają”, ponieważ ubóstwo stanowi oścień 
dla ciała tych, którzy „mają”, i to nie tylko w delikatnym sensie duchowego 
przypomnienia o wartości jałmużny i zasadności postawy wdzięczności, ale 
w bardziej surowym i ścisłym sensie teorii własności. Pierwsza encyklika spo-
łeczna, Rerum novarum, podsumowywała nauczanie Kościoła w tej kwestii. 
Chociaż istnieje prawo do własności prywatnej, prawo to nie ma charakteru 
absolutnego: „Człowiek nie powinien rzeczy zewnętrznych uważać za własne, 
lecz za wspólne, mianowicie, ażeby łatwiej z nich udzielał innym będącym 
w potrzebie”1. Zdaniem św. Tomasza z Akwinu prawo naturalne zaleca, by 
posiadanie wszystkich rzeczy było wspólne, chociaż nie oznacza to, że prawo 

* Niniejszy tekst obejmuje fragmenty czwartego rozdziału książki Clemensa Sedmaka Kościół 
ubogich. Papież Franciszek i transformacja ortodoksji (zob. C. S e d m a k, Kościół ubogich. Papież 
Franciszek i transformacja ortodoksji, tłum. D. Chabrajska, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 
2018, s. 178-239). Tytuł pochodzi od redakcji.

Redakcja kwartalnika „Ethos” wyraża podziękowanie Instytutowi Wydawniczemu Pax oraz 
wydawnictwu Orbis Books za zgodę na przedruk niniejszego fragmentu.

1  L e o n XIII, Encyklika o kwestii robotniczej Rerum novarum, nr 19, w: Dokumenty nauki 
społecznej Kościoła, red. M. Radwan SCJ, L. Dyczewski OFM Conv., A. Stanowski, Fundacja Jana 
Pawła II–Polski Instytut Kultury Chrześcijańskiej, Rzym–Lublin 1987, cz. 1,  s. 51. Doniosłość 
posiadania własności prywatnej została podkreślona w początkowych rozdziałach encykliki.

„Ethos” 31(2018) nr 1(121) 21-45
DOI 10.12887/31-2018-1-121-03



22

naturalne nakazuje, by wszystkie rzeczy były rzeczami wspólnymi. Może ist-
nieć własność prywatna, ale powinna to być własność ustanowiona przez pra-
wo pozytywne; posiadanie własności nie jest przeciwne prawu naturalnemu, 
lecz stanowi jego uzupełnienie2. W przypadku skrajnej potrzeby powszechne 
przeznaczenie dóbr, oparte na prawie naturalnym, poprzedza zatem roszczenie 
do własności prywatnej. Z chrześcijańskiego punktu widzenia gromadzenie 
jakiegokolwiek bogactwa jest moralnie niedopuszczalne, jeśli istnieją ludzie, 
których podstawowe potrzeby nie zostają zaspokojone. Twierdzenie to niesie 
z sobą głębokie zaangażowanie w tradycję chrześcijańskiego nauczania spo-
łecznego, ugruntowaną zarówno w Piśmie Świętym, jak i w pismach wczesno-
chrześcijańskich.

Helen Rhee streszcza to wyzwanie, formułując następującą zasadę: „Troska 
o zaspokojenie potrzeb innych musi poprzedzać akumulację nadwyżki stanu 
posiadania. [...] Nie mamy «prawa naturalnego» do gromadzenia bogactwa, 
z wyjątkiem tego, co nam potrzeba, żebyśmy byli samowystarczalni i żeby 
panowało ogólne zadowolenie”3. Trudno byłoby znaleźć argumenty pozwa-
lające odeprzeć to wyzwanie, postawiona teza jest bowiem silna i ma liczne 
implikacje. Wskazuje, że własność, która przekracza próg „wystarczalności” 
(czy też „przyzwoitości”), podpada pod jurysdykcję innego wzorca uzasad-
nienia. Pierwsze wyzwanie polega na tym, by wskazać i zdefi niować ów próg: 
„wystarczająco – czyli ile?”. W języku szwedzkim występuje piękne słowo 
„lagom”, oznaczające „to, co wystarcza”. Pojęcie „lagom” określa właśnie 
„dokładnie tyle, ile trzeba”, „dokładną ilość”, „na północ od wystarczalności, 
ale ciągle na południe od nadmiaru”4. Gdzie zatem leży „granica «lagom»” 
w przypadku różnych rodzajów własności, jaką posiadamy – na przykład bu-
tów? Niewątpliwie jest to oścień dla ciała, wyzwanie o charakterze stałym, 
które domaga się regularnego monitorowania. W kontekście zaangażowania na 
rzecz Kościoła ubogich pytanie to dotyczy zarówno gospodarstw domowych 
chrześcijańskich rodzin, jak i instytucji chrześcijańskich.

Druga trudność łączy się z wyraźnym zarysowaniem naszych powinności. 
Już na początku lat siedemdziesiątych ubiegłego wieku Peter Singer twierdził 
w swoim znanym eseju, że wobec faktu, iż tak wielu ludzi żyje w nędzy, 

2  Zob. św.  T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, 2-2, q. 66, a. 2, ad. 1, t. 18, Spra-
wiedliwość, tłum. F.W. Bednarski OP, Katolicki Ośrodek Wydawniczy „Veritas”, Londyn, 1970, 
s. 133. Zob. też: A.H.  C h r o u s t, R.J.  A f f e l d t, The Problem of Private Property according 
to St. Thomas Aquinas, „Marquette Law Review” 1950-1951, t. 34, nr 3, s. 151-182. 

3  H.  R h e e, Loving the Poor, Saving the Rich: Wealth, Poverty and Early Christian Formation, 
Baker Academic, Grand Rapids, Michigan, 2012, s. 193n.

4  Zob. A. A t k i s s o n, The lagom Solution, w: Less Is More: Embracing Simplicity for a Healthy 
Planet, a Caring Economy and Lasting Happiness, red. C. Andrews, W. Urbanska, New Society 
Publishers, Gabriola Island, British Columbia, 2010, s. 101-106.

Clemens SEDMAK



23

spoczywa na nas obowiązek moralny wyrzeczenia się wszystkiego, co nie jest 
nam absolutnie niezbędne. Jeśli możemy ocalić czyjeś życie, nie rezygnując 
z żadnego porównywalnego doń dobra moralnego, to mamy powinność życie 
to ocalić5. Jeśli zgodzimy się z tą zasadą, implikacje naszej zgody okażą się 
głębokie i nie pozwolą na niekonieczne wydatki.

Kwestia progu wystarczalności oraz przyzwoitości okazuje się probierzem 
sposobu, w jaki jednostki, ale również instytucje kościelne odnoszą się do 
własności i majątku. Mamy tu między innymi do czynienia z przesłaniem, 
które mówi, że ubóstwo stanowi oścień dla ciała, służąc zarazem jako moralne 
zwierciadło społeczeństwa, troska o ubogich ogranicza bowiem rozwój, do 
którego jesteśmy uprawnieni. Pismo Święte opisuje ten oścień dla ciała obłud-
nego człowieka czy też rozrzutnego społeczeństwa w inny sposób – poprzez 
teologiczne uzasadnienie życia moralnie dobrego: jako repozytorium przyka-
zań i zasad, źródło przykładów zachowań moralnie dobrych czy propozycję 
eschatologicznej wizji przyszłego dobra6.

Ubóstwo jest czworaką prowokacją: moralną, duchową, społeczną i ma-
terialną. Ubóstwo kłuje i prowokująco drażni standardy moralne w odniesie-
niu do moralnej kondycji społeczeństwa, każąc nam stawiać sobie pytanie, 
co złego jest w systemie społecznym, jeśli pozwala on na utrzymywanie się 
w nim ubóstwa. Stanowi też wyzwanie moralne dla sposobu życia konkretnego 
człowieka, zmuszając go do zastanowienia się, czy można nazwać moralnie 
dobrym życie prowadzone w otoczeniu ubóstwa. Ubóstwo stanowi duchową 
prowokację, ponieważ zmusza ludzi, by opowiedzieli się po jakiejś stronie, 
by zajęli wobec niego stanowisko. Prowokacja to zaś fenomen wywołujący 
reakcję, zmuszający ludzi, by weszli w tryb reagowania. Taki właśnie jest 
mechanizm oddziaływania ubóstwa; nie uznaje ono przestrzeni moralnie 
neutralnych, nie pozwala na tak zwaną niewinność ani jej nie toleruje. Poję-
cie intelektualnej i moralnej prawości, kultywowanej w uprzywilejowanym 
odosobnieniu, w „wieży z kości słoniowej”, nie da się pogodzić z postawą 
obojętności wobec ubóstwa, które otacza dostatek.

Prowokacyjna siła ubóstwa zostaje w Ewangelii wzmocniona dzięki pod-
stawowej praxis Jezusa, polegającej na opowiadaniu się po stronie ubogich. 
„Podstawowa praxis” oznacza, że istnieje pewna wzorcowa forma życia, która 
otwiera nowe możliwości dla wyobraźni społecznej. Podstawowa praxis Jezusa 
pozostawia nas z poczuciem nieodwracalności braku zdecydowania7. Z impli-

5  Por. P.  S i n g e r, Famine, Affl uence and Morality, „Philosophy and Public Affairs” 1(1972) 
nr 3, s. 231. Zob. też: tamże, s. 229-243.

6  Por. W.M.  B a i l e y, „I was hungry…” – The Bible and Poverty, „Journal of Presbyterian 
History” 59(1981) nr 2, s. 182n. Zob. też: tamże, s. 181-196. 

7  Por. O.  D a v i e s, Theology of Transformation, Oxford University Press, Oxford, 2013, 
s. 205. Mary Gordon stawia pytania otwarte, które nigdy nie znikną, a swoją książkę poświęconą 

Oścień dla ciała?



24

kacjami tej praxis od samego początku zmagali się autorzy wczesnochrześci-
jańscy. Trzy główne fragmenty Ewangelii, które najczęściej wykorzystywali 
w swoich pismach, rozwijając nauczanie na temat ubóstwa, to opis spotkania 
Jezusa z bogatym młodzieńcem, opis Sądu Ostatecznego w Ewangelii Ma-
teuszowej (zob. Mt 25,31-46) z jego wyraźnym przesłaniem: „Wszystko, co 
uczyniliście jednemu z tych braci moich najmniejszych, Mnieście uczynili” 
(Mt 25,46), i przypowieść o bogaczu i ubogim Łazarzu z Ewangelii według 
św. Łukasza (zob. Łk 16,19-31). Fragmenty te nie mówią o ubóstwie jako 
ideale ascetycznym, lecz o potrzebie solidarności z ubogimi, co oznacza „re-
wolucję w wyobraźni społecznej”8. Ubodzy nie zostają wybrani dlatego, że 
ubóstwo jest cenne samo w sobie, ale dlatego, że Bóg odczuwa szczególną 
bliskość wobec tych, którzy są bezbronni. To zaś więcej mówi o Bogu niż 
o istocie ubóstwa9. Ubóstwo może stać się środkiem do tego, by znaleźć się 
bliżej Boga, ponieważ zachęca do pokładania ufności w Nim już ze wzglę-
du na prosty fakt naszej absolutnej zależności. Pierwsze z błogosławieństw: 
„Błogosławieni ubodzy w duchu” (Mt 5,3), można odczytać jako przesłanie 
o niepodzielonym sercu, o sercu skupionym na Bogu i wyłącznie na Bogu, 
o sercu otwartym, którego nie wypełniają inne troski stojące między człowie-
kiem a Bogiem. Jest też specjalne błogosławieństwo dla tych, którzy „łakną 
i pragną” (Mt 5,6) i dla tych, którzy „teraz głodują” (Łk 6,21), a zatem pozo-
stają otwarci na to, co dać może jedynie Bóg. Ubóstwo stanowi epistemiczne 
uprzywilejowanie w tym sensie, że jest stanem negatywnym, który sprawia, że 
ludzie łakną przemienienia. Nasycenie nie jest sytuacją, która wywołuje głód 
czy pragnienie. Trudno łaknąć sprawiedliwości, jeśli nieustannie doświadcza-
my życia sytego. W tym sensie ubóstwo można postrzegać jako warunek, który 
niesie z sobą potencjalność wyzwolenia osoby, umożliwienia jej podążania za 
Jezusem w sposób podobny do tego, w jaki uczniowie porzucali (przynajmniej 
w pewnym sensie) swoje społeczno-ekonomiczne bezpieczeństwo, by za Nim 
pójść. Ubóstwo samo w sobie nie stanowi wartości, a raczej formę życia, która 
może prowadzić do duchowego bogactwa i do duchowej siły. Analogicznie 
bogactwo nie jest postrzegane jako wewnętrzne zło, ale jako uwarunkowanie 
społeczne, które ma w sobie potencjalność niszczenia bądź budowania dobra 
wspólnego.

zmaganiom z Ewangelią zamyka trzema z nich: „Dlaczego płaczesz?”; „Czego szukasz?” i „Kim – 
jak twierdzisz – jestem?”, wprowadzając je za pomocą prostego zdania: „Angażują mnie następujące 
pytania, na które nie sposób udzielić ostatecznych odpowiedzi” (M.  G o r d o n, Reading Jesus: 
A Writer’s Encounter with the Gospels, Pantheon Books, New York 2009, s. 205).

8  P.  B r o w n, Poverty and Leadership in the Later Roman Era: The Menahem Stern Jerusalem 
Lectures, Brandeis University Press, Hanover, New Hampshire, 2002, s. 1.

9  Por. D.  S e n i o r, Religious Poverty and the Ministry of Jesus, „American Benedictine Re-
view” 26(1975) nr 2, s. 173. Zob. też: tamże, s. 169-179.

Clemens SEDMAK



25

Zagadnienia bogactwa i ubóstwa wielokrotnie podejmowano w pismach 
wczesnochrześcijańskich. Stały się one w ten sposób źródłem pierwszej, nie-
zwykle pouczającej „debaty” dotyczącej ubóstwa. Pierwsza debata na dany 
temat jest zawsze ważna i można ją porównać do pierwszego zdania w książce, 
które równoznaczne jest z ustanowieniem pewnej umowy, swoistego „kon-
traktu” między autorem a czytelnikiem10. Na podobnej zasadzie pierwsze de-
baty na ważne tematy dostarczają istotnych punktów odniesienia, ustanawiają 
umowy dotyczące interpretacji. Przyjrzyjmy się zatem pewnym aspektom tych 
pierwszych debat na temat ubóstwa i Kościoła.

Wczesnochrześcijańskie teksty na temat bogactwa i ubóstwa należy od-
czytywać i analizować w kontekście realiów, także realiów gospodarczych, 
imperium rzymskiego11 i jego gospodarki, która miała charakter preindustrial-
ny (jego mieszkańcy utrzymywali się głównie z rolnictwa) z nielicznymi ele-
mentami „protokapitalizmu” (handlem, monetyzacją). Zamożność opierała 
się wówczas na posiadaniu ziemi, nie zaś na zdolności produkcyjnej, a gospo-
darka osadzona była w instytucjach społecznych, takich jak pokrewieństwo 
czy małżeństwo, co oznaczało również, że gospodarką rządziły raczej warto-
ści społeczne niż ekonomiczna racjonalność. Najważniejszą rolę odgrywały 
kwestie takie, jak władza, pozycja, przywilej, prestiż czy mecenat. Kluczowe 
okazywały się przede wszystkim koneksje z cesarzem, a systemami wsparcia 
rządziły standardy honestas i liberalitas (osoba hojna pomaga osobie prawej). 
Elity były nieliczne, klasa średnia słaba, a ogromna większość ludności żyła 
w biedzie. Wśród ubogich znaleźć można było rodziny zajmujące się uprawą 
roli, samotne wdowy, sieroty, osoby upośledzone i niepełnosprawne, żebra-
ków, niewykwalifi kowanych robotników i więźniów. Wyróżniano wśród nich 
kategorie takie, jak inopes (pozbawieni środków), egentes (potrzebujący), 
humiles (nisko urodzeni), abiecti (banici) czy vulgus, turba i plebs (tłuszcza). 
Powstanie biedoty miejskiej powodowane było odpływem ludności z terenów 
wiejskich (z powodu powtarzającego się nieurodzaju i napływu niewolniczej 
siły roboczej) oraz procesem urbanizacji. I ten świat również był przede wszyst-
kim mroczny i zalękniony. To właśnie jednak w nim chrześcijaństwo zyskało 
społeczną doniosłość i nawet tylko w oparciu o liczby można mówić o jego 
gwałtownym rozwoju w sensie wzrostu kapitału społecznego i budowy wspól-
noty, propozycji lepszej przyszłości, narracji wyjaśniającej obecne warunki 
życia (jej opis znajdujemy w Państwie Bożym św. Augustyna) oraz lepszych 
mechanizmów reakcji wobec kryzysów czy katastrof naturalnych12. Rodney 

10  Por. A.  O z, Opowieść się rozpoczyna. Szkice o literaturze (tłum. M. Bar-Tura), tłum. W. Sad-
kowski, Prószyński i S-ka, Warszawa 2004. s. 13-17.

11  Por.  R h e e, dz. cyt., s. 1-26.
12  Zob. R.  S t a r k, The Rise of Christianity, Princeton University Press, Princeton, New 

Jersey, 1996.

Oścień dla ciała?



26

Stark twierdzi, że konwertyci dołączający do wszelkich nowych ruchów reli-
gijnych rekrutują się przede wszystkim spośród ludzi religijnie nieaktywnych 
bądź niezadowolonych, a także spośród ludzi należących do największych 
wspólnot religijnych i wyrażających najgłębszy sceptycyzm wobec panującej 
religii, czyli spośród członków klasy średniej i uprzywilejowanej. Rzuca to 
pewne światło na rozumienie nowych trudności teologicznych, jakie pojawiały 
się wówczas przy próbach interpretacji sensu ubóstwa i bogactwa (chrześci-
jaństwo przyciągało ludzi, którym potrzebna była wizja lepszego życia, jak 
również ludzi nieusatysfakcjonowanych istniejącymi systemami religijnymi, 
na przykład członków ówczesnych elit). Ponadto chrześcijaństwo ze swoim 
jednoznacznie negatywnym stanowiskiem w kwestii dzieciobójstwa propono-
wało nowe role dla kobiet, co mogło prowadzić do pojawienia się konwersji 
sekundarnych. Zmieniająca się struktura społeczna wspólnoty chrześcijańskiej 
znalazła odzwierciedlenie w pojawieniu się całego szeregu stanowisk w kwe-
stii bogactwa i ubóstwa.

Pisma wczesnochrześcijańskie prezentują pełen wachlarz poglądów na te 
tematy. Ogólnego obrazu powstałej w ten sposób przestrzeni teologicznej do-
starcza porównanie czterech tekstów z pierwszego i początku drugiego wieku. 
Są nimi: (1) Apokalipsa św. Jana z pojawiającym się w niej obrazem bestii 
(symbolizującym cesarstwo rzymskie) jako superpotęgi, która zwróciła się 
przeciwko Bogu – zła, które jest powodem zła społecznego pojawiającego się 
wskutek wyzysku (genezą ubóstwa jest więc w tej optyce system imperialny, 
ubodzy winni potępiać bogactwo, bogaci powinni wyzbyć się majątku); (2) dwa 
kluczowe fragmenty Listu św. Jakuba (zob. 1 Jk 2,1-7; 5,1-16) zawierające 
otwartą krytykę systemu społecznego, wskazujące, że źródłem ubóstwa są 
lokalne elity, i zachęcające ubogich, by godzili się z istnieniem bogactwa i lu-
dzi bogatych, aby w ten sposób rozwiązywać problemy społeczne; (3) Dzieje 
Apostolskie – z ich akcentem na własność wspólnotową (por. Dz 2,42-45; 4,32-
-37) – które zachowują milczenie w kwestii niesprawiedliwości ekonomicznej 
i nie dostarczają żadnego uzasadnienia zasad życia wspólnotowego ani nie 
poruszają kwestii genezy ubóstwa, ale zachęcają ubogich, by akceptowali ist-
nienie bogatych, a bogatych, by wspierali Kościół13. Przykład wspólnoty je-
rozolimskiej opisanej w Dziejach Apostolskich nie jest jasny. Jak postępować 
z ludźmi, którzy rozdali wszystko, co posiadali, również to, co zapewniłoby im 
ochronę na wypadek nędzy czy nieszczęścia?14 Czy wiemy na pewno, że Bar-

13  Luke T. Johnson twierdzi, że św. Łukasz opisał wspólnotę jerozolimską w kategoriach ogól-
nych i prawdopodobnie ją wyidealizował, fragmenty te stanowią bowiem popis sztuki narracji 
(por. L.T.  J o h n s o n, The Literary Function of Possessions in Luke-Acts, Scholars Press, Missoula, 
Montana, 1977, s. 1-28).

14  Por. B.  G o r d o n, The Economic Problem in Biblical and Patristic Thought, Brill, Leiden 1989, 
s. 79.

Clemens SEDMAK



27

naba oddał cały swój dobytek (por. Dz 4,37)? Czytamy jedynie, że „sprzedał 
ziemię”, a pieniądze, które w ten sposób uzyskał, oddał Apostołom. „Opis tej 
sceny nie daje nam intelektualnego prawa, by wnioskować, że Barnaba sprze-
dał całą swoją własność, ani nawet że przestał być człowiekiem zamożnym, 
jeśliby porównać go do Żydów dysponujących przeciętnym dochodem”15. (4) 
Pasterz16 Hermasa opisujący bogactwo jako dar od Boga – dar, który może 
przynieść trudności i pokusy, lecz owo moralne i duchowe niebezpieczeństwo 
można odwrócić, pomagając ubogim przez indywidualne akty miłosierdzia, 
które posłużą zapewnieniu nam dóbr niebiańskich17. Tekst ten postrzega Boga 
i Bożą opatrzność jako źródło ubóstwa i zachęca ubogich, by szukali opar-
cia w bogatych, a bogatych, by zasłużyli na zbawienie, udzielając jałmużny. 
Wszystkie te stanowiska łączy duchowa troska i przekonanie o istnieniu wza-
jemnego powiązania między ludźmi. Brak w nich jednak moralnej jasności co 
do konkretnych zasad postępowania, jakie należy przyjąć.

Nic więc dziwnego, że pisma wczesnochrześcijańskie oscylują między 
dwoma odczytaniami bogactwa: w duchu moralnego kompromisu i harmonii 
społecznej oraz w duchu radykalnego konfl iktu. Oba te odczytania przenika 
jednak „nieufność wobec świata materialnego”18. Oba też musiały brać pod 
uwagę „zwrot” ku temu, co wewnętrzne, obecny w Kazaniu na Górze, w którym 
Jezus zachęcał zebranych, by pielęgnowali w sobie świadomość  w n ę t r z a, 
zamiast polegać na kryteriach  z e w n ę t r z n y c h, których źródłem jest sfera 
społeczna: „Słyszeliście, że powiedziano: Nie cudzołóż! A Ja wam powiadam: 
Każdy, kto pożądliwie patrzy na kobietę, już się w swoim sercu dopuścił z nią 
cudzołóstwa” (Mt 5,27-28). Oba odczytania były możliwe ze względu na her-
meneutyczną otwartość Ewangelii. Jan Chrzciciel formułuje na przykład dość 
skromne żądania (por. Łk 3,10-14): ci, którzy dysponują nadwyżką – bogaci 
– powinni się dzielić swoimi dobrami, tak aby zaspokoić podstawowe potrzeby 
biednych („Kto ma dwie suknie, niech się podzieli z tym, który nie ma; a kto 
ma żywność, niech tak samo czyni” – Łk 3,10); celnicy nie powinni pobie-
rać nic więcej ponad to, co im wyznaczono, a żołnierze wymuszać na nikim 
pieniędzy, lecz poprzestać na swoim żołdzie. Chociaż pierwsze z tych żądań 

15  J.  S c h n e i d e r, The Good of Affl uence: Seeking God in a Culture of Wealth, Eerdmans, 
Grand Rapids, Michigan, 2002, s. 203.

16  Zob.  H e r m a s, Pasterz, w: Pierwsi świadkowie. Wybór najstarszych pism chrześcijańskich, 
tłum. A. Świderkówna, oprac. ks. M. Starowieyski, Społeczny Instytut Wydawniczy Znak, Kra-
ków 1988, s. 248-307. 

17  Zob. przypowieść drugą: „Jak winorośl znajduje oparcie w wiązie, tak też człowiekowi 
bogatemu pomoc przyniesie modlitwa ubogich” (w polskim przekładzie Pasterza przypowieść ta 
została pominięta – przyp. tłum.).

18  Por. R.H.  W e a v e r, Wealth and Poverty in the Early Church, „Interpretation” 41(1987) 
nr 4, s. 369. Zob. też: tamże, s. 368-381.

Oścień dla ciała?



28

może prowadzić do wybuchu społecznego, nic nie wskazuje, że zachęca ono 
do bardziej systematycznych i głębszych reform politycznych.

Pierwsza z tych linii hermeneutycznych pozostaje pod znacznym wpły-
wem traktatu Klemensa z Aleksandrii noszącego tytuł Który człowiek bogaty 
może być zbawiony?19. Traktat ten opiera się na „zakończeniu otwartym” frag-
mentu Ewangelii Markowej (zob. Mk 10, 17-31): „W opowieściach synop-
tycznych nie znajdujemy odpowiedzi na pytanie, czy bogaty człowiek, który 
pytał Jezusa, w jaki sposób może zyskać życie wieczne, w rzeczywistości 
zdecydował się zostać uczniem, czy też decyzji takiej nie podjął”20. Klemens 
Aleksandryjski, działając w otoczeniu zamożnym, stanął wobec pytania, czy 
można być człowiekiem bogatym i  z a r a z e m chrześcijaninem. Klemens 
przyjmuje moralne wyzwania, jakie niesie z sobą zamożność (bogactwo może 
psuć człowieka21), ale na początku stwierdza, że dziedzictwo królestwa nie-
bieskiego nie jest absolutnie nieosiągalne dla człowieka bogatego, jeśli jest on 
posłuszny przykazaniom22. Postać bogatego młodzieńca z Ewangelii według 
św. Marka (zob. Mk 10) interpretuje jako człowieka, który nie ma w sobie 
życia23 ani dobra24, a następnie wykonuje istotny ruch interpretacyjny i wska-
zuje, że udzieloną przez Jezusa młodzieńcowi zachętę, by sprzedał wszystko, 
co ma, należy rozumieć metaforycznie: Jezus „nie żąda [...] jak niektórzy zbyt 
pochopnie sądzą, aby porzucić posiadane mienie i wyrzec się majętności, ale 
poleca wyrwać z duszy powszechnie przyjęty sąd o bogactwach, przywiązanie 
do nich, nadmierną chciwość, niepokój o nie i namiętność, troski – ciernie 
życia, które zagłuszają nasienie wieczności”25. Klemens opowiada się zatem 
za niedosłowną interpretacją tego fragmentu i pisze dalej: „Otóż słowa te o bo-
gatych, że trudno im wejść do królestwa, należy pojmować w sposób bardziej 
dociekliwy, a nie nierozumnie, po prostacku i zbyt dosłownie”26. To zatem sta-
nowi ruch decydujący, kluczową decyzję hermeneutyczną. Klemens wskazuje, 
że wyrzeczenie się bogactwa może zostać dokonane z niedobrych powodów 
(na przykład w celu wywarcia dobrego wrażenia) i może prowadzić do nie-

19  Zob.  K l e m e n s  A l e k s a n d r y j s k i, Który człowiek bogaty może być zbawiony?, 
tłum. ks. J. Czuj, w: Klemens Aleksandryjski, „Który człowiek bogaty może być zbawiony?”. Pseudo-
Klemens, „Zachęta do wytrwałości”, tłum. ks. J. Czuj, ks. J. Naumowicz, oprac. ks. J. Naumowicz, 
Wydawnictwo M, Kraków 2012. 

20  A.D.  C l a r k e, „Do Not Judge Who Is Worthy and Unworthy”: Clement’s Warning Not to 
Speculate about the Rich Young Man’s Response (Mark 10.17-31), „Journal for the Study of the New 
Testament” 31(2009) nr 4, s. 448. Zob. też: tamże, s. 447-468.

21  Por.  K l e m e n s  A l e k s a n d r y j s k i, dz. cyt., nry 1, 2, 20, s. 41-44, 74-77.
22  Por. tamże, nr 3, s. 45. 
23  Por. tamże, nr 8, s. 56. 
24  Zob. tamże, nr 10, s. 57-59. 
25  Tamże, nr 11, s. 59n. 
26  Tamże, nr 18, s. 70. 

Clemens SEDMAK



29

dobrych konsekwencji (na przykład do rozpalenia namiętności w duszach27). 
Podaje argumenty za pożytecznością bogactwa, które pozwala przychodzić 
z pomocą potrzebującym28, co również oznacza, że „nie należy odrzucać 
jako rzeczy niepotrzebnej mienia, które może przynieść pożytek także bliź-
niemu”29. Podkreśla on również, że w sensie teologicznym należałoby uznać 
Boga za krzywdziciela, gdyby ci, którzy „niezależnie od swej woli urodzili 
się w bogactwie”30, mieli zostać wykluczeni z królestwa Bożego. Głównym 
kryterium w każdym z zarysowanych tu kontekstów jest stan duszy i jej czy-
stość31. „W nieczystą [...] duszę łaska Boga nie wstępuje”32. Punkt kluczowy 
to być „bogatym w cnoty”33. Konsekwentnie, najcięższe prześladowanie nie 
ma charakteru społecznego ani zewnętrznego, lecz wewnętrzny, „kiedy dusza 
samą siebie gnębi”34, uwiedziona „bezbożnymi pragnieniami, rozmaitością 
rozkoszy, czczymi nadziejami i zgubnymi marzeniami”35.

Można powiedzieć, że interpretacja Klemensa nie czyni zadość tekstom; 
rozwadnia „ościeniowość” fragmentu i nie oddaje faktu, że mówi on o wiel-
kim koszcie pójścia za Jezusem i zostania Jego uczniem. „Klemens ochoczo 
poszerza ucho igielne, by zmieścili się w nim ludzie bogaci, którzy hojnie 
dzielą się tym, co posiadają”36. Można też powiedzieć, że Klemens wpadł 
w pułapkę „uduchowienia” bogactwa i ubóstwa. Jest to jednak nieustanne 
wyzwanie teologiczne. Pewnym niebezpieczeństwem teologicznym jest utrata 
wiarygodności wskutek nazbyt raptownej spirytualizacji kwestii dotyczących 
stylu życia, na przykład w dyskursie na temat ślubu ubóstwa: „Życie zgodne 
ze ślubem ubóstwa, ale w żaden sposób nieprzypominające ubóstwa, które nie 
wynika z wyboru, nie powinno być nazywane życiem w ubóstwie”37. Kwestia 
ubóstwa musi pozostawać „ościeniem dla ciała”, by zapobiegać fałszywemu 
przekonaniu o własnej prawości i duchowemu samozadowoleniu.

27  Por. tamże, nr 12, s. 61. 
28  Zob. tamże, nr 13, s. 62-64. 
29  Tamże, nr 14, s. 64.
30  Tamże, nr 26, s. 84n.
31  Zob. tamże, nr 15, s. 66n.
32  Tamże, nr 16, s. 67. 
33  Tamże, nr 19, s. 72. 
34  Tamże, nr 25, s. 82. 
35  Tamże. 
36  E.A.  C l a r k e, History, Theory, Text: Historians and the Linguistic Turn, Harvard Univer-

sity Press, Cambridge, Massachusetts, 2004, s. 173. Szerszą analizę zob. w: A.  v a n  d e n  H o e k, 
Widening the Eye of the Needle: Wealth and Poverty in the Works of Clement of Alexandria, w: Wealth 
and Poverty in Early Church and Society, red. S.R. Holman, Baker Academic, Grand Rapids, Mi-
chigan, 2008, s. 67-75.

37  J.G.J.  V a n  d e n  E i j n d e n, Poverty on the Way to God: Thomas Aquinas on Evangelical 
Poverty, Peeters, Leuven 1994, s. 245.

Oścień dla ciała?



30

Z powodów hermeneutycznych interesujące może być też porównanie 
odczytania tego fragmentu przez Klemensa Aleksandryjskiego z jego lekturą, 
której dokonał arcybiskup Oscar Romero. 17 października 1979 roku w homi-
lii na temat „trzech warunków wejścia do królestwa Bożego”, nawiązującej do 
przypadającego na tamten dzień czytania z Ewangelii według św. Marka (zob. 
Mk 10,17-30), Romero był zdumiewająco bliski interpretacji Klemensa z Alek-
sandrii. Przedstawił on pytanie młodzieńca: „Nauczycielu dobry, co mam czynić, 
aby osiągnąć życie wieczne?”, jako pytanie kluczowe w sensie egzystencjalnym, 
a uwagę Jezusa na temat dobroci jako głębokie przesłanie teologiczne: „Bóg 
stanowi źródło wszelkiego dobra. Cokolwiek jest dobrego na świecie, stanowi 
to wizerunek Boga i tylko dlatego jest to dobre”. W rozmowie Jezusa z mło-
dzieńcem Romero widzi dialog na temat dobroci i podkreśla, że Jezus spojrzał 
na młodzieńca „z miłością”, co ma również wskazywać, że Kościół nie czuje 
niechęci wobec ludzi bogatych ani nie prowadzi przeciwko nim kampanii. W tym 
punkcie, podobnie jak Klemens Aleksandryjski, Romero podkreśla, że można 
znaleźć uzasadnienie dla bogactwa: „Chrystus przychodzi jednak po to, aby umie-
ścić wszystko we właściwym miejscu i aby powiedzieć, że jeśli nawet bogactwo 
jest dobrem, a szczęście można osiągnąć również na tym świecie, to nie wolno 
tego apoteozować. [...] Posiadanie pieniędzy nie jest czymś złym, lecz pokładanie 
ufności w pieniądzu oznacza ubóstwienie pieniądza, a ufność pokładać należy 
tylko w Bogu. [...] Mówi nam przez to, że mogą być takie przypadki, w których 
człowiek wykorzystuje swoje bogactwo, by służyło ono miłości, sprawiedliwości 
i czynieniu dobra. Jest to jednak cud, którego dokonać potrafi  tylko Bóg”38.

Podobnie jak Klemens Aleksandryjski, arcybiskup Romero głosi ducha 
wykorzenienia ze świata i przywołując encyklikę Populorum progressio, 
przypomina o destrukcyjnej potędze chciwości. Jest również przekonany, że 
głównym punktem ryzyka jest tu status animae, a wyzwanie polega na tym, 
by całkowicie, bezwarunkowo pójść za Jezusem, by opowiedzieć się za Nim 
całym, niepodzielonym sercem. Homilia ta rozwija temat trzech warunków 
królestwa Bożego w dialogu z Ewangelią: wypełniaj przykazania, pielęgnuj 
ducha ubóstwa i wykorzenienia oraz idź za Jezusem. Punkty te łatwo jest 
pogodzić z pochodzącym z drugiego wieku traktatem. W przeciwieństwie do 
Klemensa Aleksandryjskiego Oscar Romero przenosi jednak wyzwanie ewan-
geliczne na poziom polityczny: „Niech nie będzie wątpliwości co do tego, że 
Salwador odłączył się od Boga i że jedynie wsłuchując się w odpowiedź, jakiej 
Jezus udzielił młodzieńcowi, możemy odnaleźć drogę zbawienia: wypełniać 
prawo Pana”39. Romero jest świadomy, że może to być bolesne „dla tych, któ-

38  Las tres condiciones para entrar en el reino de Dios (Vigésimo octavo Domingo de tiempo 
ordinario), http://www.sicsal.net/romero/homilias/B/791014.htm).

39  Tamże. 

Clemens SEDMAK



31

rzy apoteozują rzeczy tego świata”40. Posługuje się kryterium wykorzenienia 
jako kryterium właściwego sądu politycznego: „Ci, którzy są ubodzy duchem, 
mogą dostrzec związek między obecną sytuacją w Salwadorze a chciwością 
tych, którzy są bogaci. Ci, którym brak jest tego ducha ubóstwa, nie mają 
oczu, które pozwalałyby im zobaczyć, że wykorzenienie zapewnia większą 
wolność i większą wrażliwość na ekonomiczne i społeczne problemy Salwa-
doru”41. Oscar Romero twierdzi, że bogactwo można pogodzić z tożsamością 
chrześcijańską, o ile łączy się ono z przyjmowaniem właściwych postaw, 
które z kolei generują właściwe zachowania, to znaczy użytek, jaki czynimy 
z bogactwa. Swoją obszerną homilię Romero zakończył zachętą do przyjęcia 
postawy uczestnictwa obejmującego wszystkich: „Wszystkie klasy społeczne 
Salwadoru mogą wiele uczynić (Todas las categorias de El Salvador pueden 
hacer mucho)”42.

Lektura homilii Romera ukazuje możliwość pogodzenia odpowiedzialno-
ści politycznej z takim odczytaniem fragmentu Ewangelii według św. Marka 
(zob. Mk 10), które nie przeciwstawia się bogactwu. Mimo krytyki mówiącej, 
że interpretacja tego fragmentu dokonana przez Klemensa Aleksandryjskie-
go musiała stępić ostrze przesłania ewangelicznego, jasne wydaje się, że: 
(1) wewnętrzne kryteria stanu duszy, które przywołuje Klemens, można 
zinterpretować dość radykalnie i (2) w jego stanowisku rysuje się rewolucja 
w percepcji społecznej w tym sensie, że ubodzy są ważni dla bogatych. A za-
tem nawet mimo braku propozycji systemowej zmiany strukturalnej w myśli 
Klemensa widoczne jest otwarcie na transformację wyobraźni społecznej.

Innym ważnym autorem, który zmagał się z pytaniem o możliwość spo-
łecznej harmonii między zamożnością a ubóstwem, był żyjący w czwartym 
wieku Jan Chryzostom. Mieszkał on w dotkniętym podziałami społecznymi 
mieście Antiochia, w którym nieskrywany, a wręcz demonstracyjny luksus, 
w jakim żyli bogaci, współistniał z rzeczywistością wielkiej biedy i nędzy. Sam 
Chryzostom był wiodącym teologiem, który wyrzekł się rodzinnego majątku 
i przez kilka lat praktykował surową ascezę. Można w nim widzieć przedsta-
wiciela drugiej linii hermeneutycznej w kwestii rozumienia bogactwa – linii 
wskazującej na „konfl ikt”, który wywołuje bogactwo. „Był on [Chryzostom] 
przekonany, że Bóg wcale nie stworzył jednych bogatymi, a innych ubogimi. 
Nie można zatem być bogatym w sposób honorowy”43. Nie naciskał jednak na 
wprowadzanie systemowych reform strukturalnych, lecz przedstawił model 

40  Tamże. 
41  Tamże. 
42  Tamże. 
43  R.  B r ä n d l e, The Sweetest Passage: Matthew 25:31-46 and Assistance to the Poor in 

the Homilies of John Chrysostom, w: Wealth and Poverty in Early Church and Society, s. 129. 
Zob. też: tamże, s. 127-139.

Oścień dla ciała?



32

harmonijnego miasta, którego mieszkańców charakteryzuje wzajemna pomoc 
i zależność: bogaci, by mogli uzyskać zbawienie, potrzebują ubogich; ubodzy, 
by mogli przetrwać, potrzebują bogatych. Jan Chryzostom konsekwentnie kładł 
nacisk na cnotę pokory i na zasadnicze znaczenie „eleēmosynē” (termin ten 
oznacza więcej niż udzielanie jałmużny i wskazuje na fundamentalną postawę 
dzielenia się, która obejmuje dobroczynność, gościnność oraz miłość miłosier-
ną). Jego homilie miały za zadanie budzić w słuchaczach miłosierdzie, odwo-
ływały się bowiem do ludzkiego współczucia i przypominały o małostkowości 
wszelkich roszczeń i o nagrodzie w niebie, o ludzkiej naturze, którą Chrystus 
dzielił ze słuchaczami homilii, o męce krzyżowej Jezusa i o Sądzie Ostatecz-
nym, którego świadkiem będzie cała ludzkość. Jan Chryzostom wykorzysty-
wał w swoich homiliach barwne opisy – interpretując przypowieść o Łazarzu 
i bogaczu, przyrównywał na przykład bogacza do wilka (ze względu na jego 
zachłanność), do lwa (ze względu na jego bezlitosność), do kobry (ze względu 
na jego zakłamanie), a nawet do kamienia (ze względu na jego bezwzględność 
i bezwstyd); jednocześnie wyrażał pochwałę cierpliwego milczenia Łazarza 
i – ogólniej – ludzi ubogich (ze względu na ich łagodność i pokorę)44.

W swoich homiliach Chryzostom często wprowadzał ostre rozróżnienie 
tego, co „wewnętrzne”, i tego, co „zewnętrzne” (na przykład wewnętrznego bo-
gactwa jako przeciwieństwa bogactwa zewnętrznego i wewnętrznego poddań-
stwa jako przeciwieństwa zewnętrznego niewolnictwa)45. Zabieg ten pozwalał 
mu opowiadać się po stronie swoistego antropologicznego egalitaryzmu (gło-
szącego, że wymiar bogactwa i wymiar ubóstwa są sobie równe w tym sensie, 
że każdemu z nich brakuje drugiego) i prowadził go do idei harmonii różnych 
warstw społecznych46. Zarazem jednak Jan Chryzostom realizował postawę 
praktyczną i zakładał w Antiochii instytucje dobroczynne (szpitale, schroniska 
dla podróżujących i wdów), które były legalnie rejestrowane i wspomagane 
przez Kościół. Profesjonalizował oraz instytucjonalizował zatem działalność 
dobroczynną. Zaliczał się też do pierwszych ważnych autorów, którzy pisali 
o niebezpieczeństwie, jakim jest Kościół bogaty, zajmujący się zarządzaniem 
fi nansami. Jan Chryzostom wspominał również o pierwszeństwie obowiązku 
łagodzenia bólu ubóstwa przed kwestiami liturgicznymi („Drugi człowiek jest 

44  Zob. F.  C a r d m a n, Poverty and Wealth as Theater: John Chrysostom’s Homilies on Laza-
rus and the Rich Man, w: Wealth and Poverty in Early Church and Society, s. 159-175.

45  Zob. św.  J a n  C h r y z o s t o m, Homilia XC: Mt 28,11-20, tłum. J. Krystyniacki, w: tenże, 
Homilie na Ewangelię według św. Mateusza, cz. 2, Homilie 41-90, tłum. ks. A. Baron, J. Krysty-
niacki, Wydawnictwo WAM–Księża Jezuici, Kraków 2001, s. 525-533. Chryzostom mówi o tym 
także w homiliach nr 2 i nr 18 na temat Listu do Hebrajczyków oraz w kazaniach na temat Ewangelii 
według św. Łukasza (Łk 16,19-31).

46  Por. N.  D u m i t r a ş c u, Poverty and Wealth in the Orthodox Spirituality (with Spe-
cial Reference to St. John Chrysostom), „Dialog: A Journal of Theology” 49(2010) nr 4, s. 301. 
Zob. też: tamże, s. 300-305. 

Clemens SEDMAK



33

świątynią Bożą, a świątynia ta jest dużo ważniejsza niż świątynia, którą stanowi 
budynek kościoła”47) i o tym, że życie w bogactwie wiąże się z problemami i że 
nie może ono być życiem godziwym48. Ton jego nauczania okazuje się szcze-
gólnie prowokacyjny wobec sytuacji nędzy i głodu – przesłanie Chryzostoma 
mówi, że odpowiedzialność za głód, który cierpią ubodzy, spoczywa na boga-
tych, to bowiem bogaci ze względu na złe rozeznanie wartości w zły sposób 
wykorzystują dostępne im środki49. Można jednak twierdzić, że w pismach Jana 
Chryzostoma ujawnia się postawa swoistej pokojowości. Jego przesłanie wyda-
je się wskazywać, że mimo iż nie ma potrzeby zmiany zastanych uwarunkowań, 
struktury, które zostały dane do naszej dyspozycji, powinniśmy wykorzystywać 
w sposób odpowiedzialny pod względem moralnym i duchowym.

Około czwartego wieku w debacie na temat relacji między bogactwem 
a Ewangelią wyraźna zaczyna się jednak stawać druga, znacznie bardziej ra-
dykalna linia hermeneutyczna, rzucająca wyzwanie istniejącym strukturom. 
Jest to teologia decyzji przyjmująca radykalną alternatywę: albo Bóg, albo ma-
mona. Za takim odczytaniem przesłania tego nurtu myślowego opowiada się 
Aloysius Pieris, analizując hermeneutyczną zasadę, że „w Jezusie Bóg zawarł 
przymierze z ubogimi przeciwko ich wspólnemu wrogowi: mamonie”50. Jezus 
wyraźnie mówi, co sądzi o nieusuwalnym przeciwieństwie Boga i mamony 
(por. Mt 6,24). Mamona to zaś coś więcej niż majątek; to postawa umysłu, 
to „instynktowna zachłanność, która sprawia, że stajemy się bogatym głup-
cem, którego Jezus ośmiesza w swojej przypowieści (zob. Łk 12,13-21)”51. 
Podwójna teza o (1) związku między bogactwem a miłością mamony i (2) 
niemożliwości jednoczesnego służenia Bogu i mamonie stanowiła podstawę 
dużo trudniejszych pytań dotyczących status quo.

Ojcowie kapadoccy, w szczególności Bazyli Wielki, opowiadają się za 
takim właśnie, bardziej radykalnym sposobem postrzegania relacji między 
ubóstwem a Ewangelią. Przywołują argumenty na rzecz społecznej równości, 
głoszą opcję „na rzecz maluczkich” i przypominają zamożnym chrześcija-
nom o podstawowym chrześcijańskim obowiązku dzielenia się, wypływającym 

47  B r ä n d l e, dz. cyt. s. 134. Brändle odnosi się do Homilii L św. Jana Chryzostoma na temat 
Ewangelii według św. Mateusza (zob. św. J a n  C h r y z o s t o m, Homilia L: Mt 14,23-36, tłum. 
ks. A. Baron, w:  t e n ż e, Homilie na Ewangelię według św. Mateusza, cz. 2, s. 102-110). 

48  Por.  B r ä n d l e, dz. cyt., s. 129. Twierdzenie to oparte jest na rozumieniu bogactwa jako 
posiadania złota, srebra, drogocennych kamieni czy jedwabiów. 

49  Zob. H.  S t a n d e r, Chrysostom on Hunger and Famine, „HTS Teologiese Studies / Theo-
logical Studies” 67(2011) nr 1 (Art. #880), http://www.hts.org.za/index.php/HTS/article/viewFile
/880/1563.

50  Por. A.  P i e r i s, To Be Poor as Jesus Was Poor?, „The Way” 24(1984) nr 3, s. 186. Zob. 
też: tamże, s. 186-197; por. t e n ż e, An Asian Theology of Liberation, T&T Clark, Edinburgh 1988, 
s. 15-23.

51  T e n ż e, To Be Poor as Jesus Was Poor?, s. 187.

Oścień dla ciała?



34

z prawdy, że osoba ludzka stworzona została na podobieństwo Boga. Odwołują 
się przy tym do fragmentów Ewangelii według św. Łukasza (zob. Łk 16) i według 
św. Mateusza (zob. Mt 25), które są ich zdaniem kluczowe i ukazują obraz Boga 
jako Sędziego i Zbawcy52. Podobnie jak w przypadku Jana Chryzostoma, te bar-
dziej radykalne stanowiska wypływały z zaangażowania humanitarnego. Można 
sądzić, że wydarzenia roku 369, w szczególności plaga głodu, której wtedy do-
świadczono, wywołały w ówczesnym świecie zasadniczą zmianę w administracji 
i w organizacji instytucji dobroczynnych, a także w przeżywaniu solidarności 
i w wyobraźni społecznej – zmianę, która prowadziła do przekonania, że umiera-
jący ubodzy są przedmiotem naszej troski53. „Bazyli, biskup stolicy, Cezarei [...], 
zaczął natychmiast nauczać o moralnym związku między hiperretencyjnym spo-
sobem życia bogatych i meteorologiczną retencją katastrofalnej sezonowej suszy, 
która spowodowała klęskę, dotykającą przede wszystkim ubogich, cierpiących 
teraz głód”54. Ubóstwo jest troską nie tylko ubogich, częściowo zawinione zostało 
bowiem przez bogatych. Ten nowy pogląd przezwyciężył dominującą wcześniej 
postawę obojętności i utorował drogę nowemu poczuciu solidarności.

Bazyli Wielki wykazywał głębokie zaangażowanie na rzecz dobra społecz-
nego55. Grzegorz z Nazjanzu w swojej homilii wygłoszonej podczas jego Mszy 
Świętej pogrzebowej56 opisuje akcję charytatywną podjętą przez Bazylego, 
gdy w mieście panował głód. „Miasto cierpiało, znikąd nie było pomocy ani 
żadnych środków przeciw klęsce. [...] A najgorsza w takim położeniu jest 
nieczułość i chciwość posiadających. Czyhają oni na stosowną porę, by ro-
bić interesy na głodzie, zbierają żniwo z nieszczęścia”57. Bazylemu udało się 
jednak przekonać bogaczy, żeby otworzyli swoje spichrze: „Otóż gromadzi 
w jednym miejscu ludzi znękanych głodem, niektórych już ledwie żywych, 
mężczyzn i niewiasty, dzieci i starców, wszystkich nędzarzy, w jakim by nie 
byli wieku, a zebrawszy wszelkiego rodzaju żywność, która może zaspokoić 
głód, stawia przed nimi kotły pełne gotowanego grochu i solonego naszym 

52  Zob. B.  D a l e y, The Cappadocian Fathers and the Option for the Poor, w: The Option 
for the Poor in Christian Theology, red. D. Groody, University of Notre Dame Press, Notre Dame, 
Indiana, 2007, s. 77-88.

53  Por. S.  H o l m a n, The Hungry Are Dying: Beggars and Bishops in Roman Cappadocia, 
Oxford University Press, Oxford 2001, s. 64-98.

54  T a ż, God Knows There’s Need: Christian Responses to Poverty, Oxford University Press, 
Oxford 2009, s. 51.

55  Por.  t a ż, Rich City Burning: Social Welfare and Ecclesial Insecurity in Basil’s Mission to 
Armenia, „Journal of Early Christian Studies” 12(2004) nr 2, s. 195-215. 

56  Zob. św. G r z e g o r z  z  N a z j a n z u, Mowa 43. Na cześć Bazylego, biskupa Cezarei Kapa-
dockiej [PG 36,493-605], w: tenże, Mowy wybrane [bez nazwiska tłumacza], Instytut Wydawniczy 
Pax, Warszawa 1967, s. 476-523. 

57  Tamże, 43,34, s. 497. 

Clemens SEDMAK



35

zwyczajem mięsa, jakim żywią się biedni”58. Udało mu się też ustanowić insty-
tucje dobroczynne (kompleks dla różnych grup ubogich – gr. ptochotropheion) 
i przekształcić zmysł moralny wspólnoty, a tym samym poszerzyć granice 
zbiorowej percepcji moralnej. Działał w oparciu o zasadę pokrewieństwa (gr. 
syngeneis), by podkreślić egalitarny projekt, w oparciu o który Bóg dokonał 
stworzenia. Bazyli szczególnie mocno opowiadał się przeciwko chciwości 
i lichwie, a zachłanność uważał za wadę, która wywiera zgubny wpływ na całą 
osobę59. Za wyjątkowo niegodziwą i złą uznawał lichwę – praktykę prowa-
dzącą do osiągania własnych celów, wykorzystującą sytuację nagłej potrzeby, 
gdy dominują niepokój i strapienie, i wskutek świadomego oraz celowego 
działania pogłębiającą ludzką nędzę i trudne położenie. Wszystko to stawia 
nas przed kolejnym trudnym pytaniem: Czy można być chrześcijaninem i za-
razem człowiekiem interesu?60 W czwartym wieku na prowadzenie interesów 
patrzono w Konstantynopolu dość podejrzliwie, sądzono bowiem, że działal-
ność ta przesłania chrześcijańską tożsamość i spoczywające na chrześcijaninie 
obowiązki. Ludzi prowadzących interesy określano jako tych, którymi kieru-
je „żądza zysku”. Zysk zaś traktowano jako wyzwanie duchowe, jego żądza 
może bowiem zaciemniać władze osądu i poznania. Ubóstwo przedstawiano 
jako tarczę zapewniającą ochronę przed chciwością i czyniono wysiłki, by 
objąć ubogich troską wspólnot chrześcijańskich. Innymi słowy, podejmowano 
staranne kroki, by uczynić ubóstwo ościeniem dla ciała bogatych.

Trudno jednak zdecydowanie stwierdzić, że owe czasy torowały drogę dla 
Kościoła ubogich, nie ukształtowano w nich bowiem Kościoła w taki sposób, 
aby w jego centrum znalazły się perspektywa i punkt widzenia ludzi społecznie 
upośledzonych i znajdujących się trudnej sytuacji materialnej. W istocie straty-
fi kację społeczną, a nawet – mimo zgorszenia (gr. skandalon), jakie się z tym 
wiązało – niewolnictwo w swoim własnym łonie wczesny Kościół przyjmował 
jako oczywistość; podobnie odnosił się do faktu, że Grzegorz Wielki „nakazał 
Witaliuszowi, rektorowi Sardynii, dopomóc przedstawicielowi papieskiemu 
w dokonaniu zakupu miejscowych pogan jako niewolników dla Kościoła, któ-
rzy wykonywaliby w parafi ach przyziemne i brudne posługi wobec ubogich 
nieposiadających środków do życia”61. Jakkolwiek trudno znaleźć we wcze-
snym Kościele wyraźne ślady systemu „czystych rąk” i zlecania tego rodzaju 
zadań poganom, Kościół ten z pewnością nie stanowił realizacji wizji Kościoła 
ubogich, którą głosi papież Franciszek. Kluczowe fragmenty Ewangelii do-
tyczące tej kwestii (zob. Mt 25; Łk 16; Mk 10) interpretowano wówczas jako 

58  Tamże, 43,35, s. 497. 
59  Zob. B.  L l e w e l l y n  I h s s e n, Basil and Gregory’s Sermons on Usury: Credit Where 

Credit Is Due, „Journal of Early Christian Studies” 16(2008) nr 3, s. 403-430.
60  Por.  R h e e, dz. cyt., s. 13.
61  Por. H o l m a n, God Knows There’s Need: Christian Responses to Poverty, s. 13.

Oścień dla ciała?



36

zachętę do moralnej i społecznej harmonii z ubogimi, których uważano nie tyle 
za podmioty poznawcze, ile za „przedmioty dzieł miłosierdzia”. Mimo wszystko 
jednak pojawiły się w tych wczesnych latach pewne trudne pytania i pewne rady-
kalne idee, które do dziś stanowią wyzwanie dla wiarygodności Kościoła i jego 
stylu życia. Echem tych trosk jest chociażby debata nad faktycznym sensem ślubu 
ubóstwa. Thomas Merton – by wskazać znaczący przykład – postrzegał zbiorowe 
ubóstwo jako zasadnicze wyzwanie: mnich może być osobiście ubogi, ale nadal 
wykazywać skłonność do nadmiernych żądań dotyczących wykonywanej pracy, 
domagając się wygórowanej, przesadnej zapłaty, by pokryć tak zwane „koszty”, 
z jakimi praca ta się wiąże (a nawet zapłaty takiej oczekując), a wszystko po 
to, by zaspokoić własne egoistyczne potrzeby pod pretekstem pracy dla „dobra 
wspólnego”62. Ubóstwo jest zdaniem Mertona kwestią kluczową dla duchowej 
prawości: w swoich konferencjach na temat posługi mistrza nowicjatu przytacza 
on słowa o. Paula Delatte’a: „Doświadczenie uczy, że apostazja niemal zawsze 
zaczyna się od pogwałcenia ubóstwa”63. Dlatego też własność dóbr wspólno-
ty musi podlegać jasnym regulacjom: mnichowi nie wolno brać, zatrzymywać, 
pożyczać od kogoś, pożyczać komuś, oddawać, niszczyć ani wykorzystywać 
niczego bez uzasadnionego pozwolenia i nie wolno mu tego pozwolenia dowolnie 
poszerzać64. Te normatywne idee można również zastosować (cum grano salis) do 
kwestii wykorzystywania osobistej własności prywatnej w świetle ukierunkowa-
nia na dobro wspólne. Ze swojej własności prywatnej mogę korzystać, ale muszę 
wykazywać roztropność o nachyleniu moralnym i przyjmować postawę mądrości 
opartą na współczuciu. Musi to być troska nieustająca, nie ma bowiem sposobu, 
by ustanowić „system”, który sprawiłby, że zniknie pytanie o właściwe korzy-
stanie z własności. Kwestia stanu, pojęcia, sensu i roli ubóstwa oraz własności 
stanowi trwałe kryterium, którego istnienia trzeba pilnować i do którego trzeba się 
nieustannie stosować, które trzeba stale poddawać ocenie i weryfi kować. Kwestia 
ta jest ościeniem dla ciała i musi nim pozostać. Z chrześcijańskiego punktu wi-
dzenia gromadzenie bogactwa jest moralnie niedopuszczalne tak długo, jak długo 
żyją na świecie ludzie, których podstawowe potrzeby nie są zaspakajane.

KOŚCIÓŁ UBOGICH NIESIE Z SOBĄ RYZYKO I WYSOKĄ CENĘ

Oścień ubóstwa nie tylko „przeszkadza” Kościołowi ubogich (posługując 
się określeniem zastosowanym przez papieża Franciszka, można powiedzieć, 

62  Th.  M e r t o n, The Life of the Vows, Liturgical Press, Cistercian Publications, Collegeville, 
Minnesota, 2012, s. 381.

63  Tamże, s. 382.
64  Por. tamże, s. 401-406. 

Clemens SEDMAK



37

że Kościół jest przezeń „poturbowany”65), ale faktycznie go kształtuje. Fakt ten 
łączy się z zagrożeniem o charakterze społecznym, moralnym i politycznym, jak 
również duchowym i teologicznym. Punktem zwrotnym w historii postrzegania 
ubóstwa jako zagrożenia była niewątpliwie decyzja Franciszka z Asyżu, by przyjąć 
ten właśnie sposób życia. Tak oto na początku trzynastego wieku Franciszek rozpo-
czął paradygmatyczny zwrot w teologii i duchowości ubóstwa, który można opisać 
i który słusznie opisywano jako przejście od postawy hojności do postawy solidar-
ności66. Franciszek systematycznie i metodycznie budował w swojej wspólnocie 
Kościół ubogich, który charakteryzował się ubóstwem materialnym na poziomie 
tak indywidualnym, jak i wspólnotowym – ubóstwem osiągniętym dzięki wyrze-
czeniu się wszelkiego rodzaju własności, dzięki uznaniu wzajemnej zależności 
i własnej słabości, jak również dzięki pokorze, która pozwalała żebrać, oraz dzięki 
zaangażowaniu w pracę, przede wszystkim w pracę własnych rąk.

Historia franciszkanów rysuje obraz ryzyka i kosztów, jakie pociąga za 
sobą Kościół ubogich. Chociaż w ówczesnej tradycji monastycznej istniała 
kultura nabudowana na ślubie ubóstwa, nierozwiązany pozostawał istotny pro-
blem funkcji ubóstwa materialnego i funkcji ubóstwa wspólnotowego, a zatem 
wysiłek podjęty przez Franciszka był w tamtych czasach nowością. Tradycja 
benedyktyńska ze swoją zasadą pierwszeństwa duchowości i rozróżnieniem 
ubóstwa indywidualnego i ubóstwa wspólnoty oparta jest na regule św. Bene-
dykta, która nie dostrzega wartości w ubóstwie materialnym. Regula Benedicti 
nie zawiera specjalnego rozdziału dotyczącego ubóstwa; po prostu wymaga 
ona od klasztorów, żeby dzieliły się swoją własnością z ubogimi i żeby reali-
zowały kulturę gościnności67. Mnisi mają okazywać zadowolenie i powinni 
otrzymywać dobra materialne w oparciu o umiarkowaną i powściągliwą inter-
pretację indywidualnych potrzeb. Monastyczne rozumienie ubóstwa defi niuje 
termin „rzeczy pierwszej potrzeby”68. Indywidualne rozeznawanie potrzeb 
(praktyka słuchania i wzajemnego posłuszeństwa stosowana przez przeora 
i mnicha) zakłada okiełznanie zachłanności z towarzyszącą jej skłonnością do 
porównywania się z innymi, a nawet postawą rywalizacji. Zostaje to wyraźnie 
stwierdzone w Regule Benedykta w rozdziałach „Czy mnisi mogą posiadać 
cokolwiek na własność”69 oraz „Czy wszyscy mają otrzymać rzeczy potrzebne 

65  F r a n c i s z e k, Adhortacja Evangeliii gaudium, nr 49. 
66  Por. L.  B o f f, Saint Francis: A Model for Human Liberation, tłum. J.W. Diercksmeier, 

Crossroad, New York 1982, s. 56. 
67  Por. V.  D a m m e r t z, Poverty in the Rule of St. Benedict and Today, „American Benedictine 

Review” 35(1984) nr 1, s. 6. Zob. też: tamże, s. 1-16.
68  Por. J.  R i p p i n g e r, The Biblical and Monastic Roots of Poverty in the Rule of Benedict 

under the Aspect of Koinonia, „American Benedictine Review” 27(1976) nr 3, s. 321-331.
69  Zob. św.  B e n e d y k t  z  N u r s j i, Reguła, rozdz. 33, tłum. B. Turowicz OSB, w: „Reguła 

Mistrza”. „Reguła św. Benedykta”, tłum. T.M. Dąbek OSB, Tyniec. Wydawnictwo Benedyktynów, 
Kraków 2006, s. 450.

Oścień dla ciała?



38

w tej samej ilości”70. Zarządzaniem gospodarczym nie może kierować chci-
wość71, a ceny produktów wytworzonych w klasztorze powinny być niższe 
niż produktów dostępnych na rynku72. Kluczową kwestią jest chwała Boża73. 
Reguła nie zniechęca jednak do gromadzenia własności klasztornej ani do 
umiarkowanej akumulacji różnych form bogactwa. Ze względu na cały szereg 
czynników, które przyczyniły się do (dobrze udokumentowanego) sukcesu 
ekonomicznego klasztorów benedyktyńskich74, zamożne klasztory tego zakonu 
funkcjonowały już we wczesnej, a także w późniejszej historii monastycyzmu. 
Duch ślubu ubóstwa na poziomie indywidualnym w kontekście właściwej 
struktury wspierającej, a nawet instytucjonalnej majętności sprawia, że trudno 
uznać, iż Kościół ubogich wyłonił się z tej właśnie tradycji.

Kontrast między ubogimi ruchami żebraczymi a bogatymi klasztorami został 
barwnie i wiernie opisany przez Umberta Eco w powieści Imię róży75. Jej akcja 
rozgrywa się w roku 1327, a w tle przedstawionych wydarzeń toczy się debata na 
temat ubóstwa. Franciszkański teolog, Anglik Wilhelm z Baskerville, otrzymuje 
trudne zadanie rozwiązania zagadki morderstwa, do którego doszło w bogatym 
włoskim opactwie benedyktyńskim. W powieści opat benedyktynów ucieleśnia 
Kościół nie-ubogich, Kościół wykazujący podejrzliwość wobec ubóstwa i nie-
przyjazny ruchom na rzecz ubóstwa radykalnego76. W kluczowym fragmencie 
powieści Wilhem z Baskerville wyjaśnia związek między ubóstwem a polityką 
swojemu niedoświadczonemu i trafnie nazwanemu towarzyszowi Adso (ang. 
Adson): „A królami są kupcy. Ich orężem pieniądz. [...] Krąży wszędzie [....]. 
Także księża i biskupi, a nawet zakony muszą prowadzić rachunki w pienią-
dzach. Dlatego naturalnie bunt przeciwko władzy przejawia się jako nawoływa-
nie do ubóstwa, a buntują się ci, którzy wyłączeni są od stosunków pieniężnych, 
dlatego wszelkie nawoływanie do ubóstwa powoduje takie napięcia i tyle dysput 
i dlatego też całe miasto, od biskupa po radcę miejskiego, na każdego, kto zbyt 
głośno nawołuje do ubóstwa, patrzy jak na osobistego wroga”77.

70  Zob.  t e n ż e, Reguła, rozdz. 34, s. 451. Zob. też: T.  K a r d o n g, Poverty in the Rule of 
Benedict: Chapters 33 and 34, „Cistercian Studies” 20(1985) nr 3, s. 184-201.

71  Zob. św. B e n e d y k t  z  N u r s j i, Reguła, rozdz. 31, „Jaki ma być szafarz klasztoru”, nr 12, 
s. 447. 

72  Zob. tamże, rozdz. 57, „O rzemieślnikach klasztoru”, nr 7-8, s. 480.
73  Zob. tamże, nr 9. 
74  Zob. E.  I n a u e n, B.S.  F r e y, Benediktinerabteien aus ökonomischer Sicht. Über die 

ausserordentliche Stabilitat einer besonderen Institution (Working Paper No. 388), Institute for 
Empirical Research in Economics, University of Zurich, Zürich 2008; K.  R o s t, E.  I n a u e n, 
M.  O s t e r l o h, The Corporate Governance of Benedictine Abbeys: What Can Stock Corporations 
Learn from Monasteries?, „Journal of Management History” 16(2010) nr 1, s. 90-115.

75  Zob. U.  E c o, Imię róży, tłum. A. Szymanowski, PIW, Warszawa 1992.
76  Zob. tamże, s. 164-180.
77  Tamże, s. 147.

Clemens SEDMAK



39

Ubóstwo stanowi prowokację, jeśli głoszone jest jako rezultat niesprawie-
dliwości czy też jako nakaz Chrystusa. W obu wypadkach domaga się ono 
zmiany społecznej i zmiany strukturalnej. Młody, naiwny Adso, który wierzy 
w dobroć istoty ludzkiej, zastanawia się, dlaczego ludzie obawiają się żyją-
cych w ubóstwie, i zadaje sobie pytanie, czy nie bardziej zrozumiałe byłoby 
obawiać się tych, którzy „chcą żyć w bogactwie i zabierać pieniądze innym”78. 
Właśnie takie pytania znajdowały się w sercu sporu o ubóstwo toczącego się 
w trzynastym i czternastym wieku.

Klucz do tej debaty stanowią życie i nauczanie Franciszka z Asyżu. 
Św. Franciszek pragnął życia w ubóstwie radykalnym; jednocześnie pragnął 
jednak pozostać w Kościele. Nie twierdził, że forma życia, którą wybrał po 
nawróceniu (a zatem radykalne ubóstwo materialne i brak społecznego zabez-
pieczenia), powinna zostać przyjęta jako uniwersalny standard. Nie mówił, że 
wszyscy muszą przyjąć sposób życia, który on sam wybrał. Mimo wszystko 
jednak niewzruszenie obstawał przy tym, że ruch, który wyłonił się z jego 
założycielskiej praxis, powinien wyrażać pełne zaangażowanie na rzecz idei 
ubóstwa radykalnego. Aby zaspokoić oczekiwania Kościoła instytucjonalnego 
dotyczące zwyczajowych praktyk, zmuszony był jednak w ciągu swojego życia 
czynić pewne ustępstwa. Bulla non regulata, reguła niezatwierdzona, zawiera-
jąca radykalne idee dotyczące ubóstwa, musiała ulec zmianie. Zatwierdzona 
wersja reguły Franciszka, Regula bullata, zawiera trzy ważne rozdziały po-
święcone ubóstwu: w rozdziale czwartym, noszącym tytuł „Bracia nie powinni 
przyjmować pieniędzy”, św. Franciszek nakazuje, by jego bracia nie przyjmo-
wali pieniędzy nawet „przez zastępcę”79. Pojawia się jednak pewne zagadkowe 
ustępstwo: „Jednak o potrzeby chorych i odzież innych braci powinni się starać 
tylko ministrowie i kustosze – i to z największą troską – za pośrednictwem 
przyjaciół duchowych, w zależności od miejsc, pór roku i zimnych krajów, jak 
to uznają za konieczne, zawsze z tym zastrzeżeniem, aby – jak powiedziano – 
nie przyjmowali pieniędzy lub rzeczy mających wartość pieniężną”80. Innymi 
słowy, Franciszek uznaje, że istnieją sytuacje wymagające wsparcia ze strony 
instytucji, motywacją jego przyjmowania nie jest jednak osobista ani instytu-
cjonalna chciwość, ani też niewłaściwy sposób poszukiwania bezpieczeństwa 
– wsparcie to ma wypływać z solidarności i z postawy troski. Jest w tym 
pewna łamigłówka. Franciszek trzyma się ideału: „żadnych pieniędzy”. Dobra 

78  Tamże, s. 276.
79  Św.  F r a n c i s z e k  z  A s y ż u, Reguła zatwierdzona, tłum. K. Ambrożkiewicz OFMCap, 

w: Źródła franciszkańskie. Pisma świętego Franciszka. Źródła biografi czne świętego Franciszka. 
Pisma świętej Klary i źródła biografi czne. Teksty ustalające normy dla braci i sióstr od pokuty, tłum. 
zbiorowe, red. R. Prejs OFMCap, Z. Kijas OFMConv, Wydawnictwo OO. Franciszkanów „Bratni 
Zew”, Kraków 2005, s. 131. 

80  Tamże. 

Oścień dla ciała?



40

można otrzymywać i przekazywać zakonnikom znajdującym się w potrzebie, 
co – jak łatwo sobie wyobrazić – w istocie nie komplikuje sytuacji. Rozdział 
piąty reguły, zatytułowany „Sposób pracy”, zachęca zakonników, by wiernie, 
z poświęceniem pracowali, nie dla wynagrodzenia jednak, lecz przyjmując 
w zamian dobra, „rzeczy potrzebne do utrzymania siebie i swoich braci”81, ale 
nie wolno im przyjmować pieniędzy ani rzeczy mających wartość pieniężną, 
ponieważ są oni „zwolennikami najświętszego ubóstwa”82. Ponownie sytuacja 
wymiany, o której myśli Franciszek, nie oznacza fi nansowego planowania, 
a tym bardziej idei gospodarki gotówkowej. Wymiana pozostaje w kontekście 
gospodarki naturalnej, mniej elastycznej niż działalność gospodarcza oparta 
na pieniądzu jako walucie, która przekłada dobra na inne dobra i wartości na 
inne wartości.

Nakaz życia w ubóstwie wspólnotowym znajduje kulminację w rozdziale 
szóstym Reguły zatwierdzonej, „Bracia nie powinni niczego nabywać na wła-
sność; zbieranie jałmużny i bracia chorzy”, gdzie Franciszek kładzie nacisk na 
politykę nieposiadania: „Bracia niech niczego nie nabywają na własność: ani 
domu, ani ziemi, ani żadnej innej rzeczy. I jako pielgrzymi i obcy (por. 1 P 2,11; 
Hbr 11,13) na tym świecie, służąc Panu w ubóstwie i pokorze, niech ufnie proszą 
o jałmużnę”83. Następnie wzywa zakonników, by wyjawiali sobie nawzajem 
swoje potrzeby: „A jeśli który z nich zachoruje, inni bracia powinni tak mu 
usługiwać, jakby pragnęli, aby im służono”84. Znajdujemy tutaj wzmocnienie 
wspomnianej już łamigłówki. Jak możliwe jest udzielanie wsparcia instytu-
cjonalnego, jeśli instytucja nie istnieje?

Wykorzystany w rozdziale szóstym Reguły zatwierdzonej fragment Pisma 
Świętego („Umiłowani! Proszę, abyście jak przybysze i goście powstrzymy-
wali się od cielesnych pożądań, które walczą przeciwko duszy” – 1 P 2,11) 
przywołany został również w Testamencie Franciszka, gdzie znajdujemy po-
chwałę ubóstwa: „Niech bracia strzegą się, aby wcale nie przyjmowali kościo-
łów, ubogich mieszkań i wszystkiego, co się dla nich buduje, jeśli się to nie 
zgadza ze świętym ubóstwem, które ślubowaliśmy w regule, goszcząc w nich 
zawsze jak obcy i pielgrzymi (por. 1 P 2,11; Hbr 11,13)”85. Pielgrzymi zależą 
od innych ludzi, mogą nie mieć przy sobie pieniędzy, tak jak siedemdziesię-
ciu dwóch uczniów, których rozsyła Jezus („Nie noście ze sobą trzosa ani 
torby” – Łk 10,4), nie miało przy sobie żadnych środków materialnych. Fran-
ciszek pozostawił zatem swojej wspólnocie zagadkę: Bądźcie wspólnotą, ale 

81  Tamże.
82  Tamże.
83  Tamże, s. 131n. 
84  Tamże, s. 132.
85  T e n ż e, Testament, tłum. K. Ambrożkiewicz OFMCap, w: Źródła franciszkańskie, s. 157.

Clemens SEDMAK



41

wspólnotą, która nie ma żadnej własności. Zagadka ta do dziś leży w samym 
sercu problemu Kościoła ubogich. Czy Kościół może być ubogi, a zarazem 
pozostawać wspólnotą, która służy i pomaga? Wobec wyzwania, które pytanie 
to z sobą niesie, warto przeanalizować pewne aspekty debat średniowiecz-
nych. Wkrótce po śmierci Franciszka zaczęły narastać problemy duchowe 
i teologiczne, a także napięcia wewnątrz wspólnoty. Wyłoniły się dwa obozy. 
Niektórzy zakonnicy (zelanti) ściśle stosowali się do zaleceń obecnych w te-
stamencie Franciszka, żyjąc w odosobnieniu i osamotnieniu; życie innych, 
w tym tych, którzy zamieszkali w klasztorach w miastach (zakonników kon-
wentualnych), odzwierciedlało potrzebę wsparcia liturgicznego, instytucjonal-
nego i edukacyjnego – jednym słowem, potrzebę infrastruktury. Urbanizacja 
i monetyzacja życia gospodarczego przyczyniały się do wzmacniania tej presji. 
Oczywiście w wartościach realizowanych przez oba te obozy można dostrze-
gać odzwierciedlenie wartości chrześcijańskich. Zelanti radośnie przyjmowali 
trudy ubóstwa materialnego i rezygnowali z komfortu oraz wygód, by zyskać 
wewnętrzną wolność i wiarygodność życia uczniów; zakonnicy konwentualni 
pragnęli służyć w pokorze, przyjmując kondycję ludzką (uświęconą w nowy 
sposób przez wcielenie Chrystusa), kondycję, która wymaga „ciała”, czyli 
materialnego wymiaru ludzkich wysiłków. Po soborze generalnym w roku 
1230 papież Grzegorz IX (który 16 lipca 1228 roku uroczyście kanonizował 
Franciszka) 28 września na prośbę franciszkanów ogłosił bullę Quo elongati. 
Napisał w niej, że testament Franciszka nie jest dla franciszkanów wiążący i że 
zakonnicy mają prawo liczyć na wsparcie „nuncjusza” oraz „duchowych przy-
jaciół”, którzy będą pomagać im w zaspokojeniu codziennych potrzeb. Zakon-
nicy mieli jednak nie posiadać żadnej własności, a z rzeczy które otrzymywali, 
mogli korzystać tylko w zgodzie ze ślubem ubóstwa (łac. usus pauper).

Papież Innocenty IV udzielił franciszkanom pozwolenia na mianowanie 
„prokuratorów”, którzy byliby odpowiedzialni za nabywanie i sprzedaż otrzy-
mywanych dóbr, a także za zarządzanie nimi. Z kolei Mikołaj III w roku 1279 
ogłosił bullę wyjaśniającą Exiit qui seminat, która zmierzała do osiągnięcia 
i potwierdzenia kompromisu. Przypominał w niej zakonnikom o ich skromnej 
i pokornej duchowości, zakorzenionej w ubóstwie i łagodności (por. nr 2), 
i potwierdził – co później okazało się niezwykle ważne – że franciszkanie 
mają miłować i w pełni przyjąć Chrystusowe ubóstwo: „Ponieważ sama re-
guła zawiera w sobie jednoznaczny nakaz, by zakonnicy nie posiadali żadnej 
własności, ani domu, ani ziemi, ani żadnej rzeczy i [ponieważ] przez tego 
samego poprzednika, papieża Grzegorza IX, a także przez więcej niż kilku 
innych ogłoszone zostało, że należy tego przestrzegać nie tylko indywidual-
nie, ale wspólnie [...], mówimy, że wyrzeczenie się tego rodzaju własności 
wszelkich rzeczy nie tylko indywidualnie, lecz wspólnie jest w oczach Boga 

Oścień dla ciała?



42

chwalebne i święte, czego przez swoje słowo uczył Chrystus, wzmacniając 
je przykładem” (nr 7). Franciszkańskie ubóstwo jest wyrazem ufności Bożej 
opatrzności (por. nr 8). Bulla wyjaśnia też, na czym polega poszanowanie 
klauzuli „nieposługiwania się pieniądzem”: dozwolone jest, by franciszka-
nie mianowali kogoś (prokuratora), by zajmował się sprawami monetarnymi: 
„Słuszne jest, by zakonnicy dawali znać o swoich potrzebach, by je określali 
i wyżej wspomnianej osobie ukazywali, co jest im niezbędne, by żebrali u tej 
osoby o ich zaspokojenie. Mogą nawet zachęcać i skłaniać tę właśnie osobę 
do posłusznego prowadzenia się, jeśli chodzi o sprawę powierzoną [jej trosce]; 
i troszczyć się o zbawienie jej duszy w egzekucji sprawy jej powierzonej do 
tego stopnia, że zakonnicy całkowicie powstrzymują się od zarządzania tym 
pieniądzem i od posługiwania się nim, a także od [wszelkiego] działania czy 
sądowego ścigania, jak zostało powiedziane, przeciwko wspomnianej osobie” 
(nr 13). Bulla nie rozwiązywała jednak wewnętrznego konfl iktu. Również 
bulla Exivi de paradiso papieża Klemensa V nie uspokoiła wspólnoty. Wobec 
utrzymywania się sytuacji, w której „duchowościowi” franciszkanie, głoszący 
radykalne ubóstwo, propagowali swoje śluby w otwartej konfrontacji z ist-
niejącym Kościołem, sprawę wziął w swoje ręce Jan XXII. W roku 1317 
potępił on pewien szczególnie radykalny odłam tej grupy, zwany „Fraticelli”. 
W roku 1322 powołał grupę teologów, która miała za zadanie przeanalizować 
kwestię radykalnego ubóstwa wspólnotowego i teologię ubóstwa Chrystu-
sowego. W maju tego samego roku kapituła generalna franciszkanów, która 
odbyła się w Perugii, podkreśliła, że głoszenie, iż Jezus i apostołowie niczego 
nie posiadali, czy to indywidualnie, czy to jako wspólnota, jest głoszeniem 
prawdy, podobnie jak głoszenie, że nie mieli oni prawa do własności ani prawa 
do dysponowania własnością. Papież zareagował, ogłaszając w grudniu 1322 
roku kolejny ważny dokument, a mianowicie bullę Ad conditorem canonum, 
która unieważniła istniejące przepisy jako prawną fi kcję i nałożyła na francisz-
kanów obowiązek posiadania własności. Papież budował swoje stanowisko, 
wymieniając następujące argumenty przeciwko rozstrzygnięciu Mikołaja III: 
mimo istniejących regulacji bracia nie przestali być otoczeni troską; nie stali 
się ubożsi; ustalenia te przyczyniały się nawet do niszczenia Kościoła jako 
instytucji będącej utrapieniem. Argument główny, mówiący, że korzystanie 
z dóbr konsumpcyjnych, które nie mają właściciela, jest niemożliwe, został 
sformułowany w części czwartej dokumentu: „Jaka bowiem zdrowa na umyśle 
osoba mogłaby sądzić, że intencją tak wielkiego Ojca było powierzyć własność 
Kościołowi rzymskiemu, a braciom korzystanie z jajek, sera czy skórki chleba, 
czy innych rzeczy, które można spożyć i które często są im ofi arowywane, 
żeby się mogli nimi pożywić na miejscu?”. Jeszcze surowsze słowa padły 
niecały rok później, kiedy Jan XXII ogłosił w swojej krótkiej bulli Cum inter 
nonnullos z 12 listopada 1223 roku, że pogląd, który głosi, iż Chrystus i Jego 

Clemens SEDMAK



43

uczniowie niczego nie posiadali, a do rzeczy, które w istocie mieli, nie byli 
uprawnieni, jest błędny i heretycki. Eskalacji uległ wówczas konfl ikt z Micha-
łem z Ceseny, generałem franciszkanów, i znaczna liczba braci z tego zakonu 
rzuciła Papieżowi bezpośrednie wyzwanie w kwestii ubóstwa. W roku 1324 
opowiedzieli się oni po stronie Ludwika IV Bawarskiego i w ten sposób kon-
fl ikt osiągnął nowy i wcześniej nieznany poziom upolitycznienia86.

Trzeźwiący głos w gorących debatach – jeśli można tak to ująć – zawsze 
należał do św. Tomasza z Akwinu. Żyjąc w trzynastym stuleciu, z koniecz-
ności był on świadkiem nieustannie prowadzonych sporów. Sądził też, że 
w kwestii ubóstwa potrafi  sformułować właściwe stanowisko teologiczne87. 
Akwinata defi niuje ubóstwo jako „privatio omnium facultatum”, jako brak 
wszelkiej własności88, i poddaje analizie również kwestię własności wspól-
notowej. Podkreśla przy tym różnicę między sytuacją jednostki a sytuacją 
wspólnoty. Nadmierne majętności w każdej „zwyczajnej” sytuacji stanowią 
przeszkodę w dążeniu do doskonałości, chociaż nie są one absolutnie z nią 
niezgodne: „Posiadanie nadmiernych bogactw przez wspólnotę – czy to będą 
dobra ruchome, czy nieruchome – jest przeszkodą do osiągnięcia doskonałości, 
aczkolwiek jej całkowicie nie wyklucza. Natomiast posiadanie przez wspólno-
tę tylu ruchomych czy nieruchomych dóbr zewnętrznych, ile potrzeba na jej 
skromne utrzymanie, nie jest przeszkodą do doskonałości zakonnej: tak jest, 
jeśli patrzymy na ubóstwo w stosunku do wspólnego celu zakonów, którym 
jest: poświęcenie się służbie Bogu. Jeśli zaś patrzymy na nie w stosunku do 
szczególnych celów zakonów, to – mając na uwadze taki właśnie cel – większe 

86  Na ten temat zob. B.  H a m i l t o n, The Politics of Poverty: A Contribution to a Franciscan 
Political Theology, „Journal of the Society of Christian Ethics” 35(2015) nr 1, s. 29-44. Hamilton 
w głęboki i wnikliwy sposób przedstawia historię debaty, której przedmiotem była „vita apostolica” 
stanowiąca wyzwanie dla głównego nurtu życia Kościoła. Kulminację tej debaty stanowiło prowo-
kujące twierdzenie teologiczne, że „Chrystus był ubogi, a Jego uczniowie powinni naśladować Jego 
ubóstwo i nikt nie może rościć sobie prawa do tego, że reprezentuje autorytet Chrystusa, chyba że 
w oparciu o takie właśnie Jego naśladowanie” (tamże, s. 32). Podważone zostały zatem wszystkie 
struktury autorytetu: „Przyjmując ubóstwo, ruchy te nie zmierzały do destabilizacji, nie chciały 
społecznego piętnowania potrzeb materialnych jako takich, ale to, co głosiły, nierozerwalnie się 
z tym wszystkim łączyło. Ruchy te wzbudzały entuzjazm właśnie dlatego, że przewartościowywały 
narzucanie określonych warunków coraz szerszej części populacji. Ponieważ utożsamiały życie 
apostolskie z rzeczywistym ubóstwem, nie zaś z wyborem ascezy przez elitę społeczną czy z po-
stawą egzystencjalną, którą zasadniczo przyjąć może każdy, zaostrzały ryzyko wyidealizowania 
stanu dehumanizującego. Tylko jednak na tej podstawie można twierdzić, że ruchy te proponowały 
możliwą polityczną interpretację tradycyjnie postrzeganego związku między ubóstwem a wolnością. 
Jeśli bowiem ubóstwo to miało wyzwalać, musiało być utożsamiane z ubóstwem, które stanowi 
formę zniewolenia i poddaństwa, a zarazem mu przeciwstawiane” (tamże, s. 38).

87  Zob.  V a n   d e n  E i j n d e n, dz. cyt., rozdz. 2 i 3.
88  Zob. św.  T o m a s z  z  A k w i n u, dz. cyt. 2-2, q. 188, a. 7, t. 23, Charyzmaty, tłum. o. P. Bełch, 

Katolicki Ośrodek Wydawniczy „Veritas”, Londyn 1982, s. 325-332.

Oścień dla ciała?



44

lub mniejsze ubóstwo będzie dostosowane do zakonu [do jego zadań]. I wtedy 
tym dany zakon będzie pod względem ubóstwa doskonalszy, im jego ubóstwo 
jest lepiej dostosowane do jego celu”89.

Innymi słowy, celem wspólnoty zakonnej jest służba, a różne wspólnoty 
i zakony przyjmują różne sposoby realizowania tej służby. Różne są zatem 
sposoby wiarygodnej realizacji naśladowania Chrystusa, nawet w odniesieniu 
do kwestii ubóstwa. Akwinata wyraźnie mówi o zakonach aktywnie działa-
jących i kontemplacyjnych, wspomina też o zakonach realizujących posługę 
gościnności, która wymaga właściwej infrastruktury. Akwinata podkreślał, 
że wycofanie się z rzeczy tego świata jest ważne w przypadku poszukiwania 
doskonałości duchowej, a zatem postrzegał dobrowolne ubóstwo jako ważny 
środek w podążaniu za Jezusem w świetle Ewangelii według św. Mateusza 
(por. Mt 19,21)90. Istotą doskonałości nie jest jednak ubóstwo jako stan czy 
doświadczenie; leży ona w podążaniu za Chrystusem, co oznacza, że stanie 
się „prawdziwym” uczniem nie polega wyłącznie na dążeniu do ubóstwa ani 
na jego praktykowaniu. Ubóstwo nie wystarcza, ponieważ nie jest ono war-
tością ani  s a m o  w  s o b i e, ani  s a m o  p r z e z  s i ę91. W centralnym 
fragmencie Summa contra gentiles Akwinata formułuje zniuansowany pogląd 
dotyczący ubóstwa: jest ono chwalebne, o ile uwalnia człowieka od błędów, 
na które „są narażeni ci, którzy posiadają bogactwa”92 i o ile usuwa troski 
„wynikające z posiadania bogactw”93. Nie każdy jednak może doświadczyć 
moralnego rozwoju ani nie każdy go doświadczy, jeśli zostanie mu odebrana 
troska, która towarzyszy odpowiedzialności (w tym również odpowiedzial-
ności fi nansowej). Akwinata przywołuje w tym punkcie sformułowany przez 
Grzegorza Wielkiego przykład osoby, której aktywne życie już się zakończyło. 
Otóż niektóre jednostki, uwolnione od trosk wynikających z posiadania bogac-
twa, mogą popaść w jeszcze większą pułapkę. „Często ci, którzy byli dobrze 
zajęci życiem aktywnym, ginęli od miecza bezczynności”94. Ponadto bogactwo 
pozwala nieść pomoc innym ludziom, a odnośnie do tego punktu znajdujemy 
też uderzające stwierdzenie, że: „Jeśli ubóstwo odbiera dobro, które wynika 
z posiadania majątku, a mianowicie możliwość pomagania innym i utrzymania 

89  Tamże, s. 328. Por. J.D.  J o n e s, Poverty and Subsistence: St. Thomas and the Defi nition of 
Poverty, „Gregorianum” 75(1994) nr 1, s. 140-142. Zob. też: tamże, s. 135-149. 

90  Zob. św. T o m a s z  z  A k w i n u, dz. cyt., 2-2, q. 186, a. 3, t. 23, s. 256-262.
91  Zob. tamże, 2-2, q. 188, a. 7, s. 325-332.
92  T e n ż e, Summa contra gentiles. Prawda wiary chrześcijańskiej, ks. III, rozdz. 133, 

tłum. Z. Włodek, W. Zega, Wydawnictwo „W drodze”, Poznań 2007, t. 2, s. 390.
93  Tamże. 
94  Św. G r z e g o r z  W i e l k i, Moralia, VI, 37 (Patrologia latina, t. 75, kol. 761). Cyt. za: 

św. Tomasz z Akwinu, Summa contra gentiles, ks. III, rozdz. 133, s. 390.

Clemens SEDMAK



45

samego siebie, to jest ono złem w czystej postaci”95. Ubóstwo w istocie może 
okazać się malum simpliciter, czystym złem, a z perspektywy badań nad feno-
menem ubóstwa wydaje się, że nie sposób tej tezy przeakcentować. Złem jest 
bowiem, jeśli nie mamy środków, by móc siebie utrzymać, złem jest, jeśli nie 
jesteśmy w stanie pomóc innym96. Można powiedzieć, że w debacie zarówno 
nad ubóstwem, jak i nad bogactwem stawką są godne życie i prawość. W sen-
sie ostatecznym pozytywnego modelu, ukazującego kontekst, w jakim należy 
rozpatrywać ubóstwo, dostarcza nam Chrystus: „Chrystus nie pędził życia 
w samotności, lecz obcował z ludźmi [...]. Chrystus przeto postępował naj-
właściwiej, korzystając z pokarmów i napojów w sposób ogólnie przyjęty”97. 
Chrystus żył jednak na tym świecie w ubóstwie, był wędrownym kaznodzieją, 
wiarygodnym nauczycielem i prowadził egzystencję kenotyczną98. Ta właśnie 
egzystencja kenotyczna stanowi podstawę teologii Kościoła ubogich; nie znika 
zatem wyzwanie dla ducha światowości i jego taniej odpowiedzi na pytanie, 
czy bogactwo nie kłóci się z podążaniem za Chrystusem.

95  Zob. J.D. J o n e s, Poverty as Malum Simpliciter: A Reading of Aquinas’s „Summa contra 
gentiles 3.133”, „Philosophy and Theology” 13(1999) nr 2, s. 213-239. Na temat możliwości inter-
pretacji ubóstwa jako malum simpliciter w świetle pism Akwinaty zob. też: S.  P o p e, Poverty and 
Natural Law, w: Poverty and Morality: Religious and Secular Perspectives, red. W.A. Galston, 
P.H. Hoffenberg, Cambridge University Press, Cambridge 2010, s. 265-284.

96  W swojej rekonstrukcji stanowiska Akwinaty John D. Jones twierdzi, że „ubóstwo, jeśli 
dotyczy ludzi, stanowi zło bezwarunkowe, pozbawia nas bowiem możliwości gromadzenia bądź 
zdobywania rzeczy, które pozwoliłyby nam utrzymać się przy życiu i pomagać innym” (J o n e s, 
dz. cyt., s. 231).

97  Św. T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, 3, q. 40, a. 2, s. 42.
98  Por. tamże, 3, q. 40, a. 3, s. 45n. 

Oścień dla ciała?


