
103

Waldemar CZAJKOWSKI

FILOZOFIA PIENIĄDZA A UTOPIE1 

Spróbujmy powrócić do pytania, czym jest pieniądz. Jedno wydaje się bezdysku-
syjne: pieniądz to obiekt ewoluujący. Jego ewolucja wydaje się zmierzać do coraz 
większej „dematerializacji” i złożoności, ku rosnącej liczbie pełnionych przezeń 
funkcji, przybieranych „form” oraz mechanizmów regulujących jego cyrkulację. 
Pieniądz jest: instrumentem wymiany dóbr, środkiem akumulacji bogactwa, na-
rzędziem sterowania rozwojem, narzędziem informacji, instrumentem nagradza-
nia i karania, a także narzędziem kształtowania struktur społecznych.

Intrygujący pieniądz2, polski tytuł książki wybitnego ekonomisty Miltona 
Friedmana (laureata Nagrody Nobla w dziedzinie nauk ekonomicznych w ro-
ku 1976) trafnie – jak sądzę – charakteryzuje ów wszechobecny i zagadkowy 
obiekt wzbudzający najróżnorodniejsze i najskrajniejsze emocje, któremu 
przypisywano najróżnorodniejsze role w historii ludzkości. Jest zatem nieco 
zastanawiające, dlaczego być może jedyną książką fi lozofi czną (i socjologicz-
ną) poświęconą właśnie pieniądzowi pozostaje opublikowana w roku 1900 
Filozofi a pieniądza3 Georga Simmela. A jeśli nawet jakieś książki fi lozofi czne 
o pieniądzu napisano (co z uwagi na obszerność współczesnej literatury fi lo-
zofi cznej jest prawdopodobne), to jednak trudno byłoby mówić o istnieniu 
względnie trwałego nurtu badań fi lozofi cznych dotyczących tego tematu. O ile 
w czasach Simmela mogło to nie budzić zdziwienia, o tyle dzisiaj, gdy uprawia 

1  Tekst niniejszy pomyślany został jako część przygotowywanej większej całości poświęconej 
utopiom.

2  Zob. M. F r i e d m a n, Intrygujący pieniądz. Z historii systemów monetarnych, tłum. K. Szlich-
ciński, Wydawnictwo Łódzkie, Łódź 1994. Nawiasem mówiąc, tytuł oryginału, Money Mischief, 
jest bardziej wieloznaczny: angielskie słowo „mischief” może znaczyć także „psotę” czy „fi giel” 
(zob. t e n ż e, Money Mischief: Episodes in Monetary History, Harcourt Brace & Company, San 
Diego–New York–London 1994).

3  Zob. G. S i m m e l, Filozofi a pieniądza, tłum. A. Przyłębski, Wydawnictwo Fundacji Hu-
maniora, Poznań 1997. Jeśli wprowadzić do wyszukiwarki Google hasło „fi lozofi a pieniądza” (bez 
nazwiska Simmela), a także jego odpowiedniki angielski, francuski i niemiecki, uzyskuje się hasła 
niemal wyłącznie odnoszące się – bezpośrednio lub pośrednio – do dzieła niemieckiego fi lozofa. 
Stanford Encyclopedia of Philosophy nie zawiera takiego ani podobnego hasła, a w obecnym w niej 
artykule Philosophy of Economics nie ma ani jednego akapitu poświęconego specjalnie pieniądzowi 
(zob. D.M. H a u s m a n, hasło „Philosophy of Economics”, The Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy (Winter 2013 Edition), red. E.N. Zalta, https://plato.stanford.edu/archives/win2013/entries/
economics/). Oczywiście termin „pieniądz” pojawia się w różnych hasłach. Czy w którymś z nich 
w sposób znaczący? – Z uwagi na obszerność encyklopedii trudno na to pytanie odpowiedzieć.

„Ethos” 31(2018) nr 1(121) 103-120
DOI 10.12887/31-2018-1-121-07



104

się fi lozofi ę sportu, a nawet fi lozofi ę fotografi i, zdziwienie takie wydaje się natu-
ralne. Warto odnotować, że już nader pobieżna analiza piśmiennictwa socjologicz-
nego wskazuje, iż sytuacja jest tam podobna4. Dlaczego pieniądz jako przedmiot 
refl eksji nie zajmuje w fi lozofi i i naukach społecznych (z wyłączeniem – rzecz 
jasna – ekonomii) takiego miejsca, jakie zajmuje w życiu społecznym? Pytanie to 
mogłoby być przedmiotem interesujących dociekań w ramach socjologii wiedzy. 
W tym miejscu trzeba się jednak ograniczyć do jego sformułowania. 

Zważywszy na wszechobecność pieniądza w świecie ludzkim, na jego 
wielokierunkowe oddziaływanie na każdy bodaj fragment tego świata, można 
uznać, że rozwój fi lozofi cznych badań nad pieniądzem stanowi jedno z waż-
nych wyzwań stojących przed fi lozofi ą dwudziestego pierwszego wieku.

Można by sobie wyobrazić różne sposoby prowadzenia fi lozofi cznej re-
fl eksji nad pieniądzem, a wiele z nich warto byłoby wypróbować. Ponieważ 
głównym obszarem moich zainteresowań jest fi lozofi a społeczna i polityczna, 
zamierzam skupić się na pieniądzu jako swoistym przedmiocie ludzkiej ak-
tywności. Kluczowe pytanie wyznaczające kierunek moich rozważań brzmi 
następująco: Czym pieniądz powinien być w życiu społecznym?, bądź nieco 
inaczej: Jakie powinno być jego miejsce? Jaką rolę powinien pełnić? Oczy-
wiście, można oczekiwać wielu różnych odpowiedzi na to pytanie: będą one 
zależały od założonego systemu aksjologicznego (normatywnego)5. Nie ulega 
jednak wątpliwości, że zostało ono sformułowane w sposób intuicyjny i samo 
jego doprecyzowanie stanowi jedno z zadań badawczych. Tymczasem, pozo-
stając na poziomie wstępnych intuicji, postawmy jeszcze dwa pytania. 

Przesłankę pytania drugiego stanowi przeświadczenie (pewną jego arty-
kulację odnajdujemy już w metafi zyce Arystotelesa), że większość obiektów 
może być przekształcana na wiele różnych sposobów (na przykład z danego 
kawałka marmuru można „wydobyć” wiele różnych rzeźb), ale żaden obiekt 
nie może być przekształcany na dowolnie wiele sposobów. Świadomość tego 
elementarnego faktu okazuje się szczególnie doniosła, gdy przekształcanym 

4  Na przykład ani w znanym polskim podręczniku Piotra Sztompki Socjologia. Analiza spo-
łeczeństwa (zob. P. S z t o m p k a, Socjologia. Analiza społeczeństwa, Znak, Kraków 2002), ani 
w książce Anthony’ego Giddensa Socjologia (zob. A. G i d d e n s, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2004) słowo „pieniądz” się nie pojawia – przynajmniej jako kategoria teoretyczna. Praca 
Witolda Morawskiego Socjologia ekonomiczna. Problemy. Teoria. Empiria (zob. W. M o r a w s k i, 
Socjologia ekonomiczna. Problemy. Teoria. Empiria, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 
2001) również nie zawiera żadnego fragmentu poświęconego specjalnie pieniądzowi.

5  Nie sposób tu podejmować złożonej problematyki prawdziwości (fałszywości) sądów warto-
ściujących, na przykład moralnych czy estetycznych. Jak wiadomo, możliwe są rozmaite stanowiska 
w tej kwestii (szerzej na ten temat zob. W.  S t r ó ż e w s k i, Istnienie i wartość, Znak, Kraków 1982). 
Niejako „w tle” sporów epistemologicznych znajduje się fundamentalny problem metafi zyczny, który 
można by wysłowić – może nieco go upraszczając – w postaci pytania, czy wartości tworzymy, czy 
też je odkrywamy. 

Waldemar CZAJKOWSKI



105

obiektem jest człowiek albo ludzka zbiorowość. (Wielu wychowawców zapo-
mina niestety o tym, że nie z każdego człowieka da się zrobić choćby przecięt-
nego skrzypka lub piłkarza, a historia dostarcza aż nadto przykładów polityków 
nieliczących się z tą prawidłowością). Tak więc pytanie, czym pieniądz być 
powinien, należy poprzedzić pytaniem, czym pieniądz być może, jakie są gra-
nice jego przekształcania. Ażeby na nie odpowiedzieć, trzeba najpierw udzielić 
odpowiedzi na proste, ale fundamentalne pytanie, czym jest pieniądz, jaka jest 
jego istota. I od rozważenia tego pytania rozpocznę. 

KILKA UWAG O PIENIĄDZU

W tej części artykułu zamierzam naszkicować odpowiedź na pytanie, czym 
jest pieniądz. By ograniczyć ryzyko nadmiernej abstrakcyjności (spekula-
tywności) rozważań analitycznych, zamierzam na wstępie dokonać zwięzłej 
rekapitulacji podstawowych faktów z dziejów pieniądza6. Dogodnie będzie 
rozpocząć od następującego cytatu: „Ekonomia […] weszła do grupy nauk 
informacyjnych, gdyż obecnie kończy się proces rozwojowy pieniądza – od 
dobra materialnego do bitów przechowywanych w komputerowej pamięci i na 
taśmach magnetycznych, a zasoby fi nansowe kursują po globalnym systemie 
nerwowym. Nawet kiedy wydawały się namacalnym skarbem, obciążającym 
sakiewki, ładownie statków i bankowe sejfy, w gruncie rzeczy były informacją. 
Monety i banknoty, biblijne sykle i sztuki bydła stanowiły po prostu przej-
ściowe technologie symbolizujące informację, co do kogo należy”7. Sądzę, że 
James Gleick trafnie charakteryzuje w tych słowach główny trend ewolucji 
pieniądza, który można byłoby opisać jako proces jego stopniowej „demateria-
lizacji”. (Simmel mówi o „rozwoju czysto symbolicznego charakteru pienią-
dza”8, a także o „historycznym rozwoju pieniądza od substancji do funkcji”9.) 
Słusznie też twierdzi, że proces ten dobiega końca – jeśli uznać, że teza ta 
dotyczy „form” pieniądza, nie zaś ich społecznego rozpowszechnienia. Można 
wszak wyobrazić sobie na przykład ponowne zwiększenie roli złota, albo – 
zwłaszcza w warunkach jakiegoś poważnego kryzysu cywilizacyjnego – nawet 
odrodzenie się prostej wymiany. „W tle” pojawia się tu frapujące zagadnienie 
fi lozofi czne istnienia bądź nieistnienia granic procesów rozwojowych – jest 

6  Zob. W. M o r a w s k i, Zarys powszechnej historii pieniądza i bankowości, Wydawnictwo 
Trio, Warszawa 2002; R. S é d i l l o t, Moralna i niemoralna historia pieniądza, tłum. K. Szerzyń-
ska-Maćkowiak, Wydawnictwo W.A.B., Warszawa 2002.

7  J.  G l e i c k, Informacja. Bit – wszechświat – rewolucja, tłum. G. Siwek, Znak, Kra-
ków 2012, s. 14.

8  S i m m e l, dz. cyt., s. 110.
9  Tamże, s. 135.

Filozofia pieniądza a utopie



106

to oczywiście zagadnienie „samo w sobie”; uwagę tę traktuję jako jeden z ar-
gumentów na rzecz tezy, iż obecność słowa „fi lozofi a” w nazwie „fi lozofi a 
pieniądza” ma głębokie uzasadnienie. 

Ważna jest też teza – którą można z cytowanej wypowiedzi wyprowa-
dzić, choć w tej postaci nie została ona wypowiedziana – uznająca pieniądz 
za nośnik informacji. Warto również zwrócić uwagę na rozwinięcie tej tezy, 
mówiące o roli pieniądza jako nośnika szczególnego rodzaju informacji: in-
formacji o stosunkach własności. 

Do powyższych stwierdzeń chciałbym dodać kilka uzupełnień i komentarzy. 
Po pierwsze, należy podkreślić, że wynalazek pieniądza to „przełom, umożliwia-
jący przejście od prehistorii do historii, od stagnacji do ekspansji”10. Cytowany 
tu autor twierdzi także, iż związana z rozpowszechnieniem się metali „rewolu-
cja techniczna pociąga za sobą rewolucję handlową, a wreszcie, o wiele później 
prowadzi do rewolucji monetarnej”11. Dokonała się ona w siódmym wieku przed 
naszą erą12 w Grecji (lub w zhellenizowanej Anatolii). Można też dodać, że wraz 
z rewolucją monetarną rozpoczęła się wielka kariera złota i srebra. Według René 
Sédillota pierwszej w dziejach dewaluacji dokonał Solon w roku 575 przed naszą 
erą. Pomijając wiele innych ważnych jej aspektów, dewaluację tę można uznać 
także za pierwszy krok w procesie „dematerializacji” pieniądza. Przyjmując zaś 
taką interpretację, można byłoby też stwierdzić, że jego rosnąca „dematerializacja” 
stwarza coraz większe możliwości szeroko rozumianej manipulacji pieniądzem. 
Po drugie, można zauważyć – za Sédillotem – że pieniądz nie jest stabilny: „Nie 
jest abstrakcyjną jednostką miary, jak metr czy gram, które mają stałą wartość. 
Pieniądz, stworzony przez człowieka, by mu służył, podziela ludzką zmienność. 
Okresy bezruchu w jego historii należą do wyjątków. Zasadą jest ruch”13. Na-
leżałoby tu dodać, nawiązując do ustaleń Witolda Kuli, że w ogóle stabilizacja 
wszelkich miar i wag była długim i skomplikowanym procesem14. 

Ruch bywa wszakże raz wolny, raz szybki. W historii pieniądza okresem, 
w którym w istotny sposób zmieniła się dynamika jego rozwoju, jest przełom 
piętnastego i szesnastego wieku. Zmiana ta – wraz z renesansem i odkryciami 
geografi cznymi, reformacją i rewolucją kopernikańską – współkonstytuuje 
narodziny nowożytności, epoki, w której (jeśli przyjąć pewną jej interpretację) 
także i my żyjemy. Jak twierdzi Sédillot, Kolumb „zapoczątkował rewolucję 
geografi czną, która pociągnęła za sobą przewrót gospodarczy i monetarny”15. 

10  S é d i l l o t, dz. cyt., s. 7. 
11  Tamże, s. 18.
12  Por. M o r a w s k i, Zarys powszechnej historii pieniądza i bankowości, s. 18; S é d i l l o t, 

dz. cyt., s. 55.
13  S é d i l l o t, dz. cyt., s. 69.
14  Zob. W. K u l a, Miary i ludzie, PWN, Warszawa 1970. 
15  S é d i l l o t, dz. cyt., s. 93.

Waldemar CZAJKOWSKI



107

Był to przewrót, albowiem „nigdy dotąd świat nie dysponował taką ilością 
metali, z których można zrobić pieniądze”16. Wszelako już w siedemnastym 
stuleciu następuje zmiana: „W całej Europie słychać było narzekanie na brak 
instrumentów monetarnych. Niedobór pieniądza hamuje rozwój”17. W stule-
ciu następnym sytuacja ulega jednak poprawie: „W XVIII wieku wzmaga się 
napływ metali. Produkcja złota niemal dwukrotnie przewyższa siedemnasto-
wieczną, tym razem znowu dzięki Ameryce, która dostarcza trzech czwartych 
światowego wydobycia”18. Mowa tu o złocie, ale płaci się nim „przy dużych 
transakcjach, to metal władców i kupców”19, natomiast „dniem powszednim 
rządzi pieniądz srebrny”20. Od wieków złoto i srebro współistnieją ze sobą 
w roli pieniądza, ale zarazem rywalizują ze sobą o tę rolę: „Inne nadające się 
do tego celu metale nie mają równie wysokich aspiracji”21. Rywalizacja ta 
przez bardzo długi czas pozostawała nierozstrzygnięta. Jeszcze w roku 1865 
utworzono w Paryżu Łacińską Unię Monetarną (w jej skład wchodziły Francja, 
Belgia, Szwajcaria i Włochy), która tworzyła wspólny dla tych państw system 
monetarny oparty na parytecie obu tych metali. Wszelako już kilkanaście lat 
później, w roku 1878, na zwołanej z inicjatywy Stanów Zjednoczonych drugiej 
międzynarodowej konferencji monetarnej w Paryżu – pierwsza odbyła się 
w roku 1867 – rozpoczął się proces odchodzenia od bimetalizmu do systemu 
waluty złotej (ang. Gold Standard)22. Proces ten obfi tował w różnego typu kon-
fl ikty: na przykład amerykańską ustawę z roku 1873 zakazującą bicia srebr-
nych monet jeden z polityków amerykańskich uznał za „największą zbrodnię 
prawną i najbardziej niesłychany spisek przeciwko dobrobytowi ludności 
Stanów Zjednoczonych i Europy”23. System waluty złotej funkcjonował do 
wybuchu pierwszej wojny światowej, która doprowadziła do jego zawiesze-
nia24. Po zakończeniu wojny podejmowano próby powrotu do tego systemu, 
ale wielki kryzys ekonomiczny, który rozpoczął się w roku 1929 (czas zakoń-
czenia kryzysu trudniej określić – niektórzy wskazują dopiero na rok 194125), 

16  Tamże, s. 103.
17  Tamże, s. 106.
18  Tamże.
19  Tamże, s. 107.
20  Tamże.
21  Tamże, s. 111.
22  W Anglii system ten ukształtował się nieco wcześniej, w pierwszej połowie wieku dziewięt-

nastego (por. M o r a w s k i, Zarys powszechnej historii pieniądza i bankowości, s. 99; S é d i l l o t, 
dz. cyt. s. 114).

23  F r i e d m a n, dz. cyt. s. 60.
24  Por. M o r a w s k i, Zarys powszechnej historii pieniądza i bankowości, s. 131.
25  Zob. hasło „Wall Street Crash of 1929”, w: Wikipedia: The Free Encyclopedia,  https://

en.wikipedia.org/wiki/Wall_Street_Crash_of_1929; por. M o r a w s k i, Zarys powszechnej historii 
pieniądza i bankowości, s. 152-164; zob. też: M o r a w s k i, Kronika kryzysów gospodarczych. 

Filozofia pieniądza a utopie



108

powrót ten utrudniał. Świadomość związków między kryzysem a drugą wojną 
światową przyczyniła się do tego, że jeszcze w czasie jej trwania (1-22 lipca 
1944 roku) zwołano w Bretton Woods w Stanach Zjednoczonych Ameryki 
międzynarodową konferencję (z udziałem czterdziestu czterech państw, w tym 
Polski), której celem było stworzenie podstaw światowego systemu walutowe-
go. Chociaż system ten wyznaczał kluczową rolę dolarowi amerykańskiemu, 
wiązał tę walutę ze złotem, na które dolar mógł być swobodnie wymieniany. 
Rozwiązanie to przetrwało ćwierć wieku – do roku 1971, kiedy to Richard 
Nixon podjął decyzję o zawieszeniu wymienialności dolara na złoto (decy-
zja ta miała oczywiście głębokie przyczyny ekonomiczne i polityczne26), co 
było wydarzeniem o szczególnym znaczeniu w historii nie tylko pieniądza, 
ale całego świata. Ocena taka może się wydać przesadna, sądzę jednak, że jest 
uzasadniona. Po pierwsze, jak zauważa Friedman: „Od niepamiętnych czasów 
do 1971 r. każda znacząca waluta była związana bezpośrednio lub pośred-
nio z jakimś dobrem”27. Decyzja Nixona oznaczała całkowite zerwanie tego 
związku: bezpośrednio w odniesieniu do dolara, ale pośrednio – do wszystkich 
walut. Po drugie, główną jej konsekwencją była likwidacja (niektórych) barier 
ograniczających politykę dotyczącą podaży pieniądza. Friedman ujmuje to 
obrazowo: „Grupa dwunastu-dziewiętnastu osób, spośród których żadna nie 
była wybrana przez społeczeństwo [mowa tu o członkach Komitetu Otwartego 
Rynku Systemu Rezerwy Federalnej USA – W.Cz.], […] posiada wyjątkowe 
pełnomocnictwo prawne do podwojenia lub zmniejszenia o połowę ilości pie-
niądza znajdującego się w kraju”28. Po trzecie, decyzja ta miała wiele innych 
konsekwencji, a wśród nich przejście do płynnych kursów walutowych. Po 
czwarte, bezpośrednie konsekwencje decyzji prezydenta USA zapoczątkowały 
proces – blisko związany z procesem globalizacji – który na początku naszego 
stulecia nazwany został fi nansjeryzacją29. 

Od roku 1971 wypadnie teraz cofnąć się do końca wieku siedemnastego, 
u schyłku którego „dwa wielkie przełomy w dziedzinie fi nansów stały u pro-
gu”30, a wśród nich rozwój pieniądza papierowego. Chociaż już wcześniej 
istniały swoiste rodzaje pieniędzy przypominające pieniądz papierowy31, to 
właściwą historię tego pieniądza rozpocząć można od emisji banknotów przez 

26  Por. M o r a w s k i, Kronika kryzysów gospodarczych, s. 190.
27  F r i e d m a n, dz. cyt., s. 21. 
28  Tamże, s. 23.
29  Zob. W. G o m u ł a, Zjawisko fi nansjeryzacji, „Znak” 2015, nr 6(721) s. 13-19; hasło „Finan-

cialization”, w: Wikipedia: The Free Encyclopedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Financialization.
30  M o r a w s k i, Zarys powszechnej historii pieniądza i bankowości, s. 77.
31  Marco Polo zetknął się z banknotami podczas podróży do Chin, a do najosobliwszych bank-

notów można by zaliczyć karty do gry, które pełniły rolę pieniądza na obszarze przyszłej Kanady 
w latach 1685-1710 (por. S é d i l l o t, dz. cyt., s. 130-133).

Waldemar CZAJKOWSKI



109

pierwszy bank publiczny – utworzony w roku 1694 Bank of England. We 
Francji początki pieniądza papierowego wiążą się z tak zwanym systemem 
Johna Lawa. Początki tego systemu przypadają na rok 1716, a koniec – mający 
postać tragicznej w skutkach katastrofy – na rok 1720. Pamięć o niej wpły-
nęła na trwający dziesięciolecia niechętny stosunek Francuzów do pieniądza 
papierowego. 

Oprócz Anglii i Francji trzeba wspomnieć kraj, którego waluta od ponad 
siedemdziesięciu lat odgrywa kluczową rolę w światowym systemie fi nan-
sowym – Stany Zjednoczone. Do ważnych wydarzeń składających się na 
rewolucję amerykańską należało rozpoczęcie w roku 1775 emisji pieniądza 
papierowego (tak zwanego dolara kontynentalnego). Nieco podobnie było 
w Polsce: pierwsze polskie pieniądze papierowe wyemitowano podczas po-
wstania kościuszkowskiego32.

Z czasem pieniądz papierowy (materialny, lecz nieposiadający „własnej” 
wartości – poza ewentualną wartością numizmatyczną) uzyskał powszechną 
niemal akceptację, a decyzja Nixona wzmocniła ją i utrwaliła.

Do omówienia pozostaje jeszcze jeden etap ewolucji pieniądza. Etap ten 
wpisuje się – podobnie zresztą jak etap dominacji pieniądza papierowego, 
którego przesłanką rozwoju był wynalazek Gutenberga – w historię środków 
gromadzenia i rozpowszechniania informacji. Jeśli pominiemy „prehistorię” 
informatyki, na przykład dokonania Charlesa Babbage’a, zapoczątkowany w la-
tach czterdziestych dwudziestego wieku rozwój komputerów i ich sieci stworzył 
podstawy dla rozwoju pieniądza elektronicznego, który – między innymi w po-
staci kart płatniczych – został szybko i powszechnie zaakceptowany. Znaczenie 
kart płatniczych dla przemian szeroko rozumianego życia codziennego mogło-
by być przedmiotem obszernego studium socjologicznego. Jakiekolwiek byłby 
jego ustalenia, jedna rzecz zdaje się nie ulegać wątpliwości: karty te odegrały – 
rzecz jasna, w interakcji z innymi czynnikami – istotną rolę w upowszechnianiu 
konsumpcjonizmu, a więc – pośrednio – przyczyniły się do bardzo rozległych 
i głębokich zmian społecznych, kulturowych i politycznych.

Przedstawiony tu obraz dziejów pieniądza wymagałyby nawiązania do co 
najmniej trzech związanych z nimi kwestii. 

Po pierwsze, trzeba byłoby przedstawić rozmaite obiekty, których pieniądz 
jest swego rodzaju „tworzywem”. W ostatnich dziesięcioleciach znacząco 
zwiększyła się ich różnorodność. Wśród tych tak zwanych instrumentów po-
chodnych (derywatów) wymienić można na przykład kontrakty typu „forward”, 
transakcje „futures” czy „swapy”33. Tworzeniem coraz to nowych derywatów 

32  M o r a w s k i, Zarys powszechnej historii pieniądza i bankowości, s. 87.
33  Zob. hasło „Derivative (fi nance)”, w: Wikipedia: The Free Encyclopedia, http://eng.wikipe-

dia.org/wiki/Derivative_(fi nance). Szerzej na temat istoty i roli derywatów por. K. P o b ł o c k i, 

Filozofia pieniądza a utopie



110

zajmuje się dziedzina zwana inżynierią fi nansową34. Oczywistą konsekwencją 
tego procesu jest rosnąca nieprzejrzystość i autonomia „świata pieniądza”. Po 
drugie, pieniądz jest ważnym składnikiem takich instytucji społecznych, jak 
podatki, kredyty, ubezpieczenia czy nagrody. Po trzecie, cyrkulacja pieniądza 
(a także jego emisja – zwłaszcza jego form pochodnych) jest w coraz więk-
szym stopniu sterowana przez coraz większą liczbę instytucji fi nansowych, 
takich jak banki, giełdy, fundusze inwestycyjne czy kasy oszczędnościowe. 
Choćby zwięzłe omówienie ewolucji tych obiektów i instytucji wymagałoby 
jednak znacznie więcej miejsca niż mogę tu poświęcić tym zagadnieniom. 

Pamiętając o tym, spróbujmy powrócić do pytania, czym jest pieniądz. 
Jedno wydaje się bezdyskusyjne: pieniądz to obiekt ewoluujący. Jego ewo-
lucja wydaje się zmierzać do coraz większej „dematerializacji” i złożoności, 
ku rosnącej liczbie pełnionych przezeń funkcji, przybieranych „form” oraz 
mechanizmów regulujących jego cyrkulację. Nie ulega też wątpliwości, że hi-
storia pieniądza była na różne sposoby determinowana przez historię globalną 
i sama ją różnorako współdeterminowała.

Ujmując rzecz zwięźle, moglibyśmy powiedzieć, że pieniądz jest: instru-
mentem wymiany dóbr, środkiem akumulacji bogactwa, narzędziem stero-
wania – poprzez alokację środków – rozwojem gospodarczym (społecznym, 
kulturowym), narzędziem informacji o efektywności ludzkich działań, instru-
mentem nagradzania i karania (motywowania), a także narzędziem kształto-
wania struktur społecznych (na przykład dystrybucji władzy i prestiżu).

Pytania, czy i w jaki sposób te różnorodne funkcje pieniądza są ze sobą 
powiązane, oraz jak „substancja” pieniądza (złoto, papier, zapis komputerowy) 
wpływa na rozwój jego funkcji, to fundamentalne pytania fi lozofi i pieniądza. 

O PEWNYM POJĘCIU UTOPII

Problematyka utopii, zarówno w ujęciu historycznym, jak i systematycz-
nym, jest problematyką rozległą. Dlatego zmuszony jestem wiele jej wątków 
pominąć, a skupić się na tych, które są niezbędne dla dalszych rozważań35.

Kapitalizm. Historia krótkiego trwania, Fundacja Nowej Kultury Bęc Zmiana, Warszawa 2017, 
s. 179-182, 211-216.

34  Zob. hasło „Financial engineering”, w: Wikipedia: The Free Encyclopedia, https://en.wiki-
pedia.org/wiki/Financial_engineering.

35  Szerzej na ten temat zob. np. W. C z a j k o w s k i, O pożytkach z utopii i niebezpieczeństwach 
utopizmu, w: Organizacje jako utopie, red. J. Rąb, Stowarzyszenie na rzecz Rozwoju Nauki Polskiej, 
Zabrze 2004, s. 73-90; t e n ż e, Kategoria utopii jako narzędzie teorii społecznej, „Górnośląskie 
Studia Socjologiczne. Seria Nowa” 2017, t. 8, s. 72-93.

Waldemar CZAJKOWSKI



111

Przez utopię rozumiem obraz (model) dowolnego możliwego świata spo-
łecznego. Taka defi nicja tego pojęcia jest daleko idącym uogólnieniem jego 
tradycyjnego rozumienia (na przykład według Piotra Sztompki utopie to „wi-
zje dobrego, szczęśliwego, doskonałego społeczeństwa przyszłości, ujmowane 
na tyle skrajnie, że aż nierealistycznie”36). Racje, by w tym sensie posługiwać 
się terminem „utopia”, nie wprowadzając neologizmu ani nie wykorzystując 
jakiegoś potocznego terminu, nieobciążonego teoretycznymi konotacjami, tak-
że dość obszernie przedstawiłem w opublikowanych artykułach37. Chciałbym 
natomiast wypowiedzieć tu kilka uwag dotyczących frazy „możliwy świat spo-
łeczny”. Nawiązuje ona do tradycji zapoczątkowanej przez Gottfrieda W. Leib-
niza, a rozwijanej w ostatnich dekadach między innymi przez Saula Kripke-
go, Jaako Hintikkę czy Davida Lewisa, a w Polsce przez Leszka Nowaka38. 
Wskazanie na tę – fi lozofi czną właśnie – tradycję powinno sugerować między 
innymi, że posługiwanie się przymiotnikiem „możliwy” (jak i jego antoni-
mem: „niemożliwy”) wymaga ostrożności, której zwłaszcza w dyskursach 
ideologicznych często brakuje. 

Także druga część tej frazy wymaga komentarza, nie jest bowiem w pełni 
oczywiste, co należy rozumieć przez zwrot „świat społeczny”. Po pierwsze, 
świat społeczny, w sensie, w jakim chcę to pojęcie rozumieć, obejmuje – oprócz 
samych ludzi – pewien fragment świata „materialnego” i świata „duchowego”: 
ogół przedmiotów ludzkiej aktywności (technicznej, poznawczej, artystycz-
nej), zarówno bezpośredniej, jak i pośredniej (jak duży jest to fragment – to 
odrębna kwestia, której nie mogę tu podjąć). Po drugie, świat społeczny ist-
nieje w czasie: jest zarazem swoją przeszłością i przyszłością. Moglibyśmy go 
zatem nazwać „możliwą historią”. W konsekwencji utopię – w przyjętym tu 
bardzo szerokim sensie – można też zdefi niować jako obraz (model) pewnej 
historii możliwej. 

Chciałbym scharakteryzować podstawowe intuicje metafi zyczne, które są 
punktem wyjścia przedstawionej tu koncepcji utopii. Być może najzwięźlej 
można by wypowiedzieć je w postaci jednego zdania: historia (ludzkości) to 
proces deterministyczny w słabym sensie. Proces ten jest deterministyczny, bo 
nie każda „logicznie możliwa” historia jest – z przyjętego tu punktu widzenia 

36  S z t o m p k a, dz. cyt., s. 444.
37  Zob. C z a j k o w s k i, O pożytkach z utopii i niebezpieczeństwach utopizmu; t e n ż e, Ka-

tegoria utopii jako narzędzie teorii społecznej.
38  Zob. D. L e w i s, Światy możliwe, tłum. U. Żegleń, w: Metafi zyka w fi lozofi i analitycznej, 

red. T. Szubka, Wydawnictwo Towarzystwa Naukowego KUL, Lublin 1995, s. 127-135; t e n ż e, 
Możliwości: konkretne światy czy abstrakcyjne obiekty proste?, tłum. U. Żegleń, w: Metafi zyka 
w fi lozofi i analitycznej, s. 155-176; R.C. S t a l n a k e r, Światy możliwe, tłum. T. Szubka, U. Żegleń, 
w: Metafi zyka w fi lozofi i analitycznej, s. 137-153; P. v a n  I n w a g e n, Dwa pojęcia światów moż-
liwych, tłum. T. Szubka, U. Żegleń, w: Metafi zyka w fi lozofi i analitycznej, s. 177-215; L. N o w a k, 
Byt i myśl. U podstaw negatywistycznej metafi zyki unitarnej, t. 1, Zysk i S-ka, Poznań 1998. 

Filozofia pieniądza a utopie



112

– aktualizowalna; jest on jednak deterministyczny w słabym sensie, ponieważ 
więcej niż jedna spośród „logicznie możliwych” historii jest aktualizowalna. 

Warto w tym kontekście wspomnieć o utopizmie. Nie wchodząc w dość 
rozległą – głównie epistemologiczną – problematykę związaną z tym pojęciem, 
chciałbym choć pobieżnie scharakteryzować sposób, w jaki je rozumiem. Uto-
pizm to rodzaj postawy wobec pewnego zespołu żywionych przez siebie prze-
konań, postawy, która może również zostać określona jako fundamentalizm. 
Jej przedmiot stanowi najczęściej jakaś ideologia polityczna bądź doktryna 
religijna, a jej składnikiem poznawczym jest dogmatyzm, emocjonalnym zaś – 
fanatyzm. Skrajnym – na szczęście nie zawsze występującym – przejawem fun-
damentalizmu jest przemoc stosowana nie tylko wobec przeciwników danego 
zespołu poglądów, ale nawet wobec nie dość gorliwych jego zwolenników.

To właśnie zjawisko utopizmu stanowi powód, dla którego utopie nie cie-
szą się ostatnio popularnością, a bywają uważane za coś niebezpiecznego. 
Pojawia się tutaj skomplikowany problem. Jestem zatem zmuszony ograniczyć 
się do zadeklarowania swoich opinii. Po pierwsze, uważam, że istnienie uto-
pii nie jest wystarczającą przesłanką zaistnienia utopizmu, a utopizm nigdy 
nie był czynnikiem samodzielnie generującym zbiorową przemoc. Po drugie, 
ponieważ niektóre utopie okazały się jednak źródłem utopizmu, a niektóre 
utopizmy – „katalizatorami” aktywności ruchów stosujących przemoc do urze-
czywistnienia swych celów, zwolennicy tworzenia utopii nie powinni lekce-
ważyć ostrzeżeń (wypowiedzianych między innymi przez Karla Poppera39) 
i poszukiwać „zabezpieczeń” minimalizujących niebezpieczeństwa utopizmu. 
Jednym nich może być strategia polegająca na tworzeniu nie jednej („jedynie 
słusznej”) utopii, lecz wielu – i to utopii maksymalnie różnorodnych40. 

CZYM MOŻE (POWINIEN) BYĆ PIENIĄDZ?

René Sédillot formułuje proste a zarazem fundamentalne pytanie: „Czy 
potrafi my wyobrazić sobie świat bez pieniądza?”41. I stwierdza: „Na to pyta-
nie mogliby odpowiedzieć twierdząco tylko zwolennicy utopii lub wyznawcy 
teorii katastrof. Długo jednak będą zastanawiali się nad nim politycy i socjolo-

39  Zdaniem Poppera, „utopista musi […] zniszczyć swoich utopijnych konkurentów, którzy nie 
akceptują jego celów i głoszą własną utopijną religię” (K.R. P o p p e r, Utopia i przemoc, w: tenże, 
Droga do wiedzy. Domysły i refutacje, tłum. S. Amsterdamski, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 1999, s. 597).

40  Strategię tę można traktować jako wariant pewnej koncepcji uprawiania fi lozofi i (zob. 
W. C z a j k o w s k i, Niestandardowa koncepcja fi lozofi i a ethos fi lozofi i, „Ethos” 28(2015) nr 4(112), 
s. 115-133).

41  S é d i l l o t, dz. cyt., s. 9.

Waldemar CZAJKOWSKI



113

gowie, a może przede wszystkim ci fi lozofowie, którzy myślą wybiegają poza 
naszą rzeczywistość, a nawet poza granice zdrowego rozsądku”42. Wypowiedź 
ta, skłaniając do kilku uwag krytycznych, stwarza dogodny punkt wyjścia 
rozważań, którym poświęcona jest obecna część artykułu.

Samo sformułowanie pytania Sédillota wymaga korekty: pytanie, co po-
trafi my sobie wyobrazić, a czego nie, w niewielkim stopniu jest pytaniem 
o rzeczywistość, a w stopniu zasadniczym – pytaniem o zdolności poznawcze 
człowieka. W tym rozumieniu nie mogę go jednak tutaj rozważać. Chciałbym 
je natomiast rozumieć jako pytanie, czy świat bez pieniądza jest możliwy, ale 
i ono wymaga doprecyzowania. Wszak sam Sédillot charakteryzuje pieniądz 
jako niezwykły wynalazek, który umożliwił człowiekowi przejście od prehi-
storii do historii. Tym samym autor ten potwierdza istnienie (skądinąd długie, 
trwające wiele tysiącleci) świata bez pieniądza. A skoro świat taki istniał, 
to – był możliwy. Chodzi więc o możliwość istnienia świata, w którym nie 
tylko nie byłoby pieniądza, lecz który spełniałaby również jakieś dodatkowe 
warunki. Zapewne miałby on być pod pewnymi istotnymi względami „dosta-
tecznie podobny” do naszego. Pod jakimi jednak względami? Odpowiedź na 
to pytanie nie jest prosta: nie wszystkie cechy naszego świata trzeba uznać za 
niezmienne, nie wszystkie też bylibyśmy skłonni uznać za godne zachowania. 
Mimo trudności w udzieleniu pełnej odpowiedzi, odpowiedź fragmentaryczną 
sformułować można dość łatwo: w poszukiwanym świecie musiałoby żyć 
kilka miliardów ludzi, a produkcja oraz komunikacja międzyludzka musiałyby 
być oparte na nowoczesnych technologiach. 

Załóżmy, że ustaliliśmy warunki, które miałby spełniać świat „dostatecznie 
podobny” do naszego. Pytamy, czy świat taki – będąc pod wieloma istotnymi 
względami podobny do naszego – mógłby być pod jednym istotnym względem 
radykalnie od naszego różny: czy mogłoby nie być w nim pieniędzy? Wbrew 
Sédillotowi nie uważam tak sformułowanego pytania za retoryczne – nawet 
bardzo stanowczo wyrażane przeświadczenia to bowiem coś innego niż dobrze 
uzasadnione twierdzenia. 

Być może podzielamy przeświadczenie Sédillota, że nowoczesny świat 
bez pieniędzy nie jest możliwy. Czy mimo to warto poświęcić czas i wysiłek 
na uzasadnianie tego przekonania? Otóż uważam, że tak. By je uzasadnić, 
proponuję sięgnąć do doświadczeń fi zyki, wypowiadającej niektóre swoje 
tezy w postaci twierdzeń o niemożliwości istnienia obiektów pewnego typu 
(na przykład perpetuum mobile pierwszego, drugiego czy trzeciego rodza-
ju43). Czerpiąc z tych doświadczeń, można uważać, że ewentualne twierdzenie 

42  Tamże.
43  Por. G. B i a ł k o w s k i, Stare i nowe drogi fi zyki, t. 1, U źródeł fi zyki współczesnej, Wiedza 

Powszechna, Warszawa 1980, s. 113-128.

Filozofia pieniądza a utopie



114

o niemożliwości nowoczesnego świata bez pieniądza powinno mieć status 
fundamentalnego twierdzenia teorii społecznej, nie zaś nawet najsilniejszego 
przeświadczenia opartego na intuicji. 

Gdyby jednak miało się nawet okazać, że nowoczesny świat bez pienią-
dza jest niemożliwy, to i tak warto byłoby uczynić go przedmiotem refl eksji. 
Można bowiem postawić pytanie: Czy świat taki byłby pożądany? Uważam, 
że pytania tego rodzaju zasługują na dyskusję – niezależnie od rozstrzygnięcia 
pytania o możliwość zaistnienia danego zjawiska. Warto na przykład pytać, 
czy dobrze byłoby, gdyby przeciętny czas życia człowieka wynosił – powiedz-
my – trzysta lat; warto o to pytać niezależnie od pytania, na które odpowiedzieć 
musiałaby biologia, czy takie wydłużenie ludzkiego życia jest możliwe. Można 
też sformułować nasz problem inaczej: O co chodziło tym, którzy marzyli 
(fantazjowali…) o świecie bez pieniędzy? Wizja świata bez pieniędzy, to – jak 
każda utopia – ważne narzędzie refl eksji aksjologicznej, służące „wyostrzaniu” 
naszej intuicji w tym obszarze. 

I jeszcze jedna uwaga. Jeśli jakiś świat – możliwy logicznie, ale nie em-
pirycznie (na przykład socjologicznie) – uznamy za „pożądany”, to możemy 
zapytać, który ze światów empirycznie możliwych jest najbardziej podobny 
do świata pożądanego, lecz empirycznie niemożliwego, to znaczy: w jakim 
stopniu empirycznie możliwy świat społeczny może być podobny do (załóż-
my) empirycznie niemożliwego świata bez pieniędzy. 

Proponuję więc, byśmy „wzięli w nawias” pytanie o empiryczną możli-
wość świata bez pieniędzy i rozważyli, dlaczego świat taki miałby być światem 
„pożądanym”. Myślę, że warto w tym celu sięgnąć do historii. W szeroko 
rozumianej tradycji europejskiej pieniądz bywał na tyle często przedmiotem 
krytyki, że jej dziejom można byłoby poświęcić obszerny artykuł, a może 
i książkę. Ograniczyć się więc muszę do kilku przykładów. Zacznijmy od 
Biblii. Najdobitniej wypowiada się św. Mateusz: „Nikt nie może dwom panom 
służyć. Bo albo jednego będzie nienawidził, a drugiego – miłował, albo z jed-
nym będzie trzymał, a drugim wzgardzi. Nie możecie służyć Bogu i Mamonie” 
(Mt 6,24). W Pawłowym Liście do Tymoteusza znajdujemy również bardzo 
mocną tezę: „Korzeniem wszelkiego zła jest chciwość pieniędzy. Za nim to 
uganiając się, niektórzy zbłądzili z dala od wiary i sobie samym zadali wiele 
cierpień” (1 Tm 6,10), oraz wezwanie: „Postępowanie wasze niech będzie 
wolne od chciwości na pieniądze: zadowalajcie się tym, co macie” (Hbr 13,5). 
Można je próbować uzasadnić na przykład słowami Eklezjasty: „Kto kocha się 
w pieniądzach; pieniądzem się nie nasyci” (Koh 5,9). Także w pochodzącym 
trzynastego wieku zbiorze utworów poetyckich Carmina Burana znajduje się 
fragment poświęcony pieniądzowi – fragment tak obszerny, że nie sposób 
zacytować go w całości; przytoczę zatem kilka wersów: „Dziś na świecie 
wsze żądze budzą jedynie pieniądze. […] Pieniądz […] wojnę rozpęta, gdy 

Waldemar CZAJKOWSKI



115

mu co zawadzi […] zwykle kłamstwa głosi, prawdę rzadko w sobie nosi […] 
zachłanność obudzi rycerskich nawet ludzi […] zrobi uczonego z obłąkańca, 
szalonego […] honor zwraca, kto go wcześnie zatraca […]. Bez niego nikt nie 
będzie poważany, słuchany ni szanowany. Pieniądz moc wszelką sprawuje, 
nad światem całym panuje. I jedynie mądrość człeka czym prędzej przed nim 
ucieka”44. A w początkach epoki nowożytnej Szekspir pisze w dramacie Tymon 
Ateńczyk: „Cóż to jest? Złoto? Żółte i świecące…Toć odrobina tego zmienić 
zdolna / Czarne na białe, szpetne na urodne / A złe na dobre, podłe na szla-
chetne […] Przeklęty prochu, świata wszetecznico / Ziarno niezgody między 
narodami”45. Kolejną falę krytyki pieniądza przynosi przełom dziewiętnastego 
i dwudziestego wieku46. 

W ciągu ponad siedmiu dekad, które minęły od końca drugiej wojny 
światowej, można wskazać na dwa okresy, w których krytyczny stosunek do 
pieniądza przybierał na sile. Pierwszy to (w przybliżeniu) druga połowa lat 
sześćdziesiątych minionego stulecia: Krytyka pieniądza związana była wów-
czas z aktywnością ruchów, które – mimo ich wewnętrznego zróżnicowania 
– można opatrzyć wspólnym mianem „kontrkulturowych”. Drugi rozpoczyna 
się u schyłku wieku dwudziestego, trwa po dzień dzisiejszy i wiąże się z dzia-
łalnością ruchów antyglobalistycznych i alterglobalistycznych. 

Ten krótki i pobieżny przegląd dziejów krytyki pieniądza wystarczy, by 
przyjąć, że w co najmniej w drugiej połowie swej historii, a więc mniej wię-
cej od połowy pierwszego tysiąclecia przed naszą erą, pieniądz bywał dość 
często krytykowany – i to z różnych stron. Główne wątki tej krytyki stanowiły 
różne sformułowania kilku przeświadczeń, które można by scharakteryzować 
następująco: Po pierwsze, pieniądz jest źródłem rozmaitych złych namiętności 
(zachłanności, chciwości) i postępków (zabójstwa, kłamstwa, rozwiązłości)47. 
Po drugie, jest on źródłem konfl iktów zarówno między jednostkami, jak i mię-
dzy różnorakimi zbiorowościami. Po trzecie, zamienia autonomiczne wartości 
(takie jak dobro, prawda czy piękno) w swego rodzaju „przejawy” (lub środki 
do realizacji) jednej jedynej wartości – abstrakcyjnego bogactwa. 

44  Cyt. za: U. E c o, Szaleństwo katalogowania, tłum. T. Kwiecień, Rebis, Poznań 2009, s. 140n.
45  W. S z e k s p i r, Tymon Ateńczyk, tłum. L. Ulrich, w: tenże, Dzieła, t. 5, PIW, Warszawa 1958, 

s. 580.
46  Por. M. O s s o w s k a, Moralność mieszczańska, rozdz. „Kult pieniądza i myślenie w jego 

kategoriach”, Ossolineum, Wrocław 1985, s. 35.
47  Pieniądz jako ważny czynnik kryminogenny – i to nie tylko w skali mikro, ale także makro 

(pomyślmy o roli korupcji w psuciu ładu publicznego czy politycznego) – to osobne obszerne zagadnie-
nie, które wymagałoby odrębnego tekstu. W tym miejscu chciałbym przynajmniej wspomnieć o po-
jęciu „brudnych pieniędzy”. Szerzej na temat zjawiska opisywanego tym terminem zob. W.C. G i l-
m o r e, Brudne pieniądze. Metody przeciwdziałania praniu pieniędzy, tłum. G. Górska, Państwowe 
Wydawnictwo Ekonomiczne, Warszawa 1999. 

Filozofia pieniądza a utopie



116

Chociaż w ciągu minionych dwudziestu kilku wieków wielokrotnie formu-
łowano krytykę pieniądza, to spotykamy się również z jego pochwałą, zwłasz-
cza w obszarze ekonomii, a także – socjologii czy fi lozofi i. Myślę tu przede 
wszystkim o wspomnianej już na wstępie Filozofi i pieniądza Simmela. Jego 
zdecydowana (lecz bynajmniej niebezkrytyczna) pochwała pieniądza wyma-
ga choć krótkiego omówienia. Zacznijmy od najbardziej ogólnego sformuło-
wania: „Pieniądz okazuje się zwieńczeniem procesu historycznego rozwoju 
ducha, zwieńczeniem, które w sposób jednoznaczny pokazuje kierunek tego 
rozwoju”48. By uchwycić właściwy sens tej tezy, należy czytać ją wraz z innym 
twierdzeniem Simmela: „Duchowy świat klasycznej starożytności odróżnia się 
od nowożytnego w istocie przez to, że dopiero ten ostatni doprowadził […] do 
pełnej głębi i ostrości pojęcie Ja – szczytem tego jest nieznana starożytności 
kwestia wolności”49. Trzeba podkreślić, że autor Filozofi i pieniądza nie ide-
alizuje i nie absolutyzuje ludzkiej wolności. Powiedziałbym nawet, że z per-
spektywy, którą Simmel w tym dziele przedstawia, człowiek nie tyle jest, ile 
bywa wolny – nigdy też nie jest absolutnie wolny, lecz niekiedy bywa wolny 
mniej, a niekiedy bardziej. To, w jakim stopniu człowiek bywa wolny, okre-
ślone zostaje przez charakter sieci relacji, które nawiązuje on z innymi ludźmi. 
Zapewne to właśnie ma na myśli Simmel, gdy stwierdza, że „rozwój kulturowy 
zwiększa liczbę osób, od których jest się zależnym”50 i że „podmiot staje się 
[…] zależny od świadczeń coraz większej liczby ludzi, zarazem jednak coraz 
mniej zależny od ich osobowości jako takiej”51. Pogląd ten formułuje również 
inaczej: „Rozszerzaniu grupy towarzyszy indywidualizacja i usamodzielnienie 
jej członków”52, a „znaczenie pieniądza dla rozwoju indywidualności jest […] 
w najściślejszym związku z tym, jakie posiada on dla powiększania się grup 
społecznych”53.

Oprócz rozległości sieci relacji, w które uwikłana jest jednostka, dla jej 
wolności ważne znaczenie ma także, by tak rzec, „rzeczowy” kształt tych 
relacji: „Posiadacz ziemski, któremu wolno było żądać od swojego poddanego 
jakiejś ilości piwa, drobiu czy miodu, decydował przez to o kierunku jego 
aktywności. W chwili gdy miast tego żąda procentu w pieniądzu, chłop może 
swobodnie wybierać, czy woli hodować pszczoły, bydło czy coś innego”54.

Jak widać, pieniądz odgrywa – według Simmela – ważną i w zasadzie 
pozytywną rolę w rozwoju historycznym, a zwłaszcza w rozwoju wolności 

48  S i m m e l, dz. cyt., s. 253.
49  Tamże, s. 20.
50  Tamże, s. 268.
51  Tamże, s. 268n.
52  Tamże, s. 320.
53  Tamże.
54  Tamże, s. 259.

Waldemar CZAJKOWSKI



117

jednostki. Pojawia się wszakże u niego myśl, która pozwala dostrzec możli-
wość przyjęcia – w ramach jego własnej fi lozofi i – bardziej krytycznej postawy 
wobec pieniądza. Simmel uważa, że „wolność sama w sobie jest […] pustą 
formą, [która] staje się efektywna, żywotna i wartościowa dopiero dzięki wzro-
stowi innych form życia”55. Gdyby się więc okazało, że wzrost roli pieniądza 
nie tylko nie sprzyja „wzrostowi innych form życia”, ale wręcz go utrudnia 
(zwłaszcza w specyfi cznej, właściwej każdej z tych form z osobna postaci), 
to byłby to argument przeciwko tak rozumianej wolności, a pośrednio – prze-
ciwko pieniądzowi. 

Przyjrzyjmy się teraz innemu wymiarowi problemu „zalet i wad” pienią-
dza. Jak słusznie stwierdza Sédillot, wynalazek pieniądza stanowił przełom, 
który umożliwił „przejście […] od stagnacji do ekspansji”56. Nie ulega wąt-
pliwości, że ta trwająca od pięciu  (lub dziesięciu) tysięcy lat ekspansja (są 
powody, by sądzić, że ma to miejsce od początków cywilizacji, istnieją jed-
nak również racje, by za początek tego procesu uznać rewolucję neolityczną). 
Pomijając fantazje i mity „roussoistyczne”, możemy stwierdzić, że ekspansji 
tej zawdzięczamy świat, którego ani nie moglibyśmy, ani nie chcielibyśmy 
opuścić. I nie zmienia tej opinii nawet świadomość olbrzymiej niekiedy ceny, 
jaką musiały za nią zapłacić setki pokoleń naszych przodków. Co jednak wy-
nika z tej oceny przeszłości dla myślenia o przyszłości – nie jest bynajmniej 
sprawą oczywistą. 

Co najmniej od połowy osiemnastego wieku (przyjmijmy umownie, że od 
roku 1751, kiedy to wydano pierwszy tom Encyklopedii Diderota i d’Alem-
berta) upowszechniała się ideologia postępu, której szczególną postacią – cha-
rakterystyczną dla poprzedniego i obecnego stulecia – była ideologia wzrostu 
gospodarczego (wzrostu PKB). Dominacja tej ideologii (i to w równym stop-
niu po obu stronach „żelaznej kurtyny” – mimo wielu innych oczywistych 
fundamentalnych różnic między oddzielanymi przez nią systemami gospodar-
czymi) podważona została na przełomie lat sześćdziesiątych i siedemdziesią-
tych ubiegłego wieku. Główną rolę odegrał w tym zapewne pierwszy raport 
dla Klubu Rzymskiego zatytułowany The Limits to Growth57. Niezależnie od 
wątpliwości, które może nasuwać lektura tego raportu, uważam, że postawiono 
w nim ważne i wciąż otwarte pytanie o możliwość nieograniczonego wzro-
stu gospodarczego. Wraz z pytaniem tym pojawiła się radykalna odpowiedź: 
ideologia zegizm (ang. zero growth), której głównym rzecznikiem był holen-

55  Tamże, s. 375.
56  S é d i l l o t, dz. cyt., s. 7.
57  Zob. D.H. M e a d o w s, D.L. M e a d o w s, J. R a n d e r s, W.H. B e h r e n s, The Limits 

to Growth: A Report for The Club Of Rome’s Project on the Predicament of Mankind, Universe 
Books, New York 1972 (http://www.donellameadows.org/wp-content/userfi les/Limits-to-Growth-
digital-scan-version.pdf).

Filozofia pieniądza a utopie



118

derski polityk Sicco Mansholt, w latach 1972-1973 przewodniczący Komisji 
Europejskiej. Mniej więcej dekadę później, wskutek głębokich zmian politycz-
nych i ekonomicznych zapoczątkowanych przez Margaret Thatcher i Ronalda 
Reagana, ideologia ta zanikła. Jednakże rozwój ruchów antyglobalitycznych 
i alterglobalistycznych wiązał się z jej częściowym odrodzeniem, a w bardzo zła-
godzonej formie – pod postacią koncepcji zrównoważonego rozwoju (ang. sus-
tainable development) – stała się ona częścią dominującego dzisiaj sposobu 
myślenia, akceptowanego przez większość nurtów politycznych i ideolo-
gicznych. Jaka będzie przyszłość wzrostu gospodarczego i odnoszących się 
doń ideologii – nie sposób przesądzać. Jedno wydaje się jednak niewątpliwe: 
wzrost gospodarczy nie będzie już nigdy celem oczywistym i bezdyskusyj-
nym, lecz stanie się przedmiotem krytycznego namysłu (czy bardziej, czy 
mniej wnikliwego – to już inna sprawa). A jeśli pieniądz odgrywa ważną rolę 
w „napędzaniu” wzrostu gospodarczego, to jest to powód do krytycznego na-
mysłu również nad pieniądzem.

Rzecz jednak nie tylko w samym wzroście gospodarczym, który mierzymy 
właśnie za pomocą pieniądza, rzecz także w tym, w jakim kierunku (kierun-
kach) ma ów wzrost zmierzać. Jak zauważył niedawno Andrzej Zybertowicz: 
„Ludzie od wieków rozważali możliwość radykalnej przebudowy świata, ca-
łościowo rozwiązującej nasze najbardziej bolesne problemy. Zdawać by się 
mogło, że dotychczasowy rozwój technologiczny już przyniósł możliwości 
rozwiązania podstawowych ludzkich problemów bytowych. Jesteśmy zdolni 
wytworzyć tyle zasobów, by w materialnym dostatku – pod względem wy-
żywienia i schronienia – żyli wszyscy mieszkańcy naszej planety. Jednak za-
miast opracowywać sposoby rekonfi guracji już technologicznie dostępnych 
ogromnych zasobów, cały czas tworzymy technologie rodzące zasoby nowego 
typu”58. Polsko-angielski materiałoznawca Mark Miodownik, odpowiadając 
zaś na pytanie o perspektywy recyklingu, stwierdził: „Recykling to kolejna 
idea, która może zdefi niować rozmowę o materiałach w tym stuleciu. Stwo-
rzenie odnawialnego plastiku […] jest osiągalne. Już kilka lat temu naukowcy 
opracowali […] plastik na bazie konopi. Ale tutaj natrafi amy na ścianę, bo 
ogranicza nas logika systemu kapitalistycznego oraz konsumeryzm. A z punk-
tu widzenia tej logiki odnawialne materiały nie generują dostatecznie dobrej 
zachęty w postaci zysku”59. (Chciałbym tu choć zasygnalizować związki mię-
dzy pytaniem o rolę pieniądza a aksjologią techniki60). Pytanie, czy pieniądz 
(wraz z rynkiem) jest zawsze i wszędzie najlepszym instrumentem alokacji 

58  A. Z y b e r t o w i c z Samobójstwo Oświecenia? Jak neuronauka i nowe technologie pustoszą 
ludzki świat, Wydawnictwo Kacper, Kraków 2015, s. 443.

59  M. M i o d o w n i k, Żywe tworzywa, „Polityka” 2017, nr 32(3122), s. 61.
60  Zob. R.A. L i z u t, Technika a wartości. Spór o aksjologiczną neutralność artefaktów, Wy-

dawnictwo Academicon, Lublin 2014.

Waldemar CZAJKOWSKI



119

zasobów, nie jest pytaniem retorycznym, a poważna odpowiedź na nie wymaga 
poszukiwania możliwości wykraczającej poza tradycyjną dychotomię rynku 
i planu.

Podobnie rzecz się ma z rolą pieniądza jako narzędzia dystrybucji dóbr. 
Jako ilustrację przytoczę elementy koncepcji stworzonej przez Kevina Kelly’ego, 
współtwórcy miesięcznika „Wired” poświęconego nowym technologiom i au-
tora książki Nowe reguły nowej gospodarki. Dziesięć przełomowych strategii 
dla świata połączonego siecią61. Jedną z takich strategii przedstawia Kelly 
w szokująco zatytułowanym rozdziale: „Niech wszystko będzie za darmo”: 
„Im większa obfi tość, tym większego sensu nabiera hojność. Kierowanie się 
w biznesie zasadą darmowości pozwala przygotować się na nieuchronny spa-
dek cen i wykorzystać jedyną rzecz, która pozostanie rzadkością – ludzką uwa-
gę”62. Kluczowym elementem rozumowania autora nie jest teza ideologiczna 
czy polityczna lecz technologiczno-ekonomiczna. Jego zdaniem, wskutek po-
stępu technicznego „ceny nieuchronnie zbliżają się do zera”63. Innymi słowy, 
„każdy produkt – materialny czy niematerialny – podlega prawu odwróconej 
wyceny i tanieje w miarę, jak jego jakość wzrasta”64. Dlatego „dążenie do 
darmowości jest prawem uniwersalnym”65.

Jeśli nawet nowoczesny świat bez pieniędzy nie jest możliwy, to przypusz-
czalnie możliwy jest świat, w którym pieniądz odgrywałby mniejszą rolę niż 
ta, którą odgrywa dzisiaj. A gdyby i taki świat nie był możliwy (albo pożąda-
ny), to wciąż istnieje wiele wartych zbadania alternatyw obecnej sytuacji. Być 
może powinniśmy dążyć do jednej waluty światowej; projekty takie są dziś 
poważnie dyskutowane66; działa także stowarzyszenie propagujące tę ideę67. 
Być może w Europie należałoby pozostać przy euro, a może lepiej byłoby 
powrócić do walut narodowych, albo – zgodnie z sugestią Davida C. Kortena 
– rozwijać waluty lokalne. Pisze on, że już „15 tysięcy społeczności na całym 
świecie wyemitowało własną walutę, by wspierać lokalny handel”68. 

Na zakończenie tej części artykułu pragnę dodać choćby kilka słów na temat 
tak zwanych kryptowalut. Problemom związanym z ich rozwojem poświęcony 

61  Zob. K. K e l l y, Nowe reguły nowej gospodarki. Dziesięć przełomowych strategii dla świata 
połączonego siecią, tłum. K. Środa, WIG-Press, Warszawa 2001. 

62  Tamże, s. 155. 
63  Tamże, s. 42.
64  Tamże, s. 43.
65  Tamże, s. 47.
66  Zob. hasło „World currency”, Wikipedia: The Free Encyclopedia, https://en.wikipedia.org/

wiki/World_currency.
67  Zob. strona internetowa Single Global Currency Association, https://singleglobalcurrency.org.
68  D.C. K o r t e n, Świat po kapitalizmie. Alternatywy dla globalizacji, tłum. H. Goworowska-

-Adamska, Stowarzyszenie „Obywatel”, Łódź 2002, s. 203.

Filozofia pieniądza a utopie



120

jest jeden z zeszytów czasopisma „Scientifi c American / Świat Nauki”69. Dwaj 
amerykańscy badacze z Massachusetts Institute of Technology tak charaktery-
zują w nim jedną z walut elektronicznych: „Bitcoin jest […] najbardziej znaną 
walutą cyfrową […] został zaprojektowany jako metoda płatności cyfrowych 
w sieciach P2P (peer-to-peer), bez udziału władz centralnych. Każdy może 
dołączyć do systemu, co jest zarówno jego siłą, jak i słabością”70. „Pojawienie 
się walut cyfrowych nowej generacji – piszą – ma szansę przyczynić się do 
zmniejszenia napięć w handlu międzynarodowym. […] Zdecentralizowane 
systemy wspierane przez szerokie porozumienia różnorodnych graczy mogą 
skutkować większą transparentnością, odpowiedzialnością i równością”71. 
Inny autor, John Pavlus, zdaje się być mniejszym optymistą. Jego zdaniem, 
„pierwsza istotna waluta cyfrowa pokazała nam, jak może wyglądać nowy 
porządek ekonomiczny – który rodzi więcej pytań niż odpowiedzi”72. Natalie 
Smolenski wypowiada natomiast ważną tezę dotyczącą przyszłości: „Społecz-
ne skutki techniki blockchain będą zależeć od tego, kto zdobędzie kontrolę nad 
naszą tożsamością cyfrową”73.

*

Pieniądz odgrywa w historii ludzkości ogromną, ale bardzo niejednoznacz-
ną rolę. Dziś pytanie o rolę, jaką powinien pełnić w zglobalizowanym świecie 
stojącym wobec wielu trudnych wyzwań, to jedno z pytań kluczowych dla 
przyszłości, za którą wszyscy jesteśmy odpowiedzialni. Nie sposób na nie 
odpowiedzieć, pozostając w obszarze teorii ekonomicznych. Potrzebne są 
dociekania aksjologiczne i epistemologiczne, ontologiczne i historiozofi czne. 
Potrzebna jest fi lozofi a pieniądza. Jej rozwój stanowi jedno z (wielu) wyzwań 
stojących przed fi lozofi ą, która powinna – nie rezygnując ze swych tradycyj-
nych powinności – bardziej zdecydowanie włączyć się w przezwyciężanie 
kryzysu, w którym znajduje się ludzka wspólnota. 

69  Zob. „Scientifi c American / Świat Nauki” 2018, nr 2(318), „Przyszłość pieniądza” (http://
www.swiatnauki.pl/19,256.html).

70  A. L i p t o n, A. P e n t l a n d, Jak rozbić bank, „Scientifi c American / Świat nauki” 2018, 
nr 2(318), s. 28.

71  Tamże, s. 31.
72  J. P a v l u s, Pierwsza ważna waluta cyfrowa pokazała nam, jak może wyglądać nowy po-

rządek ekonomiczny – który rodzi więcej pytań niż odpowiedzi, „Scientifi c American / Świat nauki” 
2018, nr 2(318), s. 32.

73  N. S m o l e n s k i, Ewolucja zaufania, „Scientifi c American / Świat nauki” 2018, nr 2(318), 
s. 38.

 

Waldemar CZAJKOWSKI


