
235

Dorota HAWRYLUK 

„BO W NAS SĄ KORZENIE PIĘKNA PRZEGŁĘBOKO”
O formie poetyckiej medytacji biblijnej Karola Wojtyły–Jana Pawła II*

Można uznać, że dramat Hiob jest utworem prekursorskim, w którym biblijna 
medytacja nad zbawczą interwencją Boga przybrała z jednej strony strukturę 
poetyckiej teodycei, z drugiej zaś – poetyckiej epifanii, umożliwiającej wyakcen-
towanie źródeł duchowego piękna człowieka i uzyskanej przez niego na zawsze 
godności. Dla Wojtyły piękno nie jest wyłącznie kategorią estetyczną, ale stanowi 
jednocześnie swoistą wykładnię teologiczną i znak przynależności conditio hu-
mana do Boga.

Moim Przyjaciołom w Karmelu

„Jeśli chcesz znaleźć źródło, / musisz iść do góry, pod prąd. / Przedzieraj 
się, szukaj, nie ustępuj, / wiesz, że ono musi tu gdzieś być – / Gdzie jesteś, źró-
dło?... Gdzie jesteś, źródło!? / […] odsłoń mi tajemnicę / swego początku!”1. 

Przytoczone słowa, pochodzące z pierwszej części napisanego w roku 
2002 poematu Jana Pawła II, pod wieloma względami mogą przypominać 
wskazania dotyczące chrześcijańskiej postawy medytacyjnej, której przyję-
cie proponowane jest w ramach duchowości karmelitańskiej. W jej centrum 
znajduje się wewnętrzne zaangażowanie całego człowieka, warunkujące wier-
ność podjętej drodze duchowej i determinację w praktykowaniu jej zasad. 
W Drodze doskonałości św. Teresy od Jezusa, reformatorki Karmelu i doktora 
Kościoła, czytamy: „Jest to królewska droga do nieba, wielki skarb leży na 
niej ukryty; nie dziw zatem, że wszystko to tak dużo kosztuje. Przyjdzie czas, 
że się przekonamy, jak dalece wszystko, cokolwiek byśmy dla zdobycia tego 
skarbu uczynili, prawie jest niczym. Wracając tedy do tych, którzy pragną 
pić z tej wody żywej i iść drogą do niej wiodącą, aż dojdą do samego źró-
dła, nasuwa się pytanie: od czego mają zacząć? Sądzę, że wszystko na tym 
polega, by przystąpili do rzeczy z niezachwianym postanowieniem, iż nie 
spoczną, aż dojdą do celu […]. Co do mnie, słowa Ewangelii zawsze mocniej 

* Część teoretyczna niniejszego tekstu została przedstawiona w ramach Ogólnopolskiej Dokto-
ranckiej Konferencji Naukowej „Konwencje i formy w literaturze dawnej i współczesnej”, zorganizo-
wanej przez Katedrę Historii Literatury Staropolskiej oraz Katedrę Teorii i Antropologii Literatury 
Instytutu Filologii Polskiej KUL 13 czerwca 2015 roku w Lublinie.

1  J a n  P a w e ł  II, Tryptyk rzymski, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, 
Tryptyk rzymski, red. M. Skwarnicki, Wydawnictwo Znak, Kraków 2004, s. 510n. 

„Ethos” 32(2019) nr 2(126) 235-269
DOI 10.12887/32-2019-2-126-14



236

mnie do siebie pociągały niż wszelkie książki najznakomitszych autorów”2. 
Przywołane fragmenty opisują niezwykle specyfi czną postawę wewnętrzną, 
którą określa się w duchowości jako „determinada determinaciòn”. Termin 
ten oznacza „niezachwiane postanowienie”, wyrażając chyba najpełniej istotę 
duchowego męstwa, stałości oraz woli praktykowania ewangelicznego ra-
dykalizmu. Do tej właśnie prawdy nawiązał 15 października 1982 roku Jan 
Paweł II w adresowanym do Hiszpanów przemówieniu telewizyjnym z okazji 
rocznicy śmierci św. Teresy: „Jej cudowne nauki łączą się w sposób doskonały 
z pragnieniami naszego wieku. Ja sam mogę potwierdzić, kiedy w trudnych 
latach swojej młodości zbliżyłem się do nauki Teresy”3. Wydaje się zatem, 
że tak zarysowana perspektywa hermeneutyczna stanowić może niezbędne 
tło dla naszej próby zmierzenia się z kategorią formy poetyckiej medytacji 
biblijnej Papieża Polaka. W celu ukazania jej zasadniczych prawideł, które 
generują niepowtarzalność stylu poetyckiego Karola Wojtyły–Jana Pawła II, 
przyjrzymy się na początku prezentowanej przez niego konwencji.

PERSPEKTYWY TEORETYCZNE
 
Etymologia łacińskiego słowa „conventio”, oznaczającego układ lub zgo-

dę, sytuuje nas najpierw w kontekście biografi cznym i wymaga odwołania 
do pierwszych, młodzieńczych wyborów życiowych dokonywanych przez 
Wojtyłę. Wiązały się one przede wszystkim z podjęciem polonistycznych 
studiów uniwersyteckich, które odpowiadały zainteresowaniom literackim 
i teatralnym przyszłego papieża oraz stanowiły drogę do jego intelektualnej 
samorealizacji4. Następnie, dzięki aktywnemu włączeniu się w prace powstałej 
w październiku 1938 roku Krakowskiej Konfraterni Teatralnej, przy której kil-
ka miesięcy później powołano trzyletnią szkołę dramatyczną o nazwie Studio 
395, mógł on nie tylko rozwijać swoje pasje sceniczne, ale i pogłębiać wrażli-
wość na słowo literackie. Jak wiadomo, do uczestników zajęć prowadzonych 
w tej szkole Wojtyła dołączył wraz z grupą przyjaciół ze studiów w styczniu 
1939 roku6. Jednakże rok ten, wypełniony z jednej strony realizacją wymagań 

2  Św. T e r e s a  o d  J e z u s a, Droga doskonałości, w: taż, Dzieła, t. 2, tłum. H.P. Kossowski, 
Wydawnictwo Karmelitów Bosych, Kraków 1987, s. 106n.

3  J a n  P a w e ł  II, Orędzie telewizyjne do Hiszpanii w dniu święta św. Teresy z Avili (15 X 1982), 
w: Nauczanie papieskie, t. 5 (1982), cz. 2, red. E. Weron SAC, A. Jaroch SAC, Pallottinum, Poz-
nań 1996, s. 558.  

4  Por. J. S z c z y p k a, Jan Paweł II. Rodowód, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1990, 
s. 33n.

5  Por. tamże, s. 39-41.
6  Powołana w roku 1939 z inicjatywy Tadeusza Kudlińskiego Konfraternia Teatralna miała 

przyczynić się do ożywienia krakowskiego życia teatralnego, przede wszystkim poprzez organizo-

Dorota HAWRYLUK



237

wynikających z podjętych studiów, z drugiej zaś z rozwijaniem zainteresowań 
teatralnych, był dla młodego adepta polonistyki szczególny z innego jeszcze 
powodu. Otóż w czerwcu Wojtyła ukończył swój drugi młodzieńczy tomik 
wierszy (pierwszy się nie zachował), który zatytułował: Renesansowy Psałterz 
(Księga Słowiańska)7. W skład tego zbioru weszły: napisany na przełomie roku 
1938 i 1939 poemat Symphonie – Scalenia8 (tematycznie reprezentatywny 
w zakresie przyjmowanej od początku postawy wobec tradycji literackiej), po-
wstały wiosną 1939 roku, zadedykowany matce Emilii wiersz-inwokacja [Nad 
Twoją białą mogiłą]9, utwory Magnifi cat – hymn10 i Sonety – Zarysy11 oraz 
cykl siedemnastu sonetów12, których fragmenty autor dołączył kilka miesięcy 
później, podczas trwającej już okupacji, do jednego z dziewięciu listów pisa-
nych do wadowickiego przyjaciela i teatrologa Mieczysława Kotlarczyka13. 
Listy te – obok tekstów literackich – należą do najważniejszych i najbardziej 
interesujących źródeł wiedzy na temat postawy ideowej młodego Wojtyły, jego 
najgłębszych inspiracji, fascynacji poetyckich i duchowych poszukiwań. Dla-
tego też w niniejszym opracowaniu będą stanowić istotny punkt odniesienia.

W liście z 14 listopada 1939 roku czytamy: „Trzeba sprecyzować tę ideę, 
która w nas trwa, trza objawić ten nurt, który prze strumień naszej młodości, 
a objawić się dotąd nie mógł. A strumień ten źródło ma w nas wspólne: Miłość 
głęboką, Wolność słowiańską i sarmacką i – nie pragnienie już, ale żądzę 
Piękna. To, o czym nieraz mówiliśmy […], że nie jest Sztuka, aby była li tylko 
prawdą realistyczną, albo li tylko zabawą, ale nade wszystko jest nadbudową, 
jest spojrzeniem wprzód i wzwyż, jest towarzyszką religii i przewodniczką na 

wanie widowisk teatralnych w plenerze. Zadaniem Studia 39 było wykształcenie aktorów, którzy 
uczestniczyliby w festiwalach organizowanych z okazji Dni Krakowa. Tutaj młody Wojtyła odbył 
rudymentarne zajęcia sceniczne w zakresie emisji głosu, ekspresji i charakteryzacji (por. J. P o p i e l, 
Los artysty w czasach zniewolenia. Teatr Rapsodyczny 1941-1967, Wydawnictwo UJ, Kraków 2006, 
s. 258n.). 

7  Zob. K. W o j t y ł a, Renesansowy psałterz (Księga słowiańska), w: Karol Wojtyła, Poezje. 
Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 27-76.

8  Zob. t e n ż e, Symphonie – Scalenia, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II,
Tryptyk rzymski, s. 41-54.

9  Zob. t e n ż e, [Nad Twoją białą mogiłą], w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan 
Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 27.

10  Zob. t e n ż e, Magnifi cat – Hymn, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, 
Tryptyk rzymski, s. 63-66.

11  Zob. t e n ż e, Sonety – Zarysy, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, 
Tryptyk rzymski, s. 28n.

12  Zob. t e n ż e, Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, 
s. 30-39.

13  Por. t e n ż e, List do M. Kotlarczyka z 14 XI 1939, w: M. Kotlarczyk, K. Wojtyła, O Te-
atrze Rapsodycznym. 60-lecie powstania Teatru Rapsodycznego, oprac. J. Popiel, wybór T. Malak, 
J. Popiel, Państwowa Wyższa Szkoła Teatralna im. L. Solskiego, Kraków 2001, s. 308.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



238

drodze ku Bogu […]. Rozważywszy powojenną poezję [czyli tę po pierwszej 
wojnie światowej – D.H.], trzeba by stwierdzić, że w większości była zaba-
wą, czasem li tylko formą, a  r z a d k o  d u c h e m  n a r o d u  t c h n ę ł a. 
A jeśli jakimś w ogóle duchem, to czerwonego sztandaru i łatwego, a jakże 
nieistotnego humanizmu międzynarodówki […]. Otóż chodzi o pieśń pol-
skim i słowiańskim duchem przepojoną. […] Bo dla nas duch jest więcej 
niż przemoc i miecz; bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko, bo Piękno 
nasze i sztuka nasza z naszego jest Narodu i dla naszego Narodu: to jest pieśń 
Wieszczów, Teatr Wyspiańskiego, Księgi Kasprowicza i fi lozofi a Norwida. 
W nich jest linia wielkiej poezji polskiej, pieśń nie przebrzmiała, która naród 
jak w owym «Genezis z Ducha» mocą wypracy i ofi ary ku górze prowadziła 
i ku wyzwoleniu”14.  

Przywołany fragment listu zarysowuje niezwykle jasny i klarowny obraz 
tradycji, która nie tylko żywiła twórczą wyobraźnię początkującego poety, 
wpływając na kształt jego literackiego języka, ale także w znacznej mierze 
przyczyniła się do ukształtowania prezentowanej przez niego fi lozofi i słowa. 
Jej zasadniczy nurt wiąże się ze spuścizną romantycznych wieszczów, zwłasz-
cza z twórczością Cypriana Norwida i Juliusza Słowackiego, oraz z tradycją 
młodopolską15. W kolejnym liście Wojtyła wyznaje: „Są ludzie, którzy teraz 
umierają z nudy. Ja to nie. Obłożyłem się książkami, obwarowałem Sztuką 
i Nauką. Pracuję. Czy uwierzysz, że mi nieomal brakuje czasu. Czytam, piszę, 
uczę się, myślę, modlę się i walczę w sobie. Czasem okropny odczuwam ucisk, 
przygnębienie, depresję, zło. Czasem jakobym świtu dopatrywał, jutrzenki 
i jasności wielkiej. Napisałem dramat, ściślej poemat dramatyczny. Nazywa 
się «Dawid», chodzi w stroju biblijnym i w piastowskiej płótniance i w karma-
zynowej delii. Wiele rzeczy, wiele spraw duszy swojej w nim objawiłem […]. 
Przeczytałem całą prawie mistykę Słowackiego, potem wiele z Mickiewicza, 
teraz znów Wyspiańskiego ab ovo. Poza tym Pismo Święte. St.[ary] Testament. 
Wczoraj było św. Jana Ewangelisty. Czytaliśmy razem [z Juliuszem Kydryń-
skim – D.H.] te przecudowne miejsca, w których Jezus żegna się z uczniami 
swoimi we wieczerniku”16. 

Wydaje się zatem, że coraz śmielsze odwołania do źródeł biblijnych gene-
rujących poetycką medytatywność i przywoływany nieustannie ten sam krąg 
inspiracji literackich nie pozostają bez związku z dokonywanym przez Wojtyłę 
wyborem wartości17. Obydwie te tradycje głęboko oddziałują na niego nie 

14  Tamże, s. 308n. 
15  Por. R. B u t t i g l i o n e, Myśl Karola Wojtyły, tłum. J. Marecki SDS, Instytut Jana Pawła II

KUL, Lublin 2010, s. 320n. 
16  K. W o j t y ł a, List do M. Kotlarczyka z 28 XII 1939, w: Kotlarczyk, Wojtyła, dz. cyt., s. 312n.
17  Wnikliwe opracowanie problematyki ujawniania się w stylu literackim Wojtyły językowych 

i stylistycznych transpozycji tradycji skodyfi kowanej przez Biblię Jakuba Wujka przedstawiła Anna 

Dorota HAWRYLUK



239

tylko jednak w sferze aksjologii, a ich obecność zaznacza się również w sferze 
preferowanej przez przyszłego papieża estetyki i przenika do warstwy zna-
czeniowej tworzonych utworów. Jak zauważa Zofi a Zarębianka, istotny jest 
tu nie tyle sam fakt odwołania się do tych tradycji (choć, rzecz jasna, on także 
ma znaczenie), ile ich wzajemne przenikanie się, wewnętrzny dialog, który 
w ukryty sposób toczy się niejako pod powierzchnią tekstów18. Zacytowany 
wyżej list zdaje się spostrzeżenie to potwierdzać, zwłaszcza że pada w nim – 
zaraz po informacji o napisaniu poematu dramatycznego Dawid – sugestywne 
dopowiedzenie, iż autor objawił w nim wiele spraw swej duszy. Na tej podsta-
wie  trzeba nie tylko uwzględnić trudność interpretacyjną związaną z owym 
ukrytym dialogiem tradycji, która wyprowadza nas niejako z sieci zależności 
wyłącznie międzytekstowych19, ale od początku przyjąć i zastosować najbar-
dziej adekwatne kryterium przedmiotowo-metodologiczne tak, by uszanować 
swoistość medytacyjnego charakteru procesu twórczego prowadzącego do 
powstania literackich utworów Wojtyły. Sądzę, że rozwiązania tego problemu 
można by poszukać na gruncie wypracowanego już przez środowisko polskich 
krytyków literatury nurtu krytyki personalistycznej. Jej główne założenia, za-
proponowane po raz pierwszy w roku 1938 przez Ludwika Frydego20, wiążą 
się z tezą, że autonomicznym zjawiskiem literackim w krytyce personalistycz-
nej i – co za tym idzie – właściwym przedmiotem jej opisu jest osobowość 
twórcza autora21. Zdaniem Frydego krytyk winien wczuć się w osobowość 
poety i próbować odtworzyć ją od wewnątrz, rozpatrując jego dzieło jako 
wypowiedź duszy. U podstaw tej teorii znalazły się dwie kategorie: formy 
i kreacji, które – rozpatrywane na poziomie antropologicznym – odnoszą się 
chyba najpełniej do wewnętrznych światów jednostki ludzkiej. Kreowanie 
form należy zatem utożsamiać z działaniami ściśle osobo-twórczymi, ponie-
waż forma – w ujęciu Frydego – to swoisty styl biografi i wyrażony w postaci 

Kozłowska. Jej zdaniem ślady obecności tradycji wągrowieckiego jezuity w tekstach artystycznych 
Wojtyły to: bezpośrednie powtórzenia leksykalne; leksykalne, fl eksyjne, składniowe i stylistyczne 
odwołania do tradycji polszczyzny biblijnej, której Wujek był twórcą, a przynajmniej kodyfi katorem; 
leksemy pojawiające się w Wujkowej Biblii włączone w nowe konteksty interpretacyjne (zob. A. K o z-
ł o w s k a, Styl artystyczny Karola Wojtyły wobec tradycji Jakuba Wujka, w: Karol Wojtyła/Jan 
Paweł II wobec tradycji kultury polskiej, red. G. Halkiewicz-Sojak i in., Wydawnictwo Naukowe 
UMK, Toruń 2015, s. 109-125; t a ż, Od psalmów słowiańskich do rzymskich medytacji. O stylu 
artystycznym Karola Wojtyły, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2013). 

18  Por. Z. Z a r ę b i a n k a, Medytacja znaczeń – o specyfi ce dykcji poetyckiej Karola Wojty-
ły, w: Przestrzeń słowa. Twórczość literacka Karola Wojtyły–Jana Pawła II, red. Z. Zarębianka, 
J. Machniak, Wydawnictwo św. Stanisława BM, Kraków 2006, s. 101.  

19  Por. tamże, s. 103. 
20  Zob. L. F r y d e, Wybór pism krytycznych, oprac. A. Biernacki, Państwowy Instytut Wy-

dawniczy, Warszawa 1966. 
21  Por. K. D y b c i a k, Personalistyczna krytyka literacka. Teoria i opis nurtu z lat trzydziestych, 

Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1981, s. 38-54, 89-91.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



240

tekstu literackiego, istotny kształt jakości przetworzonych przez jednostkę 
i nadających sens jej życiu22. Ta kluczowa kwestia problematyki „powrotu 
do autora i jego intencji”23, a więc zagadnień na długi czas wygnanych z ob-
szaru „rozsądnego uprawiania literaturoznawstwa”24, obecnie podejmowana 
jest z zastosowaniem metody kognitywnej. Nawiązanie do ujęcia personali-
stycznego jawi się zatem jako niezbędne dla właściwego odczytania rozległej 
tradycji literackiej uruchamianej w twórczości Karola Wojtyły, zważywszy na 
specyfi kę jego tożsamości poetyckiej. 

List Wojtyły do Kotlarczyka napisany z okazji Świąt Wielkanocnych 1940 
roku może stanowić interesujące świadectwo ukształtowanej już i nieustannie 
pogłębianej postawy artystycznej autora, wskazuje bowiem na preferowane 
przez niego kierunki literackie oraz umiłowanie tradycji chrześcijańskiej 
i chrześcijańskiego ducha, na nawiązania do antyku i medytację nad tekstami 
Pisma Świętego: „Zmartwychwstał! Chrystus! Bóg Zmartwychwstał – i czło-
wiek zmartwychwstaje w Chrystusie i ludzie. […]. Ja sam napisałem dramat 
nowy. Grecki formą, chrześcijański duchem, odwieczny treścią […]. Dramat 
o cierpieniu: «Hiob». Wcale się to niektórym ludziom podoba. Wynikło to 
w pewnej mierze z tego, że zagłębiam się w Stary Testament. Przeczytałem 
Psalmy Dawida, Księgę Hioba, Księgę Mądrości, teraz Proroków. Poza tym 
z ważniejszych: «Słowacki i nowa sztuka» (genialna rzecz), a obecnie «Wykła-
dy z literatury słowiańskiej Mickiewicza» […]. Ja w siebie zachodzę i w sobie 
się rozbudowuję”25. 

Istotne dla podjętego przez nas tematu mogą być słowa Wojtyły: „Wy-
nikło to w pewnej mierze z tego, że zagłębiam się w Stary Testament” i „Ja 
w siebie zachodzę i w sobie się rozbudowuję”. Sformułowania te wprowadza-
ją nas już bezpośrednio w klimat medytacyjnego stylu autora listu. Zgodnie 
z etymologią łacińską termin „medytacja” oznacza: rozwagę, namysł, nawyk, 
przygotowanie, rozpamiętywanie, dumanie, ale także wskazuje na takie dzia-
łania, jak: myślenie, roztrząsanie, rozważanie czy uczenie się26. Medytacja to 
zatem swoisty typ ludzkiej aktywności, w szczególny sposób nakierowany na 
wybrany przedmiot i dążący do jego wszechstronnego rozpoznania, dotarcia 
do jego wewnętrznej zasady. Interesujące rozumienie tego terminu proponuje 

22  Por. F r y d e, dz. cyt., s. 227. 
23  S. S a w i c k i, Problematyka aksjologiczna w badaniach literackich, w: Problematyka 

aksjologiczna w nauce o literaturze. Studia, red. S. Sawicki, A. Tyszczyk, Redakcja Wydawnictw 
KUL, Lublin 1992, s. 104. 

24  P. S o b o l c z y k, Kognitywna vs. Kognicyjna? Poetyka vs. „Poietyka”?, „Teksty Drugie” 
2010, nr 4, s. 98.

25  K. W o j t y ł a, List do M. Kotlarczyka z Wielkanocy 1940, w: Kotlarczyk, Wojtyła, 
dz. cyt., s. 314n.

26  Por. W. K o p a l i ń s k i, hasło „Medytacje”, w: tenże, Słownik wyrazów obcych i zwrotów 
obcojęzycznych, Państwowe Wydawnictwo Wiedza Powszechna, Warszawa 1989, s. 325. 

Dorota HAWRYLUK



241

Stanisław Dąbrowski, który uważa medytację za rodzaj wewnętrznej pracy an-
gażującej całą osobowość człowieka, podejmowanej ze świadomością jej trudu, 
ale też pociągającej – tak ze względu na niezwykłość pokonywanej drogi, jak 
i z powodu sensu odnajdywanego u jej końca27. Sens ten jego zdaniem obejmuje 
zarówno wiedzę o przedmiocie medytacji uzyskaną w trakcie jej przebiegu, jak 
i wiedzę podmiotu o sobie samym, która prowadzi do samopoznania i zmiany 
zachodzącej w medytującym. Medytacja jest niezwykle twórczym wysiłkiem28, 
wymagającym od człowieka nie tylko koncentracji uwagi, ale również determi-
nacji w przekraczaniu ograniczeń indywidualnych i sytuacyjnych. Odwołując się 
do metafory drogi, można powiedzieć, że medytacja jako pewien typ konkretnego 
doświadczenia wewnętrznego29 najczęściej prowadzi przez takie duchowe miej-
sca, w których człowiek próbuje wytyczyć nowy, możliwy dla siebie do przeby-
cia szlak lub zmierzyć się z jakimś trudnym wewnętrznym przejściem, którego 
pokonanie konieczne jest dla uzyskania prawdziwej wolności i spokoju.

W teorii literatury medytacje – w znaczeniu: rozmyślania – określane są 
jako odrębny, uprawiany od późnego średniowiecza, prozatorski gatunek lite-
racki związany z rozważaniem misterium Męki Pańskiej30. Zdaniem badaczy 
inspirację dla polskich medytacji stanowiły dzieła znane w średniowiecznej 
Europie pod nazwą Meditationes Vitae Christi oraz funkcjonujące jako osobny 
utwór Meditationes de passione31. O istnieniu w literaturze sensu stricto po-
ezji medytacyjnej można jednak mówić dopiero od epoki renesansu i baroku, 
w związku z rozwijającą się w tym czasie ideą „sztuki pobożnych rozważań”32, 
czyli ćwiczeń duszy precyzyjnie zaprojektowanych przez mistrzów życia du-
chowego. Zdaniem Teresy Kostkiewiczowej w okresie tym nastąpiło niemal 
utożsamienie twórczości poetyckiej z medytacją33. Do najobszerniejszych 
i najbardziej znanych polskich utworów tego typu należą: Rozmyślanie o ży-
wocie Pana Jezusa34 (znane jako Rozmyślanie przemyskie) z około 1500 roku, 

27  Por. S. D ą b r o w s k i, Medytacja. Studium genologiczne. Cz. I, „Przegląd Humanistycz-
ny” 33(1989) nr 4(283), s. 77-79.

28  Por. J. M a i n, Chrześcijańska medytacja, tłum. G. Kowalewski, R. Ranus, Wydawnictwo 
Zysk i S-ka, Poznań 1995, s. 69.

29  Por. M. S a g a n i a k, Doświadczenie wewnętrzne jako źródło mowy. Medytacja w fi lozofi i 
i poezji, w: Medytacja – postawa intelektualna, sposób poznania, gatunek dyskursu, red. T. Kost-
kiewiczowa, M. Saganiak, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2010, s. 148n. 

30  Zob. M. G ł o w i ń s k i, hasło „Medytacje”, w: Słownik terminów literackich, red. M. Gło-
wiński, J. Sławiński, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1988, s. 271.

31  Por. T. M i c h a ł o w s k a, Średniowiecze, PWN, Warszawa 1995, s. 589-609. 
32  T. K o s t k i e w i c z o w a, Medytacja – wstępne spostrzeżenia i uwagi, w: Medytacja – po-

stawa intelektualna, sposób poznania, gatunek dyskursu, s. 17.
33  Por. tamże, s. 18n.
34  Zob. Rozmyślanie o żywocie Pana Jezusa z rękopisu grecko-katol. kapituły przemyskiej, 

wydał Adam Bruckner, Akademia Umiejętności, Kraków 1907, http://www.wbc.poznan.pl/dlibra/

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



242

będące kopią starszego, piętnastowiecznego rękopisu, oraz Żywot Pana Jezu 
Krysta35, pochodzący z początku szesnastego wieku przekład tekstu łacińskie-
go dokonany przez Baltazara Opeca, oraz Rozmyślania dominikańskie spisane 
w krakowskim klasztorze oo. Dominikanów w roku 1532 (ich autor, zakonnik 
Wiktoryn, oparł się na łacińskiej Pasji, wzbogacając opowieść o Męce Pań-
skiej lirycznymi lamentami Matki Bożej)36. Wpływ praktyk medytacyjnych 
na kształtowanie się relacji w polu gatunkowym literatury zyskał potwier-
dzenie w fakcie nazywania „medytacjami” poezji refl eksyjnej uprawianej 
w dobie romantyzmu. Teresa Dobrzyńska zwraca uwagę, że wzorzec i źródło 
tych form – zyskujących status gatunku lub dających się potraktować jako 
zjawiska w jakimś stopniu podobne do gatunków wzorcowych – stanowiły 
rozważania o charakterze przemyśleń indywidualnych, prowadzonych w głębi 
ducha i dla osiągnięcia większej dojrzałości37. Zdaniem Wojciecha Kudyby 
istnienie elementów medytacyjnych czy żywiołu medytacyjnego w utworach 
poetów epoki romantycznej, a potem współczesnej, może przejawiać się nie 
tyle w samej prezentacji medytacyjnego stylu, ile – bardziej jeszcze – w spo-
sobie udostępniania przez autorów poznanej prawdy i odsłaniania głębi wła-
snego autorskiego „ja”38. Stąd – jak podkreśla Stefan Sawicki – medytacja jest 
w swej istocie aksjologiczna, ponieważ zawsze skupia się na treściach wartych 
poznania i roz-poznania przez medytującego39. Szczególnie wyraźnie daje się 
to zaobserwować w rozmyślaniu religijnym, którego podstawę stanowi księga 
Pisma Świętego. Jeśli przyjmiemy, że przyczyną sprawczą medytacji jest od-
czuwany przez człowieka brak, niepewność, pytanie (sformułowane lub nawet 
niesformułowane), to samą medytację można traktować dodatkowo jako próbę 
rozważającej różne możliwości odpowiedzi40. W ten sposób mogą powstawać 
dopełniające się i modyfi kujące w czasie, a stale dążące do prawdy medytacje 

applet?mimetype=image%2Fx.djvu&sec=false&handler=djvu_html5&content_url=%2FContent
%2F1770%2Frozmyslania_pzemyskie.djvu.

35  Zob. św. B o n a w e n t u r a, Żywot Pana Jezu Krysta, tłum. B. Opeć, http://www.wbc.poznan.
pl/dlibra/applet?mimetype=image%2Fx.djvu&sec=false&handler=djvu_html5&content_url=%2F
Content%2F445578%2Fdirectory.djvu. (Opeć to inna forma nazwiska Opec. Autorstwo tekstu nie-
słusznie przypisywano św. Bonawenturze).

36  Zob. J. K r z y ż a n o w s k i, hasło „Apokryfy”, w: Literatura polska. Przewodnik encyklo-
pedyczny, red. A. Hutnikiewicz, C. Hernas, J. Krzyżanowski, t. 1, PWN, Warszawa 1984, s. 27. 

37  Por. T. D o b r z y ń s k a, Medytacja: gatunek mowy i jego realizacje tekstowe, w: Medytacja 
– postawa intelektualna, sposób poznania, gatunek dyskursu, s. 126.

38  Zob. W. K u d y b a, Medytacja Norwida, w: Liryka Cypriana Norwida, red. P. Chlebowski, 
W. Toruń, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2003, s. 41-54; por. t e n ż e, Żywioł medytacyjny 
w liryce Czesława Miłosza, „Topos” 2002, nr 4-5(65-66), s. 13. 

39  Por. S. S a w i c k i, Medytacja w poznawaniu literatury, w: tenże, Wartość – Sacrum – Nor-
wid. Studia i szkice aksjologicznoliterackie 3, Wydawnictwo KUL, Lublin 2017, s. 37-44.

40  Por. tamże, s. 46.

Dorota HAWRYLUK



243

interpretacyjne nad poszczególnymi dziełami literackimi, składające się na 
dzieje ich poznawczej recepcji. 

W teologii duchowości natomiast medytacją nazywa się rodzaj modlitwy 
myślnej, która polega na przedłużonej refl eksji nad prawdami objawionymi 
i wydarzeniami historii zbawienia, dokonującej się w atmosferze miłości i pro-
wadzonej w celu przyswojenia ich sobie w umyśle i sercu oraz uwzględnienia 
w działaniu41. Taka przedłużona refl eksja może opierać się na rozważaniu słów, 
czyli na przenikaniu do głębi ich wewnętrznego znaczenia, lub może przyjąć 
postać rozmyślań nad obrazem42. W tej perspektywie sytuuje się także medy-
tacja biblijna jako forma rozważania Słowa Bożego, której towarzyszy szcze-
gólna asystencja Ducha Świętego. Trzeba przy tym zaznaczyć, że medytacja 
taka może być istotnym elementem chrześcijańskiej formacji nowego człowie-
ka, jeśli tylko zaistnieją odpowiednie ku temu warunki. W tej kwestii ważny 
jest zasadniczy punkt wyjścia, związany z preferencjami hermeneutycznymi. 
Na pewno nie do przyjęcia będzie stanowisko Friedricha Schleiermachera, 
dla którego Pismo Święte stanowiło jedynie wyraz religijnych poglądów tak 
poszczególnych autorów biblijnych, jak i współczesnego im środowiska43. 
W przekonaniu niemieckiego teologa, fi lozofa i pedagoga hermeneutyka biblij-
na może przyczynić się do poznania idei religijnych oraz znacznie wzbogacić 
osobowość czytającego. W tym porządku Pismo Święte sprowadzone zostaje 
jednak wyłącznie do wymiaru estetycznego, a ten nie wystarczy, aby nastąpiła 
rzeczywista medytacja zmierzająca do spotkania z Bogiem i doświadczenia 
Jego odnawiającej mocy. A jak się wydaje, właśnie taka medytacja stała się 
udziałem Wojtyły: „Wyznanie wiary i trud młodości w przełamaniu każdego 
banału i łatwizny i fi lozofi czna poniekąd wypraca. Otóż chciałem stworzyć 
wyłom niejako. Wbrew kolegom moim, którzy się grążą ciągle jeszcze w roz-
pamiętywaniu wspaniałości Tuwima, cudnej – sam to przyznaję – melodii 
Lieberta, endeckiej bojowości Gałczyńskiego, czy wreszcie panteistycznej 
liryki Leśmiana. […] i wszystko takie nie-nasze, nie-polskie, nie-słowiańskie, 
nie-Chrystusowe i nie-Boże. Trza się odrodzić i odróżnić”44. 

Powyższy fragment pokazuje, że konwencjonalne nacechowanie literackiej 
twórczości Wojtyły zaczyna zmieniać perspektywę na rzecz wyodrębniania 
się jego własnego – osadzonego w myśli biblijnej – autorskiego stylu. Nale-

41  Por. J.W. G o g o l a  OCD, Teologia komunii z Bogiem, Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 
Kraków 2001, s. 308n. 

42  Zob. K. R a h n e r, hasło „Obraz, medytacja imaginatywna”, w: K. Rahner, H. Vorgrimler, 
Mały słownik teologiczny, tłum. T. Mieszkowski, P. Pachciarek, Instytut Wydawniczy Pax, War-
szawa 1987, s. 289.

43  Zob. J. H o m e r s k i, hasło „Biblijna hermeneutyka”, w: Encyklopedia katolicka, t. 2, 
red. F. Gryglewicz, R. Łukaszyk, Z. Sułowski, Wydawnictwo KUL, Lublin 1995, s. 464-468. 

44  W o j t y ł a, List do M. Kotlarczyka z 14 XI 1939, s. 309.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



244

ży jednak mocno podkreślić, że ujawnione przez młodego poetę pragnienie 
„odrodzenia się” i „odróżnienia” od współczesnych mu trendów poetyckich 
nie polegało na radykalnym zerwaniu z tradycją, ale raczej na przemyślanym 
przetworzeniu jej wzorców i dostosowaniu ich do własnej dykcji poetyckiej. 
Innymi słowy, chodziło o jakieś wewnętrzne, głębokie scalenie wszystkich 
bliskich mu elementów konwencji wywodzących się z wybranego obszaru 
kultury i wypracowanie na tym fundamencie stylu, który jednakże o wiele 
bardziej związany byłby z locus theologicus niż z loci communes. Dlatego 
prezentowana przez Wojtyłę koncepcja aktywności literackiej zdaje się tak 
wyraźnie łączyć z poetyką ducha rozumianą na sposób Heglowski, w świetle 
której podstawową rolą poezji jest uświadomienie człowiekowi potęg jego 
życia duchowego45. Prawdę tę potwierdza fragment innego listu, skierowane-
go do Kotlarczyka w listopadzie 1939 roku: „Jesteśmy z tych, co spozierają 
wprzód, co czynią wyłom w wiekach i stają na idących promieniach. To jest 
ów sprzeciw serdeczny przeciw duchowi swoich czasów, walka najgorętsza, 
jaka stacza się w sercu ludzkiem, dotkniętym stopami Boga, może nawet 
ustami Boga z tym, co jest napiętnowane wokół znamieniem złotego cielca 
i jakiejś szaleńczej ewolucji, jakiegoś rozpędu szatańskiego ku przepaści. Oto 
jest człowiek”46. 

W tym kontekście nie sposób nie dostrzec związku stylu poetyckiego Woj-
tyły z dyskursem epifanijnym, mającym rozległą i wielowątkową historię. 
Ryszard Nycz w swoich badaniach nad zjawiskiem epifanii literackiej wyka-
zywał, że podstawowa i historycznie pierwotna jest epifania w znaczeniu teo-
logiczno-religijnym47. W ten sposób zdefi niowana epifania oznacza – podobnie 
jak w Piśmie Świętym – historycznie sprawdzalną ingerencję osobowego Boga 
w świat i jest objawieniem Jego miłości. Stąd może nasuwać się pytanie, w jaki 
sposób praktykowana przez Wojtyłę medytacja biblijna odzwierciedliła się 
w jego twórczości literackiej.

Interesującą analizę zawartych w literackiej spuściźnie Karola Wojtyły–Jana 
Pawła II odniesień do Biblii przedstawiła Mirosława Ołdakowska-Kufl owa48. 
Jej zdaniem w poetyckich tekstach Wojtyły zwraca uwagę nie tylko wielkie 
bogactwo twórczo przemyślanych biblijnych nawiązań czy egzemplifi kacji, 
ale przede wszystkim niekonwencjonalny sposób zastosowania tekstów Pis-
ma Świętego. Wojtyła nie pomija żadnej grupy ksiąg biblijnych, ale honoruje 

45  Por. G.W.F. H e g e l, Wykłady o estetyce, tłum. J. Grabowski, A. Landman, t. 3, PWN, War-
szawa 1967, s. 287n.  

46  K. W o j t y ł a, List do M. Kotlarczyka z 2 XI 1939, w: Kotlarczyk, Wojtyła dz. cyt., s. 304.
47  Por. R. N y c z, Literatura jako trop rzeczywistości. Poetyka epifanii w nowoczesnej litera-

turze polskiej, Universitas, Kraków 2012, s. 89.
48  Zob. M. O ł d a k o w s k a - K u f l o w a, Blask Słowa. Inspiracja biblijna w twórczości 

literackiej Jana Pawła II, Instytut Teologii Biblijnej Verbum, Kielce 2004.

Dorota HAWRYLUK



245

wszystkie, odwołując się swobodnie do obrazów i treści pochodzących zarówno 
z Nowego, jak i ze Starego Testamentu49. Na uwagę zasługuje fakt, że stosowane 
przez niego parafrazy i aluzje często wiążą się z przywołaniem wielu miejsc 
z Biblii jednocześnie. Może to sprawiać wrażenie, że autorowi chodzi raczej 
o wydobycie jakiegoś frapującego i głęboko zakorzenionego w Piśmie Świętym 
problemu, odsłanianego stopniowo przez różne księgi czy odległe nieraz od siebie 
miejsca, sceny lub sytuacje, niż tylko o przypomnienie poszczególnych fragmen-
tów biblijnych i wyeksponowanie na ich tle własnego autorskiego komentarza. 
Na tej podstawie poetyckie medytacje Wojtyły można uznać za konstrukcje wie-
lowarstwowe, w których najniższą warstwę konstytuują przywołania poszcze-
gólnych wersetów i zastosowanie ich do sytuacji pozabiblijnej, w warstwach 
wyższych natomiast wyrażona zostaje cała dogmatyczna treść utworu50. Należy 
przy tym podkreślić, że sposób operowania przez Wojtyłę tekstami natchnionymi 
daleki jest od manifestujących ówcześnie swoją żywotność eksperymentów awan-
gardowych i stanowi oryginalną próbę medytacyjnego przeniesienia biblijnych 
realiów w środowisko i w bieg historii, z którymi autorowi przyszło się zmie-
rzyć51. W związku z tym można mówić o dwóch stałych elementach obecnych 
w tej twórczości od początku, a mianowicie o uzewnętrzniającej się w doborze 
treści powadze oraz o konkretyzującej się koncepcji wiązania sztuki z kategorią 
piękna. Wydaje się zatem, że eksponowany w poetyce Wojtyły charakterystyczny 
styl aplikowania biblijnych zagęszczeń sensów i znaczeń może pełnić rolę klucza 
do pełniejszego zrozumienia jego autorskiej postawy ideowej.

Zdaniem Zofi i Zarębianki cały dorobek twórczy Wojtyły – ze względu na 
swoją modelowość w sposobie ewokowania sacrum i jego specyfi ki – może 
jawić się na tle dziejów polskiej literatury dwudziestego wieku jako wybitnie 
prekursorski52. Fundamentalne w tym kontekście było potraktowanie sacrum 
jako kategorii historycznoliterackiej53 oraz przyjęcie dodatkowych rozróżnień 
typologicznych, umożliwiających przeprowadzenie obserwacji pod kątem 
konstytuowania się tej kategorii w tekstach literackich. Głównym kryterium 

49  Por. t a ż, „Kim jest On?”. Obraz Boga w twórczości Karola Wojtyły–Jana Pawła II, w: Karol 
Wojtyła–Jan Paweł II. Artysta słowa, red. M. Ołdakowska-Kufl owa, W. Kaczmarek, Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2015, s. 49n.

50  Do takich wniosków dochodzi Mirosława Ołdakowska-Kufl owa między innymi w swojej 
analizie poematu Pieśń o Bogu ukrytym Wojtyły (por. t a ż, Blask Słowa. Inspiracja biblijna w twór-
czości literackiej Jana Pawła II, s. 22-27).

51  Por. t a ż, O zanurzaniu w „Strumień piękności”, czyli poglądy Jana Pawła II na sztukę, 
„Dialog Dwóch Kultur” 11(2016) nr 1, s. 93-99.

52  Por. Z. Z a r ę b i a n k a, Sposoby artykułowania sacrum w poezji polskiej po 1956 roku. 
Rekonesans, w: Potrzeba sacrum. Literatura polska okresu PRL-u, red. M. Ołdakowska-Kufl owa, 
W. Felski, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2012, s. 153-155. 

53  Zob. t a ż, Sacrum jako kategoria historycznoliteracka, w: taż, Czytanie Sacrum, Instytut 
Wydawniczy Maximum, Kraków-Rzym 2008, s. 11-17.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



246

owych rozróżnień stał się sposób wykorzystania przez autorów motywiki re-
ligijnej, szczególnie zasobów fabularnych i symbolicznych Pisma Świętego. 
Umożliwiło to wskazanie kilku zasadniczych strategii świadczących o niepo-
wtarzalności autorskiego odniesienia Wojtyły do sfery sacrum54. Z przepro-
wadzonych w tym przedmiocie analiz wynika, że prezentowany przez niego 
model poetyckiej medytacji można uznać za strategię afi rmacji uniwersalizu-
jącej, defi niującej się poprzez częste odwołania do źródeł biblijnych, których 
charakter jest wyraźnie afi rmujący, aczkolwiek bardzo dyskretny i aluzyjny, 
rozpoznawalny niejednokrotnie tylko przez zastosowany szyk zdania lub na-
śladowanie biblijnego toku narracji czy też przez użycie jednosłownych sygna-
łów nawiązań. Eksponowany styl poetyckiej kompilacji tekstów natchnionych 
prowadzi w efekcie do powstania zjawiska uniwersalizacji znaczeń. Wyraża 
się ono w możliwości odczytania poetyckiej propozycji Wojtyły w sposób 
nieograniczony do paradygmatu religijnego, chociaż religijne znaczenia nie 
zostają przez to uchylone. Dzięki temu poruszana przez niego problematyka 
może być równoprawnie interpretowana w pojęciach ludzkiego doświadczenia 
egzystencjalnego lub duchowego, zyskując przez to większą uniwersalność 
i nośność. Rodzi się jednak pytanie nie tylko o rodzaje nawiązań biblijnych 
występujących w literackiej twórczości Wojtyły, ale przede wszystkim o me-
chanizmy ich uruchamiania oraz o funkcje pełnione przez owe biblijne sygnały 
w strukturze znaczeniowej i obrazowej konkretnych utworów. Adekwatnym 
sposobem przeprowadzenia koniecznych analiz pod tym kątem wydaje się 
zaproponowany przez Zarębiankę podział obecnych w utworach Wojtyły na-
wiązań biblijnych (sygnałów biblijności) na dwa rodzaje: bezpośrednie i po-
średnie. Do sygnałów bezpośrednich zaliczyć można nawiązania leksykalne, 
obrazowe, stylistyczne, rzadziej – brzmieniowe i rzeczowe. Spośród tego ro-
dzaju odniesień w omawianej tu twórczości najczęściej występują stosowanie 
pochodzących z Biblii cytatów i posługiwanie się imionami biblijnych postaci. 
Nawiązania pośrednie, które z uwagi na mechanizm odniesień można określić 
jako sygnały domyślne, obejmują cały szereg preferowanych przez Wojtyłę de-
talicznych sposobów uruchamiania tradycji biblijnej: od posłużenia się jakimś 
znanym motywem czy symbolem, po najbardziej ukryte typy argumentacji, 
przejawiające się jedynie poprzez swoje umocowanie w świecie aksjologii bi-
blijnej55. Ten wariant odwołań do Pisma Świętego można określić jako sygnały 
białe, które w przestrzeni poetyki Wojtyły przekazywane są zwłaszcza przez 
dokonywane przez bohaterów wybory i przyjmowane przez nich postawy. Innym, 

54  Por. t a ż, Sposoby artykułowania sacrum w poezji polskiej po 1956 roku. Rekonesans, 
s. 156-164.

55  Por. t a ż, Rodzaje i funkcje sygnałów biblijnych w twórczości poetyckiej Karola Wojtyły. 
Rekonesans, w: Spotkanie w Słowie. O twórczości literackiej Karola Wojtyły, s. 85-93.

Dorota HAWRYLUK



247

niezwykle ekspresywnym sposobem wprowadzania sygnałów biblijnych jest 
praktykowana przez autora Renesansowego psałterza metoda dopisywania biblij-
nym opowieściom apokryfi cznych ciągów dalszych. Stosowanie tego wariantu 
uruchamiania biblijnego śladu stanowi – jak się wydaje – wymowny argument na 
rzecz tezy o medytatywnym charakterze poetyckiego dyskursu Wojtyły. 

Według Marii Jasińskiej-Wojtkowskiej natomiast Jan Paweł II w swej 
biblijnej medytacji, krystalizującej się w języku poezji z jego swoistymi moż-
liwościami wyrazu, posługuje się w szczególności: wzmożeniem kondensacji 
znaczeń, aluzyjnością odniesień, ekspresją nacechowania słów, a także składni, 
pisowni czy interpunkcji. Zdaniem badaczki jest to taki styl pisarstwa, któ-
ry nie apeluje wyłącznie do sfery umysłowej, ale nawiązuje do ogólniejszej 
i głębszej wrażliwości odbiorcy56. Podstawowy przedmiot medytacji jest bo-
wiem radykalnie odległy od banalności i ukierunkowany na Transcendencję, 
co w naturalny sposób łączy się z pewną dozą nieoczywistości. Do zagadnień 
tych nawiązał również Krzysztof Dybciak, który w swojej refl eksji na temat 
współczesnego poematu podjął próbę ukazania Tryptyku rzymskiego Jana Paw-
ła II jako nowej formy literackiej57. W opinii Dybciaka trudności w opisie 
poetyki tego utworu wynikają z faktu, że obecne są w nim reguły bardzo wielu 
kodów podgatunkowych. Dopiero zwrócenie uwagi na dołączone przez autora 
do tytułu określenie „medytacje” pozwala na przyjęcie nowego, pogłębionego 
spojrzenia na wewnętrzną strukturę kompozycji i na zaaplikowanie najbardziej 
odpowiednich metod do odczytań jej specyfi ki. Interesujące jest podejście Ewy 
Szczęsnej do tej kwestii, w jej przekonaniu bowiem stosowane w tym utworze 
kategorie metaforyczne niejako włączają w dialog wszystkich jego wnikliwych 
czytelników i stanowią rodzaj nazywania interpretacyjnego; Tryptyk... to zatem 
szeroko otwarta wypowiedź, która zaprasza do uczestnictwa nie tyle w pro-
wadzeniu dyskursu, ile w otwartej myślowo interpretacji58. Jak sądzę, może to 
mieć związek z afi liowaną przez autora ideą poetyckiego przetwarzania myśli 
biblijnej, prowadzącą do uruchomienia ukrytego w człowieku duchowego me-
chanizmu medytacyjnego. W celu pełniejszego zilustrowania tego zagadnienia 
warto wskazać na biblijną architekturę poszczególnych utworów Wojtyły. 

Po pierwsze, nadawał on swoim utworom tytuły, które treściowo odnoszą 
się wprost do tekstów Pisma Świętego i ściśle wiążą się z narracją biblij-

56  Por. M. J a s i ń s k a - W o j t k o w s k a, Horyzonty literackiego sacrum, Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2003, s. 467-469.

57  Por. K. D y b c i a k, „Tryptyk rzymski” – nowa forma literacka (i kilka uwag ogólnych 
o współczesnym poemacie), w: tenże, Trudne spotkania. Literatura polska XX wieku wobec religii, 
Wydawnictwo Arcana, Kraków 2005, s. 246-248. 

58  Por. E. S z c z ę s n a, Namysł, zdziwienie, zapytywanie – o poetyce interpretacji na przy-
kładzie „Tryptyku rzymskiego” Jana Pawła II, w: Karol Wojtyła – poeta, red. J. Głażewski, 
W. Sadowski, Wydawnictwo UW, Warszawa 2006, s. 53n.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



248

ną. Wymienię je w porządku chronologicznym: 1) Renesansowy psałterz – 
zbiór nawiązujący do Księgi Psalmów, w nim psalm (…A gdy przyszedł Dawid 
do ziemi-macierzy swej)59, nawiązujący do osoby Dawida; 2) Magnifi cat – 
hymn nawiązujący do Kantyku Maryi z Ewangelii św. Łukasza (por. Łk 1,46-56);
3) Hiob60 i Jeremiasz61, dramaty nawiązujące bezpośrednio do przeżyć tych 
biblijnych postaci i zarazem do tytułów ksiąg Starego Testamentu; 4) Pro-
fi le Cyrenejczyka62 – poemat dotyczący różnych sposobów uczestniczenia 
w misterium drogi krzyżowej Zbawiciela, nawiązujący do postaci Szymona 
z Cyreny z Ewangelii św. Łukasza i św. Marka (por. Łk 23,26; Mk 15,20-21); 
5) Medytacje nad „Księgą Rodzaju” na Progu Kaplicy Sykstyńskiej – dru-
ga część poematu Tryptyk rzymski; 6) Wzgórze w krainie Moria – trzecia 
część poematu Tryptyk rzymski, nawiązująca do przeżyć starotestamen-
talnego patriarchy Abrahama składającego w ofi erze swego syna Izaaka 
(por. Rdz 22,1-18).

Drugą grupę stanowią utwory, których tytuły zdają się nie korespondo-
wać z tekstami Pisma Świętego bezpośrednio, ale umieszczony poniżej tytułu 
utworu cytat biblijny wskazuje wprost, do jakich treści będzie nawiązywać 
poetycka medytacja. Jest to praktyka, którą Wojtyła stosował nieprzerwanie 
od początku swojej literackiej aktywności i którą można uznać za najbardziej 
interesującą w całym jego dorobku poetyckim. Do utworów o tej konstrukcji 
należą: 1) znajdujący się w zbiorze Renesansowy Psałterz utwór Ballada wa-
welskich arkad63, opatrzony mottem: „I rzekł Szczepan: «Oto widzę niebiosa 
otwarte». (Dz 7,56)”; 2) poemat Pieśń o blasku wody64, opatrzony mottem: 
„A odpowiadając Jezus rzekł jej: Każdy, kto pije tę wodę, znowu pragnąć 
będzie; kto jednak napije się wody, którą ja mu dam, nigdy nie uczuje pragnie-
nia. (J 4,13)”; 3) poemat Myśl jest przestrzenią dziwną65, opatrzony mottem: 
„…i przeprawił się przez bród Jaboku… a oto mąż zmagał się z nim, aż do 
zarania… I nazwał Jakub imię onego miejsca Fanuel, mówiąc: «Widziałem 
Boga twarzą w twarz…». ( Z Księgi Rodzaju 32)”; 4) misterium Promieniowa-

59  Por. W o j t y ł a, Renesansowy psałterz, s. 40n.
60  Zob. t e n ż e, Hiob. Drama ze Starego Testamentu, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. 

Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 179-245.
61  Zob. t e n ż e, Jeremiasz. Drama narodowe we trzech działach, w: Karol Wojtyła, Poezje. 

Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 246-313.
62  Zob. t e n ż e, Profi le Cyrenejczyka, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II,

Tryptyk rzymski, s. 118-127.
63  Por. t e n ż e, Renesansowy Psałterz, s. 66-76.
64  Zob. t e n ż e, Pieśń o blasku wody, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II,

Tryptyk rzymski, s. 95-100.
65  Zob. t e n ż e, Myśl jest przestrzenią dziwną, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan 

Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 106-111.

Dorota HAWRYLUK



249

nie ojcostwa66, opatrzone mottem: „Trzej są, którzy świadectwo dają na niebie: 
Ojciec, Słowo i Duch Święty, a ci trzej jedno są. I trzej są, którzy świadectwo 
dają na ziemi: duch i woda, i krew, a ci trzej jedno są. (1 J 5)”; 5) pierwsza 
część poematu Tryptyk rzymski, zatytułowana Strumień67, opatrzona mottem: 
„Ruah. Duch Boży unosił się nad wodami…”, nawiązującym do słów z Księgi 
Rodzaju (por. Rdz 1,2); 6) napisane prozą Rozważania o ojcostwie68, opatrzone 
mottem: „Ex quo omnis paternitas in coelis et in terra nominatur”, pochodzącym 
z Listu do Efezjan („Dlatego zginam kolana moje przed Ojcem, od którego 
bierze nazwę wszelki ród na niebie i na ziemi” – Ef 3,14-15).

Inne medytacyjne nawiązania to liczne cytaty biblijne pojawiające się jako 
myśli wprowadzające do treści poszczególnych strof w częściach poematów. Oto 
przykłady: 1) poemat Kościół69, w którym strofę drugą, zatytułowaną „Przepaść”, 
otwiera motto: „Abyssus abyssum invocat”70 z psalmu („Głębia przyzywa głę-
bię” – Ps 42,8); 2) trzecia część poematu Rozważanie o śmierci71, nosząca tytuł 
Bojaźń, która leży u początku72, wyraźnie nawiązująca do słów Mądrości Syracha: 
„Początkiem mądrości jest bojaźń Pana, / i dla tych, którzy są [Mu] wierni, wraz 
z nimi została stworzona w łonie matki” (por. Syr 1,14).

Ponadto należy zwrócić uwagę na liczne nawiązania biblijne, które można 
wychwycić i zidentyfi kować w strukturze tekstów poetyckich. Na przykład część 
druga utworu Przed sklepem jubilera. Medytacja o sakramencie małżeństwa 
przechodząca chwilami w dramat73, nosząca tytuł „Oblubieniec”, zawiera wiele 
aluzji do przypowieści o dziesięciu pannach (por. Mt 25,1-13), ale biblijne myśle-
nie autora pojawia się również w poematach: Pieśń o Bogu ukrytym74, Matka75, 

66  Zob. t e n ż e, Promieniowanie ojcostwa (Misterium), w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. 
Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 447-480.

67  Por. t e n ż e, Tryptyk rzymski, s. 509-511.
68  Zob. t e n ż e, Rozważania o ojcostwie, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II,

Tryptyk rzymski, s. 548-552.
69  Zob. t e n ż e, Kościół (fragmenty), w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II,

Tryptyk rzymski, s. 133-136.
70  Tamże, s. 133.
71  Zob. t e n ż e, Rozważania o śmierci, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II,

Tryptyk rzymski, s. 159-166.
72  Por. tamże, s. 163n.
73  Zob. t e n ż e, Przed sklepem jubilera. Medytacja o sakramencie małżeństwa przechodząca 

chwilami w dramat, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, 
s. 393-446.

74  Zob. t e n ż e, Pieśń o Bogu ukrytym, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II,
Tryptyk rzymski, s. 77-94.

75  Zob. t e n ż e, Matka, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk 
rzymski, s. 101-106.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



250

Wędrówka do miejsc świętych76 i Odkupienie szuka twego kształtu, by wejść 
w niepokój wszystkich ludzi77. Zdaniem niektórych badaczy chronologiczne 
zestawienie wszystkich literackich utworów Wojtyły pozwala zaobserwować 
ich wewnętrzny rozwój, który nie tylko odpowiada głębokiemu rozwojowi 
jego osoby, ale paralelnie związany jest z rozwojem dokonującym się po So-
borze Watykańskim II w całym Kościele, zwłaszcza w sferze praktyki Lectio 
Divina78. Zaproponowana przez Karola Wojtyłę–Jana Pawła II forma poetyc-
kiej medytacji biblijnej istotnie może zatem jawić się jako droga głębokiego 
i pełnego światła podążania za Słowem Boga do źródła duchowej tożsamości 
człowieka i jego odwiecznych przeznaczeń, pojmowanego jako ukryte prze-
głęboko „korzenie Piękna”.

W NURCIE ANALITYCZNYM

Punktem wyjścia tej części niniejszego szkicu czynię słowa zapisane przez 
dziewiętnastoletniego Karola Wojtyłę w zakończeniu listu do Mieczysława 
Kotlarczyka: „Pozdrawiam Cię Imieniem Piękna, które jest profi lem Bo-
żym; sprawą Chrystusową i sprawą Polski”79. Treść tej krótkiej wypowiedzi 
w kontekście obecnych rozważań wydaje się interesująca z dwóch powodów. 
Po pierwsze, autor odwołuje się w owym pozdrowieniu do kategorii piękna 
i nakreśla własną wizję jej rozumienia. Szczególnie istotny jest sam zamysł 
zdefi niowania imienia piękna. Wyróżnione wielką literą, nomen proprium 
nadaje pięknu nową właściwość80 i głęboko osadza je w przestrzeni życia 
samego Boga. Jest to perspektywa, która dla młodego Wojtyły łączy się przede 
wszystkim z tajemnicą zbawczej interwencji Jezusa Chrystusa i losami naszej 
ojczyzny. Preferowaną przez autora listu ideę wzmacniają użyte wyrażenia 
„profi l” i „sprawa”, które w zestawieniu tym podkreślają relacyjny charakter 
piękna oraz tkwiący w nim potencjał. Po drugie, materia tego przekazu zdaje 
się bezpośrednio kierować uwagę na problematykę medytacji utożsamianej 
– ze względu na swój status poznawczy – z drogą nabywania i ugruntowy-

76  Zob. t e n ż e, Wędrówka do miejsc świętych, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan 
Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 137-142.

77  Zob. t e n ż e, Odkupienie szuka twego kształtu, by wejść w niepokój wszystkich ludzi, 
w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 167-172.

78  Por. T.M. D ą b e k  OSB, Biblijne wątki w twórczości literackiej Karola Wojtyły–Jana Pawła II,
w: Przestrzeń Słowa. Twórczość literacka Karola Wojtyły–Jana Pawła II, s. 206. 

79  Wo j t y ł a, List do M. Kotlarczyka z 2 XI 1939, s. 306n.
80  Por. S. S z y m i k, hasło „Imię”, w: Encyklopedia katolicka, t. 7, red. S. Wielgus i in., Wy-

dawnictwo KUL, Lublin 1997, s. 57.

Dorota HAWRYLUK



251

wania wiedzy81. Zamierzam powiązać te dwie jakości i zastanowić się nad 
istotą piękna w kontekście literackiej propozycji Wojtyły jako doskonałego 
przykładu konkretyzacji jego medytatywnej dykcji artystycznej82. Na tej pod-
stawie spróbuję ustalić, jakie cechy mogą decydować o pięknie i jaki wpływ 
na sposób uobecniania tej wartości ma myśl biblijna, a także rozważyć, jaką 
rolę w prezentowanej koncepcji piękna pełni semantyka ojczyzny i narodu 
oraz kwestia pogłębianej przez człowieka jego tożsamości. W tym celu posłużę 
się dramatem Hiob – tekstem, który z racji podjętej przez Wojtyłę tematyki 
wpisuje się chyba najpełniej w sformułowany powyżej porządek ideowy. 

Dramat Hiob, napisany przez Karola Wojtyłę niespełna pół roku po zacy-
towanym wyżej liście, ze względu na swoją wielopłaszczyznowość i podejmo-
wany w nim egzystencjalny problem niezawinionego cierpienia może stanowić 
niemałe wyzwanie przy próbie przedstawienia istoty piękna. Stąd na wstępie 
obecnych rozważań należałoby przypomnieć najważniejsze rozróżnienia do-
tyczące rozumienia kategorii piękna, które funkcjonują w fi lozofi i. Należące 
do podstawowych pojęć estetyki, piękno defi niowane jest na ogół jako pozy-
tywna właściwość przedmiotów, zwłaszcza ich układu, pozostająca w ścisłym 
związku z estetycznym doświadczeniem harmonii, symetrii, niezmienności, 
proporcji, jedności w wielości, miary, ładu, a więc cech, które ewokują poczu-
cie przyjemności wzrokowej lub słuchowej, stosowności lub użyteczności83. 
W obrębie estetyki piękno jest zatem wyrazem dominacji prawa i porządku, 
a dotyczy tego, co wzniosłe, odpowiednie, charakterystyczne, interesujące, do-
skonałe, pełne blasku, czystości, umiaru i całkowite84. W metafi zyce natomiast 
kategoria piękna jako jednej z własności transcendentalnych bytu pojmowana 
jest dwuaspektowo: pod względem formalnym jako pochodna prawdy i dobra 
oraz pod względem ontologicznym jako ich synteza, wyrażająca się w we-
wnętrznym scaleniu poszczególnych elementów tworzących byt z porządkiem 
intencjonalnym85. Innymi słowy, rozpatrywana w tym aspekcie jakość odnosi 
się do ontologicznego problemu zintegrowania wizji poznawczej z wywoła-
nym przez nią aktem miłości86. Z tego względu metafi zyczną koncepcję do-

81  Zob. hasło „Medytacja”, w: Mały słownik terminów i pojęć fi lozofi cznych dla studiujących 
fi lozofi ę chrześcijańską, oprac. A. Podsiad, Z. Więckowski, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 
1983, kol. 209. 

82  Por. Z. Z a r ę b i a n k a, Karol Wojtyła jako nauczyciel życia wewnętrznego, w: Spotkanie 
w Słowie. O twórczości literackiej Karola Wojtyły, s. 114.  

83  Por. J. Z i m m e r m a n n, Piękno, w: Filozofi a. Podstawowe pytania, red. E. Martens, 
H. Schnädelbach, tłum. K. Krzemieniowa, Wiedza Powszechna, Warszawa 1995, kol. 418n.  

84  Zob. hasło „Piękno”, w: Mały słownik terminów i pojęć fi lozofi cznych dla studiujących fi lo-
zofi ę chrześcijańską, s. 271n. 

85  Zob. hasło „Piękno”, w: Leksykon PWN. Filozofi a, red. W. Łagodzki, G. Pyszczek, PWN, 
Warszawa 2000, s. 255n. 

86  Por. W. T a t a r k i e w i c z, Dzieje sześciu pojęć, PWN, Warszawa 1982, s. 148-152.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



252

skonałego piękna często łączy się z perspektywą teologiczną, w świetle której 
stanowi ono odbicie i obraz piękności Bożej. Ponieważ piękno oznacza nie 
tylko dane zmysłowo wartości, ale również proces aprobaty ze strony odbiorcy, 
stanowiąc rozstrzygający element jego współdziałania i pozytywnej reakcji na 
spotykane bodźce87, konieczne jest uwzględnienie płaszczyzny ludzkich uczuć 
jako istotnego elementu w postrzeganiu tej kategorii. 

Piękno jawi się więc jako wiedza pełniąca rolę składnika i narzędzia orien-
tacji człowieka w świecie, a zarazem duchowego ośrodka jego działalności, 
pozwalającego mu na przechodzenie od tego, co nieznane, do tego, co znane88, 
i kierowania się od tego, co niższe, ku temu, co wyższe. Słusznie zauważa 
Norbert Fischer: „W zadziwieniu wobec tego rodzaju piękna wszystko wy-
daje się być dobre, a wszelka ciemność zda się znikać”89. Rodzi się zatem 
pytanie o status kategorii piękna w Hiobie – debiucie dramatycznym Karola 
Wojtyły. 

Utwór powstał w Krakowie w Wielkim Poście 1940 roku jako sztuka 
teatralna oparta na starotestamentalnej Księdze Hioba. Zgodnie z zamysłem 
autora, wówczas studenta polonistyki, uczestnika tajnych kompletów Uniwer-
sytetu Jagiellońskiego, dramat ten miał się charakteryzować grecką formą, 
chrześcijańskim duchem i odwieczną treścią90. Koncepcję utworu wraz z prze-
biegiem akcji Wojtyła przedstawił Kotlarczykowi po Wielkanocy: „«Hiob», 
dramat ciągły, o formie greckiej, z chórem, bardzo jednak luźnym i niegrec-
kim. [...] W treści punktem wyjścia jest zdarzenie ze St.[arego] Testamentu. 
Opowieść o Hiobie, który błyskawicznie stracił całe, olbrzymie dobro, synów 
i córki, a potem mu to Pan we dwójnasób przywrócił. U mnie zaczyna się w ten 
sposób: Schodzą się sąsiedzi Hiobowi na ucztę do jego dworzyszcza, Hiob 
wita ich u bram, zanim jednak zdążył ich wprowadzić, nadchodzą jedna po 
drugiej straszliwe wieści. Przerażone Choreuty (biesiadnicy) rozbiegają się, by 
potem wrócić, jako Korowód Płaczków. (Są oni przekonani, że powodem nie-
szczęścia Hioba są jego winy tajne, bo o jawnych niczego nie wiedzą). Zanim 
jednak przyjdą płaczkowie, Hiob – po długim monologu i posypania głowy 
popiołem, przyjmuje odwiedziny trzech swoich przyjaciół. Już w dramatycz-
nej rozmowie z nimi zaczyna kiełkować w dramacie myśl, że cierpienie nie jest 
zawsze karą (często jest), czasem może być zadatkiem. Myśl tę reprezentuje 
Hiob, który po pierwszych zrywach buntowniczych przychodzi w refl eksji do 

87  Por. A. K u c z y ń s k a, Piękno, mit i rzeczywistość, Wiedza Powszechna, Warszawa 1977, 
s. 196. 

88  Por. J. K u r o w i c k i, Kultura jako źródło piękna. Wprowadzenie, Wydawnictwo Naukowe 
Scholar, Warszawa 1997, s. 172n.

89  N. F i s c h e r, Człowiek w poszukiwaniu Boga. Zagadnienia fi lozofi czne, tłum. J. Świerkosz, 
Wydawnictwo Pallottinum, Poznań 2004, s. 68.

90  Por. W o j t y ł a, List do M. Kotlarczyka z Wielkanocy 1940, s. 315.

Dorota HAWRYLUK



253

przekonania o Najwyższej Sprawiedliwości, o Wszechharmonii. Ale mimo 
tego dalej nie może zrozumieć, dlaczego właśnie on sprawiedliwy jest przed-
miotem kary Bożej. Tutaj przychodzi mu na pomoc młody prorok Elihu [...] 
i w obecności Hioba ma prorocze widzenie: widzi Mękę Chrystusa, Ogrójec, 
Kalwarię. Wszyscy go nie rozumieją. Pojmuje go właśnie Hiob. Ostatecznie 
[...] na przykładzie Męki Chrystusowej wykazuje Elihu rozwojowe znaczenie 
cierpienia (cierpienia jako zadatek)”91.

Przywołuję tę listowną relację Wojtyły z kilku względów. Po pierwsze, 
traktuję ją jako dokument zawierający cenne odautorskie uwagi dotyczące 
ideowych założeń analizowanego tu tekstu. Z uwag tych wynika, że Hiob to 
utwór nawiązujący – zgodnie z zasadą mimesis – do poetyki dramatu klasy-
cystycznego z nakreślonym wyraźnie planem konceptualnym odnoszącym się 
do kategorii piękna. Kluczowe znaczenie ma użyte przez autora określenie 
„Wszechharmonia”, związane z istniejącym w starożytności przekonaniem 
o panującym we wszechświecie porządku i ładzie. W Platońskim dialogu Ti-
majos czytamy: „Bóg chciał jak najbardziej upodobnić świat do najpiękniej-
szego z przedmiotów myśli i ze wszech miar najdoskonalszego, więc zrobił 
go jedną istotą żywą, widzialną, która zawiera w sobie wszystkie istoty żywe, 
spokrewnione z nią co do natury. […]. A najpiękniejszy łącznik taki, który 
jak najbardziej jedność stanowi wraz ze składnikami. Najpiękniej potrafi  tego 
dokazać proporcja”92. Przekonanie to można nie tylko odnieść do przedstawio-
nej w dramacie Hiob problematyki, ale także uznać za dominujący aksjomat 
ukonstytuowanego w nim tekstu. Zdaniem Zbigniewa Trzaskowskiego waż-
nym źródłem inspiracji Wojtyły w tym przedmiocie była twórczość Stanisła-
wa Wyspiańskiego93. Na fakt ten mogą wskazywać zastosowane w strukturze 
utworu rozwiązania w zakresie wersyfi kacji (ośmio- i dziewięciosylabowiec), 
stylizacji językowej (archaizmy uwznioślające styl dzieła i nadające mu zna-
mię poetyckości) oraz metafi zycznego przesłania utworu. Ponadto Wojtyła 
w swoim tekście wprowadza prolog i epilog oraz zwiększa liczbę dramatis 
personae o chór i czterech służących, którzy – zgodnie z tradycją antyczną – 
przynoszą złe wieści o wydarzeniach, jakie rozegrały się poza miejscem akcji. 
Powoduje to wrażenie, jakby autor, posłużywszy się modelem tragedii grec-
kiej, napisał starotestamentalną opowieść na nowo, rozwijając w ten sposób 
ideę rozumienia ludzkiego nieszczęścia.

91  T e n ż e, List do M. Kotlarczyka datowany na kwiecień/lato 1940, w: Kotlarczyk, Wojtyła, 
dz. cyt., s. 317n.

92  P l a t o n, Timajos, 29 D-30 C, w: tenże, Timajos. Kritias, tłum. W. Witwicki, Wydawnictwo 
Antyk, Kęty 2002, s. 27n.

93  Por. Z. T r z a s k o w s k i, Anamneza – Aktualizacja – Antycypacja. Biblijne oblicze „Hioba” 
Karola Wojtyły, w: Słowo – myśl – ethos w twórczości Jana Pawła II, red. Z. Trzaskowski, Wydaw-
nictwo Jedność, Kielce 2005, s. 51.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



254

Po drugie, cytowany list Wojtyły zawiera ważną wskazówkę interpreta-
cyjną. Wynika z niego, że dramat Hiob, odwzorowujący wydarzenia z księgi 
biblijnej, jest utworem o wybitnie medytacyjnym charakterze. Wskazują na 
to użyte przez autora listu wyrażenia: „refl eksja”, „zrozumieć”, „pojmować”, 
oraz pojawiające się dwukrotnie słowo „myśl”: najpierw w odniesieniu do roz-
patrywanej w utworze problematyki, a następnie w odniesieniu do głównego 
bohatera, który medytuje nad sensem doznawanego bólu. W tej perspektywie 
bardzo wymowne staje się znaczenie imienia „Hiob”, które zgodnie z ety-
mologią hebrajską (`Ijjôb) i grecką (Iōb) łączy się z takimi określeniami, jak 
„prześladowany” oraz „gdzie jest Bóg?”94. Postać Hioba jest więc jak gdy-
by „od początku” włączona w tajemnicę doświadczenia niesprawiedliwości 
i zarazem niejako nadrzędnie predestynowana do odkrywania rzeczywistego 
wymiaru tajemnicy w transcendencji Boga. W całym procesie istotne wydaje 
się uchwycenie tej podstawowej prawdy, że „Bóg w swojej postawie wobec 
człowieka i świata nie ignoruje historii i nie zamyka się w swojej pozaświatowej 
sferze egzystencji”95. Medytacja osadzona na takim fundamencie może jawić 
się zatem jako przestrzeń szczególnego poszukiwania, mająca swój własny 
przebieg rozwoju i jasno wytyczony cel96. Hiob ma szukać Boga, wychodząc 
nie od teologicznych formuł i sytuacji ogólnego dobrostanu, istotnie przyczy-
niających się do zbudowania dobrej religijności naturalnej, zabezpieczonej na 
przyszłość przed kryzysem, lecz od trudnego doświadczenia prześladowania. 
Jak podkreśla Raymond Deville, prześladowanie, aczkolwiek ściśle związane 
z tajemnicą cierpienia, pozostaje jednak w swojej wewnętrznej strukturze czymś 
od cierpienia różnym: problem cierpienia zdaje się dotykać wszystkich ludzi na 
ziemi, nawet sprawiedliwych, natomiast prześladowanie dotyka jedynie spra-
wiedliwych97. Materia prześladowania różni się zatem od innych cierpień swym 
źródłem, ponieważ dotyczy bezpośrednio form całkowitego przeciwstawiania 
się przez szatana planom Bożym i prób oddzielania człowieka od Boga. Można 
przypuszczać, że na ten właśnie aspekt zwrócił uwagę Wojtyła, rozbudowując 
w „Prologu” utworu motyw rozmowy szatana z Bogiem, w której szatan aż 
czterokrotnie domaga się od Stwórcy oddania mu sprawiedliwego Hioba98. 
Motyw prześladowania Hioba wyraźnie zaznaczy się i później, w głównej 
części dramatu, potęgując w sposób niewyobrażalny bezgraniczną samotność 

94  Por. S. P o t o c k i, Księga Hioba, w: Wstęp do Starego Testamentu, red. L. Stachowiak, 
Wydawnictwo Pallottinum, Poznań 1990, s. 433.

95  K. R a h n e r, hasło „Transcendencja”, Rahner, Vorgrimler, dz. cyt., s. 500. 
96  Por. J.W. G o g o l a  OCD, Od Objawienia do zjednoczenia, Wydawnictwo Karmelitów 

Bosych, Kraków 2005, s. 47-49.
97  Por. R. D e v i l l e, hasło „Prześladowanie”, w: Słownik teologii biblijnej, red. X. Léon-

-Dufour, tłum. K. Romaniuk, Wydawnictwo Pallottinum, Poznań 1990, s. 814.
98  Por. W o j t y ł a, Hiob, s. 181-183.

Dorota HAWRYLUK



255

tytułowego bohatera dramatu oraz jego niemoc w próbach przekonania innych 
o słuszności przyjętego przezeń stanowiska. Jedynym sposobem, by Hiob mógł 
godnie przetrwać zjadliwy atak niegodziwca, absurdalny atak swoich trzech przy-
jaciół, a następnie ostentacyjnie okazane niezrozumienie żony99, okaże się podjęta 
przez niego – nie bez stawiania pytań100 – medytacja nad istotą Boga, ostatecznie 
przeradzająca się w przejmujące świadectwo głębokiej czci wobec tajemnicy 
Bożego działania101. Tym, którzy posądzają go o zatajone winy, Hiob odpowie: 

Ja w mowach moich jedno widzę,
czego wy nie widzicie – ślepi: 
[…].
Baczę i widzę: – O n  Harmonia –
Baczę i widzę: – O n  Zrównanie –
– Nie psuje nic w Harmonii tonów,
nic nie obala praw człowieczych. –
Baczę i widzę: – On jest Prawda –
Baczę i widzę: – On jest Piękno102.

Dalej zaś wyzna: „Ja widzę sercem – widzę bólem”103. 
Spójne z zarysowaną linią interpretacyjną jest to, że Wojtyła w swoim 

utworze nie obarcza Hioba trądem, którym dotknięta została ta postać w biblij-
nym pierwowzorze, ale ukazując swego bohatera jako człowieka prześladowa-
nego, uznaje tym samym nigdy nieutracony przez niego status sprawiedliwego 
mającego dostęp do wiedzy o pięknie Boga i Jego obecności w świecie. Wy-
mownie to potwierdzi w końcowej części dramatu młodzieniec Elihu, który 
stanie w obronie Hioba, mówiąc: 

Czemu dręczycie duszę jego, 
gdy mu pomocy trza, słabemu, 
[…]
Głupi – trza nad nim zlitowania,
a nie strącania, nie obrzędu –
czemu go słowy udręczacie?
czemu zgrzytaniem lżycie zębów? – 104.

99  Por. A. S z u s t a k, Targ zamknięty. Lekcje Hioba. Droga do zbawienia, Wydawnictwo 
RTCK, Nowy Sącz 2018, s. 48n.

100  Por. G. C a p p e l e t t o, Hiob. Człowiek i Bóg spotykają się w cierpieniu, tłum. A. Katolo, 
Wydawnictwo Archidiecezji Lubelskiej Gaudium, Lublin 2009, s. 15.

101  Por. A. K o z ł o w s k a, Kilka uwag o słownictwie dramatu Karola Wojtyły „Hiob”, 
w: Hiob biblijny. Hiob obecny w kulturze, red. P. Mitzer, A.M. Szczepan-Wojnarska, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2010, s. 247n.

102  W o j t y ł a, Hiob, s. 216.
103  Tamże, s. 223.
104  Tamże, s. 231n.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



256

Elihu w duchowych wizjach odsłoni Hiobowi prawdziwy sens przeży-
wanych utrapień. W tym kontekście kluczowe staje się wprowadzenie przez 
Wojtyłę novum w pojmowaniu cierpienia, które w jego ujęciu jawi się nie jako 
kara za grzechy, lecz raczej jako „zadatek”, a więc potencjalny zwiastun lub 
zapowiedź czegoś nowego i większego, albo jako sensu stricto uczestnictwo 
w cierpieniu Syna Bożego. Autorski komentarz pieczętuje zaproponowana 
w dramacie idea Najświętszej Sprawiedliwości, wprowadzająca w opowiadaną 
historię epifanijny motyw odnawiającej i scalającej wszystko tajemnicy Boże-
go odkupienia, nadającej kategorii piękna nadprzyrodzony blask. 

Zasygnalizowana wielopłaszczyznowość problematyki dramatu Hiob, opa-
trzonego podtytułem Drama ze Starego Testamentu, nie sprowadza się jedynie 
do twórczego skądinąd połączenia tradycji judejskiej, helleńskiej i chrześci-
jańskiej. Należy uwzględnić również wkomponowanie przez Wojtyłę w scena-
riusz dramatu trzech porządków czasowych, za pomocą których doświadczenie 
Hioba ukazane zostaje przez pryzmat aktualizujących je tragicznych wyda-
rzeń z życia całej ludzkości. W nakreślonym przez Wojtyłę planie mamy więc: 
czas przeszły („Rzecz działa się w Starym Testamencie – przed przyjściem 
Chrystusa”105), czas teraźniejszy („Rzecz dzieje się za dni dzisiejszych czasu 
Hiobowego – Polski i świata”106) oraz czas przyszły („Rzecz dzieje się czasu 
oczekiwania, błagania o Sąd, czasu tęsknoty za Testamentem Chrystusowym, 
w cierpieniach Polski i świata wypracowanym”107). Konstrukcja utworu kieruje 
zatem uwagę czytelnika na rzeczywistość analogiczną do bolesnych przeżyć 
biblijnego Hioba, które ze względu na swój profetyczny charakter stanowią dla 
niej zasadniczy punkt odniesienia. W koncepcji Wojtyły cierpiący z powodu 
strat i nienawiści ludzkiej główny bohater dramatu, będący przedmiotem zbio-
rowego prześladowania i kolektywnej presji108, na mocy swych niepospolitych 
predyspozycji staje się fi gurą, z którą mogą się identyfi kować nie tylko ciemię-
żeni przez okupanta niemieckiego Polacy, ale również wszyscy uciemiężeni 
ludzie na świecie. Wagę tej problematyki zdaje się wzmacniać wprowadzone 
w tekście określenie „czasu Hiobowego”, nadającego rozważaniom o ludzkim 
cierpieniu nowy kierunek eksplikacyjny. Zdaniem Czesława Ryszki nawiąza-
nie do starotestamentalnej postaci Hioba w okolicznościach okupacyjnej nocy 
miało znaczenie konsolacyjne i służyło nadaniu nowego sensu sytuacji, w której 
w czasie drugiej wojny światowej znaleźli się Polacy jako naród109. Wydaje się 

105  Tamże s. 179.
106  Tamże.
107  Tamże.
108  Por. C. Z a l e w s k i, „Hiob” albo narodziny tragedii z ducha modernizmu, w: Karol Woj-

tyła – poeta, s. 108-111.
109  Jak zaznacza Czesław Ryszka, napisany przez dwudziestoletniego Wojtyłę dramat Hiob 

zyskał ogromną renomę w światowym teatrze dzięki wystawieniu go – w reżyserii Aleksandry 

Dorota HAWRYLUK



257

też, że istotną przesłanką dla autora dramatu – co podkreśla Anna M. Szczepan-
-Wojnarska – mógł być moralny aspekt ponoszenia przez człowieka osobistej 
odpowiedzialności za zaufanie wobec Boga oraz jego usytuowanie w perspek-
tywie życia społecznego, dzięki czemu postawa wobec cierpiącego staje się 
równie ważna, jak postawa samego cierpiącego110. I chociaż obydwie postawy 
znacząco oddziałują na moralną kondycję wspólnoty społecznej, to jedynie 
prześladowani, choćby nawet pozbawiono ich wszelkiej aktywności, mogą 
przez miłość przyczyniać się do zdemaskowania zła w świecie i położenia mu 
kresu. Sądzę, że najbardziej czytelnym tego potwierdzeniem jest – w epilogu 
dramatu – umocowanie przez Wojtyłę obydwu płaszczyzn w idei kenozy sa-
mego Boga (por. Flp 2,5-11), najpełniej urzeczywistnionej w dziele zbawczym 
Jezusa Chrystusa, który jako Mąż Boleści, wzgardzony i odepchnięty przez 
ludzi (por. Iz 53,1-12), pozostał wierny Bogu i człowiekowi aż do końca:  

Oto cierpienie, co gruntuje –
oto cierpienie, co przemienia,
co Nowy Zakon w sercu kuje, 
jak nowy dzień stworzenia – –111. 

Prześladowanie przyjaciół Boga staje się więc istotnym wymiarem tajem-
niczego ich udziału w „godzinie Jezusa” (por. Łk 22,53; J 12,23; 17,1), zwią-
zanej co prawda z czasem Jego męki i śmierci, ale przecież także z czasem 
Jego chwalebnego triumfu. 

Czy oznacza to, że Wojtyła w sposób nowatorski mógł zaadaptować zna-
ną z tradycji romantycznej ideę ukazującą Polskę jako „Chrystusa narodów” 
i przetworzyć ją w ideę Polski jako „Hioba narodów”? Pomimo ewidentnie na-
suwającego się porównania – chociażby z racji licznych nawiązań Wojtyły do 
myśli polskich wieszczów narodowych – wydaje się, że w dramacie Hiob nie 
dochodzi ostatecznie do tej prostej transformacji ideowej. Potwierdza to tekst 
„Prologu”, w którym po raz pierwszy pojawia się grupa ludzi nazwana „Hijo-
bami”112. Opis okoliczności ich szczególnej misji poprzedzony został anafo-

Kurczab, pod artystycznym kierownictwem Krzysztofa Zanussiego – w roku 1985 na Festiwalu 
Teatralnym w San Miniato pod Florencją. Spektakl wzbudził duże zainteresowanie również dlate-
go, że wprowadzono doń odniesienia do aktualnych wydarzeń, między innymi do uprowadzenia 
i zabójstwa Aldo Moro oraz do męczeńskiej śmierci ks. Jerzego Popiełuszki (por. C. R y s z k a, 
Dramaturgia wnętrza. Karol Wojtyła, w: tenże, Na tropach Boga. Przygoda z literaturą XX wieku, 
Wydawnictwo Homo Dei, Kraków 1999, s. 315-319).

110  Por. A.M. S z c z e p a n - W o j n a r s k a, „ja czekające na cud”. Karol Wojtyła, „Hiob”, 
w: taż, Wybaczyć Bogu. Hiob w literaturze podejmującej tematykę II wojny światowej, Universitas, 
Kraków 2008, s. 94-97. 

111  W o j t y ł a, Hiob, s. 244.
112  Tamże, s. 181.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



258

rycznym dwuwierszem zachęcającym wszystkich uczestników dramaturgii do 
przyjęcia wewnętrznej postawy medytacyjnej: „Słuchajcie Słowa Pańskiego. 
/ Słuchajcie w duszy swojej”113, oraz ewangelicznym motywem uzdrawiających 
wód sadzawki Betesda, przy której – zgodnie z przekazem św. Jana – oczekiwa-
ło „mnóstwo chorych: niewidomych, chromych i sparaliżowanych” (J 5,3). 
Oryginalność ukazanego przez Wojtyłę obrazu intensyfi kuje fakt, że w jego 
zamyśle sadzawka Betesda to miejsce przeznaczone jedynie dla trędowatych. 
Wśród wszystkich kategorii chorób nie ma bowiem bardziej dyskwalifi kującej 
społecznie niż trąd, a pojawienie się trądu w życiu ludzkim biblijna argumen-
tacja traktuje jako bezpośrednią oznakę popełnionego grzechu114. Dotknięty 
trądem musiał być wykluczony ze społeczności dopóki nie został uzdrowiony 
i nie poddał się rytualnemu oczyszczeniu przez złożenie ofi ary za swój grzech 
(por. Kpł 13-14). Wydaje się zatem, że przywołanie w dramacie tego właśnie 
wątku w kontekście wydarzenia, jakie miało miejsce przy jerozolimskiej sa-
dzawce Betesda – uzdrowienia przez Jezusa człowieka sparaliżowanego od 
trzydziestu ośmiu lat – z jednej strony mogło służyć ukazaniu powagi samego 
grzechu, na co zdają się wskazywać słowa Jezusa: „Oto wyzdrowiałeś. Nie 
grzesz już więcej, aby ci się coś gorszego nie przydarzyło” (J 5,14), z drugiej 
zaś mogło również być niezwykle subtelnym autorskim odczytaniem różnicy 
między doświadczeniem tych, którzy cierpią z powodu konsekwencji własnych 
grzechów (czego symbolem jest ciało pokryte trądem), a doświadczeniem tych, 
którzy poddawani są próbie prześladowania tylko dlatego, że w swoim życiu 
pozostają wierni Bogu. Sądzę, że zamysłem autora było ukazanie obydwu 
doświadczeń w perspektywie głęboko przeżywanych przez człowieka stanów: 
utraty, samotności, upokorzenia, rozpaczy, opuszczenia, a zwłaszcza wrogie-
go wykluczenia. W rezultacie akcja dramatu staje się niezwykle interesującą 
przestrzenią semantyki kerygmatycznej, w której dominują właściwy jej po-
rządek i logika. Słusznie zauważa Wojciech Kaczmarek, że kerygmat odsłania 
ten zasadniczy wymiar ludzkiego życia, które jest życiem w Bogu, życiem 
konkretyzującym się w nieustannym dialogu z Jego Słowem, pojmowanym 
dynamicznie jako dokonujące się wydarzenie115. Wyrażona przez Wojtyłę 
w „Prologu” dramatu zachęta do podjęcia przez uciemiężony okupacją naród 
medytacji nad Słowem Pańskim zdaje się to w pełni potwierdzać:  

Patrzaj – narodzie mój –
a słuchaj Słowa Pańskiego –

113  Tamże, s. 180.
114  Zob. P. G r e l o t, hasło „Trąd”, w: Słownik teologii biblijnej, s. 989. 
115  Por. W. K a c z m a r e k, Analiza kerygmatyczna w kontekście badań relacji między religią 

a literaturą, w: Interpretacja kerygmatyczna. Doświadczenia – re-wizje – perspektywy, red. J. Bo-
rowski, E. Fiała, I. Piekarski, Wydawnictwo KUL, Lublin 2014, s. 143-147.   

Dorota HAWRYLUK



259

wy, coście stopą deptani,
Hijoby – Hijoby –
Patrzaj – narodzie mój –
a wejdź w ofi arny krąg116.

Podjęcie rzeczywistej medytacji nad Słowem Boga może zatem stać się dla 
„Hijobów” także drogą do uznania potrzeby własnej kenozy – nieodzownego 
sposobu oczyszczenia duszy z trądu grzechu, zadośćuczynienia za wyrządzone 
zło i dotarcia do źródeł własnej tożsamości. Co więcej, zawarty w tym frag-
mencie schemat medytacyjnej triady: „patrzaj” – „słuchaj” – „wejdź”, może 
również stanowić cenną duchową wskazówkę dla wszystkich współczesnych 
„Hijobów”, którzy chcieliby odzyskać utracony sens życia i wejść w obręb 
zbawczego oddziaływania Bożej Miłości.

Powrót do wód sadzawki Betesda w epilogu dramatu Hiob uważam za 
wyraz literackiego geniuszu Wojtyły. Ta znana w Jerozolimie sadzawka, usy-
tuowana w pobliżu bramy Owczej, gromadziła przede wszystkim tych, którym 
zabraniano zbliżać się do świątyni jerozolimskiej z powodu ich chorób. Było 
to więc miejsce szczególne, swoisty azyl dla rozpaczliwie pragnących zna-
leźć się w przestrzeni sacrum i doświadczyć bliskości Boga. Tym jednak, co 
najbardziej może dawać do myślenia, jest fakt, że woda w sadzawce Betesda 
tryskała z podziemnego źródła nieustannie i wypełniała po brzegi wszystkie 
zbiorniki znajdujące się przy jej pięciu krużgankach. Bardzo znaczące wydaje 
się zatem nawiedzenie tej sadzawki przez Jezusa w dniu szabatu, dniu ściśle 
związanym z przywoływaniem pamięci Izraela o Bogu jako swoim Panu, który 
go wybrał, wyprowadził z niewoli egipskiej, zawarł z nim przymierze i nie 
przestaje go uświęcać (por. Wj 20,1-21). Dokonane tego dnia przez Jezusa 
uzdrowienie sparaliżowanego człowieka, które sprowadziło na Zbawiciela 
nową falę prześladowań i ostry zarzut ze strony faryzeuszy, że przez czyn 
ten naruszył spoczynek szabatowy, było doskonałym sposobem przypomnie-
nia o prawdzie, że Bóg jest niczym nieskrępowany w miłości do człowieka 
i gotowy nieustannie pochylać się nad nim, nawet w sytuacji grzechu. Sło-
wa Chrystusa, które padły wówczas w odpowiedzi na zarzut faryzeuszy nie 
pozostawiają co do tego żadnych wątpliwości: „Ojciec mój działa aż do tej 
chwili i Ja działam” (J 5,17). Sadzawka Betesda staje się zatem przedziwnym 
symbolem eschatologicznym Nowego Przymierza zawieranego z ludzkością 
w Osobie Jezusa Chrystusa, Przymierza, którego nawet szatan nie będzie mógł 
zakwestionować ani doprowadzić do jego zerwania. Zostanie ono bowiem 
na wieki przypieczętowane tajemnicą pięciu ran Zbawiciela, w których jest 
nasze zdrowie, o czym dobitnie pisał prorok Izajasz (por. Iz 53,5). Za bardzo 

116  W o j t y ł a, Hiob, s. 183.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



260

interesujące można uznać to, że wyeksponowany przez Wojtyłę w zakończe-
niu utworu – w nawiązaniu do sadzawki Betesda – wątek dzieła Odkupie-
nia jako Nowego Przymierza między Bogiem a ludzkością został umiejętnie 
przedstawiony w perspektywie czasu przeszłego, co może być sugestywnym 
zwróceniem uwagi czytelnika na nową jakość sytuacji, w jakiej znalazła się 
ludzkość w wyniku wkroczenia Boskiego Jestem w ramy ludzkiego cierpienia 
i przyjęcia go przez Chrystusa jako własnego: 

Hijoby – Hijoby –
– Baczcie – ofi arny krąg zamkniony –
kędy się Słowo Pańskie działo,
kędy się Testamentu dzieje
w kształt oblekały, w żywe ciało –
kędy przypowieść, kędy dzieje – – 
i – jak w cierpieniu dni dzisiejszych 
lepsze się jutro gotowało. – –
Weźcie te słowa w nawałnice, 
[…]
– – oto przywrócił Pan Hijobowi powodzenie
i przyczynił mu wszego dobra,
którekolwiek miał, we dwójnasób117. 

Na tej podstawie można uznać, że dramat Hiob, napisany przez niespełna 
dwudziestoletniego adepta polonistyki, jest utworem prekursorskim, w którym 
biblijna medytacja nad zbawczą interwencją Boga przybrała z jednej strony 
strukturę poetyckiej teodycei, mogącej pod względem artystycznym wzbudzać 
niepokój wskutek zastosowania w tekście (skądinąd uzasadnionych seman-
tycznie) paralelizmów118, z drugiej zaś – poetyckiej epifanii, umożliwiającej 
wyakcentowanie prawdy o źródłach duchowego piękna człowieka i uzyskanej 
przez niego na zawsze godności. Dzięki temu kategoria piękna w dramacie 
Hiob może jawić się jako wartość organicznie związana z kategoriami dobra 
i prawdy119. Otwiera to w dużej mierze nowe perspektywy interpretacyjne 
i przyczynia się istotnie do wyprowadzenia wniosku, że dla Wojtyły piękno 
nie jest wyłącznie kategorią estetyczną, ale stanowi jednocześnie swoistą wy-

117  Tamże, s. 243-245.
118  Por. D. H e c k, „Hiob” i „Jeremiasz”. Okupacyjne dramatopisarstwo Karola Wojtyły jako 

nawiązanie do literatury Młodej Polski, w: Karol Wojtyła/Jan Paweł II wobec tradycji kultury 
polskiej, s. 250n.

119  Niezwykle interesującą analizę kategorii piękna w kontekście doświadczenia jedności mowy 
ojczystej przedstawił Wojtyła w poemacie Myśląc Ojczyzna..., napisanym w roku 1974 w Krako-
wie. Chociaż nie ma w tym utworze bezpośrednich odwołań do Platońskiej triady, to jednak silnie 
zaznacza się w nim ewangeliczny rys budowania wspólnego dobra według reguł eucharystycznych 
i „wzrastania w głąb” własnych duchowych korzeni (zob. K. W o j t y ł a, Myśląc Ojczyzna..., 
w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 155-158).

Dorota HAWRYLUK



261

kładnię teologiczną i znak przynależności conditio humana do Boga120. Sądzę, 
że najbardziej czytelnym potwierdzeniem autorskich intuicji mogą być słowa 
pochodzące z późniejszego, już papieskiego Listu do artystów, w którym za-
proponowane przez Jana Pawła II defi nicje piękna zdają się nieustannie przy-
woływać ten jakże znamienny Bosko-ludzki kontekst, czego przykładem może 
być chociażby następująca formuła: „Piękno jest kluczem tajemnicy i wezwa-
niem transcendencji. Zachęca człowieka, aby poznał smak życia i umiał marzyć 
o przyszłości”121. Jednakże sekwencją, która mogłaby pełnić rolę postscriptum 
dopełniającego przyjętą w dramacie Hiob koncepcję, wydaje się następujący 
fragment tegoż dokumentu: „Bóg stał się człowiekiem w Jezusie Chrystusie, 
który jest «centralną tajemnicą, do której należy się odwoływać, aby zrozu-
mieć zagadkę istnienia człowieka, świata stworzonego i samego Boga». Ta 
podstawowa widzialność «Boga-Tajemnicy» stanowiła zachętę i wyzwanie dla 
chrześcijan także na płaszczyźnie artystycznej. Na tej glebie rozkwitło piękno, 
które właśnie stąd, z tajemnicy Wcielenia, czerpało żywotne soki. Stając się 
człowiekiem, Syn Boży wniósł bowiem w dzieje ludzkości całe ewangeliczne 
bogactwo prawdy i dobra, a wraz z nim objawił także nowy wymiar piękna: 
orędzie ewangeliczne jest nim napełnione po brzegi”122.  

Papieski list, osadzony ideowo na duchowej tradycji polskiego romantyzmu 
z dominującą obecnością Norwidowych konstrukcji myślowych – jak trafnie 
wskazała Bernadetta Kuczera-Chachulska – prezentuje pogląd o nadrzędnej 
obecności Boga w rzeczywistości świata oraz w myśleniu o sztuce, wskazując 
na jedność standardowych porządków myślenia estetycznego i egzystencjalnej 
obecności Chrystusa w kontekście dziejowym i eschatologicznym ludzkości123. 
Sądzę zatem, że list ten zawiera cenną sugestię antropologiczną, prowadzącą 
do szerszego odczytania kategorii piękna w jej etycznym paradygmacie.   

*

W wyniku analiz przeprowadzonych w celu ukazania głównych aspektów 
poetyckiej medytacji biblijnej Karola Wojtyły–Jana Pawła II mogą się na-
suwać dwa zasadnicze wnioski. Po pierwsze, istotną cechą zaproponowanej 
przez autora formy aktywności poetyckiej jest wewnętrzne i głębokie scale-

120  Por. G. G ł ą b, Piękno, które zbawia. Jan Paweł II do artystów, w: Karol Wojtyła–Jan Paweł II
artysta słowa, s. 209n. 

121  J a n  P a w e ł  II, List do artystów, nr 16, w: Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan 
Paweł II, Tryptyk rzymski, s. 577.

122  Tamże, nr 5, s. 564.
123  Zob. B. K u c z e r a-C h a c h u l s k a, Myśl estetyczna Jana Pawła II – jej tradycje i konteksty 

(wybrane zagadnienia), w: Karol Wojtyła/Jan Paweł II wobec tradycji kultury polskiej, s. 127-136. 

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



262

nie elementów wywodzących się z wybranego obszaru kultury i bliskiej mu 
konwencji oraz wypracowanie na tym fundamencie własnego, oryginalnego 
stylu medytacji artystycznej. Osią programową literackiej twórczości Wojtyły 
są liczne, stosowane wiernie od początku, autorskie nawiązania biblijne oraz 
fi lozofi czny ton nadawany wypowiedzi artystycznej. Konstatację tę zdaje się 
w pełni potwierdzać zarówno korespondencja młodego twórcy, jak i zastoso-
wana przezeń w praktyce autorska koncepcja literacka, nakreślona zwłaszcza 
w dramacie Hiob. Z przeprowadzonych badań wynika, że utwór ten, napisany 
w roku 1940, stanowi kompozycję ideową o zdecydowanie prekursorskim 
formacie, łączącą w spójną całość grecką estetykę i metafi zykę z chrześci-
jańską wizją wartości124. Zaznacza się to szczególnie w rozumieniu kategorii 
piękna, które ukazane przez pryzmat Osoby Jezusa Chrystusa jawi się jako 
wartość o wyraźnej proweniencji etycznej. W prezentowanej koncepcji istotną 
rolę pełni semantyka ojczyzny i narodu, która rzuca nowe światło na sposób 
zaangażowania się młodego twórcy w losy ojczyzny i promowania przez niego 
postaw sprzyjających zachowaniu jej ciągłości kulturowej. Z tego względu 
wydaje się, że ukazana (w perspektywie bolesnych przeżyć Hioba) duchowa 
postawa zachowania wierności Bogu i człowiekowi dla Wojtyły łączy się ściśle 
nie tylko z przyjęciem nakreślonej w tekstach biblijnych prawdy o zbawczym 
znaczeniu cierpienia, ale i z uznaniem, że źródłem wszelkiego piękna na ziemi 
jest sam Bóg, uobecniający się najdoskonalej w tajemnicach Chrystusowej 
ofi ary miłości. Aspekt ten wydaje się mieć kolosalne znaczenie dla oddania 
pełnego sensu doświadczenia prześladowania, które tak mocno i przekonująco 
zostało wyeksponowane w tym dramacie. 

Po drugie, realizowaną przez autora Hioba (zwłaszcza w tym utworze) 
medytatywność literacką można postrzegać jako naznaczone głęboką deter-
minacją podążanie za Słowem Boga do źródeł egzystencjalnej tożsamości 
człowieka. Nie sposób przy tej okazji nie nawiązać raz jeszcze do słów karme-
litańskiej świętej125, której duchowe wskazania stały się w niniejszym opraco-
waniu ważną inspiracją do ukazania kategorii piękna w aspekcie idei kenozy, 
tak oryginalnie przetworzonej i rozbudowanej przez młodego Wojtyłę. Niech 

124  W związku z tym należy podkreślić, że Jan Paweł II w ostatnim napisanym przez siebie 
utworze literackim, w poemacie Tryptyk rzymski, powrócił ideowo do Platońskiej triady i posłużył 
się nią dla ukazania wartości, jaką w oczach Stwórcy ma całe stworzenie powołane przez Niego do 
istnienia w dziele stwórczym. Kategoria piękna została tutaj włączona w tajemnicę odwiecznego 
widzenia i wypowiedzenia, zyskując przez to nowy potencjał interpretacyjny. 

125  Jan A. Fręś w swojej opowieści o drodze duchowej św. Jana Pawła II napisał: „Wiemy już, że 
pod wpływem młodzieńczej lektury pism św. Jana od Krzyża i św. Teresy z Avila przyswoił w sobie 
formę modlitwy kontemplacyjnej, pozwalającej mu rozmawiać z Bogiem w każdych niemal okolicz-
nościach: w przerwach między odrabianiem gimnazjalnych zadań domowych, w czasie nocnych zmian 
w Solvayu, w czasie ofi cjalnych nabożeństw kościelnych, a nawet w czasie audiencji” (J.A. F r ę ś, 
Karol Wojtyła. Opowieść o świętości, Wydawnictwo Videograf II, Katowice 1998, s. 85n.).  

Dorota HAWRYLUK



263

zatem poetycką konkluzją przedstawionych tu rozważań stanie się fragment 
napisanego w roku 1577 utworu lirycznego św. Teresy od Jezusa, którego tytuł 
w przekładzie z języka hiszpańskiego brzmi Wobec piękności Bożej126: 

Piękno Najwyższe, Piękno Nieskończone,
Jakże przewyższasz blaskami swoimi
Wszystko, co tutaj istnieje stworzone!
Odrywasz serce bez bólu żadnego
Od przywiązania do wygnańczej ziemi127. 

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Bonawentura. Żywot Pana Jezu Krysta. Translated by Baltazar Opeć, http://www.wbc.
poznan.pl/dlibra/applet?mimetype=image%2Fx.djvu&sec=false&handler=djvu_
html5&content_url=%2FContent%2F445578%2Fdirectory.djvu.

Bruckner, Adam, ed. Rozmyślanie o żywocie Pana Jezusa z rękopisu grecko-katol. 
kapituły przemyskiej. Kraków: Akademia Umiejętności, 1907, http://www.wbc.
poznan.pl/dlibra/applet?mimetype=image%2Fx.djvu&sec=false&handler=djvu_
html5&content_url=%2FContent%2F1770%2Frozmyslania_pzemyskie.djvu.

Buttiglione, Rocco. Myśl Karola Wojtyły. Transated by Jarosław Marecki. Lublin: 
Instytut Jana Pawła II KUL, 2010.

Cappeletto, Gianni. Hiob: Człowiek i Bóg spotykają się w cierpieniu. Translated by Ar-
tur J. Katolo. Lublin: Wydawnictwo Archidiecezji Lubelskiej Gaudium, 2009.

Dąbek, Tomasz Maria. “Biblijne wątki w twórczości literackiej Karola Wojtyły-Jana 
Pawła II.” In Przestrzeń Słowa: Twórczość literacka Karola Wojtyły–Jana Pawła II,
edited by Zofi a Zarębianka and Jan Machniak. Kraków: Wydawnictwo św. Sta-
nisława BM, 2006.

Dąbrowski, Stanisław. “Medytacja: Studium genologiczne: cz. I.” Przegląd Humani-
styczny 33, no 4 (283) (1989): 77–9.

Deville, Raymond. „Prześladowanie.” In Słownik teologii biblijnej, edited by Xavier 
Léon-Dufour, translated by Kazimierz Romaniuk. Poznań: Wydawnictwo Pallot-
tinum, 1990.

Dobrzyńska, Teresa. “Medytacja: Gatunek mowy i jego realizacje tekstowe.” In 
Medytacja – postawa intelektualna, sposób poznania, gatunek dyskursu, edited 
by Teresa Kostkiewiczowa and Magdalena Saganiak. Warszawa: Wydawnictwo 
UKSW, 2010.

126  Przytaczam przekład ks. bp. Henryka P. Kossowskiego. W nowszym tłumaczeniu, dokona-
nym przez Alojzego Olszewskiego OCD, tytuł tego wiersza brzmi: „O, Piękno, które przewyższasz!” 
(zob. Św. T e r e s a  o d  J e z u s a, O, Piękno, które przewyższasz! w: A. Olszewski, O, Piękno, które 
przewyższasz!, „Zeszyty Karmelitańskie” 2002, nr 4, s. 104). 

127  Ta ż , Wobec piękności Bożej, w: taż, Dzieła, t. 3, tłum. H.P. Kossowski, Wydawnictwo 
Karmelitów Bosych, Kraków 1995, s. 240.

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



264

Dybciak, Krzysztof. “Karol Wojtyła jako dramaturg.” In Inspiracje religijne w litera-
turze, edited by Alina Merdas. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1983.

—–—. Personalistyczna krytyka literacka: Teoria i opis nurtu z lat trzydziestych. 
Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1981.

—–—. “‘Tryptyk rzymski’ – nowa forma literacka (i kilka uwag ogólnych o współ-
czesnym poemacie).” In Dybciak, Trudne spotkania: Literatura polska XX wieku 
wobec religii. Kraków: Wydawnictwo Arcana, 2005.

Fischer, Norbert. Człowiek w poszukiwaniu Boga: Zagadnienia fi lozofi czne. Translated 
by Józef Świerkosz. Poznań: Wydawnictwo Pallotinum, 2004.

Fręś, Jan Andrzej. Karol Wojtyła: Opowieść o świętości. Katowice: Wydawnictwo 
Videograf II, 1998.

Fryde, Ludwik. Wybór pism krytycznych. Edited by Andrzej Biernacki. Warszawa: 
Państwowy Instytut Wydawniczy, 1966. 

Głąb, Grzegorz. “Piękno, które zbawia: Jan Paweł II do artystów.” In Karol Wojty-
ła-Jan Paweł II: Artysta słowa, edited by Mirosława Ołdakowska-Kufl owa and 
Wojciech Kaczmarek. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2015.

Głowiński, Michał. “Medytacje.” In Słownik terminów literackich, edited by Michał 
Głowiński and Janusz Sławiński. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 
1988.

Gogola, Jerzy Wiesław. Od Objawienia do zjednoczenia: Wykład teologii modlitwy. 
Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2005.

—–—. Teologia komunii z Bogiem. Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2001.
Grelot, Pierre. „Trąd.” In Słownik teologii biblijnej, edited by Xavier, Léon-Dufour, 

translated by Kazimierz Romaniuk. Poznań: Wydawnictwo Pallottinum, 1990.
Gryglewicz, Feliks, Romuald Łukaszyk, and Zygmunt Sułowski, eds. Encyklopedia 

katolicka. Vol. 2. Lublin: Wydawnictwo KUL, 1995.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Wykłady o estetyce. Vol. 3. Translated by Janusz 

Grabowski and Adam Landman. Warszawa: PWN, 1967. 
Jan Paweł II. “Orędzie telewizyjne do Hiszpanii w dniu święta św. Teresy z Avili (15 X 

1982).” In Jan Paweł II: Nauczanie papieskie. Vol. 5 (1982), part 2, ed. Eugeniusz 
Weron and Antoni Jaroch. Poznań: Pallottinum, 1996. 

Jasińska-Wojtkowska, Maria. Horyzonty literackiego sacrum. Lublin: Wydawnictwo 
KUL, 2003.

Kaczmarek, Wojciech. “Analiza kerygmatyczna w kontekście badań relacji miedzy 
religią a literaturą.” In Interpretacja kerygmatyczna: Doświadczenia – re-wizje – 
perspektywy, edited by Jarosław Borowski, Edward Fiała, and Ireneusz Piekarski. 
Lublin: Wydawnictwo KUL, 2014.  

Karol Wojtyła, Poezje. Dramaty. Szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski. Edited by 
Marek Skwarnicki. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

Kopaliński, Władysław. “Medytacje.” In Kopaliński, Słownik wyrazów obcych i zwro-
tów obcojęzycznych. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1989.

Kostkiewiczowa, Teresa. “Medytacja – wstępne spostrzeżenia i uwagi.” In Medyta-
cja – postawa intelektualna, sposób poznania, gatunek dyskursu: Studia, edited 

Dorota HAWRYLUK



265

by Teresa Kostkiewiczowa and Magdalena Saganiak, Warszawa: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, 2010.

Kotlarczyk, Mieczysław, and Karol Wojtyła. O Teatrze Rapsodycznym: 60-lecie 
powstania Teatru Rapsodycznego. Edited by Jacek Popiel. Selected by Tadeusz 
Malak and Jacek Popiel. Kraków: Państwowa Wyższa Szkoła Teatralna im. L. Sol-
skiego, 2001.

Kozłowska, Anna. “Kilka uwag o słownictwie dramatu Karola Wojtyły ‘Hiob.’” In 
Hiob biblijny: Hiob obecny w kulturze, edited by Piotr Mitzner and Anna Marta 
Szczepan-Wojnarska. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana 
Wyszyńskiego, 2010.

—–—. Od psalmów słowiańskich do rzymskich medytacji: O stylu artystycznym Ka-
rola Wojtyły. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wy-
szyńskiego, 2013. 

Kuczera-Chachulska, Bernadetta. “Myśl estetyczna Jana Pawła II – jej tradycje i kon-
teksty (wybrane zagadnienia).” In Karol Wojtyła/Jan Paweł II wobec tradycji 
kultury polskiej, edited by Grażyna Halkiewicz-Sojak, et al., Toruń: Wydawnictwo 
Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2015.

Krzyżanowski, Julian. “Apokryfy.” In Literatura polska: Przewodnik encyklopedycz-
ny. Vol. 1. Edited by Artur Hutnikiewicz, Czesław Hernas, and Julian Krzyżanow-
ski. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1984.

Kuczyńska, Alicja. Piękno, mit i rzeczywistość. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1977.
Kudyba, Wojciech. “Medytacja Norwida.” In Liryka Cypriana Norwida, edited by 

Piotr Chlebowski and Włodzimierz Toruń. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 
2003. 

—–—. “Żywioł medytacyjny w liryce Czesława Miłosza.” Topos, no. 4-5 (65-66) 
(2002): 7–13.  

Kurowicki, Jan. Kultura jako źródło piękna: Wprowadzenie. Warszawa: Wydawnic-
two Naukowe Scholar, 1997.

Łagodzki, Włodzimierz, and Grzegorz Pyszczek, eds. Filozofi a. Warszawa: PWN, 
2000.

Main, John. Chrześcijańska medytacja. Translated by Grzegorz Kowalewski and Re-
nata Ranus. Poznań: Wydawnictwo Zysk i S-ka, 1995.

Michałowska, Teresa. Średniowiecze. Warszawa: PWN, 1995.
Nycz, Ryszard. Literatura jako trop rzeczywistości: Poetyka epifanii w nowoczesnej 

literaturze polskiej. Kraków: Universitas, 2012.
Olszewski, Alojzy. “O, Piękno, które przewyższasz!” Zeszyty Karmelitańskie, no. 4 

(2002): 103–6. 
Ołdakowska-Kufl owa, Mirosława. Blask Słowa: Inspiracja biblijna w twórczości lite-

rackiej Jana Pawła II. Kielce: Instytut Teologii Biblijnej Verbum, 2004.
—–—. “‘Kim jest On?’: Obraz Boga w twórczości Karola Wojtyły–Jana Pawła II.” 

In Karol Wojtyła-Jan Paweł II: Artysta słowa, edited by Mirosława Ołdakowska-
-Kufl owa and Wojciech Kaczmarek. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2015. 

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



266

—–—. “O zanurzaniu w ‘Strumień piękności’, czyli poglądy Jana Pawła II na sztukę.” 
Dialog Dwóch Kultur 11, no. 1 (2016): 93–100. 

Platon. Timajos. Kritias. Translated by Władysław Witwicki. Kęty: Wydawnictwo 
Antyk, 2002.

Podsiad, Antoni, and Zbigniew Więckowski, eds. Mały słownik terminów i pojęć 
fi lozofi cznych dla studiujących fi lozofi ę chrześcijańską. Warszawa: Instytut Wy-
dawniczy Pax, 1983.

Popiel, Jacek. Los artysty w czasach zniewolenia: Teatr Rapsodyczny 1941–1967. 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2006.

Potocki, Stanisław. “Księga Hioba.” In Wstęp do Starego Testamentu, edited by Lech 
Stachowiak. Poznań: Wydawnictwo Pallottinum, 1990.

Rahner, Karl. “Obraz, medytacja imaginatywna.” In Karl Rahner and Herbert Vor-
grimler, Mały słownik teologiczny, translated by Tadeusz Mieszkowski and Paweł 
Pachciarek. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1987. 

—–—. “Transcendencja.” In Karl Rahner and Herbert Vorgrimler, Mały słownik teo-
logiczny, translated by Tadeusz Mieszkowski and Paweł Pachciarek. Warszawa: 
Instytut Wydawniczy Pax, 1987.

Ryszka, Czesław. “Dramaturgia wnętrza: Karol Wojtyła.” In Ryszka, Na tropach Boga: 
Przygoda z literaturą XX wieku. Kraków: Wydawnictwo Homo Dei, 1999.

Saganiak, Magdalena. “Doświadczenie wewnętrzne jako źródło mowy: Medytacja 
w fi lozofi i i poezji.” In Medytacja – postawa intelektualna, sposób poznania, 
gatunek dyskursu, edited by Teresa Kostkiewiczowa and Magdalena Saganiak. 
Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2010.

Sawicki, Stefan. “Problematyka aksjologiczna w badaniach literackich.” In Proble-
matyka aksjologiczna w nauce o literaturze: Studia, edited by Stefan Sawicki and 
Andrzej Tyszczyk. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1992.

—–—. “Medytacja w poznawaniu literatury.” In Sawicki, Wartość – Sacrum – Norwid: 
Studia i szkice aksjologicznoliterackie 3. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2017.

Sobolczyk, Piotr. “Kognitywna vs. Kognicyjna? Poetyka vs. ‘Poietyka’?” Teksty Dru-
gie, no 4 (2010): 88–100.

Szczęsna, Ewa. “Namysł, zdziwienie, zapytywanie – o poetyce interpretacji na przy-
kładzie ‘Tryptyku rzymskiego’ Jana Pawła II.” In Karol Wojtyła – poeta, edited by 
Jacek Głażewski and Witold Sadowski. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Warszawskiego, 2006.

Szustak, Adam. Targ zamknięty: Lekcje Hioba. Droga do zbawienia. Nowy Sącz: 
Wydawnictwo RTCK, 2018.

Szczepan-Wojnarska, Anna Marta. Wybaczyć Bogu: Hiob w literaturze podejmującej 
tematykę II wojny światowej. Kraków: Universitas, 2008. 

Szczypka, Józef. Jan Paweł II: Rodowód. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1990
Tatarkiewicz, Władysław. Dzieje sześciu pojęć. Warszawa: PWN, 1982.
Teresa od Jezusa. Dzieła. Vol. 2. Translated by Henryk Piotr Kossowski. Kraków: 

Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 1987.

Dorota HAWRYLUK



267

—–—. Dzieła. Vol. 3. Translated by Henryk Piotr Kossowski. Kraków: Wydawnictwo 
Karmelitów Bosych, 1995.

Trzaskowski, Zbigniew. “Anamneza – Aktualizacja – Antycypacja: Biblijne oblicze 
‘Hioba’ Karola Wojtyły.” In Słowo – myśl – ethos w twórczości Jana Pawła II, 
edited by Trzaskowski. Kielce: Wydawnictwo Jedność, 2005.

Wielgus, Staniaław, et al., eds. Encyklopedia katolicka. Vol. 7. Lublin: Wydawnictwo 
KUL, 1997.

Zalewski, Cezary. “‘Hiob’ albo narodziny tragedii z ducha modernizmu.” In Karol 
Wojtyła – poeta, edited by Jacek Głażewski and Witold Sadowski. Warszawa: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, 2006.

Zarębianka, Zofi a. “Karol Wojtyła jako nauczyciel życia wewnętrznego.” In Zarę-
bianka, Spotkanie w Słowie: O twórczości literackiej Karola Wojtyły. Warszawa: 
Wydawnictwo Pasaże, 2018.

—–—. “Medytacja znaczeń: O specyfi ce dykcji poetyckiej Karola Wojtyły”. In Prze-
strzeń Słowa: Twórczość literacka Karola Wojtyły–Jana Pawła II, edited by Zo-
fi a Zarębianka and Jan Machniak. Kraków: Wydawnictwo św. Stanisława BM, 
2006.

—–—. “Rodzaje i funkcje sygnałów biblijnych w twórczości poetyckiej Karola Woj-
tyły: Rekonesans.” In Zarębianka, Spotkanie w Słowie: O twórczości literackiej 
Karola Wojtyły. Warszawa: Wydawnictwo Pasaże, 2018.

—–—. “Sacrum jako kategoria krytycznoliteracka.” In Zarębianka, Czytanie Sacrum. 
Kraków-Rzym: Instytut Wydawniczy Maximum, 2008.

—–—. “Sposoby artykułowania sacrum w poezji polskiej po 1956 roku: Rekonesans.” 
In Potrzeba sacrum: Literatura polska okresu PRL-u, edited by Mirosława Oł-
dakowska-Kufl owa and Wiesław Felski. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 
2012.

Zimmermann, Johann Georg. “Piękno.” In Filozofi a: Podstawowe pytania, edited by 
Ekkehard Martens and Herbert Schnädelbach, translated by Krystyna Krzemie-
niowa. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1995. 

ABSTRAKT / ABSTRACT

Dorota HAWRYLUK – „Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”: O formie poetyc-
kiej medytacji biblijnej Karola Wojtyły–Jana Pawła II

DOI 10.12887/32-2019-2-126-14

Jest rzeczą znamienną, że w literaturoznawczych dociekaniach dotyczących 
poezji Karola Wojtyły–Jana Pawła II wiele miejsca poświęca się problematy-
ce opisu specyfi ki i odrębności jego twórczości poetyckiej. Podejmowane są 
próby odpowiedzi na pytanie o czynnik scalający tę twórczość i decydujący 
o pisarskiej tożsamości autora, umożliwiający pełną identyfi kację jego poety-
ckiego głosu. Poszukiwaniom tym towarzyszy wysiłek odczytania i określenia 

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”



268

swoistych dominant nadających charakter poszczególnym utworom oraz wska-
zania zasadniczych źródeł ich inspiracji. W tej perspektywie w artykule pro-
wadzona jest refl eksja nad zagadnieniem formy poetyckiej medytacji biblijnej 
Karola Wojtyły–Jana Pawła II, która nie tylko wydaje się jedną z niezbywal-
nych własności jego poetyckiego dyskursu, ale może stanowić również swoisty 
wyłom we współczesnej poetyce, wiążący się z pragnieniem odejścia od naj-
bardziej popularnych kanonów estetycznych w celu precyzyjnego wyrażenia 
osobistego doświadczenia duchowego. Podstawą do sformułowania wniosków 
– oprócz odwołania się do praktyki pisarskiej omawianego autora – stała się 
w artykule analiza młodzieńczej korespondencji Karola Wojtyły, zawierającej 
wypowiedzi na temat kształtu własnej kreacji artystycznej oraz osobistych 
fascynacji literackich, zakorzenionych w chrześcijańskiej tradycji narodu pol-
skiego. Zdaniem autorki cechą wyróżniającą formy poetyckiej tej twórczości 
jest wewnętrzne i głębokie scalenie elementów wywodzących się z wybranego, 
bliskiego mu obszaru konwencji i wypracowanie na tym fundamencie raczej 
swoistego locus theologicus niż loci communes. Wynika to przede wszystkim 
z faktu, że osią programową poetyckiej formy Karola Wojtyły–Jana Pawła II 
są liczne, stosowane od początku jego twórczości literackiej, autorskie nawią-
zania biblijne i związany z tym medytacyjny styl wypowiedzi. Dzięki temu 
jego medytacja biblijna może być postrzegana jako nieustanne i naznaczone 
głęboką determinacją podążanie za Słowem Boga do źródeł piękna własnej 
duchowej tożsamości.

Słowa kluczowe: Wojtyła, medytacja, Biblia, literatura, forma literacka, piękno, 
duchowość

Kontakt: Katedra Teorii i Antropologii Literatury, Instytut Filologii Polskiej, 
Wydział Nauk Humanistycznych, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Paw-
ła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
E-mail: dorota.hawryluk@kul.pl 
Tel. 81 4454015

Dorota HAWRYLUK – “Because beauty is deeply rooted in us.” On the Poetic Form 
of the Biblical Meditations by Karol Wojtyła–John Paul II

DOI 10.12887/32-2019-2-126-14

The literary study of the poetry of Karol Wojtyła–John Paul II is specifi cally 
focused on the description of its nature, or uniqueness. Numerous scholars 
have attempted to point out the principle responsible for the integrity of this 
output and, consequently, to determine the literary identity of its author. The 
study in question is marked, on the one hand, by an effort to outline and defi ne 
the intrinsic factors contributing to the ultimate shape of particular poems by 
Karol Wojtyła–John Paul II and, on the other, by the attempt to reconstruct their 
sources. A similar perspective has been adopted by the author of the present 
paper, who scrutinizes the issue of the poetic form characteristic of the Biblical 

Dorota HAWRYLUK



269

meditations by Karol Wojtyła–John Paul II. While the form of these meditative 
poems is certainly among the crucial marks of his poetic discourse, it also repres -
ents a breach in the way poetry is made in modern times: Karol Wojtyła–John 
Paul II apparently abandons the most widely accepted aesthetic canons in or-
der to express his most personal spiritual experience eloquently. The paper 
comprises an extensive analysis of the literary practices employed by Karol 
Wojtyła–John Paul II and refers them to Wojtyła’s ideas on the rules of artistic 
creation which he followed in his poetic output and theoretically expounded in 
the letters he wrote in his youth to Mieczysław Kotlarczyk. Wojtyła’s literary 
fascinations, rooted in the Christian tradition of the Polish nation and frequently 
discussed in his letters, are also taken into consideration as a factor contributing 
to the literary form of Wojtyła’s meditative poems.
Their fundamental mark, which comes to light as a result of the detailed ana-
lysis conducted in the paper, is, on the one hand, the integration the poet ac-
complished of the elements deriving from the literary conventions familiar to 
him and the specifi c locus theologicus rather than loci communi he worked out 
based on those elements, on the other. The meditative style of the poetry of 
Karol Wojtyła–John Paul II is largely determined by his frequent reference to 
Biblical texts present already in his early works, the practice which, one might 
say, was the programmatic axis of his output. The Biblical meditation of Karol 
Wojtyła–John Paul II may be interpreted as a continuous and determined effort, 
guided by the Word of God, to reach the deepest roots of the beauty of one’s 
spiritual identity.

Keywords: Wojtyła, meditation, the Bible, literature, the poetic form, beauty, 
spirituality

Contact: Department of the Theory and Anthropology of Literature, Institute 
of Polish Studies, Faculty of Humanities, John Paul II Catholic University of 
Lublin, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
E-mail: dorota.hawryluk@kul.pl
Phone: 81 4454015

„Bo w nas są korzenie Piękna przegłęboko”


