
29

Krzysztof NAPORA SCJ

„JAK PIĘKNA JEST MIŁOŚĆ TWOJA” (Pnp 4,10)
Piękno w Pieśni nad pieśniami

Nawet pobieżna lektura tekstu Pieśni nad pieśniami daje poczucie obcowania 
z literaturą piękną. W „Najpiękniejszej z pieśni” piękno jest jakością wszechobec-
ną, nieodłącznie związaną z miłością kochanków, światem, w którym mieszkają, 
i językiem, w którym napisano utwór. Te trzy poziomy piękna określają się nawza-
jem: piękno kochanków jest podobne do piękna świata, a oba istnieją w mowie, 
która je wyraża.

Podejmując temat piękna w Pieśni nad pieśniami, mamy świadomość, 
że może ono stanowić jeden z najistotniejszych i jednocześnie najbardziej 
uniwersalnych kluczy do zrozumienia tej wyjątkowej księgi biblijnej. Wobec 
ogromu i różnorodności literatury poświęconej analizie Pieśni nad pieśniami 
na przestrzeni wieków, wobec rozmaitości podejść prezentowanych przez ba-
daczy, każdy nowy wysiłek podejmowany na tym polu obciążony jest ryzy-
kiem pewnej powierzchowności i jednostronności. Zarazem jednak w obliczu 
odchodzenia od klasycznych pojęć i rozmycia ich znaczeń rodzi się pragnienie 
głębszego poznania i kontemplowania piękna, które od wieków niezmiennie 
zachwyca „do pracy [...], by się zmartwychwstało”1.

Refl eksję na temat piękna rozwijać będziemy w czterech kierunkach. 
W części pierwszej zajmiemy się pięknem samego utworu, przede wszyst-
kim pod względem formy. W dwóch kolejnych skoncentrujemy się na pięknie 
bohaterów Pieśni nad pieśniami: Oblubienicy i Oblubieńca. Ostatnia część 
poświęcona zostanie pięknu miłości, która ich łączy. Tak określony kierunek 
analizy wydawać się może nieco arbitralny, a nawet ryzykowny pod względem 
metodologicznym, ze względu na odmienność owych trzech rodzajów piękna: 
formalnego piękna utworu poetyckiego, piękna osób oraz piękna relacji, która 
łączy osoby. Różnorodność ta uwypukla jednak – w naszym przekonaniu – 
wielowymiarowy charakter rzeczywistości piękna i bogactwo odniesień do 
niej zawartych w Pieśni nad pieśniami. Ponadto taki właśnie kierunek po-
szukiwań poniekąd wydaje się wskazywać sama księga biblijna, której re-
daktor używa przymiotnika „yāpeh” („piękny”) zarówno w odniesieniu do 
Oblubienicy i Oblubieńca, jak i do ich miłości. Myśl o pięknie utworu – choć 
nie została wyrażona tym samym hebrajskim przymiotnikiem – ukryta jest 

1  C. N o r w i d, Promethidion, w: tenże, Pisma wybrane, t. 2, Poematy, oprac. J.W. Gomulicki, 
PWN, Warszawa 1980, s. 293.

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 29-48
DOI 10.12887/32-2019-3-127-05



30

w jego hebrajskim tytule: „šîr haššîrîm” oznacza bowiem „pieśń pieśni”, czyli 
„najpiękniejszą z pieśni”.  

„NAJPIĘKNIEJSZA Z PIEŚNI” (Pnp 1,1)
PIĘKNO PIEŚNI

Kiedy w siódmym lub ósmym wieku po Chrystusie uczeni żydowscy tłu-
maczyli Pieśń nad pieśniami na język aramejski, uznali za stosowne – zgodnie 
z właściwą sobie koncepcją przekładu – wprowadzić do tekstu księgi komenta-
rze i uzupełnienia. Niejednokrotnie rzucają one ciekawe światło na rabiniczną 
interpretację tekstu biblijnego i na żydowskie techniki egzegetyczne stosowane 
w początkach średniowiecza. Zachowując integralność tekstu oryginalnego, 
tłumacz mierzy się z zawiłościami języka hebrajskiej poezji, wskazuje moż-
liwe kierunki interpretacji, dokonuje wreszcie aktualizacji tekstu biblijnego2. 
W przypadku Pieśni nad pieśniami pierwszy taki komentarz pojawia się już 
na początku (por. Pnp 1,1) i dotyczy wyrażenia, które stało się tytułem księ-
gi: „Pieśń nad pieśniami Salomona” (hebr. šîr haššîrîm ’ăšer lišlōmōh)3. Jak 
zauważa jej tłumacz, w tym świecie wypowiedziano (wyśpiewano) dziesięć 
pieśni4. Wymienia kolejno: pieśń Adama, któremu odpuszczono winę i którego 
chronił Szabat (por. Ps 92,1), pieśń Mojżesza po przejściu przez Morze Czer-
wone (por. Wj 15,1), pieśń synów Izraela (por. Lb 21,17), pieśń, którą Mojżesz 
śpiewał u schyłku swojego życia (por. Pwt 32,1), Pieśń Jozuego po jego zwy-
cięstwie nad Amorytami (por. Jz 10,12), pieśń Baraka i Debory (por. Sdz 5,1), 
pieśń Anny, matki Samuela (por. 1 Sm 2,1), pieśń Dawida (por. 2 Sm 22,1) 
oraz pieśń, którą Salomon, prorok i król Izraela, w Duchu Świętym recytował 
przed Panem i Władcą całego świata. Dziesiątą pieśń śpiewać mają synowie 
Izraela, kiedy wyruszą z miejsc ich wygnania, jak zapowiadał prorok Izajasz: 
„Pieśni mieć będziecie / jak przy obchodzie nocnej uroczystości, / i radość 
serca jak u tego, co idzie przy dźwiękach fl etu, / zdążając na górę Pańską, ku 
Skale Izraela” (Iz 30,29). Autor Targumu zaznacza jednak, że to właśnie Pieśń 
Salomona jest najdoskonalszą ze wszystkich tych pieśni5. 

2  Targumy to aramejskie przekłady Biblii hebrajskiej (por. M.S. W r ó b e l, Wprowadzenie do 
Biblii Aramejskiej, Gaudium, Lublin 2017, s. 47). 

3  Tekst hebrajski cytowany jest na podstawie wydania Biblia Hebraica Quinta.
4  Zob. Hebrew Union College CAL project (http://cal.huc.edu/get_a_chapter.php?fi le=81005&su-

b=1&cset=H); por. P.S. A l e x a n d e r, The Targum of Canticles: Translated, with a Critical Intro-
duction, Textual Notes, and Commentary, w: Aramaic Bible, t. 17A, Michael Glazier Books–The 
Liturgical Press, Collegeville, Minnesota, 2003, s. 75-78. 

5  Por. A l e x a n d e r, dz. cyt., s. 75; zob. Hebrew Union College CAL project. Jeśli nie podano 
inaczej, tłumaczenie fragmentów dzieł obcojęzycznych – K.N.

Krzysztof NAPORA SCJ



31

Stwierdzenie to, jak się wydaje, stanowi próbę wyjaśnienia idiomatycz-
nego wyrażenia „šîr haššîrîm”, które pojawia się w pierwszym zdaniu księ-
gi. Wyrażenie to utworzone zostało z użytego dwukrotnie rzeczownika „šîr” 
– „pieśń” (za pierwszym razem w stanie zależnym (łac. status constructus) 
liczby pojedynczej, za drugim – w liczbie mnogiej) i występuje w języku 
hebrajskim w znaczeniu przymiotnikowym jako forma stopnia najwyższego 
(łac. superlativus)6. Dosłownie można je przetłumaczyć jako „pieśń pieśni” czy 
też „pieśń ponad wszystkie pieśni”. Chociaż wyrażenie to kryje w sobie pewną 
wieloznaczność, to jednak tradycja egzegetyczna wydaje się tutaj wyjątko-
wo zgodna. Określenia takie, jak: „pieśń par excellence”, „il canto supremo 
e bellissimo”7, „the absolutely superlative song” i „the best, the sublime song”8, 
„le plus beau chant”9, niemieckie „das Hohelied”10 czy hiszpańskie „el cantar 
muy bello” i „el más bello cantar”11, eksponują estetyczny i kwalitatywny 
wymiar sformułowań „pieśń pieśni” czy „pieśń nad pieśniami”. 

Nawet pobieżna lektura tekstu Pieśni nad pieśniami daje poczucie obcowania 
z literaturą piękną. Jego bliższe poznanie pozwala dostrzec, że w przypadku tej 
księgi biblijnej mamy do czynienia z „najbardziej wyszukanymi utworami po-
etyckimi, jakie dotarły do nas ze świata starożytnego Izraela”12. Wyróżnia się ona 
na tle innych (również tych poetyckich) tekstów Biblii Hebrajskiej, stanowi w niej 
zjawisko wyjątkowe. Badacze wskazują na podobieństwo Pieśni nad pieśniami 
do babilońskiej czy egipskiej literatury miłosnej13 i odnajdują w tym tekście echa 
lokalnej kultury syro-palestyńskiej, folkloru kananejskiego bądź arabskiego czy 
też doszukują się w nim elementów typowych dla kultury helleńskiej. Nie ulega 
jednak wątpliwości, że jest to utwór głęboko osadzony w kulturze, myśli teolo-
gicznej i języku Biblii Hebrajskiej, chociaż zarówno poetyckie principia, jak i za-
wartość teściowa Pieśni nad pieśniami są nietypowe dla tekstów biblijnych14. 

6  Por. W. G e s e n i u s, E. K a u t z s c h, Gesenius’ Hebrew Grammar, § 133i, tłum. A.E. Cowley, 
Oxford University Press, Oxford 1910, s. 431; P. J o ü o n,  T. M u r a o k a, A Grammar of Biblical 
Hebrew, § 141l, Editrice Pontifi cio Istituto Biblico, Roma 2006, s. 525.

7  G. R a v a s i, Il Cantico dei Cantici. Commento e attualizzazione, Edizioni Dehoniane Bologna 
(EDB), Bologna 1992, s. 145.

8  Np. M.H. P o p e, Song of Songs: A New Translation with Introduction and Commentary, Yale 
University Press, New Haven–London 2008, s. X.

9  Zob. D. L y s, Le plus beau chant de la création. Commentaire du Cantique des cantiques, 
Les Éditions du Cerf, Paris 1968.

10  Die Bibel. Altes un Neues Testament. Einheitsübresetzung, Herder, Freiburg–Basel–Wien 2006, 
s. 729.

11  J. C a n t e r a  O r t i z  d e  U r b i n a, El Cantar de los Cantares del Rey Salomón. Consi-
deraciones acerca de su traducción al español, „Hieronymus Complutensis” 1998, nr 6-7, s. 138.

12  R. A l t e r, The Art of Biblical Poetry, Basic Books, New York 1985, s. 185.
13  Por. H. D r a w n e l, Oblubieniec widziany oczami oblubienicy w Pieśni nad Pieśniami, 

„Roczniki Teologiczne” 55(2008) nr 1, s. 18.
14  Por. A l t e r, dz. cyt, s. 185.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



32

Próbując bliżej określić elementy tworzące niepowtarzalne piękno „Naj-
piękniejszej z pieśni”, rozpoczniemy od tego, co najbardziej zewnętrzne, czyli 
od jej formy. Bardzo często księgę tę postrzegano jako zbiór lub antologię roz-
proszonych pieśni, istniejących początkowo niezależnie, a dopiero na pewnym 
etapie połączonych w jeden utwór. Przypuszcza się, że połączono je ze względu 
na występujące między nimi podobieństwo, chociaż pewna homogeniczność 
ich stylu i słownictwa, zawartych w nich idei i obrazów, może być też efektem 
pracy redaktora. Przyjęcie założenia o kompozycyjnym charakterze tekstu 
podważałoby jednak zasadność rozważań dotyczących zawartości utworu na 
poziomie całościowym15. 

Wielu współczesnych egzegetów podkreśla natomiast podstawową jed-
ność tekstu. Wydaje się na nią wskazywać nawet tytuł, w którym słowo „šîr” 
w odniesieniu do księgi pojawia się liczbie pojedynczej. Wśród argumentów, 
które za taką jednością przemawiają, Gianfranco Ravasi wymienia między 
innymi następujące cechy stylu utworu: (1) strukturę opartą na idei dialogu 
między Oblubieńcem, Oblubienicą i chórem; (2) symbolikę – bogatą, lecz 
charakteryzującą się niezwykłym rygorem, opartą na stałych schematach, 
takich jak: ciało, kosmos czy ziemia Izraela, w której centrum znajduje się 
Jerozolima; (3) refreny, przyjmujące formę nie tyle sztucznych wtrąceń, ile 
istotnych wskazówek strukturalnych utworu, takich jak formuła wzajemnej 
przynależności: „mój miły jest mój, a ja jestem jego” (Pnp 2,16; por. 6,3; 7,11), 
prośba o nierozbudzanie miłości (por. Pnp 2,7; 3,5; 8,4), wezwanie skierowane 
do „córek jerozolimskich” (Pnp 1,5; 2,7; 3,5; 5,8.16; 8,4) czy pytanie „Kim 
jest ta [...]” (Pnp 3,6; 6,10; 8,5); (4) charakterystyczne słownictwo, zwłaszcza 
to, które odnosi się do płaszczyzny estetycznej i miłosnej, na przykład „mój 
umiłowany” (np. Pnp 1,14; 2,9); „umiłowany mej duszy” („ten, którego miłuje 
moja dusza” – Pnp 3,1)16. 

Podkreśla się, że jedność Pieśni nad pieśniami nosi cechy jedności utworu 
poetyckiego, nie zaś jedności utworu o charakterze prozatorskim. „W poezji 
– pisze Francis Landy – jedność jest abstrakcyjnym ideałem, którego relacja 
do poetyckiej praktyki pozostaje niepewna. Poematy stanowią grę współza-
leżności i różnic, oczekiwań i rozczarowań, w których wszystko odnosi się do 
wszystkiego – mniej lub bardziej, wcześniej czy później”17. 

Takie rozumienie poetyckiej jedności utworu z całą pewnością nie ułatwia 
jednoznacznej, przekonującej identyfi kacji struktury tekstu. W ciągu lat egze-
geci dostrzegali w niej cały szereg różnych modeli: od chaotycznego zbioru 

15  Por. G. B a r b i e r o, Cantico dei Cantici. Nuova versione, introduzione e commento, Paoline, 
Milano 2004, s. 33.

16  Por. R a v a s i, dz. cyt., s. 84n.
17  F. L a n d y, Beauty and the Enigma: An Inquiry into some Interrelated Episodes of the Song 

of Songs, „Journal for the Study of the Old Testament” 5(1980) nr 17, s. 56.

Krzysztof NAPORA SCJ



33

luźno związanych ze sobą pieśni po wysublimowaną formę chiazmu, które-
go centrum stanowią ostatni wers rozdziału czwartego i pierwszy piątego18. 
Kontrowersje dotyczą nie tylko podstawowych zasad kompozycji utworu, ale 
nawet liczby pieśni, które składają się na tekst w jego dzisiejszym kształcie. 
Rozbieżność stanowisk egzegetów wydaje się doprawdy zaskakująca. Na pod-
stawie kryteriów formalnych i tematycznych identyfi kują oni w Pieśni nad 
pieśniami szereg mniejszych jednostek: na przykład Rainer Kessler wyróżnia 
cztery pieśni19, Jo Cheryl Exum – sześć20, Roland E. Murphy – dziewięć21, 
Michael D. Goulder – czternaście22, Othmar Keel – aż czterdzieści dwie23, 
a Leo Krinetzki – nawet pięćdziesiąt dwie24. 

Interesującą cechą Pieśni nad pieśniami jest nietypowe – jak się wydaje – dla 
pieśni miłosnej metrum. Redaktor księgi swobodnie posługuje się dostępnym 
mu bogactwem poezji hebrajskiej, wykorzystując w swym dziele różne sekwen-
cje głosek akcentowanych i nieakcentowanych. Oprócz klasycznego metrum 
3+3 (por. Pnp 1,2-4), posługuje się również metrum 2+2 (por. Pnp 2,8.15), które 
przyśpiesza rytm tekstu, eksponując cechy świeżości i młodości bohaterów 
utworu. Niekiedy jednak radość podkreślana przez metrum wiersza wydaje 
się ustępować nastrojowi smutku i żałoby, wywołanemu przez klasyczny rytm 
lamentacji qînah: 3+2 (por. Pnp 1,9). Jak zauważa Ravasi, swoboda, jaką w za-
kresie metrum prezentuje redaktor księgi, może stanowić próbę oddania po-
przez formę – przez ulegający ciągłej zmianie rytm pieśni – jej wewnętrznego 
bogactwa, zmiany dokonującej się nieustannie na poziomie obrazów, symboli 
oraz emocji, których doświadczają bohaterowie i których doświadczyć może 
słuchacz czy też czytelnik25. 

Zmienne metrum utworu uznać należy za jeden z elementów jego niezwy-
kłej muzyczności. Cecha ta może wskazywać, że ta księga biblijna powstała 
w kulturze przekazu ustnego. Może też wiązać się ze wspominaną w źró-
dłach żydowskich praktyką wykonywania (śpiewania!) pieśni publicznie – tak 
w kontekście religijnym, jak i świeckim. W Talmudzie Babilońskim znajduje 

18  Por. D. G a r r e t t, P.R. H o u s e, Song of Songs. Lamentations, Thomas Nelson Inc, Nash-
ville 2004, s. 26-35.

19  Zob. R. K e s s l e r, Some Poetical and Structural Features of the Song of Songs, Leeds 
University Oriental Society, Leeds 1965.

20  Por. J.C. E x u m, Literary and Structural Analysis of the Song of Songs, „Zeitschrift fü r die 
Alttestamentliche Wissenschaft” 85(1973) nr 1, s. 49.

21  Por. R.E. M u r p h y, S.D. M c B r i d e, The Song of Songs: A Commentary on the Book 
of Canticles or the Song of Songs, Fortress Press, Minneapolis 1990, s. 65-67.

22  Zob. M.D. G o u l d e r, The Song of Fourteen Songs, JSOT Press, Sheffi eld 1986.
23  Por. O. K e e l, The Song of Songs, Fortress Press, Minneapolis 1994, s. 18.
24  Por. L. K r i n e t z k i, „Retractationes” zu früheren Arbeiten über das Hohe Lied, „Biblica” 

52(1971) nr 2, s. 185-187.
25  Por. R a v a s i, dz. cyt., s. 93.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



34

się zdanie przypisywane rabbiemu Akibie: „Ten, kto recytuje wersety Pieśni 
nad pieśniami i zmienia je w rodzaj pieśni miłosnej, jak i ten, kto recytuje 
wersety w sali bankietowej, nie we właściwym czasie, ale w czasie libacji 
– sprowadza nieszczęście na świat” (b. Sanh. 101A)26. Utwór rozbrzmiewa 
symfonią dźwięków, na którą składają się głosy chóru, tęskny głos Oblubienicy 
i pełen zachwytu głos Oblubieńca. W melodię tę wplatają się również odgłosy 
przyrody, która wiosną budzi się do życia, oddycha rytmem dnia i przemienia 
się wraz z odchodzącą porą deszczową. Głosy te łączą się i rozdzielają, falują 
między rozstaniem a spotkaniem, wznoszą się ku forte i opadają, cichnąc do 
szeptu. W Pieśni nad pieśniami muzyką staje się nawet cisza, która pozwala 
usłyszeć odległy odgłos kroków Oblubieńca biegnącego na spotkanie: „Cicho! 
Ukochany mój! Oto on! Oto nadchodzi! Biegnie przez góry, skacze po pagór-
kach” (Pnp 2,8)27. Poetycka biegłość redaktora księgi pozwala mu włączyć 
w symfonię dźwięków również charakterystyczne, nieco chrapliwe brzmienie 
hebrajszczyzny biblijnej. Korzysta on przy tym z szerokiego wachlarza środ-
ków dostępnych w języku hebrajskim i hebrajskiej poezji. Stosuje między 
innymi asonans, polegający na powtarzaniu tej samej samogłoski w kolejnych 
lub bliskich sobie stychach, na przykład samogłoski „a” („kî-’azzāh k–ammāwet– 
’ahăb–āh” – Pnp 8,6) lub samogłoski „i” („bā’t–î ləg–annî ’ăh.ōt–î k–allāh” – 
Pnp 5,1), czy aliterację – powtarzanie tych samych spółgłosek w zdaniu lub wier-
szu. Doskonałym przykładem aliteracji jest chociażby pierwsze zdanie Pieśni 
nad pieśniami, w którym redaktor osadza tytuł utworu na spółgłosce „šîn”, od 
której rozpoczyna się słowo „šîr”: „šîr haššîrîm ’ăšer lišlōmōh” (Pnp 1,1). Ponadto 
w tekście wykorzystane zostały takie środki fonetyczne, jak onomatopeja – na 
przykład wyrażenie „minnəšîqôt– pîhû”, czyli „jego pocałunki” (Pnp 1,2) nie-
jako zmusza wymawiającego je do imitowania pocałunku – czy paronomazja, 
polegająca na zestawieniu podobnie brzmiących słów w celu uzyskania okreś-
lonego efektu stylistycznego – na przykład „dûd–ā’îm” („mandragory” – Pnp 7,14), 
„dōd–ay” („moje pieszczoty” – Pnp 7,13) i „dôd–î” („mój umiłowany” – Pnp 7,14). 
Wydaje się, że redaktor księgi posługiwał się również rymami, środkiem bar-
dzo rzadko stosowanym w poezji hebrajskiej; wskazywałyby na to końcówki 
„-ôt–” (Pnp 2,7), „-îm” (Pnp 2,15) oraz „-tî” (Pnp 1,9). 

Pieśń nad pieśniami wyróżnia się też bogactwem środków stylistycznych28. 
W utworze znaleźć można niemal wszystkie formy paralelizmu – jednego 
z najbardziej charakterystycznych elementów poezji hebrajskiej: paralelizm 
synonimiczny (por. Pnp 2,5), paralelizm antytetyczny (por. Pnp 5,6), parale-

26  The Babylonian Talmud: A Translation and Commentary, t. 16, tłum. J. Neusner, Hendrickson 
Publishers, Peabody, Massachusetts, 2011, s. 539.

27  Przekład piątego wydania Biblii Tysiąclecia nie oddaje znaczenia ciszy, dlatego fragment ten 
cytowany jest na podstawie wydania czwartego (Pallottinum, Poznań 1983). 

28  Por. R a v a s i, dz. cyt., s. 94n.

Krzysztof NAPORA SCJ



35

lizm klimaktyczny (por. Pnp 4,1-2.8.9), paralelizm syntetyczny, a zdaniem 
niektórych badaczy również paralelizm liczbowy (por. Pnp 6,8). Występujące 
w utworze refreny – jak już wspomnieliśmy – pełnią nie tylko funkcję estetycz-
ną, lecz także strukturyzującą. Najważniejsze z nich to: „Zaklinam was, córki 
jerozolimskie, na gazele, na łanie polne: Nie budźcie ze snu, nie rozbudzajcie 
miłości, póki sama nie zechce” (Pnp 2,7; por. 3,5; 8,4) i „Mój miły jest mój, 
a ja jestem jego, on stada swe pasie wśród lilii” (Pnp 2,16; por. 6,3; 7,11). 
Do instrumentarium środków stylistycznych i retorycznych wykorzystanych 
w utworze, obok wspomnianego już chiazmu (por. Pnp 1,6), należą również: 
przenośnia (por. Pnp 2,8-9), meryzm (por. Pnp 4,16), metonimia (por. Pnp 5,16) 
i synekdocha (por. Pnp 7,3). Pieśń nad pieśniami charakteryzuje się specy-
fi cznym słownictwem, znaleźć w niej można liczne archaizmy i neologizmy. 
Egzegeci wskazują na występowanie w tekście od trzydziestu sześciu do około 
pięćdziesięciu form stylistycznych określanych jako hapax legomenon, czyli 
słów lub wyrażeń pojawiających się w danym tekście biblijnym tylko raz. 
Jeszcze liczniejsze są słowa i wyrażenia, które nie pojawiają się w żadnej 
innej księdze biblijnej29. Na szczególne podkreślenie zasługuje przebogata 
i niezwykle oryginalna w kontekście biblijnym metaforyka utworu. 

W „Najpiękniejszej z pieśni” piękno jest – jak pisze Landy – jakością 
wszechobecną, nieodłącznie związaną z miłością kochanków, światem, w któ-
rym mieszkają, i językiem, w którym napisano utwór. Te trzy poziomy piękna 
określają się nawzajem: piękno kochanków jest podobne do piękna świata, 
a oba istnieją w mowie, która je wyraża30. W dalszej części rozważań podej-
miemy próbę eksploracji pierwszego z tych poziomów – piękna pary oblubień-
ców, które wyrażone zostało w tak niezwykłej formie. 

„CAŁA PIĘKNA JESTEŚ, PRZYJACIÓŁKO MOJA” (Pnp 4,7)
PIĘKNO OBLUBIENICY

Poszukiwanie odniesień do piękna na kartach Pieśni nad pieśniami w pew-
nym stopniu ułatwione zostaje przez niezwykłą koncentrację hebrajskiego 
rdzenia „yph” („być pięknym”) w wersetach tej księgi. Próbując określić nieco 
dokładniej zakres semantyczny owego rdzenia, warto odwołać się do bliskich 
hebrajszczyźnie biblijnej języków semickich. W rdzeniach pokrewnych wobec 
„yph” oprócz idei piękna odnajdziemy również ideę potencjalności i wystar-
czalności (syryjskie „p’y” oznacza „być zdolnym do czegoś”, „być wystarcza-
jącym”), kompletności, pełni czy całościowości (arabskie „wafā” znaczy „być 

29  Por. P o p e, dz. cyt., s. 34.
30  Por. L a n d y, dz. cyt., s. 56n.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



36

całym”, „być kompletnym”; etiopskie „wafaya” – „być kompletnym”), a także 
widzialności (akadyjskie „wapû” prawdopodobnie można przetłumaczyć jako 
„być, stać się widzialnym, widocznym”).

Rdzeń „yph” występuje w Pieśni nad pieśniami 16 razy, co stanowi aż 
32 procent jego wystąpień w całej Biblii Hebrajskiej (jest ich 50); pojawia 
się w 14 spośród wszystkich 117 wersetów księgi – czyli niemal w co ósmym 
wersecie, co stanowi blisko 12 procent. Rdzeń ten w Pieśni nad pieśniami wy-
stępuje przede wszystkim w formie przymiotnika rodzaju żeńskiego „piękna” 
(12 razy); w formie rodzaju męskiego pojawia się tylko raz (por. Pnp 1,16). 
Trzykrotnie „yph” występuje tu w formie czasownikowej: „być, stać się pięk-
nym” (por. Pnp 4,10; 7,2.7).

W Biblii Hebrajskiej przymiotnik „yāpāh” – „piękna” (lub bliskoznacz-
ne „yəpat– mar’eh” i „yəpat– tō’ar” – „dobra z wyglądu, piękna”) używa-
ny jest w odniesieniu do czternastu kobiet: Szulamitki – bohaterki Pieśni 
nad pieśniami, Sary (por. Rdz 12,11.14), Rebeki (por. Rdz 24,16), Racheli 
(por. Rdz 29,17), Abigail (tylko o niej napisano, że była „mądra i piękna” – 
1 Sm 25,3), Batszeby (por. 2 Sm 11,2), Tamar, siostry Absaloma (por. 2 Sm 13,1) 
i Tamar, córki Absaloma (por. 2 Sm 14,27), Abiszag Szunemitki (por. 1 Krl 1,3.4), 
Waszti (por. Est 1,11), Estery (por. Est 2,7) oraz trzech córek Hioba31: Jemimy, 
Keciji, oraz Keren Happuk (por. Hi 42,15). Choć piękno wyraźnie przypisane 
jest każdej z tych kobiet i wydaje się odgrywać istotną rolę w biblijnych opo-
wiadaniach, to jednak w żadnym z nich autorzy biblijni nie rozwinęli opisu 
tych postaci – nie znamy szczegółów wyglądu pięknych kobiet Biblii. Jedyną, 
która Biblia Hebrajska opisuje dokładniej, jest właśnie Szulamitka, Oblubie-
nica z Pieśni nad pieśniami32.

W opisie Oblubienicy rdzeń „yph” występuje w pewnych utartych zwro-
tach: „o jak piękna jesteś” (hebr. hinnāk– yāpāh – Pnp 1,15; 4,1), „piękna ma” 
(hebr. yāpāt–î – Pnp 2,10.13), „najpiękniejsza z niewiast” (hebr. hayyāpāh 
bannāšîm – Pnp 1,8; 5,9; 6,1). Zwrot „o jak piękna jesteś” (występujący także 
w formie męskiej – por. Pnp 1,16), będący okrzykiem zachwytu Oblubieńca 
na widok Oblubienicy, w swej wymowie przypomina nieco okrzyk pierwszego 
mężczyzny na widok kobiety uczynionej z jego żebra (por. Rdz 2,23). Wyraże-
nie „piękna ma” funkcjonuje w utworze niemal jako imię własne Oblubienicy, 
występuje paralelnie z „przyjaciółko moja” (hebr. ra‛yāt–î – Pnp 2,13; 4,7) i jest 

31  Imiona córek Hioba podajemy w ich brzmieniu hebrajskim.
32  Por. M. T o m a l, Piękno w Biblii. Kilka uwag dotyczących Pieśni nad pieśniami 4,1-5, 

w: Tradycyjne i współczesne systemy wartości – Przeciwieństwo trzecie: „Piękno i Brzydota”, et 
variae. Materiały z konferencji (7-9.12.2001 r.) Staszów – Akademicki Ośrodek Kształcenia Wydziału 
Zarządzania i Administracji Akademii Świętokrzyskiej w Kielcach, red. A. Wierciński, Zakład An-
tropologii Ogólnej i Politycznej – Wydział Zarządzania i Administracji Akademii Świętokrzyskiej 
w Kielcach, Warszawa–Kielce 2002, s. 185n.

Krzysztof NAPORA SCJ



37

odpowiednikiem wyrażenia „d–ôd–î” – „mój umiłowany”, którym Oblubienica 
określa Oblubieńca. Sformułowanie „najpiękniejsza z niewiast”, co ciekawe, 
pojawia się w utworze w partiach chóru złożonego z postaci kobiecych, wska-
zując, że uznają one, iż Oblubienica przewyższa je swym pięknem. 

Na zakończenie szczegółowego opisu Szulamitki (por. Pnp 4,1-7) – wy-
śpiewanej przez Oblubieńca pochwały piękna ciała Oblubienicy – pojawia się 
w Pieśni nad pieśniami zwrot „cała piękna jesteś, przyjaciółko moja” (Pnp 4,7). 
Za pomocą tego zwrotu redaktor księgi wskazuje na integralny wymiar piękna 
charakteryzującego kobietę. W wersecie tym, poprzez zestawienie z paralelnym 
wyrażeniem „nie ma w tobie skazy” (Pnp 4,7), podkreśla się, że „integralne 
piękno” oblubienicy oznacza nieskazitelność – brak jakiegokolwiek defektu. 

Jak wspomnieliśmy wyżej, rdzeń „yph” trzykrotnie pojawia się w Pieśni 
nad pieśniami w formie czasownikowej (por. Pnp 4,10; 7,2.7). We wszystkich 
przypadkach występuje on wraz z zaimkiem pytajnym „mah”, wprowadzają-
cym zdanie wykrzyknikowe. W pierwszym przypadku jest to okrzyk zachwytu 
nad pięknem miłości Oblubienicy: „Jak piękna jest miłość twoja [...]!” (hebr. 
mah-yyāpû d–ôd–ayik– – Pnp 4,10), w drugim – podziwu wobec piękna stóp Ob-
lubienicy: „Jak piękne są twe stopy w sandałach!” (hebr. mah-yyāpû pə‛āmayik–  
bannə‛ālîm – Pnp 7,2), w trzecim – zachwytu nad pięknem samej Oblubienicy: 
„O jak piękna jesteś!” (hebr. mah-yyāpît–  – Pnp 7,7). Rdzeń „yph” dwukrotnie 
występuje również w porównaniu; piękno Oblubienicy porównane zostaje do 
piękna natury: Szulamitka jest „piękna jak księżyc” (hebr. yāpāh k–alləb–ānāh 
– Pnp 6,10), „jaśniejąca jak słońce” (Pnp 6,10) i „świeci z wysoka jak zorza” 
(Pnp 6,10), ale także do piękna najpiękniejszych dzieł ludzkich – jako przed-
miot porównania występują tu dwa miasta: Tirsa i Jerozolima. „Piękna jesteś, 
przyjaciółko moja, jak Tirsa (hebr. yāpāh ’att ra‛yāt–î kət–irs.āh), wdzięczna jak 
Jeruzalem (hebr. nā’wāh kîrûšālāim)” (Pnp 6,4) – tak wyraża Oblubieniec 
uznanie dla piękna Oblubienicy. Wybór Jerozolimy jako przedmiotu porów-
nania raczej nie dziwi, była ona bowiem nie tylko największym w Palestynie 
miastem zamieszkiwanym przez Izraelitów, ale również stolicą zjednoczonego 
królestwa, a potem Królestwa Judy oraz centrum życia politycznego i reli-
gijnego narodu. Jerozolima to miasto, które w tradycji żydowskiej stało się 
ucieleśnieniem piękna: „Bóg dał światu dziesięć miar piękna, z czego dziewięć 
przypadło Jerozolimie, a jedna reszcie świata” (b Qod 48B)33. Warto jednak 
pamiętać, że również Tirsa pełniła ważną rolę w historii Izraela, będąc pierw-
szą stolicą Królestwa Północnego, utworzonego w wyniku podziału państwa 
żydowskiego, który nastąpił po śmierci Salomona, w dziesiątym wieku przed 
Chrystusem. 

33  The Babylonian Talmud: A Translation and Commentary, t. 12, tłum. Jacob Neusner, Hen-
drickson Publishers, Peabody, Massachusetts, 2011, s. 234.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



38

Opis piękna kobiety w Pieśni nad pieśniami wykracza jednak znacznie poza 
zakres czternastu wersetów, w których pojawia się rdzeń „yph”. W księdze tej 
odnajdujemy trzy wypowiedzi Oblubieńca, w których cała uwaga skoncen-
trowana zostaje na postaci Oblubienicy (por. Pnp 4,1-7; 6,4-10; 7,2-8). We 
fragmentach tych egzegeci dostrzegają formę zbliżoną do znanego z arabskiej 
poezji miłosnej gatunku określanego mianem „was.f” („opis”), za pomocą któ-
rego wyrażano w formie poetyckiej fi zyczne piękno ukochanej osoby34. Ob-
lubieniec opisuje tam smukłą sylwetkę Oblubienicy, porównując ją do palmy 
(por. Pnp 7,8). Jego wzrok zdaje się przesuwać po postaci kobiety, odkrywając 
piękno jej oczu podobnych do gołębic (por. Pnp 4,1), które trzepoczą skrzydła-
mi, przekazując przesłanie miłości, piękno jej włosów, falujących jak stado kóz 
na górach Gileadu (por. Pnp 4,1; 6,5), a także urodę zębów, przypominających 
owce wychodzące z kąpieli (por. Pnp 4,2; 6,6), i ust niczym wstążeczka purpury, 
będących źródłem „mowy pełnej wdzięku” (Pnp 4,3). Głowa Oblubienicy jest 
jak góra Karmel (por. Pnp 7,6), wspiera się na szyi przypominającej wieżę 
z kości słoniowej (por. Pnp 7,5), wieżę Dawida (por. Pnp 4,4), zbudowaną 
warstwami i ozdobioną tysiącem zawieszonych na niej tarcz (por. Pnp 4,4), 
które są niewątpliwie obrazem biżuterii noszonej przez Oblubienicę. Spojrzenie 
Oblubieńca przesuwa się niżej, podziwia on piękno piersi swej ukochanej, które 
są „jak dwoje koźląt, bliźniąt gazeli” (Pnp 4,5; 7,4), jej brzuch – „jak stos psze-
nicznego ziarna, okolony wiankiem lilii” (Pnp 7,3), łono „jak czasza okrągła” 
(Pnp 7,3), linię bioder i stopy w sandałach (por. Pnp 7,2). Oblubieniec odkry-
wa szlachetność kobiecego piękna – Szulamitka nie tylko jest „księżniczką” 
(dosłownie: „córką księcia” – Pnp 7,2), lecz szlachetność stanowi integralny 
element jej urody: jej włosy są „jak królewska purpura, splecione w warkocze” 
(Pnp 7,6). Pewne elementy opisu Oblubienicy mogą razić współczesną wraż-
liwość, na przykład porównanie nosa do baszty Libanu spoglądającej w stronę 
Damaszku (por. Pnp 7,5). Wydaje się jednak, że podejmowane przez niektó-
rych badaczy próby doszukiwania się w tym opisie elementów groteski35 czy 
przejawu patriarchalnej dominacji nad kobietą36 naznaczone są uprzedzenia-
mi o charakterze ideologicznym i świadczą o niezrozumieniu myśli zawartej 
w utworze, w którym w pewien sposób przedstawiony został ideał kobiecego 
piękna właściwy dla obszaru kultury starożytnego Bliskiego Wschodu.  

34  Por. F.W. D o b b s - A l l s o p p, The Delight of Beauty and Song of Songs 4:1-7, „Interpreta-
tion: A Journal of Bible and Theology” 59(2005) nr 3, s. 262. Zdania egzegetów w kwestii dokład-
nego zasięgu poszczególnych opisów niekiedy się różnią. 

35  Zob. F.C. B l a c k, Beauty or the Beast? The Grotesque Body in the Song of Songs, „Biblical 
Interpretation: A Journal of Contemporary Approaches” 8(2000) nr 3, s. 302-323.

36  Zob. D.J.A. C l i n e s, Why is There a Song of Songs, and What Does It Do to You If You Read 
It?, w: Interested Parties: The Ideology of Writers and Readers of the Hebrew Bible, red. D.J.A. Clines, 
Sheffi eld Academic Press, Sheffi eld 1995, s. 94-121.

Krzysztof NAPORA SCJ



39

Egzegeci zauważają, że mimo niezwykłego bogactwa zastosowanych środ-
ków stylistycznych opis Oblubienicy nie jest ani wyczerpujący, ani jednoznacz-
ny. Mgliste metafory są jak zasłona zakrywająca jej twarz (por. Pnp 4,1.3; 6,7) 
– nie ukazują obrazu Oblubienicy, ale stanowią raczej zaproszenie do urucho-
mienia wyobraźni, do głębszych poszukiwań, zachęcają, by nie zatrzymywać 
się na zewnętrznym wizerunku, lecz dążyć do odkrycia tego, co niewidoczne dla 
oczu37. Zaproszenie to zawarte jest być może również w obrazie Oblubienicy 
wyłaniającej się z pustyni „wśród słupów dymu” (Pnp 3,6), które nie pozwalają 
wyraźnie dostrzec konturów postaci – w tradycji hebrajskiej są one symbolem 
najbardziej realnej obecności Boga (por. Lb 12,5; 1 Krl 8,10-11). Być może po-
dobne przesłanie zawierają słowa Oblubienicy: „Czarna jestem lecz [i – K.N.] 
piękna” (Pnp 1,5). Świadoma swego piękna – naturalnie skłaniającego do 
patrzenia, kontemplacji – zdaje się ona jednocześnie prosić: „Nie patrzcie na 
mnie” (Pnp 1,6), jakby kierowała wzrok i uwagę Oblubieńca (i czytelnika!) 
w inną stronę38. 

Piękno Oblubienicy odkrywane jest nie tylko za pomocą zmysłu wzroku, 
ale także powonienia i słuchu. W utworze skojarzone zostało z zapachem: 
mirry, kadzidła, olejków, balsamu, aloesu, nardu, szafranu, wonnej trzciny, 
cynamonu i drzew żywicznych (por. Pnp 4,11-14), kwitnących winnic i krze-
wów granatu (por. Pnp 7,13), a także ze smakiem: miodu, wina, mleka (por. 
Pnp 5,1), placka z rodzynków i jabłek (por. Pnp 2,5), winnych gron i moszczu 
z granatów (por. Pnp 8,2), i z dźwiękiem: „Słodki twój głos” (por. Pnp 2,14). 
Głębszy sens owego piękna natomiast odczytywać należy z ukrytych znaczeń 
obrazów i symboli. Na przykład lilie – czy może raczej kwiaty lotosu39 – do 
których porównywana jest Oblubienica (por. Pnp 2,1-2), nie tylko czarują pięk-
nem, ale również stanowią symbol nieśmiertelności, a kobiece ozdoby – tarcze 
zawieszone na szyi (por. Pnp 4,4) – nie tylko cieszą oczy swym blaskiem, ale 
i nasuwają myśl o obronie, dają poczucie bezpieczeństwa.

Sposób ukazania piękna Oblubienicy w Pieśni nad pieśniami zakorzeniony 
jest głęboko (choć zarazem niezwykle dyskretnie) w tradycji biblijnej40. Obraz 
ogrodu, który zachwyca bogactwem roślin i zwierząt, który kryje w sobie źró-
dło i jest świadkiem radosnego okrzyku mężczyzny na widok kobiety – przy-
wodzi na myśl ogród rajski z Księgi Rodzaju (por. Rdz 2). Z kolei wzmianka 
o ogrodzie zamkniętym i źródle zapieczętowanym (por. Pnp 4,12) może wska-
zywać na tajemniczość lub niedostępność, ale może również stanowić aluzję 
do dramatu, który rozgrywa się w ogrodzie Eden (por. Rdz 3). Ręka mistrza, 

37  Por. T o m a l, dz. cyt., s. 186.
38  Por. L a n d y, dz. cyt., s. 63.
39  Por. B a r b i e r o, dz. cyt., s. 86.
40  Por. T o m a l, dz. cyt., s. 187; D r a w n e l, dz. cyt., s. 26.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



40

która nakreśliła linię bioder Oblubienicy (por. Pnp 7,2), może zaś przywoływać 
obraz Stwórcy, który „kreślił sklepienie nad bezmiarem wód” (Prz 8,27).

Tradycja biblijna łączy niekiedy piękno z dramatem lub niebezpieczeń-
stwem41. Może to być dramat niepłodności, jak w przypadku Sary czy Rache-
li, ryzyko marności i kłamstwa, o których wspomni autor Księgi Przysłów 
(por. Prz 31,30), czy wreszcie niebezpieczeństwo „usidlenia” przez kobietę, 
o którym mówią zgodnie Kohelet (por. Koh 7,26) i Syrach (por. Syr 9,8). Ów 
motyw niebezpieczeństwa pojawia się również w Pieśni nad pieśniami w od-
niesieniu do Oblubienicy, która nie tylko jest piękna jak Jeruzalem i Tirsa, jak 
zorza, księżyc i słońce (por. Pnp 6,10), ale również „groźna jak zbrojne zastę-
py” (Pnp 6,4.10). 

Niezwykły portret pięknej Oblubienicy zostaje w utworze przedstawiony 
za pośrednictwem Oblubieńca. To on „patrzy przez okno, zagląda przez kra-
ty” (Pnp 2,9), to jego spojrzenie, wyobraźnia – jego miłość odkrywa piękno 
Oblubienicy. Dzięki temu czytelnik dostrzega podmiotowy charakter piękna 
ukazanego w Pieśni nad pieśniami42. Nie chodzi tu o piękno „w ogóle”, o ideę 
piękna. Spojrzenie Oblubieńca odkrywa „piękno wcielone”, piękno konkretnej 
osoby – jego umiłowanej. 

Spojrzenie to również rodzi odpowiedź: Oblubienica odpowiada spojrze-
niem. Spróbujmy podążyć za jej wzrokiem...

„JAKIŻ TO JEST TEN TWÓJ MIŁY Z NAJMILSZYCH” (Pnp 5,9)
PIĘKNO OBLUBIEŃCA

Najdłuższy opis Oblubieńca znajduje się w pieśni czwartej (por. Pnp 5,10-16). 
Jak podkreślają egzegeci, jest to rzadki – jeśli nie jedyny – w Biblii Hebrajskiej 
obraz mężczyzny widziany oczami zakochanej kobiety43. Określenie, którym 
najczęściej posługuje się Szulamitka w odniesieniu do Oblubieńca, to „dôd– î” 
– „mój umiłowany”. Staje się ono elementem tożsamości bohatera Pieśni nad 
pieśniami, a wobec milczenia księgi na temat jego prawdziwego imienia – 
w pewnym sensie jego imieniem własnym44. Drugim określeniem używanym 
przez Oblubienicę jest sformułowanie: „ten, którego miłuje moja dusza”. 

W porównaniu z przywołanymi wyżej opisami kobiety opis męskiego ciała 
okazuje się bardziej powierzchowny, statyczny, niemal nudny45. Wydaje się 
jednak nieco bliższy naszym współczesnym standardom piękna. Wypowiedź 

41  Por. tamże, s. 186.
42  Por. D o b b s - A l l s o p p, dz. cyt., s. 265.
43  Por. D r a w n e l, dz. cyt., s. 21.
44  Por. tamże, s. 20.
45  Por. B l a c k, dz. cyt., s. 317.

Krzysztof NAPORA SCJ



41

Oblubienicy, w której sławi ona piękność ukochanego, została w Pieśni nad 
pieśniami niejako sprowokowana przez dwukrotnie zadane przez chór pytanie: 
„Jakiż to jest ten twój miły z najmilszych, o najpiękniejsza z niewiast? Jakiż 
jest ten twój miły z najmilszych [...]?” (Pnp 5,9). Konstrukcja hebrajska pyta-
nia tego wyraźnie podkreśla element porównania. Chór pyta, co wyróżnia Ob-
lubieńca spośród innych mężczyzn, którzy być może również warci są podziwu 
i miłości. Można zatem dopatrywać się w słowach chóru nuty niedowierzania 
lub ironii. Odpowiadając, Oblubienica kreśli portret (por. Pnp 5,10-16), który 
jest jedynym „męskim was.f”46 w Pieśni nad pieśniami. Mowa Oblubienicy 
różni się od trzech wypowiedzi opisujących kobiece piękno tym, że sformu-
łowana jest w trzeciej osobie liczby pojedynczej („on”), podczas gdy słowa 
Oblubieńca adresowane są bezpośrednio do Szulamitki – autor posłużył się 
drugą osobą liczby pojedynczej („ty”). 

Oblubienica, opisując wyjątkowość tego, którego miłuje jej dusza, najpierw 
wskazuje na barwy: zgodnie z jej słowami jest on jaśniejący („śnieżnobiały” 
– Pnp 5,10) i czerwony („rumiany” – Pnp 5,10). Być może określenia te są 
aluzją do nietypowej dla ludów Bliskiego Wschodu nieco jaśniejszej karnacji 
lub też oznaczają przynależność do wyższej klasy społecznej, która z jednej 
strony nie musi trudzić się pracą w palącym słońcu, z drugiej zaś, żyjąc w do-
brobycie, cieszy się dobrym zdrowiem i siłą, o czym mogą świadczyć rumieńce 
(por. Lm 4,7)47. Dalej Oblubienica stwierdza, że jej umiłowany wyróżnia się 
spośród tysięcy – jest widoczny, rzucający się w oczy, „najznakomitszy” (hebr. 
dāg– ûl – Pnp 5,10). Stosunkowo rzadki hebrajski rdzeń „dāg–ûl” pojawia się 
w Pieśni nad pieśniami również w swym podstawowym znaczeniu – jako 
chorągiew czy godło (hebr. deg–el). Oblubienica mówi: „Godłem jego nade 
mną jest miłość” (Pnp 2,4). Oblubieniec, będący godłem wzniesionym ponad 
innych, dla Szulamitki staje się zatem ucieleśnioną miłością. Opis jego postaci 
prowadzony jest od góry do dołu – wzrok Oblubienicy jak gdyby wędruje po 
ciele ukochanego, począwszy od głowy. Głowa mężczyzny to czyste złoto, 
a jego bujne (kręcone?) włosy są kruczoczarne (por. Pnp 5,11). Barwa włosów 
zdaje się tu jednoznacznie wskazywać na młodzieńczy wiek. Oczy Oblubieńca 
– podobnie jak oczy Oblubienicy – porównywane są do gołębi nad strumienia-
mi wód (por. Pnp 5,12). Wzmianka o zębach „wymytych w mleku” (Pnp 5,12) 
wskazuje na ich zdrowie. Ozdobione zarostem policzki zostały porównane do 
balsamicznych kwietników, które roztaczają woń ziół, a wilgotne wargi, ocie-
kające rozsiewającą woń mirrą – do lilii (por. Pnp 5,13), ręce – do walców ze 

46  R a v a s i, dz. cyt., s. 446.
47  Por. T. L o n g m a n  III, Song of Songs, Eerdmans Publishing, Grand Rapids 2001, s. 170; 

D.A. G a r r e t t, Proverbs, Ecclesiastes, Song of Songs, Broadman and Holman Publishers, Nashville, 
Tennessee, 1993, s. 414.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



42

złota wysadzanych szlachetnymi kamieniami, tors – do rzeźby z kości słoniowej 
inkrustowanej szafi rami (por. Pnp 5,14), nogi zaś – do kulumn wykonanych 
z alabastru i osadzonych na podstawach z czystego złota (por. Pnp 5,15). Koń-
cząc swą wypowiedź, Oblubienica raz jeszcze niejako obejmuje wzrokiem całą 
postać, która jawi się jej jak Liban, jak jego wysmukłe cedry (por. Pnp 5,15), 
i wspomina słodycz ust umiłowanego oraz jego powab (por. Pnp 5,16).  

Obraz Oblubieńca dopełniony zostaje przez wiele porównań, metafor 
i symboli rozproszonych w różnych częściach księgi. Na kartach Pieśni nad 
pieśniami pojawia się on jako pasterz (por. Pnp 1,7), król (por. Pnp 1,12), 
książę (por. Pnp 6,12), ogrodnik, (por. Pnp 6,2) i brat (por. Pnp 8,2). Niekiedy 
porównywany bywa do zwierząt skaczących pośród gór: gazeli lub młodego 
jelenia (por. Pnp 2,8-9.17; 8,14) czy do drzewa jabłoni, które wyróżnia się 
pośród drzew leśnych (por. Pnp 2,3)48. Ukazany jest jako Salomon niesiony 
w lektyce (por. Pnp 3,6-11) i jako książę w powozie (por. Pnp 6,12). 

Podobnie jak było w przypadku Oblubienicy, również Oblubieniec nie 
pozostaje obojętny wobec spojrzenia ukochanej osoby. Mówi: „Oczarowałaś 
me serce, siostro ma, oblubienico, oczarowałaś me serce jednym spojrzeniem 
twych oczu” (Pnp 4,9). Kontemplacja piękna kieruje osobę ku drugiej osobie 
i budzi pragnienie odpowiedzi – jest to odpowiedź miłości, pięknej miłości. 
W ten sposób w Pieśni nad pieśniami ujawnia się etyczny wymiar piękna49. 

„O JAK PIĘKNA JESTEŚ, JAKŻE WDZIĘCZNA” (Pnp 7,7)
PIĘKNO MIŁOŚCI

„Cóż wiesz o pięknem?...” 
…„Kształtem jest miłości”. 

 Cyprian Norwid50

Rozważania o pięknie Pieśni nad pieśniami, o pięknie Oblubienicy i Ob-
lubieńca prowadzą nieuchronnie w stronę tego, co ucieleśnia się w pięknie 
– w stronę miłości. W tekście księgi dwukrotnie jest ona określana wprost 
jako piękna, za pomocą rdzenia „yph” (Pnp 4,10; 7,7). W obu tych fragmen-
tach miłość nabiera cech osobowych, w pewnym sensie utożsamiona zostaje 
z przedmiotem miłości. W pierwszym przypadku, w zdaniu: „Jak piękna jest 
miłość twoja, siostro ma, oblubienico” (Pnp 4,10), redaktor księgi posługuje 
się w odniesieniu do miłości rzeczownikiem „dôd–”, który w Pieśni nad pie-
śniami zazwyczaj używany bywa na określenie Oblubieńca. Z kolei w dru-

48  Por. G a r r e t t, H o u s e, dz. cyt., s. 36.
49  Por. D o b b s - A l l s o p p, dz. cyt., s. 272-275.
50  N o r w i d, dz. cyt., s. 290.

Krzysztof NAPORA SCJ



43

gim zastosowano rzeczownik „’ahăb–āh”, który może oznaczać miłość, choć 
w niektórych tłumaczeniach oddawany jest poprzez występujące często w tej 
księdze określenie Oblubienicy – „umiłowana”: „O jak piękna jesteś, jakże 
wdzięczna, umiłowana” (Pnp 7,7). Miłość w Pieśni nad pieśniami przedsta-
wiono zatem w sposób bardzo konkretny: ucieleśniona została w postaciach 
Oblubienicy i Oblubieńca – ma ich rysy, jest piękna ich pięknem. 

Zadziwiająco często w Biblii Hebrajskiej pojawia się myśl, że piękno wzbu-
dza miłość w tym, kto je ogląda, kontempluje (por. Rdz 29,18; Pwt 21,11; 
2 Sm 13,1)51. W Pieśni nad pieśniami związek między kontemplacją piękna 
a miłością jest szczególnie wyeksponowany i ukazany w całej jego złożoności. 
Gdy Oblubienica patrzy na tego, którego jej dusza miłuje, miłość wzrasta, pogłę-
bia się i utwierdza: „[Jakże] słusznie cię miłują” (Pnp 1,4). W innym fragmencie 
utworu spojrzenie ukazane zostało jako źródło miłości. „Oczarowałaś moje serce 
jednym spojrzeniem twych oczu” (Pnp 4,9) – mówi Oblubieniec. Jego spojrze-
nie z kolei zdaje się budzić Szulamitkę ze snu: patrząc przez okno, przez kratę 
(por. Pnp 2,9), rozbudza on w niej miłość, która wyprowadza Oblubienicę na 
zewnątrz i każe jej podjąć trud poszukiwania, która wiedzie ku spotkaniu. 

W tym kontekście warto przywołać słowa Henryka Drawnela: „Istnieje 
tylko jeden umiłowany dla najpiękniejszej z niewiast i tylko jedna przyjaciółka 
dla tego, którego głowa jest czystym złotem (5,11) [...]. Używane metafory 
pozwalają zrozumieć, że uczucie miłości rodzi szczególny sposób patrzenia na 
umiłowaną osobę, sposób polegający na transformacji sposobu jej postrzega-
nia. Metafora, porównanie i inne zabiegi literackie, charakterystyczne dla po-
ezji lirycznej, są wyrazem otwarcia dzieła literackiego na kategorię estetyczną 
piękna, które jest nieodłącznym elementem doświadczenia miłosnego”52.

Zdaniem niektórych egzegetów odmienność Pieśni nad pieśniami od in-
nych tekstów poetyckich zawartych w Biblii Hebrajskiej zasadza się nie tyle 
na przynależności tych utworów do różnych epok, ile raczej na kontekście 
społecznym, w którym powstawały, na różnicy gatunku i celu53. Niekiedy 
sugeruje się, że właśnie obraz miłości ukazany w tej księdze stanowi istotę 
owej różnicy. Pieśń nad pieśniami nie jest utworem o miłości tragicznej czy 
zdradzonej, lecz o miłości szczęśliwej, odwzajemnianej. Jej opis pod pewnymi 
względami odległy jest od tradycyjnych schematów – także tych dotyczących 
ról społecznych – a jednocześnie pozostaje w nich głęboko zakorzeniony. 
Nie został w nim wyeksponowany małżeński charakter miłości, ale w tek-
ście odnajdujemy wyraźne aluzje do ceremonii zaślubin i trwałości relacji 

51  H. R i n g g r e n, hasło „ ”, w: Theological Dictio-
nary of the Old Testament, t. 3, red. G.J. Botterweck, H. Ringgren, Eerdmans Publishing, Grand 
Rapids–Cambridge 1990, s. 219.

52  D r a w n e l, dz. cyt., 25.
53  Por. A l t e r, dz. cyt., s. 185.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



44

oblubieńczej; nie wspomina się o prokreacyjnym aspekcie miłości łączącej 
bohaterów utworu, ale występują w księdze symbole płodności: mandragora 
i jabłko. Miłość ukazana w Pieśni nad pieśniami wybucha jak wiosna (por. 
Pnp 2,11), rozkwita jak wiosenne kwiaty (por. Pnp 2,12) i wydaje owoce jak 
winna latorośl (por. Pnp 7,9-10). Jest to miłość, która każe opuścić bezpieczny 
dom, dający schronienie nocą, i wyruszyć na poszukiwanie ukochanej osoby 
(por. Pnp 3,1-3; 5,6-7), wierzyć jej nawet wtedy, gdy osoba ta zniknie z oczu; 
to miłość gotowa narazić się na wyśmianie, przyjąć zranienie, doświadczyć 
słabości – miłość, która pokona wszelkie przeszkody i przeciwności. 

Zdaniem Roberta Altera tym, co wyróżnia miłość w Pieśni nad pieśniami, 
jest jej świecki charakter – niewątpliwie wyjątkowy w Biblii Hebrajskiej54. Na 
poparcie tej tezy przywoływany bywa fakt, że w tekście księgi nie pojawia się 
słowo „Bóg” ani słowo „Pan”. Wydaje się, że w ogrodzie zakochanych Bóg jest 
nieobecny. Ponadto badacze podkreślają podobieństwo Pieśni nad pieśniami 
do literatury miłosnej Bliskiego Wschodu. Współcześni egzegeci nader często 
odsłaniają erotyczne tło wersetów księgi, przez całe wieki wyjaśnianych w spo-
sób alegoryczny. Mimo tego przesunięcia akcentów interpretacyjnych nie ulega 
wątpliwości, że miłość przedstawiona w „Najpiękniejszej z pieśni” to miłość 
totalna – przekraczająca obszar cielesności, ogarniająca całą osobę ludzką55. 
„Miłość dwojga oblubieńców, opiewana w Pnp głównie w aspekcie erotycznym 
– zauważa Janusz Kręcidło – jest ukazana w nowej perspektywie. Nie tylko do-
równuje ona potęgą wszystkiemu, co najpotężniejsze, [...] ale – mówiąc dzisiej-
szym językiem – ma charakter transcendentny – przewyższa wszystko, gdyż jest 
zakotwiczona w samym Bogu. Jest «płomieniem Boga»”56. To właśnie ten pło-
mień widoczny jest w spojrzeniu „gołębich oczu” Oblubienicy i płonie w oczach 
Oblubieńca, gdy odkrywają oni piękno ukochanej osoby; to on rozświetla ogród, 
winnicę, pustynię, rozjaśnia najciemniejszą nawet noc – odsłaniając ich piękno. 
To piękno, które Bóg kontemplował już w siódmym dniu stworzenia: „A Bóg 
widział, że wszystko, co uczynił, było bardzo dobre” (Rdz 1,31). Występujące 
tu hebrajskie słowo „t.ôb–” znaczy wszak „dobry”, ale także „piękny”. 

*

Czy piękno w Pieśni nad pieśniami kryje w sobie w sobie dramat lub 
zagrożenie? Z punktu widzenia czytelnika czy egzegety istnieje niebezpie-

54  Por. tamże, s. 185.
55  Por. D r a w n e l, dz. cyt., s. 25.
56  J. K r ę c i d ł o, „Miłość – płomień Jahwe” (Pnp 8,5-7). Potęga miłości jako klucz interpre-

tacyjny Pieśni nad pieśniami, „Collectanea Theologica” 78(2008) nr 4, s. 60n.

Krzysztof NAPORA SCJ



45

czeństwo jednostronnej alegoryzacji piękna bądź przeciwnie, jego nadmiernej 
estetyzacji czy erotyzacji. Patrząc natomiast niejako od wewnątrz utworu, 
próbując kontemplować piękno oczyma Oblubieńca i Oblubienicy, można 
zastanawiać się, czy piękno to nie jest zagrożone perspektywą rozstania, dra-
matem oddalenia od ukochanej, pięknej osoby. Być może dramat ten wiążę się 
z przemijaniem, ulotnością piękna, z ulotnością marzenia, jakim wydaje się 
żyć para zakochanych, a wreszcie ze śmiercią, której dyskretny cień pojawia 
się w owej niezwykłej księdze biblijnej. W tej kwestii jednak redaktor Pieśni 
nad pieśniami wydaje się mieć pewność: piękna miłość Oblubienicy i Oblu-
bieńca nie mniej potężna jest niż śmierć (por. Pnp 8,6).

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Alexander, Philip S. “The Targum of Canticles: Translated, with a Critical Introduc-
tion, Textual Notes, and Commentary.” In Aramaic Bible. Vol. 17A. Collegeville: 
Michael Glazier Books and The Liturgical Press, 2003. 

Alter, Robert. The Art of Biblical Poetry. New York: Basic Books, 1985.
Barbiero, Gianni. Cantico dei Cantici: Nuova versione, introduzione e commento. 

Milano: Paoline, 2004.
Black, Fiona C. “Beauty or the Beast? The Grotesque Body in the Song of Songs.” 

Biblical Interpretation: A Journal of Contemporary Approaches 8, no. 3 (2000): 
302–23.

Cantera Ortiz de Urbina, Jesús. “El Cantar de los Cantares del Rey Salomón: Con-
sideraciones acerca de su traducción al español.” Hieronymus Complutensis, 
no. 6–7 (1998): 131–50.

Clines, David J.A. “Why is There a Song of Songs, and What Does It Do to You If 
You Read It?” In Interested Parties: The Ideology of Writers and Readers of the 
Hebrew Bible. Edited by David J.A. Clines. Sheffi eld: Sheffi eld Academic Press, 
1995.

Dobbs-Allsopp, F.W. “The Delight of Beauty and Song of Songs 4:1–7.” Interpreta-
tion: A Journal of Bible and Theology 59, no. 3 (2005): 260–77.

Drawnel, Henryk. “Oblubieniec widziany oczami oblubienicy w Pieśni nad Pieśnia-
mi.” Roczniki Teologiczne 55, no. 1 (2008): 17–29.

Exum, Jo Cheryl. “Literary and Structural Analysis of the Song of Songs.” Zeitschrift 
fü r die alttestamentliche Wissenschaft 85, no. 1 (1973): 47–79.

Garrett, Duane. Proverbs, Ecclesiastes, Song of Songs. Nashville: Broadman and 
Holman Publishers, 1993.

Garrett, Duane, and Paul R. House. Song of Songs. Lamentations. Nashville: Thomas 
Nelson Inc., 2004.

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



46

Gesenius, Wilhelm, and Emil Kautzsch. Gesenius’ Hebrew Grammar. Translated by 
Arthur Ernest Cowley. Oxford: Oxford University Press, 1910.

Goulder, Michael D. The Song of Fourteen Songs. Sheffi eld: JSOT Press, 1986.
Joüon, Paul, and Takamitsu Muraoka. A Grammar of Biblical Hebrew. Roma: Editrice 

Pontifi cio Istituto Biblico, 2006.
Keel, Othmar. The Song of Songs. Minneapolis: Fortress Press, 1994.
Kessler, Rainer. Some Poetical and Structural Features of the Song of Songs. Leeds: 

Leeds University Oriental Society, 1965.
Kręcidło, Janusz. “‘Miłość – płomień Jahwe’ (Pnp 8,5–7): Potęga miłości jako klucz 

interpretacyjny Pieśni nad pieśniami.” Collectanea Theologica 78, no. 4 (2008): 
39–62.

Krinetzki, Leo. “‘Retractationes’ zu früheren Arbeiten über das Hohe Lied.” Biblica 
52, no. 2 (1971): 176–89.

Landy, Francis. “Beauty and the Enigma: An Inquiry into some Interrelated Episodes 
of the Song of Songs.” Journal for the Study of the Old Testament 5, no. 17 (1980): 
55–106.

Longman III, Tremper. Song of Songs. Grand Rapids: Eerdmans Publishing, 2001.
Lys, Daniel. Le plus beau chant de la creation: Commentaire du Cantique des can-

tiques. Paris: Les Éditions du Cerf, 1968.
Munro, Jill M. Spikenard and Saffron: The Imagery of the Song of Songs. Sheffi eld: 

Sheffi eld Academic Press, 1995.
Murphy, Roland E., and S. Dean McBride Jr. The Song of Songs: A Commentary on 

the Book of Canticles or the Song of Songs. Minneapolis: Fortress Press, 1990.
Norwid, Cyprian. “Promethidion.” In Norwid, Pisma wybrane. Vol. 2. Poematy. 

Edited by Juliusz W. Gomulicki. Warszawa: PWN, 1980.
Pope, Marvin H. Song of Songs: A New Translation with Introduction and Comment-

ary. New Haven and London: Yale University Press, 2008.
Ravasi, Gianfranco. Il Cantico dei Cantici: commento e attualizzazione. Bologna: 

EDB, 1992.
Ringgren, Helmer. „ ”, In Theological Dic-

tionary of the Old Testament. Vol. 3. Edited by G. Johannes Botterweck and Hel-
mer Ringgren. Grand Rapids and Cambridge: Eerdmans Publishing, 1990.

The Babylonian Talmud: A Translation and Commentary. Translated by Jacob Neusner. 
Vol. 16. Peabody: Hendrickson Publishers, 2011.

Tomal, Maciej. “Piękno w Biblii: Kilka uwag dotyczących Pieśni nad pieśniami 
4,1-5.” In Tradycyjne i współczesne systemy wartości – Przeciwieństwo trzecie: 
„Piękno i Brzydota”, et variae. Materiały z konferencji (7-9.12.2001 r.) Staszów – 
Akademicki Ośrodek Kształcenia Wydziału Zarządzania i Administracji Akademii 
Świętokrzyskiej w Kielcach. Edited by Andrzej Wierciński. Warszawa and Kielce: 
Zakład Antropologii Ogólnej i Politycznej – Wydział Zarządzania i Administracji 
Akademii Świętokrzyskiej w Kielcach, 2002.

Wróbel, Mirosław S. Wprowadzenie do Biblii Aramejskiej. Lublin: Gaudium, 2017. 

Krzysztof NAPORA SCJ



47

ABSTRAKT / ABSTRACT

Krzysztof NAPORA – „Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10). Piękno w Pieśni nad 
pieśniami

DOI 10.12887/32-2019-3-127-05

Autor artykułu podejmuje zagadnienie piękna w Pieśni nad pieśniami. Piękno 
odkrywać można w tej księdze biblijnej na wielu poziomach. Z jednej strony 
jest to piękno formalnej strony utworu – kunsztowne piękno hebrajskiej poezji. 
Z drugiej zaś strony kategoria piękna wydaje się jednym z głównych elementów 
opisu bohaterów utworu: Oblubieńca i Oblubienicy. Poprzez wzajemną relację 
tych postaci w Pieśni nad pieśniami ukazany zostaje jeszcze jeden wymiar pięk-
na – piękno miłości, które związane jest z kontemplacją piękna ukochanej oso-
by. Interpretacje zmierzające do jednostronnej alegoryzacji bądź jednoznacznej 
erotyzacji tej księgi biblijnej wydają się nieadekwatne. Piękno, o którym jest 
w niej mowa, nie ogranicza się do wymiaru czysto estetycznego, lecz odsłania 
swój wymiar etyczny. 

Słowa kluczowe: Pieśń nad pieśniami, piękno, miłość, Oblubieniec, Oblubie-
nica

Kontakt: Katedra Ksiąg Historycznych, Prorockich i Sapiencjalnych, Instytut 
Nauk Biblijnych, Wydział Teologii, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Paw-
ła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
E-mail: naporus@gmail.com
https://pracownik.kul.pl/krzysztof.napora/o_mnie

Krzysztof NAPORA – “How beautiful is your love” (Sg 4:10) On Beauty in the Song 
of Songs

DOI 10.12887/32-2019-3-127-05

In this article the author addresses the issue of beauty in the Song of Songs. 
Throughout the book, this beauty can be discovered in its multidimensional 
character. On the one hand, it is the formal beauty of the Song—the masterful 
beauty of the Hebrew poetry. On the other hand, the category of beauty emerges 
as one of the most important elements in the description of the poem’s protag-
onists: the bridegroom and the bride. They seem to invite the reader of the Song 
to contemplate the beauty of the beloved person and thus allow to discover 
yet another dimension of beauty: the beauty of their mutual love. The Song of 
Songs affi rms the beauty resisting one-sided allegory or vulgar eroticization; 
the beauty that cannot be comprehended in purely aesthetic categories, but 
exposes its ethical dimension; the beauty appearing to be stronger than separa-
tion, the suffering of transience, even the drama of death.

Keywords: Song of Songs, beauty, love, bridegroom, bride

„Jak piękna jest miłość twoja” (Pnp 4,10)



48

Contact: Katedra Ksiąg Historycznych, Prorockich i Sapiencjalnych, Instytut 
Nauk Biblijnych, Wydział Teologii, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Paw-
ła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
E-mail: naporus@gmail.com
https://pracownik.kul.pl/krzysztof.napora/o_mnie

Krzysztof NAPORA SCJ


