
49

Andrzej MARYNIARCZYK

PULCHRUM SEQUITUR ESSE REI
U źródeł transcendentalności piękna

W pierwszym rzędzie piękno ukazuje doskonałościowy sposób istnienia bytów. 
Żyjemy w świecie doskonałym, gdyż jego przyczyną jest doskonały Stwórca. Z tej 
racji, dzięki swojej doskonałości, świat ten może nas zachwycić i jako taki może 
aktualizować w pełni nasze „optimum potentiae”. W ten sposób odkrywamy 
„pięknościowy”, a więc doskonały sposób bytowania rzeczy.

Spór o piękno koncentruje się najczęściej wokół dwóch zagadnień: pierwsze 
dotyczy defi nicji piękna, drugie zaś pytania, czy piękno jest właściwością bytów, 
czy tylko kategorią estetyczną związaną z subiektywnym przeżyciem. Zagadnienie 
pierwsze jest przedmiotem dociekań historyków i teoretyków sztuki oraz estety-
ków i owocuje wielością defi nicji, teorii i koncepcji. Niektóre z nich się nawzajem 
uzupełniają, a inne wykluczają. Niektóre prowadzą do postawy irracjonalnej lub 
sceptycznej, inne zaś do absolutyzacji subiektywnych przeżyć, odczuć czy ekspresji, 
co wyrażają słowa „de gustibus non est disputandum” (o gustach się nie dyskutuje), 
niejako zamykając drogę do dalszych roztrząsań1. Z kolei zagadnienie drugie, doty-
czące piękna jako właściwości bytów, pozostaje przedmiotem sporów metafi zyków 
i koncentruje się wokół pytań: Czy piękno jest powszechną, czyli transcendentalną 
właściwością bytów? Czy przysługuje tylko niektórym ich kategoriom?2

W artykule tym skoncentrujemy się nad dociekaniami na temat piękna, 
z którymi spotykamy się na terenie metafi zyki realistycznej. Dociekania te 
oscylują wokół dwóch pytań: Czym jest piękno? oraz: Dlaczego (dzięki cze-
mu) jest piękno? Odpowiedzi na te pytania nie były i nie są raz na zawsze 
rozstrzygnięte. Nic więc dziwnego, że także na terenie dociekań metafi zycz-
nych toczy się spór o rozumienie piękna. Spór ten dotyczy natury piękna i jego 
źródła: Czym i dlaczego jest piękno? Czy jest ono jakąś uniwersalną wartością, 
prawzorem (gr. paradeigma) wszelkich pięknych rzeczy? Czy też jest właści-
wością, nierozłącznie związaną z realnie istniejącymi bytami?3 

1  Zob. S.  P a z u r a, De gustibus. Rozważania nad dziejami pojęcia smaku estetycznego, PWN, 
Warszawa 1981.

2  Zob. P.  J a r o s z y ń s k i, Estetyka czy fi lozofi a piękna? RW KUL, Lublin 1990; por. 
M.A.  K r ą p i e c, Metafi zyka. Zarys teorii bytu, w: tenże, Dzieła, t. 7, RW KUL 1995, s. 169-180.

3  Zob. P.  J a r o s z y ń s ki, Spór o piękno, Impuls, Kraków 2002; t e n ż e, hasło „Piękno”, 
w: Powszechna encyklopedia fi lozofi i, t. 8, red. A. Maryniarczyk, Polskie Towarzystwo Tomasza 

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 49-67
DOI 10.12887/32-2019-3-127-06



50

W POSZUKIWANIU ISTOTY PIĘKNA

Łaciński termin „pulchrum” jest tłumaczeniem greckiego „kalos”.  Terminem 
tym Grecy określali tak właściwość rzeczy opisywaną za pomocą przymiotni-
ków „ładny”, „śliczny”, „wspaniały”, „dorodny”, „powabny”, „wdzięczny” czy 
„ponętny”, jak i wewnętrzne przymioty człowieka, na przykład „szlachetny”, 
„chwalebny”, „przyzwoity” czy „delikatny”, oraz jego postępowanie, opisywa-
ne jako „dzielne” czy „cnotliwe”. Greckie słowo „kalos” można wyprowadzać 
od czasownika „kalein” lub „kelein”4. Jedno ze znaczeń, jakie możemy przy-
pisać temu pierwszemu, to: „przywoływać”, „zapraszać”, a także „nazywać”, 
drugi oznacza zaś: „oczarowywać”, „porywać”. Już na podstawie tej pobieżnej 
analizy etymologicznej można dostrzec, że piękno rozumiane było przez Gre-
ków jako coś, co nas zaprasza, pociąga ku sobie i oczarowuje. Sądzili więc oni, 
że jest ono właściwością rzeczy, która wiąże ze sobą naszą wolę i rozum.

Grecy wiązali zatem piękno z różnymi właściwościami rzeczy lub osób5. 
Najczęściej łączyli piękno z miarą, porządkiem, proporcją czy harmonią, które 
pociągały i oczarowywały umysł i wolę człowieka. Już na początku trzeba 
jednak zauważyć, że w poszukiwaniu odpowiedzi na pytania, czym jest piękno 
i dlaczego istnieje piękno, usłyszymy na terenie metafi zyki tyle odpowiedzi, 
ile jest nośnych koncepcji bytu. Z tej racji nie można rozważać problematyki 
piękna w oderwaniu do koncepcji bytu (a więc i koncepcji metafi zyki). Ty-
tułem przykładu przywołamy cztery nośne koncepcje bytu i odpowiednie do 
nich koncepcje piękna, by w ich kontekście dostrzec oryginalność rozwiązania, 
które zostało wyrażone w zdaniu „pulchrum sequitur esse rei” – „piękno jest 
następstwem istnienia rzeczy”. 

FIZYKALNA KONCEPCJA BYTU
Związanie piękna z układem elementów

Na tle fi zykalnej koncepcji bytu, która pojawiła się na przełomie siódmego 
i szóstego wieku wśród tak zwanych philosophesanets jako pierwsza zrefl ekto-

z Akwinu, Lublin 2007, s. 199-204; Eseje o pięknie. Problemy estetyki i teorii sztuki, red. K. Wil-
koszewska, PWN, Warszawa–Kraków 1988; H.  K i e r e ś, Spór o sztukę, RW KUL, Lublin 1996. 
Por. K r ą p i e c, dz. cyt., s. 169-184.

4  Szerzej na ten temat por. ks. S.  L o n g o s z, Piękno w Biblii oraz w myśli Filona i najstar-
szych Ojców Kościoła, w: Spór o piękno, red. A. Maryniaczyk, K. Stępień, Z. Pańpuch, Polskie 
Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2013, s. 153-156.

5  Na przykład pitagorejczycy i stoicy łączyli piękno z harmonią, proporcją i miarą. Platon 
mówił o pięknie duchowym. Arystoteles wiązał piękno z formą bytu. Plotyn pisał o pięknie światła 
i o pięknie świata  (zob. H. W a n k e l, Kalos kai agathos, dysertacja doktorska przedstawiona na 
Wydziale Filozofi i Uniwersytetu w Würzburgu, Würzburg 1961).  

Andrzej MARYNIARCZYK



51

wana interpretacja świata, wyrosła też  pierwsza „fi zykalna” koncepcja piękna6. 
Zgodnie z fi zykalną interpretacją rzeczywistości byty rozumiane były jako agrega-
ty (układy) praelementów. Zasady organizowania praelementów uznano za zasady 
powstawania rzeczy i piękna bytów7. Podstawowe zasady rządzące powstawaniem 
rzeczy dotyczą ich ułożenia, harmonii, proporcji i rytmu. Rzeczy powstają – jak 
wyjaśniał Empedokles – na „podobieństwo muru, który utworzony [jest] z po-
łączeń kamieni i cegły”8, a „kiedy elementy mieszają się i wychodzą na światło 
dzienne czy to u człowieka, czy u dzikich zwierząt, czy u roślin lub ptaków, wtedy 
mówi się o [powstawaniu]”9 bytów i wyłanianiu ich właściwości. 

W fi zykalnej koncepcji bytu piękno zostaje zatem utożsamione z ułoże-
niem elementów, ich proporcją, harmonią i rytmem. Odnotujmy jednak pewną 
ważną wskazówkę: tak jak powstawanie rzeczy jest w tej koncepcji czyn-
nością przypadłościową, gdyż zredukowane zostało do „przeorganizowywa-
nia” praelementów, tak też piękno nie stanowi właściwości istotnej bytów, lecz 
co najwyżej właściwość przypadłościową. Nie odsłania ono bowiem istotowej 
strony rzeczy, takiej bowiem nie ma, lecz ujawnia tylko ich stronę zjawiskową. 
W konsekwencji zostaje zatem związane ze zjawiskową stroną bytu, odzwier-
ciedlającą układ elementów. Ujmowane od strony człowieka, staje się zaś 
kategorią czysto subiektywną. Jest tym, co komu się jawi „jako piękne”, czyli 
uporządkowane, harmonijne i proporcjonalne. 

Trzeba przy tym zauważyć, że to, co pierwsi philosophesantes wiązali 
z pięknem bytu, a mianowicie określony układ elementów, ich proporcja, 
harmonia i rytm, z czasem zostało przez myślicieli „oderwane” od bytu i usa-
modzielnione (na przykład jako proporcja czy harmonia) oraz podniesione do 
statusu źródła piękna, a nawet samego piękna. Stąd na przykład Platon pisał, 
że nie ma wątpliwości, iż miara i proporcja są pięknem10.

ODERWANIE PIĘKNA OD BYTU
Piękno ponad bytem 

Świat idei, świat bytujących w sobie „rzeczy bez postaci”, które oglądać 
można tylko „oczami duszy”, przedstawia Platon w micie o Hiperuranium. 

6  Por. A.  M a r y n i a r c z y k, Monistyczna i dualistyczna interpretacja rzeczywistości, Polskie 
Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2006, s. 45-80.

7  Szerzej na ten temat por. G.S.  K i r k, J.E.  R a v e n, M.  S c h o f i e l d, Filozofi a przed-
sokratejska. Studium krytyczne z wybranymi tekstami, tłum J. Lang, PWN–Axis, Warszawa–Poz-
nań 1999, s. 88n.

8  Die Fragmente der Vorsokratiker, B 1-3, A 43, red. H. Diels, W. Kranz, Weidmann, Ber-
lin 1951-1952. O ile nie wskazano inaczej, tłumaczenie fragmentów obcojęzycznych – A.M.

9  Tamże, B 9. 
10  Por. P l a t o n, Fileb, 64 e, tłum. W. Witwicki, Antyk, Kęty 2002, s. 83.

Pulchrum sequitur esse rei



52

„Miejsce to – jak wyjaśnia – zajmuje nie ubrana w barwy ani w kształty, ani 
w słowa, istota istotnie istniejąca, którą sam jeden tylko rozum, duszy kierow-
nik, oglądać może. Naokoło niej świat przedmiotów prawdziwej wiedzy”11. 
Tam dusza „ogląda sprawiedliwość samą, ogląda władzę nad sobą, ogląda 
wiedzę nie tę, która się z wolna tworzyć musi, a jest różna o różnych rzeczach, 
które my dziś bytami nazywamy, ale wiedzę rzeczywiście istniejącą, o tym, 
co jest istotnym bytem. I inne tak samo istotne byty ogląda”12. Ogląda zatem 
piękno samo w sobie, dobro i prawdę.

Odrywając piękno od materialnego bytu, Platon wiąże je z ideą dobra, 
która także góruje ponad bytem. Wiązanie piękna z dobrem – jak zauważa 
Giovanni Reale – jest typowe dla mentalności greckiej13. Wyraża to Platon 
w Filebie, gdzie czytamy: „Teraz nam uciekła natura dobra i schowała się 
w naturze piękna. Przecież utrzymanie się w mierze i proporcjonalność to 
wszędzie to samo, co piękność i dzielność”14. Jako szczyt, na który wstępuje 
się po drabinie miłości, piękno jest zasadą absolutną, a więc Dobrem. Miłość 
to pragnienie piękna, dobra, mądrości, szczęścia, nieśmiertelności, Absolutu15. 
Nic więc dziwnego, że odrywając piękno od materialnego bytu, Platon związał 
je z Erosem, zarazem uznając Erosa za przewodnika na drodze do piękna abso-
lutnego, poprzez osiągnięcie którego dusza osiąga zbawienie i wyzwolenie.  

ZŁOŻENIOWA KONCEPCJA BYTU
Związanie piękna z formą

Wraz z nową, hylemorfi czną koncepcją bytu, którą spotykamy w pismach 
Arystotelesa, pojawia się też nowe rozumienie piękna16. Forma, występując 
w funkcji organizatorki treści bytu, jednoczy i porządkuje różnorodne czyn-
niki. Jest tym elementem, który organizuje materię, wprowadza w nią ład 
i porządek, tworzy harmonię. Stąd Arystoteles pisze: „Każda piękna rzecz, tak 
istota żywa, jak wszelkie dzieło składające się z całości, nie tylko swe części 
musi mieć uporządkowane, lecz musi mieć również nieprzypadkową wielkość. 

11  T e n ż e, Fajdros, 247 c-d, tłum. W. Witwicki, Antyk, Kęty 2002, s. 54.
12  Tamże, 247 d-e, s. 54.
13  Por. G. R e a l e, Historia fi lozofi i starożytnej, tłum. E.I. Zieliński, t. 2, Platon i Arystoteles, 

RW KUL, Lublin 1996, s. 261. Praktyka ta pojawia się także w tekstach biblijnych Księgi Rodzaju. 
Ojcowie Kościoła, którzy komentowali Biblię, bardzo często tłumaczyli słowo „kalos” jako „dobry” 
(szerzej na ten temat por.  L o n g o s z, dz. cyt., s. 156n.).

14  P l a t o n, Fileb, 64 e, s. 83.
15  Por. R e a l e, Platon i Arystoteles, s. 261.
16  Szerzej na ten temat por. A.  M a r y n i a r c z y k, Pluralistyczna interpretacja rzeczywistości, 

Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2004, s. 18-67.

Andrzej MARYNIARCZYK



53

Piękno bowiem polega na (odpowiedniej) wielkości i porządku”17. Sama miara 
i proporcja nie są dla Arystotelesa pięknem, lecz przejawem piękna bytu. 

Zauważmy, że w myśli Arystotelesa element, który stanowi o bytowości 
rzeczy, czyli forma, stanowi też o pięknie bytu. Cechą charakterystyczną dla 
Arystotelesowskiego wykładu na temat piękna jest wiązanie go ponownie 
z bytem i z elementem doskonalącym byt. Tę doskonałość umysł powinien 
ująć „jednym spojrzeniem”. Porządek, symetria części, określenie ilościowe – 
wszystko to stanowi o pięknie rzeczy. Istota tak pojętego piękna rzeczy wyraża 
się jednak w proporcji. Według Arystotelesa proporcja wyraża zatem piękno 
rzeczy i zarazem stopień ich doskonałości. 

Arystoteles wskazuje też, że piękno różni się od dobra i obecne jest tak 
w działaniu (sztuce), jak i w bytach nieruchomych18. Piękno to „cnota”, zgod-
nie z zasadą: niczego nie za dużo, we wszystkim należy przyjąć umiar i miarę. 
Proporcja wyraża piękno i jego istotę. Piękno cechuje się odpowiednią propor-
cją i jest proporcją. Proporcję tę najlepiej wyraża i realizuje forma bytu.

EGZYSTENCJALNA KONCEPCJA BYTU
Związanie piękna z istnieniem bytu

Piękno stanowi następstwo istnienia bytu (pulchrum sequitur esse rei), ta 
sama przyczyna, która jest przyczyną istnienia bytu, stanowi bowiem przyczy-
nę piękna. Tak brzmi propozycja rozwiązania sporu o naturę i źródło piękna, 
która pojawiła się w trzynastym wieku za sprawą św. Tomasza z Akwinu, wraz 
z odkryciem przez niego nowej, egzystencjalnej koncepcji bytu i sformuło-
waniem fi lozofi cznej teorii „creatio mundi ex nihilo”. Wypracowanie nowej 
koncepcji bytu i odkrycie nowej przyczyny istnienia bytów doprowadziło też 
do poszerzenia rozumienia samego piękna. Uznano, że piękno wyraża, po 
pierwsze, doskonałość bytu (konstytuuje go, będąc syntezą prawdy i dobra). 
Po drugie, piękno przenika każdą istniejącą rzecz. Po trzecie, jest ono po-
wszechną, transcendentalną właściwością bytów. Po czwarte, podobnie jak 
każde z transcendentaliów, piękno wskazuje na „modus essendi entis” (sposób 
istnienia). Po piąte zaś, odsłania ono doskonałościową stronę bytu, dzięki cze-
mu może on być nie tylko przedmiotem poznania czy pożądania, ale również 
przedmiotem kontemplacji: przeżycia, które w sposób maksymalny angażuje 
ludzki intelekt i ludzką wolę. Ponadto, piękno bytu ma wpływ na aktualizo-
wanie się w najwyższym stopniu życia osobowego człowieka. 

17  A r y s t o t e l e s, Poetyka, 1450 b 34-1451 a 4, w: tenże, „Retoryka”. „Poetyka”, tłum. H. Pod-
bielski, Warszawa PWN 1988, s. 327.

18  Por.  R e a l e, Platon i Arystoteles,  s. 575.

Pulchrum sequitur esse rei



54

By wszystko to stało się bardziej zrozumiałe i zasadne, przywołajmy kon-
tekst pojawienia się nowego rozumienia piękna. Składa się nań nowe rozu-
mienie bytu oraz odkrycie fi lozofi cznej prawdy o stworzeniu świata (bytów) 
„ex nihilo”, dzięki której odkrywamy ostateczną rację racjonalności (prawdy), 
celowości (dobra) i doskonałości (piękna) świata19.

PIĘKNO BYTU „SEQUITUR ESSE REI” 

Przypomnijmy, że Tomasz jako pierwszy wprowadził do fi lozofi i wielką 
problematykę istnienia, kwestionując poglądy swoich poprzedników o od-
wiecznym istnieniu świata. Wskazywał, że świat jest nie tylko zmienny i plu-
ralistyczny, ale przede wszystkim przygodny. Oznacza to, że sam w sobie nie 
ma racji swego istnienia. Racją istnienia bytów, a zatem i piękna, nie może być 
ani złożenie z materii i formy, jak utrzymywał Arystoteles, ani partycypacja 
w odwiecznych ideach, jak chciał Platon, ani układ pracząstek, jak dowodzili 
fi lozofujący fi zycy. Należy zatem wyróżnić w strukturze bytów taki podsta-
wowy dla nich składnik, dzięki któremu rzeczywiście one istnieją. Elementem 
tym jest właśnie akt istnienia: obecny w każdym bycie i sprawiający, że byt 
rzeczywiście jest. To akt istnienia stanowi w pierwszym rzędzie o tym, że byt jest, 
a dopiero w dalszej kolejności o tym wszystkim, czym i jak jest20, a zatem 
i o pięknie bytu. 

Wzrok badacza natury piękna nie może od tego czasu nie kierować się 
w stronę jego źródła. A źródłem tym nie może okazać się przyczyna inna niż 
właśnie przyczyna istnienia bytu. Przyczyna ta została określona jako przyczy-
na sprawcza, stwórcza (w odróżnienie od Platońskiej przyczyny wzorczej czy 
Arystotelesowskiej przyczyny celowej, będąca przyczyną sprawczą ruchu).

Tak oto dochodzi na terenie fi lozofi i nie tylko do postawienia po raz pierw-
szy problemu istnienia świata osób, zwierząt, roślin i rzeczy jako kwestii do 
wyjaśnienia, lecz przede wszystkim do odkrycia prawdy o stworzeniu świata 
ex nihilo i – na tej podstawie – do sformułowania po raz pierwszy fi lozofi cznej 
teorii stworzenia świata z niczego. Prawda o stworzeniu świata ex nihilo stała 
się najbardziej rewolucyjna dla nowej interpretacji rzeczywistości, w tym także 
dla odkrywania powszechnych właściwości bytów, w tym piękna.

Czym jest stworzenie (gr. ktisis, genesis, poiesis; łac. creatio, fabricatio, 
productio)? Stworzenie nie jest składaniem praelementów (jak sądzili Joń-

19  Szerzej na ten temat por. A.  M a r y n i a r c z y k, Dlaczego stworzenie „ex nihilo”? Teoria 
metafi zycznego kreacjonizmu, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin, s. 31-94.

20  Szerzej na ten temat por.  t e n ż e, Realistyczna interpretacja rzeczywistości, Polskie Towa-
rzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin, 2005, s. 31-120.

Andrzej MARYNIARCZYK



55

czycy), odwzorowaniem świata idei (jak uważał Platon) ani też aktualizacją 
możności (jak utrzymywał Arystoteles). Czym zatem jest stworzenie? Stwo-
rzenie to, po pierwsze, productio (od łacińskiego „ducere pro”) rei in esse, 
czyli wprowadzanie rzeczy do istnienia21. Wprowadzanie to dokonuje się bez 
udziału jakiegoś wcześniejszego bytującego substratu (praelementu, idei, ma-
terii pierwszej), a więc w tym sensie dokonuje się ex nihilo22. Stwórca jest 
przyczyną sprawczą nie tylko istnienia rzeczy, ale także ich istoty i wszelkich 
przypadłości. Jest więc przyczyną istnienia rzeczy, jak i tego wszystkiego, co 
rzeczy z sobą niosą – a zatem i piękna.

Po drugie, sam akt stworzenia jest aktem rozumu i woli Stwórcy, który 
w ten sposób wyprowadza (łac. ducit pro) rzeczy do istnienia. Każda więc 
rzecz jako pochodna od intelektu i woli Stwórcy jest syntezą prawdy (zamysłu) 
i dobra (celu). W tym wyraża się doskonałość stwarzanych rzeczy, a dosko-
nałość tę wyraża właśnie piękno bytów23. Tak oto stają przed nami byty, które 
niosą w sobie określony zamysł i wolę Stwórcy24. Zamysł wyraża prawda rzeczy, 
a wolę jej dobro-cel. Wspólnie wskazują zaś one na doskonałość bytów, czyli na 
ich piękno, które stanowi następstwo ich istnienia (łac. sequitur esse rei). Piękno 
bytów wskazuje więc na to, że są one pochodne od Osobowego Absolutu jako 
przezeń pomyślane i chciane i że są one dla osoby ludzkiej, która dzięki ich do-
skonałości sama się doskonali, doskonaląc swój intelekt i wolę w specyfi cznych 
aktach osobowych, a mianowicie aktach kontemplacji łączącej w sobie poznanie 
i miłowanie (łac. quod visum placet).

W pierwszym rzędzie piękno ukazuje więc doskonałościowy sposób ist-
nienia bytów25. Żyjemy w świecie doskonałym, gdyż jego przyczyną jest do-
skonały Stwórca. Z tej racji, dzięki swojej doskonałości, świat ten może nas 
zachwycić i jako taki może aktualizować w pełni nasze „optimum potentiae”. 
W ten sposób odkrywamy „pięknościowy”, a więc doskonały sposób byto-
wania rzeczy. Zanim jednak w oparciu o Tomaszową koncepcję bytu wypra-
cowane zostało takie właśnie rozumienie piękna, fi lozofowie średniowieczni 

21  Por. T o m a s z  z  A k w i n u, Summa contra gentiles. Prawda wiary chrześcijańskiej 
w dyskusji z poganami, innowiercami i błądzącymi, t. 1, ks. 2, rozdz. 18, tłum. Z. Włodek, W. Zega, 
W drodze, Poznań 2003, s. 288.

22  Świat i byty nie powstały z czegoś, co wcześniej już istniało, lecz źródłem wszelkich bytów 
jest Stwórca.

23  Tomasz wyjaśnia, iż rzeczy realne postawione są pomiędzy dwoma intelektami, ale i dwoma 
wolami: intelektem i wolą Stwórcy oraz intelektem i wolą człowieka podziwiającego byty, z tym jednak, 
że intelekt Stwórcy jest „mierzącym, nie mierzonym, rzecz naturalna – mierząca i mierzona, lecz nasz 
intelekt jest mierzonym [przez byt]” (t e n ż e, Dysputa o prawdzie. Dysputy problemowe o prawdzie. 
Kwestia 1, q. 1, a. 2, resp., tłum. A. Białek, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2018, 
s. 37.

24  Zamysł i wolę Stwórcy, podobnie jak byty, niosą w sobie również wytwory.
25  Szerzej na ten temat zob.  L o n g o s z, dz. cyt., s. 156-180.

Pulchrum sequitur esse rei



56

formułowali także inne jego teorie. Można w tym miejscu przytoczyć słynną 
defi nicję piękna, którą zaproponował św. Albert. W jego przekonaniu pięknem 
jest „rozbłysk formy nad proporcjonal nymi częściami materii, lub różnymi  si-
łami i czynnościami”26. W swojej interpretacji tej defi nicji Tomasz podkreślał, 
że piękno w sensie właściwym „ma charakter formy i należy do przyczyny 
formalnej”27, i dodawał: „Piękno [...] stanowią trzy składniki: pierwsze, cał-
kowitość (integritas) i doskonałość (perfectio) rzeczy; co ułomne i ma braki, 
uchodzi za brzydkie; drugie, zachowanie należytej proporcji (debita propor-
tio), czyli harmonijny układ rzeczy; trzecie, bijący w oczy blask czy jasność 
(claritas)”28. Z uświadomieniem sobie powszechności piękna jako doskona-
łościowej kwalifi kacji bytu (syntezy dobra i prawdy) spotykamy się u Filona 
Aleksandryjskiego, apologetów greckich, na przykład Atenagorasa z Aten 
czy – w trzynastym stuleciu – także u św. Bonawentury. Do niego bowiem 
nawiązuje św. Tomasz, tworząc w swej fi lozofi i fundamenty metafi zycznej 
interpreta cji bytu jako nośnika piękna. Różnica w Tomaszowym podejściu do 
dobra i do piękna wyraża się w tym, że dobro wskazuje w jego przekonaniu 
na byt, który doskonali drugi byt i sam jest doskonalony, a piękno wskazuje 
na coś, co jest doskonałe. Z tej racji piękno ma, zdaniem Tomasza, aspekt 
przyczyny formalnej, a dobro – przyczyny celowej29. 

Należy jednak zaznaczyć, że w kanonie transcendentaliów, które  św. To-
masz z Akwinu wyróżnia w De veritate, nie pojawia się piękno. Jako trans-
cendentalia wyróżnione zostały tam natomiast: res, unum, aliquid, verum oraz 
bonum; opisany został także sposób ich wyodrębniania. Wobec tego faktu hi-
storycy fi lozofi i (a także metafi zycy) rozpatrują problem, czy Tomasz zagubił 
piękno jako transcendentale, czy też potraktował je jako właściwość estetyczną 
i kategorialną, nie zaś jako powszechną (transcendntalną) właściwość bytów30. 
Nie wchodząc w niuanse sporów, można podać kilka wyjaśnień tego problemu. 
Po pierwsze, wskazując podstawy wyróżniania transcendentaliów dobra i praw-
dy, Tomasz odwołał się do władz intelektu i woli, którym przyporządkowany jest 
byt i dzięki którym odkrywamy prawdę i dobro bytów. Piękna jako właściwości 

26  „Resplendentia formae super partes materiae proportionatas, vel super diversas vires vel actio-
nes”. S. A l b e r t u s  M a g n u s, Super Dionysium. De divinis nominibus. De pulchro et bono, q. 1, 
a. 2 solutio, http://www.corpusthomisticum.org/xdp.html.

27  T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, I, q. 5, a. 4, 1, tłum. P. Bełch OP i in., t. 1, O Bogu, 
cz. 1, tłum. P. Bełch OP, Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, Londyn 1975, s. 73. „Pulchrum 
proprie pertinet ad rationem causae formalis” (t e n ż e, Summa theologica, I, q. 5, a. 4, 1).

28  T e n ż e, Suma teologiczna, I, q. 39, a. 8, t. 3, O Trójcy Przenajświętszej, tłum. P. Bełch OP, 
cz. 3, O Bogu, Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, Londyn 1978, s. 103; por. É. G i l s o n, 
Elementy fi lozofi i chrześcijańskiej, tłum. T. Górski, Pax, Warszawa 1965, s. 150.

29  Por. G i l s o n, dz. cyt., s.148.
30  Szerzej na ten temat por. A.  M a r y n i a r c z y k, Piękno – zagubione transcendentale?, 

w: Spór o piękno, s. 63-81.

Andrzej MARYNIARCZYK



57

nie odkrywamy za pomocą jakiejś odrębnej władzy31, lecz odkrywamy je, przy-
porządkowując byt do całej osoby ludzkiej. To bowiem piękno zapoczątkowuje 
osobowe życie człowieka, aktualizując jego rozum i wolę. Po drugie, piękno 
pojawia się jako pierwsza i powszechna właściwość bytów stworzonych, którą 
potwierdza sam Stwórca, co odnotowuje autor Księgi Rodzaju, powtarzając po 
każdym opisie dzieła stworzenia, że „widział Bóg, iż było piękne” (tłumaczone 
jako „widział Bóg, że było dobre” – por. Rdz 1,4.10.12.18.21.25.31 )32.

SPOSOBY ODKRYWANIA BYTU JAKO PIĘKNA

Odkrycie piękna bytu następuje tak w pierwotnym doświadczeniu, jak i w po-
znaniu świata osób i rzeczy. Odkrywamy bowiem, że doświadczany i poznawany 
przedmiot wiąże ze sobą nasz intelekt i wolę. Tego typu podwójna relacja, wią-
żąca intelekt i wolę z bytem, najczęściej nie jest przez nas do końca uświada-
miana. Staje się widoczna dopiero wtedy, gdy pragniemy ostatecznie wyjaśnić 
integralność naszych działań wolitywno-poznawczych i wskazać przedmiotowe 
racje naszego życia osobowego. Powszechne (transcendentalne) piękno bytu 
wyodrębniamy, poddając analizie nasze spontaniczne, poznawczo-wolitywne 
przeżycie pięknościowe, a także dokonując separacji metafi zycznej33.

Analiza poznania spontanicznego

W rezultacie analizy poznania spontanicznego i pierwotnego doświadcze-
nia rzeczy, które nas otaczają, odkrywamy pierwsze przejawy piękna otacza-

31  Tomasz wyjaśnia sposób wyodrębniania prawdy i dobra jako transcendentalnych właściwości 
bytów: „Po drugie, z uwagi na zgodność jednego bytu z drugim. Ta jednak nie może zachodzić, jeśli nie 
przyjmie się czegoś, co z natury może być zgodne z każdym bytem. Tym zaś jest dusza, która jakoś jest 
wszystkim, jak czytamy w III księdze O duszy [tekst 37]. W duszy zaś jest siła poznawcza i pożądawcza. 
Tak więc zgodność bytu z pożądaniem wyraża nazwa dobro, jak czytamy na początku Etyki: Dobrem 
jest to, czego wszystko pożąda. Natomiast zgodność bytu z intelektem wyraża nazwa prawda. Wszelkie 
zaś poznanie dokonuje się przez upodobnienie poznającego do rzeczy poznanej, tak że wspomniane 
upodobnienie jest przyczyną poznania, na przykład wzrok dzięki temu, że zostaje dysponowany przez 
obraz barwy, poznaje barwę. Pierwsza więc zgodność: bytu z intelektem, polega na tym, że byt odpowia-
da intelektowi. Odpowiedniość tę zwie się zrównaniem rzeczy i intelektu – i to formalnie stanowi pojęcie 
prawdy. A zatem to właśnie prawda dodaje do bytu, mianowicie podobieństwo czy też zrównanie rzeczy 
i intelektu. Następstwem tego podobieństwa jest, jak powiedziano, poznanie rzeczy. Tak więc bytowość 
rzeczy wyprzedza pojęcie prawdy, poznanie zaś jest jakimś prawdy skutkiem”. T o m a s z  z  A k w i n u, 
Dysputa o prawdzie. Dysputy problemowe o prawdzie. Kwestia 1, q. 1, a. 1, resp., s. 25n.

32  Szerzej na ten temat por.  L o n g o s z, dz. cyt., s. 156n. 
33  Szerzej na ten temat por. A.  M a r y n i a r c z y k, Racjonalność i celowość świata osób 

i rzeczy, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2007, s. 115-130.

Pulchrum sequitur esse rei



58

jącego nas świata. Jak wyjaśnia Mieczysław A. Krąpiec, w swoim stosunku 
do istniejącej rzeczywistości, jeszcze przed uświadomieniem sobie więzi bytu 
z intelektem i jego wolą, człowiek rzeczywistość tę akceptuje. Nie ma przecież 
rozdzielnych faz poznania i chcenia-miłości, przynajmniej w ich zaczątko-
wych fazach. Byt ujrzany jest zarazem akceptowany, „chciany”, a zatem za-
lążkowo „kochany”, co znajduje swój wyraz w jego „akceptacji”. Oczywiście 
akceptacja ta nie jest w pierwszej fazie poznania doskonała czy zrefl ektowana 
i ma charakter jedynie zalążkowy, niemniej jednak realny, człowiek nie jest 
bowiem „komputerem”, który w akcie poznania swoje akty informacyjne jedy-
nie analizuje. Pozostając w nieustannej relacji do poznawanej rzeczywistości, 
czło wiek ustosunkowuje się do postrzeganego intuicyjnie bytu, akceptując go 
– i to właśnie ta akceptacja przejawia się jako zalążkowa miłość-upodobanie34. 
Piękno rzeczy jest bowiem tym, co „uderza” człowieka jako pierwsze: pocią-
ga ono jego rozum i wolę, wywołując zaciekawienie. W pierwotnych aktach 
poznawczych odkrywamy całościową odpowiedź na byt, która ma charakter 
„przeżycia pięknościowego”. Coś z istniejącej rzeczywistości nas „porusza”, 
„zaciekawia”, „podoba się nam” i nas ku sobie „pociąga”. Stąd też w pierw-
szej kolejności  nazywamy przedmioty, ludzi, zdarzenia  p i ę k n y m i  (lub 
brzydkimi), a dopiero w dalszej kolejności określamy, czym są: krzesłami czy 
drzewami. Władysław Tatarkiewicz pisze: „Piękno jest różnorodne. Wszak 
wśród przedmiotów pięknych są zarówno dzieła sztuki, jak widoki natury, 
zarówno piękne ciała, jak piękne głosy i piękne myśli. Można zaś przypusz-
czać, że nie tylko są w świe cie różne piękne przedmioty, ale samo ich piękno 
jest różnego rodzaju”35.

Wskazując na różnorodność piękna, którą odbieramy na etapie spontanicz-
nego poznania i pierwotnego doświadczenia, nie tyle akcentujemy piękno jako 
kwalifi kację przedmiotu artystycznego, ile raczej wskazujemy na całościową 
reakcję poznawczo-pożądawczą człowieka (na całościową, osobową odpo-
wiedź na byt), którą nazywamy przeżyciem pięknościowym, stanowiącym 
najbardziej pierwotne przeżycie ludzkie. Przeżycie to, ze względu na fakt, 
że wyraża ono całościową poznawaczo-pożądawczą odpowiedź na istniejący 
konkret, traktujemy jako podstawowe, a zarazem bazowe dla odkrycia trans-
cendentalności piękna świata osób, zwierząt, roślin i rzeczy.

Istniejący byt dany jest nam jako jakościowo zdeterminowany; co więcej, 
sam dla siebie jest „klasą”. I choć operujemy pojęciem brzydoty, to formułujemy 
je, jak gdyby w kontekście piękna bytu, wskazując na pewien brak i właśnie 
temu brakowi nadajemy nazwę „brzydota”. Ponadto w ramach analizy naszych 

34  Por. M.A. K r ą p i e c, Metafi zyka, w: tenże i in. Wprowadzenie do fi lozofi i, RW KUL, Lub-
lin 1996, s. 144.

35  W.  T a t a r k i e w i c z, Dzieje szczęściu pojęć, PWN, Warszawa 1976, s. 179.

Andrzej MARYNIARCZYK



59

pierwszych, nie do końca zrefl ektowanych odpowiedzi na rzeczywistość, od-
krywamy, że wiąże nas ona z sobą w aspekcie poznawczym i wolitywnym. 
Istniejący przedmiot jest przez nas poznawany i równocześnie pożądany. Sami 
zaś jednocześnie obejmujemy ów przedmiot jak gdyby jednym aktem poznania 
i pożądania, racją owego „szczypcowego” ujęcia jest zaś właśnie piękno bytu. 

Odwołanie się do separacji metafi zycznej

Odwołując się do separacji metafi zycznej, wskazujemy na integralny zwią-
zek piękna z całościowym rozumieniem i ujmowaniem bytu. Metoda separacji 
stanowi bowiem „narzędzie” poznania metafi zycznego i umożliwia odkrywa-
nie transcendentalnych właściwości bytów36.

Na pierwszym etapie separacji metafi zycznej w sądach egzystencjalnych 
stwierdzamy (afi rmujemy) fakt istnienia konkretnych bytów. Rezultat afi rmacji 
werbalizujemy w zadaniach orzeczeniowych typu: „Jan istnieje”; „Ewa istnieje”; 
„Czerwona róża istnieje”. Etap ten ma za zadanie „osadzić” cały nasz proces 
poznawczy, a także proces odkrywania transcendentalnego piękna bytu, w świe-
cie realnie istniejących rzeczy. Nie jest to zatem proces indukcji, polegający na 
uogólnianiu danych empirycznych, lecz proces odkrywania właściwości bytów.

Na drugim etapie separacji przyporządkowujemy istniejące byty do inte-
lektu i woli, w wyniku czego odkrywamy, że „istniejący Jan jest przedmiotem 
mojego poznania i upodobania”, że „istniejąca Ewa jest przedmiotem mojego 
poznania i upodobania” i że „istniejąca róża jest także przedmiotem mojego 
poznania i upodobania”. W rezultacie każdy z tych faktów zawieramy w sądzie 
egzystencjalnym o rozbudowanym podmiocie. Sąd taki przybiera postać: „Ewa 
jako przedmiot mojego poznania i upodobania istnieje” czy „Czerwona róża jako 
przedmiot mojego poznania i upodobania istnieje”. Odkrywamy zatem relacje 
(nie tylko te wskazane), jakie łączą każdy byt  z intelektem i wolą, budząc nasze 
życie osobowe.  

Na trzecim etapie separacji metafi zycznej dochodzi do przejścia od kate-
gorialnego ujęcia bytu jako Ewy czy Jana do jego ujęcia transcendentalnego 
(na podstawie analogii w istnieniu), a więc do skonstatowania, że wszystko, co 
realnie istnieje (nie tylko Jan i Ewa), wiąże nasz intelekt i wolę, gdyż jest syn-
tezą prawdy i dobra, a zatem jest piękne37. Byty bowiem istnieją jako – w swej 

36  Szerzej na temat separacji metafi zycznej zob. A.  M a r y n i a r c z y k, Metoda metafi zyki 
realistycznej, RW KUL, Lublin 2005; M.A.  K r ą p i e c, A.  M a r y n i a r c z y k, hasło „Metafi zy-
ka”, w: Powszechna encyklopedia fi lozofi i, t. 7, red. A Maryniarczyk, Polskie Towarzystwo Tomasza 
z Akwinu, Lublin 2006, s. 109-112.

37  Warto tu zaznaczyć, że transcendentalne dobro ukazuje byt jako ten, który ma „moc” dosko-
nalić coś lub kogoś innego, lub siebie; piękno w sensie transcendentalnym ukazuje zaś doskonałość 

Pulchrum sequitur esse rei



60

naturze – doskonałe i piękne38. Jako pochodne od intelektu i woli syntetyzują 
w sobie zamysł i wolę Stwórcy (lub twórcy bytu-wytworu) i w ten sposób są 
przez osobę ludzką odczytywane. 

Efekt poznawczego uwyraźnienia konkretnie istniejących bytów i wiedzę 
na ten temat rozciągamy na całą rzeczywistość w oparciu o analogię istnienia.  
Wszystko więc, co istnieje, będąc pochodne od intelektu i woli Stwórcy (lub 
twórcy), stanowi syntezę dobra i prawdy: jest po prostu pięknem i stanowi 
właściwy przedmiot ludzkiej kontemplacji.  

Czym zatem jest piękno i dlaczego „sequitur esse”?

Zanim podejmiemy próbę odpowiedzi na tak sformułowane pytania, musi-
my sobie uświadomić, że o ile piękno estetyczne jest kwalifi kacją dzieła sztuki, 
a więc określonej tylko grupy bytów, o tyle piękno transcendentalne jest wyra-
zem doskonałościowego bytowania każdego realnie istniejącego konkretu.

W interpretacji metafi zycznej wiążemy piękno ze sposobem istnienia bytu, 
nie zaś tylko ze sposobem jego poznania czy wytwarzania. Byt staje się sobą 
w pięknie. Do istoty piękna transcendentalnego należy zatem całe uposażenie 
treściowe bytu determinowane indywidualnym aktem istnienia, który to akt 
integruje i syntetyzuje różnorodne elementy złożeniowe w doskonałą jedność 
prawdy i dobra. Nic więc dziwnego, że „piękno jest tym, co jest przez wszyst-
kich kochane”39 – jak powie Tomasz. Powstaje jednak pytanie, dlaczego tym 
właśnie jest piękno. By na pytanie to odpowiedzieć, musimy choć trochę zgłę-
bić naturę transcendentalnego piękna. 

W pismach Tomasza, pośród różnych defi nicji piękna, odnajdujemy i tę, 
która wydaje się podstawą jego metafi zycznego, nie zaś estetycznego (kate-
gorialnego) tylko rozumienia. Piękno jest tym, „czego widok wzbudza w nas 
upodobanie”40 –  czytamy w Sumie teologicznej. Ponadto, dodaje Tomasz, 
piękno jest tym, „co wskutek samego poznania budzi w nas upodobanie”41. 

bytu jako bytu. Doskonałość ta wyraża się tym, że byty stanowią syntezę dobra i prawdy, woli 
i intelektu, ze swej natury i w swej naturze są zatem doskonałe.  

38  Człowiek jest doskonały w swej klasie bytowej, a pies, kot czy żaba w swojej. Trudno mówić 
o doskonalszym człowieku jako człowieku, podobnie jak trudno mówić o doskonalszej żabie jako żabie. 
Każdy z tych bytów jest doskonały w swojej klasie według swej natury.

39  T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, tłum. P. Bełch OP i in., I-II, q. 27, a. 1. ad. 3, 
t. 10, Uczucia, tłum. J. Bardan, Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, Londyn 1967, s. 35. „Pul-
chrum est omnibus amabile”. T e n ż e, Summa theologica, I-II, q. 27, a. 1. ad. 3.

40  T e n ż e, Suma teologiczna, I, q. 5, a. 4, ad. 1, t. 1, cz. 1, s. 74. „Pulchrum est id quod visum 
placet”. T e n ż e, Summa theologica, I, q. 5, a. 4, ad. 1.

41  T e n ż e, Suma teologiczna, I-II, q. 27, a. 1, ad 3, s. 35. „Pulchrum est cuius ipsa apprehensio 
placet”. T e n ż e, Summa theologica, I-II, q. 27, a. 1, ad 3.

Andrzej MARYNIARCZYK



61

Określenia te są dla nas ważne, gdyż wskazują, że mianem piękna określa-
my sposób istnienia bytu, który pozostaje w relacji do przeżycia poznawczego 
i amabilnego (wolitywnego) zarazem. Każdy więc istniejący konkret – jako 
piękno – wyraża sobą zgodność z intelektem i wolą  Stwórcy lub twórcy i sta-
nowi ich syntezę, a także zaprowadza ten ład i zgodność w naszym życiu oso-
bowym. Byt-piękno wiąże ze sobą władze poznawcze i wolitywne człowieka,  
dzięki czemu człowiek spełnia się jako osoba tak w dialogu kontemplacyjnym, 
jak i w twórczym działaniu.

Istota transcendentalnego piękna bytów

W transcendentalnym rozumieniu piękna bytu odkrywamy nowy aspekt 
bytowania rzeczy. Rzeczy, które nas otaczają, bytują jako przedmioty kon-
templacji, a więc jako rzeczywistość, która łączy z sobą nasz intelekt i rozum.  
Tomaszowe określenia piękna: „quod visum placet” i „cuius ipsa apprehensio 
placet” – wyjaśnia Krąpiec – „zwracają uwagę na piękno jako transcendentalną 
właściwość bytu z jednej strony i na poznawczy, podmiotowy wyraz samego 
piękna w osobowym przeżyciu z drugiej strony”42.

 Pierwsza z defi nicji, nazwana obiektywną i klasyczną, ujmująca piękno 
jako „to, czego widok wzbudza w nas upodobanie” („quod visum placet”), 
podkreśla w ujęciu piękna element poznawczy. Akcentowany jest w niej jed-
nak moment „visum”, a więc element poznania intuicyjno-kontemplatywne-
go, nie zaś jakaś forma rozumowania, w przypadku której uwaga pozostaje 
skupiona na naszych aktach poznawczych. Poznanie, które zostało określone 
jako „wizja” – wyjaśnia Krąpiec – „jest całkowicie nastawione na byt, który 
swą inteligibilną treścią wzbudza poznanie intuicyjno-kontemplatywne, jakby 
pośrednie. W tym miejscu defi nicja piękna nawiązuje do inteligibilności bytu 
jawiącego się jako «prawda». Sama jednak «prawda» nie wyczerpuje byto-
wości i zawartości «piękna», gdyż ten sam byt, który jest inteligibilny, jest 
zarazem amabilny, co ujawnia transcendentalne dobro. Nie można zapomnieć, 
że inteligibilność bytu i jego amabilność są jakby «partykularyzacją» stosunku: 
byt–osoba. I rze czywiście jest tu coś bardziej pierwotnego aniżeli uwyraźnie-
nie «prawdy» i «dobra» bytu, przynajmniej u człowieka, jako osoby. [...] Akt 
poznawczego upodobania w ujrzanym bycie jest jeden; w nim kontemplacja 
bytu jest jakby «możnością» aktualizowaną przez osobisty stosunek, wyrażony 
w upodobaniu (miło ści) bytu danego nam w wizji. I to jest piękno, o ile ono 
znamionuje byt realnie istniejący, który «ujrzany» w swej inteligibilności, 
na mocy tego, że jako inteligibilny istnieje (jest dobrem) wzbudza miłość 

42  K r ą p i e c, Metafi zyka, w: Wprowadzenie do fi lozofi i, s. 144. 

Pulchrum sequitur esse rei



62

– upodobanie «pieczętujące» osobi stym stosunkiem amabilnym ujrzaną praw-
dę bytu. Piękno jako sposób istnienia bytu, który jest syntezą prawdy i dobra, 
jest czymś więcej niż tylko syntezą, gdyż jest jeszcze nie spartykularyzowaną 
(na poznanie i miłość) więzią całego życia osobowego z bytem”43.

Należy jednak zauważyć, że uświadomienie sobie pięknościowego sposo-
bu bytowania rzeczy dokonuje się w naszych osobowych aktach poznawczych. 
Są nimi akty władz intelektu i woli. Te bowiem dwie władze i ich działanie 
charakteryzują życie osobowe człowieka. Zespolone w jedno przeżycie osobo-
we aktów intelektu i woli w stosunku do pierwotnej percepcji bytu – podkreśla 
Krąpiec – „wyraża druga, «subiektywna», czyli podmiotowa defi nicja pięk-
na: cuius ipsa appre hensio placet”. „Akcent w defi nicji – pisze dalej – pada 
na placet: «podoba się», czyli zalążkowo «kocha». Upodobanie bowiem jest 
pierwszym przejawem aktu miłości; następnym jest wzbudzenie «życzliwości» 
– jako miłość życzliwości przechodzącej w «przyjaźń», która jest osobowym 
odwzajemnieniem w miłości. Oczywiście i upodobanie, i życzliwość, i przy-
jaźń nie wykluczają przyjemności, która płynie z niezakłóconego funkcjono-
wania naszej psychiki. A zatem defi nicja druga ujaśnia więź osobową, która 
dokonuje się nie tylko na mocy tego, że sam byt wzbudza akty poznawcze 
i akty kochania, ale że właśnie uświadamiamy sobie piękno w «ukochaniu 
naszego poznania» bytu. Obie główne władze człowieka – intelekt i wola – 
aktualizują się w kontak cie z bytem, nie ograniczając się do swych wyizolo-
wanych aktów poznania i następnie miłości, lecz splatają w jedno przeżycie: 
rozkoszy płynącej z intuicyjno-kontemplatywnego poznania bytu”44.

W powyższej interpretacji akcent położony został na podmiot, w którym pięk-
no ontyczne realizuje się jako doskonałość osoby, ale transcendentalność piękna 
wskazuje oczywiście na powszechność porządku „pięknościowego”, a więc na 
powszechność i zarazem konieczność relacji bytu do woli i intelektu (Stwórcy 
lub twórcy). Konieczność związania bytu z wolą i intelektem Absolutu wynika 
zaś stąd, że dzięki Absolutowi byt nie tylko istnieje. „Również jest tak lub ina-
czej zdeterminowany z uwagi na pochodność od Absolutu. Jeśli powiadamy, 
iż Absolut «chce», aby coś istniało, to również «chce», aby było w określony 
sposób zdeterminowane. A jako że byt przez nas poznawany jest racjonalny nie 
tylko w porządku istnienia, ale i treści, to fakt ten suponuje całkowite związanie 
bytu z intelektem. [...] Byt jest piękny nie dlatego, że stanowi przedmiot ludzkiej 
kontemplacji, ale dlatego że jest przyporządkowany intelektowi i woli Absolutu, 
zaś nasze oczarowanie odkrywa tylko to, co zawarte jest już w samym bycie”45. 

43  Tamże, s. 145.
44  Tamże, s. 145n.
45  P.  J a r o s z y ń s k i, Metafi zyka piękna. Próba rekonstrukcji teorii piękna w fi lozofi i klasycz-

nej, Lublin, Redakcja Wydawnictw KUL 1986, s. 105.

Andrzej MARYNIARCZYK



63

W ten sposób możemy wyjaśniać powszechność (transcendentalność) 
piękna. Nie jest to jednak powszechność pewnego jednoznacznego pojęcia 
piękna, ale powszechność analogiczna. Oznacza ona, że piękno inaczej reali-
zuje się w każdym istniejącym konkrecie, stąd każdy istniejący konkret sam 
dla siebie stanowi „klasę” piękna, jego kryterium jest zaś zgodność z wolą 
i intelektem Stwórcy i twórcy.

*

Wyodrębnienie piękna jako transcendentalnej właściwości bytów pociąga 
za sobą określone konsekwencje poznawcze w ramach realistycznej interpre-
tacji świata osób, zwierząt, roślin i rzeczy. W wyniku odkrycia tego transcen-
dentale uświadamiamy sobie przynajmniej trzy istotne kwestie.

(1) Piękno jest wyrazem spełnienia się istnienia każdego bytu, przy czym 
przez ostateczną aktualizację istnienia bytu rozumiemy integrację (syntezę) dobra 
i prawdy, które w świecie natury zostały w bytach złożone przez intelekt i wolę 
Stwórcy, a w świecie kultury przez intelekt i wolę twórcy. W ten sposób każdy 
byt – analogicznie do natury swego istnienia – integruje w sobie prawdę i dobro 
i im bardziej jest bytem, tym bardziej ujawnia się i odsłania jako piękno.

(2) Transcedentalne piękno bytów odsłania przed nami źródło życia bytu 
osobowego człowieka. Aktualizacja życia osobowego wyraża się w ciągłej 
integracji i syntezie aktów miłości i kontemplacji, prawdy i dobra, a wyrazem 
tego jest – jak mawiali starożytni – życie piękne. Miłość – wyjaśnia Krąpiec 
– „byłaby pierwotnym «dostosowaniem się», «wewnętrznym upodobaniem», 
jakby «przemianą przedmiotu umiło wanego w miłującym», «współmierno-
ścią», «dorównaniem», «koaptacją», «darowaniem się» itd.”46.

(3) Ponadto piękno ujmuje i wyraża przedmiotowe „warunki” całościowe-
go spełniania się bytu osobowego. Przejawia się to w specyfi cznym sposobie 
istnienia i działania człowieka, który określany bywa jako „odwewnętrzny  
i dowewnętrzny”47 ruch psychiki, intelektualno-wolitywne „wchodzenie w in-
tencjonalny kontakt z całą rzeczywistością”48, „«odpowiedź» emocjonalna na 
przeżywaną treść”49, „spontaniczne i bez refl eksji, mocą [...] natury przeżywa-
nie całościowe świata”50, odpowiedź udzielana „całym wnętrzem psychicznym 
na to, co nas otacza i co do nas wkracza poprzez naszą aparaturę poznawczą”51, 

46  M.  K r ą p i e c, Metafi zyka. Zarys teorii bytu, s. 173.
47  T e n ż e, Byt i piękno, „Zeszyty Naukowe KUL” 6(1963) nr 1 (21), s. 22.
48  Tamże, s. 23.
49  Tamże.
50  Tamże.
51  Tamże.

Pulchrum sequitur esse rei



64

manifestacja naszego nastawienia do treści poznanej52, „sposób reagowania 
bytu mającego własną bytowość”53 i jako życie osobowe54.

(4) Odrywanie piękna od bytu i czynienie go wartością samodzielną, istnie-
jącą poza światem realnych rzeczy lub też wiązanie go tylko z określoną kate-
gorią bytów (z czym spotykamy się na przykład we współczesnej estetyce) jest 
konsekwencją błędnego rozumienia rzeczywistości. Rozumienie to wyrasta 
z rozbicia integralnej jedności bytu, istniejącego jako synteza prawdy i dobra, 
stanowiącej o jego pięknie. Zabieg ten pociąga za sobą absolutyzację jednego 
z aspektów przeżycia, doznania czy oglądu, przez co dochodzi do negacji tego, 
co z istoty przynależy do piękna, a mianowicie spełniania się bytu w jedności 
i syntezie prawdy i dobra, woli i rozumu, miłości i kontemplacji.

Osobliwością omawianej tu interpretacji piękna jest zatem to, że pozwala 
ona odkrywać świat, w którym żyjemy, jako racjonalny, celowy i doskonały, 
jako świat naznaczony prawdą, dobrem i pięknem. Świat ten – właśnie jako 
taki – stanowi naturalną oazę życia i działania człowieka.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Alberti Magni De pulchro et bono. http://www.corpusthomisticum.org/xdp.html.
Arystoteles. “Poetyka.” In Arystoteles, Retoryka. Poetyka. Translated by Henryk Pod-

bielski, Warszawa: PWN, 1988.
Diels, Hermann, and Walther Kranz. Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weid-

mann, 1951–1952.
Gilson, Étienne. Elementy fi lozofi i chrześcijańskiej. Translated by Tomasz Górski. War-

szawa: Pax, 1965.
Jaroszyński, Piotr. Estetyka czy fi lozofi a piękna? Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 

1990. 
—–—. Metafi zyka piękna: Próba rekonstrukcji teorii piękna w fi lozofi i klasycznej. 

Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1986.
—–—. “Piękno.” In Powszechna encyklopedia fi lozofi i. Vol. 8. Edited by Andrzej  

Maryniarczyk. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2007.
—–—. Spór o piękno. Kraków: Impuls, 2002.
Kiereś, Henryk. Spór o sztukę. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1996.
Kirk, Geoffrey S., John E. Raven, and Malcolm Schofi eld. Filozofi a przedsokratejska: 

Studium krytyczne z wybranymi tekstami. Translated by Jacek Lang. Warszawa 
and Poznań: Wydawnictwo Naukowe PWN and Axis, 1999.

Krąpiec, Mieczysław A. “Byt i piękno.” Zeszyty Naukowe KUL 6, no. 1 (21) (1963): 
15–34.

52  Por. tamże.
53  Tamże.
54  Por. tamże.

Andrzej MARYNIARCZYK



65

—–—. “Metafi zyka.” In Krąpiec, et al., Wprowadzenie do fi lozofi i. Lublin: Redakcja 
Wydawnictw KUL, 1996.

—–—. Metafi zyka: Zarys teorii bytu. In Krąpiec, Dzieła. Vol. 7. Lublin: Redakcja 
Wydawnictw KUL, 1995.

Krąpiec, Mieczysław A., and Andrzej Maryniarczyk. “Metafi zyka.” In Powszechna 
encyklopedia fi lozofi i. Vol 7. Edited by Andrzej Maryniarczyk. Lublin: Polskie 
Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 2006.

Longosz, Stanisław. “Piękno w Biblii oraz w myśli Filona i najstarszych Ojców 
Kościoła.” In Spór o piękno. Edited by Andrzej Maryniarczyk, Katarzyna Stę-
pień, and Zbigniew Pańpuch. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 
2013.

Maryniarczyk, Andrzej. Dlaczego stworzenie “ex nihilo”? Teoria metafi zycznego 
kreacjonizmu. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu,  2018.

—–—. Metoda metafi zyki realistycznej. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2005.
—–—. Monistyczna i dualistyczna interpretacja rzeczywistości. Lublin: Polskie To-

warzystwo Tomasza z Akwinu, 2006.
—–—. “Piękno – zagubione transcendentale?” In Spór o piękno. Edited by Andrzej 

Maryniarczyk, Katarzyna Stępień, and Zbigniew Pańpuch. Lublin: Polskie Towa-
rzystwo Tomasza z Akwinu, 2013.

—–—. Pluralistyczna interpretacja rzeczywistości. Lublin: Polskie Towarzystwo 
Tomasza z Akwinu, 2004.

—–—. Racjonalność i celowość świata osób i rzeczy. Lublin: Polskie Towarzystwo 
Tomasza z Akwinu, 2007.

—–—. Realistyczna interpretacja rzeczywistości. Lublin: Polskie Towarzystwo To-
masza z Akwinu, 2005.

Pazura, Stanisław. De gustibus: Rozważania nad dziejami pojęcia smaku estetycznego. 
Warszawa: PWN, 1981.

Platon. Fajdros. Translated by Witold Witwicki. Warszawa: PWN, 1958.
—–—. Fileb. Translated by Witold Witwicki. Warszawa: PWN, 1958.
Reale, Giovanni. Historia fi lozofi i starożytnej. Translated by Edward I. Zieliński. 

Vol. 2. Platon i Arystoteles. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1996.
Tatarkiewicz, Władysław. Dzieje szczęściu pojęć. Warszawa: PWN, 1976.
Tomasz z Akwinu. Dysputa o prawdzie. Dysputy problemowe o prawdzie. Kwestia 1. 

Translated by Aleksander Białek. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwi-
nu, 2018.

—–—. Suma teologiczna. Translated by Pius Bełch, et al. Vol. 1. O Bogu. Part 1. Trans-
lated by Pius Bełch. Londyn: Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, 1975.

—–—. Suma teologiczna. Translated by Pius Bełch, et al. Vol. 3. O Trójcy Przenaj-
świętszej. Translated by Pius Bełch. Part 3. O Bogu. Londyn: Katolicki Ośrodek 
Wydawniczy Veritas, 1978.

—–—. Suma teologiczna. Translated by Pius Bełch, et al. Vol. 10. Uczucia. Translated 
by Jan Bardan. Londyn: Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, 1967.

Pulchrum sequitur esse rei



66

—–—. Summa contra gentiles: Prawda wiary chrześcijańskiej w dyskusji z poganami, 
innowiercami i błądzącymi. Vol. 1. Translated by Zofi a Włodek and Włodzimierz 
Zega. Poznań: W drodze, 2003.

Wankel, Hermann. Kalos kai agathos. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der 
Doktorwürde der Philosophischen Fakultät der Julius-Maximilians-Universität 
zu Würzburg, 1961.

Wilkoszewska, Krystyna, ed. Eseje o pięknie: Problemy estetyki i teorii sztuki, War-
szawa and Kraków: PWN, 1988.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Andrzej MARYNIARCZYK – Pulchrum sequitur esse rei. U źródeł transcendentalności 
piękna

DOI 10.12887/32-2019-3-127-06

W artykule autor koncentruje się na dociekaniach dotyczących piękna, z jakimi 
spotykamy się na terenie metafi zyki realistycznej. Dociekania te oscylują wokół 
dwóch pytań: Czym jest piękno? Dlaczego (dzięki czemu) jest piękno? Odpo-
wiedzi na te pytania nie zostały dotychczas defi nitywnie rozstrzygnięte i spór 
o rozumienie piękna nadal toczy się terenie dociekań metafi zycznych. Spór ten 
dotyczy ustalenia natury piękna i jego źródła. Czym i dlaczego jest piękno? Czy 
jest ono pewną uniwersalną wartością, prawzorem (gr. paradeigma) wszelkich 
pięknych rzeczy? Czy też stanowi właściwość nierozłącznie związaną z realnie 
istniejącymi bytami? W wyniku odkrycia tego transcendentale uświadamiamy 
sobie, że: (1) piękno jest wyrazem spełnienia się istnienia każdego bytu, przy 
czym przez ostateczną aktualizację istnienia bytu należy rozumieć integrację 
(syntezę) dobra i prawdy, które zostały w bytach złożone przez intelekt i wolę 
Stwórcy (w świecie natury) i twórcy (w świecie kultury); (2) transcedentalne 
piękno bytów odsłania przed nami źródło życia bytu osobowego człowieka; 
(3) piękno ujmuje i wyraża przedmiotowe „warunki” całościowego spełniania 
się bytu osobowego; (4) oderwanie piękna od bytu i uczynienie go samodziel-
ną wartością, istniejącą poza światem realnych rzeczy, lub wiązanie go tylko 
z określoną kategorią bytów, z czym spotykamy się na przykład we współcze-
snej estetyce, jest konsekwencją błędnego rozumienie rzeczywistości, które 
pociąga za sobą absolutyzację jednego z aspektów przeżycia, doznania czy 
oglądu, przez co dochodzi do zaprzeczenia tego, co z istoty przynależy do 
piękna, a mianowicie  spełniania się bytu w jedności i syntezie prawdy i dobra, 
woli i rozumu, miłości i kontemplacji.

Słowa kluczowe: piękno, transcendentalia, metafi zyka, creatio ex nihilo, osoba, 
kontemplacja, miłość

Kontakt: Katedra Metafi zyki, Instytut Filozofi i, Wydział Filozofi i, Katolicki 
Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin

Andrzej MARYNIARCZYK



67

E-mail: https://www.kul.pl/kontakt,art_12801.html
Tel. 81 4454387
https://www.kul.pl/ks-prof-dr-hab-andrzej-maryniarczyk-sdb,art_1989.html

Andrzej MARYNIARCZYK – Pulchrum sequitur esse rei:  At the Source of the Trans-
cendental Beauty

DOI 10.12887/32-2019-3-127-06

In the article, the author discusses insights into the nature of beauty obtained in 
the fi eld of realistic metaphysics. The research in question has been focused on 
two questions, namely, ‘What is beauty?’ and ‘Why is beauty?’ Since no ulti-
mate answers have been offered, the dispute over the understanding of beauty 
is still ongoing in metaphysical inquiries. The main area of investigation is that 
of the nature of beauty and of its source, the fundamental question being, ‘What 
and why is beauty?’ Is beauty a universal value, or a paradigm (paradeigma) 
of all beautiful things? Or is it inherent in any and every real being? However, 
the discovery of beauty as a transcendental prompts the following conclusions: 
(1) In the case of any being, beauty refl ects the fulfi llment of its existence. The 
ultimate fulfi llment of beings consists in the unity (synthesis) of the good and 
the truth incorporated in them (in the case of natural beings) by the intellect and 
the will of the Creator, or (in the case of artefacts) by those of the artist. (2) The 
transcendental beauty of beings reveals to us the source of the life of a human 
being conceived as the life of a person. (3) Beauty denotes and expresses the 
objective ‘conditions’ of the total fulfi llment of a personal being. (4) Detach-
ment of beauty from being as such and approaching beauty as an independent 
value which exists outside the world of real things, or relating it to merely 
a single  category of beings (as is the case e.g. in contemporary aesthetics), is 
a consequence of a misunderstanding of the reality. Such an approach entails 
absolutization of a chosen aspect of a lived-through experience, of an experi-
ence or of a viewing, which undermines the essence of beauty, namely, the 
fulfi llment of a being accomplished within the unity of (1) truth and goodness, 
(2) will and reason, and (3) love and contemplation.

Keywords: beauty, transcendentals, metaphysics, creatio ex nihilo, person, 
contemplation, love

Contact: Department of Metaphysics, Institute of Philosophy, Faculty of Philoso-
phy, John Paul II Catholic University of Lublin, Al. Racławickie 14, 20-950 Lub-
lin, Poland
E-mail: https://www.kul.pl/kontakt,art_12801.html
Phone: +48 81 4454387
https://www.kul.pl/ks-prof-dr-hab-andrzej-maryniarczyk-sdb,art_1989.html

Pulchrum sequitur esse rei


