
93

Beata PURC-STĘPNIAK

BOGOWIE, HEROSI I CNOTY
Piękno jako cnota we włoskim malarstwie i grafi ce 

wczesnego renesansu

W piętnastym wieku wielu włoskich humanistów dostrzegało potrzebę wyraże-
nia wewnętrznego piękna człowieka, gdyż – jak uważano – nie sąd, który orzeka 
o pięknie, o nim stanowi, lecz obecne w ludzkiej duszy pragnienie doskonałości. 
Wierzono, że poprzez cnotę można odczytać naturę jako wzorcowe piękno organi-
zujące świat. W sztuce ideę tę wyrażają akty przedstawiane pośród malowniczego, 
ciepłego krajobrazu, symbolizujące początek owego piękna, a także odbicie makro-
kosmosu w mikrokosmosie duszy człowieka i natury Boskiej w naturze ludzkiej.

Częstym motywem w sztuce Italii, zwłaszcza po połowie piętnastego wie-
ku, były akty kobiece1. W szczególności prezentacje takie obecne są w ma-
larstwie ukazującym alegorie miłości i związku małżeńskiego oraz dekoracje 
prezentów ślubnych. W kompozycjach nawiązujących do dyskursu literacko-fi -
lozofi cznego atrakcyjna postać kobieca często uosabia Wenus, boginię miłości. 
Piękno fi zyczne wizerunków kobiet nie służyło jednak jedynie ewokowaniu 
wrażeń zmysłowych. Niejednokrotnie bowiem wizerunki te stanowiły perso-
nifi kacje zjawisk i pojęć, za pomocą których artysta zabierał głos w kwestiach 
społecznych czy prawnych, odnosił się do różnorodnych aspektów kultury. 
Akty, będące manifestacją cielesności, mogły w sposób nienarażający twórcy 
na sankcje społeczne wyrażać pragnienia seksualne, ale zarazem ukazywać 
jego rozumienie miłości – bądź jako afektu, bądź w kontekście aranżowanego 
małżeństwa, a także miłości wzniosłej opisywanej przez humanistów, miłości 
związanej z wiarą chrześcijańską i perspektywą zbawienia. Poszerzenie spo-
sobu przedstawiania miłości o aspekt postawy obywatelskiej (między innymi 
wartości honoru) i wymiar legalizacji (małżeństwa) pozwala na rozpatrywanie 
ukazywanego w kobiecych personifi kacjach piękna jako cnoty. 

Ikona ciała stanowiąca manifestację piękna w sztukach plastycznych pięt-
nastego wieku wzorowana była na znanych ze starożytnych artefaktów antycz-
nych wyobrażeniach kobiet, takich jak Wenus medycejska czy knidyjska (typ 
Venus pudica)2. Omawiając to zjawisko, należy jednak wziąć pod uwagę spo-

1  Por. Z. W a ź b i ń s k i, Renesansowy akt wenecki, Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, 
Warszawa 1972, s. 37, 42, 46-48.

2  Por. hasło „Afrodyta knidyjska”, w: Słownik kultury antycznej, red. R. Kulesza, Wydawnic-
two Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2012, s. 21.  

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 93-123
DOI 10.12887/32-2019-3-127-08



94

sób, w jaki w owych czasach postrzegano nagość w Kościele i w życiu towarzy-
skim3, oraz pozycję kobiety4. Do osiemnastego wieku sądzono, że natura kobiety 
jest gorsza niż natura mężczyzny5. Niewątpliwie znaczącą rolę odegrało tu prze-
konie o „męskiej formie” i „żeńskiej materii” zawarte w pismach Arystotelesa6 
oraz egzegeza Księgi Rodzaju dokonana przez św. Pawła. W średniowieczu 
taki status kobiety odzwierciedlony został w prawie cywilnym i kanonicznym, 
zyskał też potwierdzenie w naukach medycznych, rozwijanych w duchu teorii 
Galena7. Sfera uczuć i życia emocjonalnego oraz niezalegalizowanych związków 
między mężczyzną i kobietą na pewno była zindywidualizowana, ale istotne 
znaczenie miało odniesienie do tego, co tolerowane i co zabronione. Ówczesne 
przekonania dotyczące płci znalazły czytelny wyraz w sztuce. 

Przedmiotem niniejszych rozważań będzie wpływ wiedzy fi lologicznej na 
ikonografi ę aktów kobiecych wczesnego renesansu i ich znaczenie dla rozumienia 
racji wewnętrznej doskonałości ujmowanej w perspektywie chrześcijańskiej. 

W sztuce chrześcijańskiej Europy wady i cnoty łączono w pary. We wcze-
snych przedstawieniach cnoty ukazywano jako dziewczęta w bieli, wady zaś 
jako postaci w czerni. Podejmowano też temat walki cnót z wadami, upo-
wszechniony w czwartym wieku dzięki dziełu Prudencjusza Psychomachia8. 
Chrześcijaństwo zachowało nazwy cnót znane z antyku, ale nadało im nieco 
inny wydźwięk – związany z chrześcijańską moralnością i zasadami przy-
kładnego życia. Za najistotniejsze uważano – jak się wydaje – wiarę, nadzieję, 
miłość i sprawiedliwość, jako cnoty określające właściwy stosunek do Boga 
i bliźniego. Wielki wpływ na kształtowanie się chrześcijańskiej nauki o cno-
tach miało dzieło św. Augustyna De civitate Dei9. 

3  Por. E. K o c h, Maior dignitas est in sexu virili. Das weibliche Geschlecht im Normensystem 
des 16. Jahrhunderts, Klostermann, Frankfurt am Main 1991, s. 91-99.

4  Zob. M.L K i n g, Frauen in der Renaissance, Beck Verlag, München 1998.
5  Zob. T. L a q u e u r, Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der 

Antike bis Freud, tłum. J. Bußmann, Campus Verlag, Frankfurt am Main–New York 1992.
6  Por. A r y s t o t e l e s, O duszy. Krótkie rozprawy psychologiczno-biologiczne. Zoologia. O czę-

ściach zwierząt, w: tenże, Dzieła wszystkie, t. 3, tłum. P. Siwek, PWN, Warszawa 1992, s. 347-349.
7  Zob. G. S i s s a, Platon, Aristoteles und der Geschlechterunterschied, w: Geschichte der 

Frauen, t. 1, Antike, red. G. Duby, M. Perrot, Campus Verlag, Frankfurt am Main–New York 1993, 
s. 67-102; J. F r e i b e r g, Verrocchio’s „Putto” and Medici Love, w: Medieval Renaissance Baroque, 
red. D.A. Levine, J. Freiberg, Italica Press, New York 2010, s. 83-101. 

8  Zob. A u r e l i u s z  P r u d e n c j u s z  K l e m e n s, Psychomachia, w: tenże, Utwory po-
etyckie, tłum. M. Brożek, oprac. M. Starowiejski, Wydawnictwo WAM, Kraków 2019, s. 219-262; 
Z. Ś w i e c h o w s k i, Psychomachia z Clermont, w: Funkcja dzieła sztuki. Materiały Sesji Stowa-
rzyszenia Historyków Sztuki, Szczecin, listopad 1970, red. E. Studniarkowa, PWN, Warszawa 1972, 
s. 93-102. Por. M. E v a n s, hasło „Die Psychomachia”, w: Lexikon der Christlichen Ikonographie, 
red. E. Kirschbaum, Herder, Rom–Freiburg–Basel–Wien 1994, t. 4, s. 380-390. 

9  Zob. św. A u g u s t y n, Państwo Boże, tłum. W. Kubicki, Wydawnictwo Marek Derewiecki, 
Kęty 2015; P. P e r s z k o SDB, Miłość jako podstawowa zasada życia chrześcijańskiego w „De 
civitate Dei” św. Augustyna, „Saeculum Christianum” 5(1998) nr 1, s. 21-41.

Beata PURC-STĘPNIAK



95

W plastyce trzynastego i czternastego wieku wyobrażenia cnót i wad sy-
tuowano naprzeciw siebie: personifi kacje cnót odnosiły zwycięstwo nad per-
sonifi kacjami wad. Nadzieja zwyciężała rozpacz, wiara – bałwochwalstwo, 
czystość – rozkosz, pokora – pychę, szczodrość – skąpstwo, a odwaga – tchó-
rzostwo10. Szczególnie wymowne były w sztuce fl orenckiej przedstawienia 
triumfu mądrości nad przywarami, wizerunki rycerza w zbroi i w koronie, któ-
ry naciera na występki strzeżony przez dary Ducha Świętego czy wyobrażenia 
cnót i wad jako drzew: kwitnącego i uschłego. Ukazywano cnoty towarzyszące 
uczynkom miłosierdzia; w kontekście cnót nawiązywano też do przypowieści 
o pannach mądrych i głupich. 

Św. Tomasz twierdził, że zadaniem cnót jest wspieranie działań człowieka 
w dążeniu do dobra. Są one poddane rozumowi i wierze. W koncepcji Akwinaty 
moralność wiąże się z dogmatyką i duchowością chrześcijańską, wzbogaconą 
o starożytne dziedzictwo fi lozofi i Arystotelesa. Piękno idzie w parze ze wszyst-
kimi cnotami, a upodobanie do piękna szczególnie wiąże się z umiarkowaniem 
i czystością11. Miłość i nadzieja kierują wolę człowieka ku Dobru12. 

Ten rodzaj teologii pozwalał na sformułowanie porządku etyczno-moral-
nego13. Człowiek winien pielęgnować w sobie chęć czynienia dobra: jak wska-
zuje św. Paweł, cnoty stanowią owoc dobrego postępowania, wady zaś – złego  
(por. Kol 3,10; Ef 4,24; Ef 6,11-17; Rz 13,14, Ga 3,27). W piętnastym wieku 
panowało przekonanie, że spełnianie czynów moralnie dobrych, czyli zgod-
nych z prawem naturalnym i nakazami religii, prowadzi do osiągnięcia etycznej 
doskonałości, a w konsekwencji – do zbawienia14. Uważano, że opanowanie 
emocji i popędów, kierowanie się mądrością i roztropnością w czynach i pra-
gnieniach, umacnianie woli i męstwa oraz dążenie do sprawiedliwości sprzyjają  
zachowaniu równowagi i uwalniają od impulsywności. Człowiek nie zawsze 
jednak może lub chce kierować się w swych decyzjach bezinteresowną życz-
liwością, skromnością i pogodą ducha. Ludzkie wady prowadzą bowiem do 
czynów moralnie złych, a te z kolei wiodą do potępienia. Aby zatem osiągnąć 
postawę moralnie uporządkowaną i postępować właściwie, należy pracować 
nad kształtowaniem odpowiednich cech charakteru. 

10  Por. F. S a x l, A Spiritual Encyclopaedia of the Later Middle Ages, „Journal of the Warburg 
and Courtauld Institutes” 5(1942), s. 82.

11  Por. Św. T o m a s z  z  A k w i n u, Summa theologiae, II-II, q. 141, a. 2; tamże, I-II, q. 55, 
a. 2 co. 

12  Por. t e n ż e, Quaestiones disputatae de virtutibus, q. 1, a. 3. (http://www.corpusthomisticum.
org/qdw103.html#65610). 

13  Zob. O.F. B o l l n o w, Wesen und Wandel der Tugenden, Ullstein Taschenbücher, Frankfurt 
am Main 1958.  

14  Zob. S. O l e j n i k, Cnota chrześcijańska. Struktura i rozwój cnotliwości życia, „Studia 
Theologica Varsaviensia” 13(1975) nr 1, s. 43-74. 

Bogowie, herosi i cnoty



96

PRZEDSTAWIENIA CNÓT W SZTUCE ITALII
OD TRZYNASTEGO DO PIĘTNASTEGO WIEKU

Do czterech cnót kardynalnych wymienianych w literaturze antycznej: 
mądrości (łac. prudentia), sprawiedliwości (łac. justitia), umiarkowania (łac. 
temperantia) i męstwa (łac. fortitudo) chrześcijaństwo dodało cztery cnoty 
teologiczne: wiarę (łac. fi des), nadzieję (łac. spes), pokorę (łac. humilitas) 

i miłość (łac. caritas), związane z łaską, której Bóg udziela człowiekowi dla 
umocnienia jego woli w realizowaniu dobra. Wszystkie te cnoty odnoszą się 
do istoty ludzkiej jako odpowiedzialnej za osiągnięcie i spełnienie sensu swego 
istnienia15. Św. Paweł w Liście do Koryntian (por. 1 Kor 13) podkreślał zna-
czenie wiary, nadziei i miłości16. 

W ikonografi i przedstawienia chrześcijańskich cnót kardynalnych stano-
wiły odpowiedniki przedstawień cnót antycznych, lecz o nieco innym znacze-
niu17. Ponadto przedstawiano cnoty jako przeciwieństwa siedmiu grzechów 
głównych. Często też przeciwstawiano grzechom głównym siedem darów 
Ducha Świętego18. Wskazywane przez św. Tomasza z Akwinu cnoty intelektu 
teoretycznego i praktycznego: sapientia, scientia, intellectus principiorum oraz 
ars i prudentia stanowiły kontekst znaczeniowy dla wyobrażeń wieży mądrości 
i drabiny cnoty, a także wozu cnoty i drzewa cnót19. 

Od trzynastego do piętnastego wieku wizerunki cnót w sztuce Italii zy-
skują nowy rys – są to typowe alegorie z atrybutami. Niektóre personifi kacje 
cnót ukazywano jako postaci uzbrojone, w nawiązaniu do rady św. Pawła, by 
przywdziać zbroję Bożą dla odparcia ataków szatana (por. Ef 6,11). Na północ 
od Alp ikonografi a cnót inspirowana była Etymachią20 Matthiasa Farinatora 
(z roku 1330), w szczególności częścią traktatu zatytułowaną „Lumen animae”. 
Stąd postacie personifi kujące cnotę obrazowano jako jeźdźców na zwierzętach. 
Jednocześnie w Italii nadal popularne były tradycyjne przedstawienia cnót kar-

15  Zob. W. S t o c k u m s, Das christliche Tugendleben, Herder, Freiburg 1950; J. Kube, Techne 
und Arete. Sophistisches und platonisches Tugendwissen, De Gruyter, Berlin 1969.

16  Spes, Fides i Caritas oraz z ich matka Sophia uważane były za wczesnochrześcijańskie mę-
czennice.

17  Zob. M. E v a n s, hasło „Tugend”, w: Lexikon der Christlichen Ikonographie, t. 4, s. 364-377.
18  Por. O. L o t t i n, Psychologie et morale aux XI et XII siècles, t. 6, Problèmes d’histoire 

littéraire. De 1160 à 1300, Duculot, Gembloux 1960, s. 42. 
19  Zob. A. K a t z e n e l l e n b o g e n, Allegories of the Virtues and Vices in Mediaeval Art: From 

Early Christian Times to the Thirteenth Century, Warburg Institute, London 1939. Por. R. T u v e, 
Notes on the Virtues and Vices, „Journal of the Warburg and Courtauld Institutes” 26(1963) nr 3-4, 
s. 264; E v a n s, hasło „Tugend”, s. 372n.

20  Zob. N. H a r r i s, The Latin and German „Etymachia”. Textual History. Edition. Com-
mentary, Niemeyer, Tübingen 1994. Rękopis Etymachii pochodzi z roku 1332. W piętnastym wieku 
został opracowany przez wiedeńskiego mnicha karmelitańskiego Matthiasa Fainatora i wydruko-
wany w Augsburgu (w roku 1477). 

Beata PURC-STĘPNIAK



97

dynalnych jako postaci kobiet w antycznych szatach, bez atrybutów. W okresie 
gotyku cnoty szeregowano w porządku systematycznym, w nawiązaniu do De 
offi ciis (O powinnościach) Cycerona21 i przekazów znanych z tekstów Makro-
biusza. Św. Ambroży w dziele De offi ciis clericorum22 dopasował system etyki 
antycznej do chrześcijańskiego myślenia o moralności. Otworzyło to drogę do 
refl eksji nad pozycją, jaką we wszechświecie zajmował człowiek. 

W średniowieczu propagowano znany od czasu Arystotelesa model życia 
teoretycznego (gr. bios theoretikos), poświęconego kontemplacji i poszukiwa-
niu prawdy23. W trzynastym i czternastym wieku wcześni humaniści głosili 
pochwałę pracy intelektualnej, duchowej i uczestnictwa w kulturze, ale zaczęli 
również podkreślać znaczenie praktycznej działalności człowieka: w handlu, 
rzemiośle, kupiectwie, bankierstwie, uprawie roli i organizacji życia rodzin-
nego czy państwowego. Zajęcia tego rodzaju przedstawiane są też w sztuce, 
jako przykłady wartościowego zaangażowania społecznego – cnota wiązana 
jest z działaniem praktycznym. Literatura tego czasu nie naucza już pogardy 
dla bogactwa i nie wzywa do poskramiania chciwości – uważa się bowiem, 
że nędza upadla ciało i umysł. Bernard ze Sieny w swoich pismach doceniał 
działalność w sferze handlu i kupiectwa, podobne św. Antoni, biskup Florencji, 
i kardynał Kajetano aprobowali działalność w sferze gospodarczej24. Uważano, 
że mając rozum, wolną wolę i pamięć, człowiek może starać się stanowić 
o sobie w ramach własnego uposażenia: przedsiębiorczości, talentów, wszyst-
kiego, co składa się na jego szeroko pojęty system dzielności, tak zwanych 
virtù25. Dzielność, dobre obyczaje prowadzą człowieka – dzięki jego rozum-
nemu działaniu – do bycia dobrym. Zgodnie z Arystotelesowską koncepcją 
świata i ideą harmonii uniwersalnej od dążenia do osiągnięcia równowagi 
ducha i ciała zależy godne życie. Takie stanowisko łączyło wykładnię greckiej 
areté i łacińskiej virtus z określonym zespołem cech, jakimi winien się charak-
teryzować człowiek26. Ów zestaw cech, propagowanych w piętnastym wieku 
przez włoskich i burgundzkich humanistów, wyłoniony został w wyniku sporu 

21  Zob. M a r e k  T u l i u s z  C i c e r o n, O państwie. O prawach. O powinnościach. O cnotach, 
tłum. W. Kornatowski, PWN, Warszawa 1960.

22  Zob. św. A m b r o ż y  z  M e d i o l a n u, Obowiązki duchownych, tłum. K. Abgarowicz, 
red. J. Sajdak, J. Wikarjak, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1967.

23  Por. A r y s t o t e l e s, Etyka nikomachejska, tłum. D. Gromska, w: tenże, Dzieła wszystkie, 
t. 5, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1996, s. 406.

24  Por. Z. K a l i t a, Leon Battista Alberti. Człowiek jako dzieło sztuki, Uniwersytet Zielongórski, 
Zielona Góra 2007, s. 90-95.

25  Por. A. K u c z y ń s k a, Filozofi a i teoria piękna Marsilia Ficina, PWN, Warszawa 1970, 
s. 84-86; t a ż, Uzdrawiające moce fi lozofi i według Marsilia Ficina, „Estetyka i Krytyka” 2005-2006, 
nr 1-2(9-10), s. 196n.

26  Por. J. L e g o w i c z, Historia fi lozofi i starożytnej Grecji i Rzymu, PWN, Warszawa 1986, 
s. 243-246.

Bogowie, herosi i cnoty



98

o warunki prawdziwego szlachectwa. Miał on charakter ideowo-doktrynalny, 
związany był z coraz silniejszą rolą mieszczaństwa, które w Europie podjęło 
walkę o nobilitację, i przyczynił się do ukształtowania nowej koncepcji praw-
dziwego szlachectwa, a w konsekwencji również nowej koncepcji człowieka, 
co znalazło wyraz między innymi w tekstach Gianfrancesca Poggii Braccioli-
niego (De nobilitate z roku 1440), Bartolomea Sacchiego (De vera nobilitate 
z około 1472-1477), Buonaccorsa da Montemagno (De vera nobilitate z około 
1391-1429) i Cristofora Landina (De vera nobilitate z 1469 i Disputationes 
Camaldulenses z około 1474 roku). Ceniono życie kontemplatywne (łac. vita 
contemplativa), dążenie do wiedzy i mądrości, ale szczególnie podkreślano 
wartość działania praktycznego, pożytecznej pracy, trudu przyczyniającego 
się do wspólnego dobra27. Stąd w tekstach dotyczących ćwiczenia się w cno-
cie, prowadzącego do stawania się dobrym, a przez to pięknym duchowo, 
przestrzegano przed trwonieniem czasu – czynił to zwłaszcza Leon Battista 
Alberti w pismach Della famiglia (z lat 1433-1430) i De iciarchia (z około 
1470  roku)28.

CNOTLIWA POSTAWA, CZYLI HERKULES WYBIERAJĄCY

Wzorcową, moralnie uporządkowaną postawę, która zostaje nagrodzona, 
piętnastowieczny artysta mógł ukazać najlepiej, podejmując takie tematy, jak 
sen Scypiona oraz wybór drogi przez Herkulesa (w tradycji greckiej nazywa-
nego Heraklesem) czy sąd Parysa – wybór najpiękniejszej bogini (w sztuce 
piętnastego wieku tematy te nakładają się). Przykładem realizacji pierwsze-
go z tych tematów jest znajdujący się w National Gallery w Londynie obraz 
Rafaela Sen Scypiona (il. 1) z około 1504 roku, nawiązujący do opowiadania 
Cycerona, ukazujący leżącego rycerza, któremu towarzyszą postaci Wenus 
i Minerwy, będące alegoriami miłości i cnoty. Problem racjonalności dokony-
wanych przez człowieka wyborów podejmował grecki fi lozof sofi sta Prodikos 
z Keos (żyjący w piątym wieku przed naszą erą) w moralistycznym opowiada-
niu Herakles na rozstajnej drodze, znanym z dzieła Ksenofonta Memorabilia29. 

27  Zob. J. D o m a ń s k i, Życie kontemplacyjne i życie aktywne jako problem fi lozofi czny w re-
nesansie wloskim XV wieku, w: Pamiętnik XII Powszechnego Zjazdu Historyków, t. 2, Sympozja, 
red. S.K. Kuczyński, Uniwersytet Śląski, Katowice 1979, s. 81-88.

28  Por. Z. K a l i t a, W renesansowym regnum hominis. Giannozzo Manetti i jego fi lozofi a człowie-
ka na tle fi lozofi i XV wieku, Uniwersytet Wrocławski, Wrocław 1981, s. 72-75. Zob. L.B. A l b e r t i, Libri 
della famigla, Laterza, Bari 1960; t e n że , De iciarchia, https://it.wikisource.org/wiki/De_Iciarchia.

29  Por. K s e n o f o n t, Ze wspomnień o Sokratesie, w. 777-790, w: tenże, Wybór pism, 
tłum. A. Rapaport, https://wolnelektury.pl/katalog/lektura/ksenofont-sympozjon-oraz-wybor-pism.
html#s26.

Beata PURC-STĘPNIAK



99

W malarskich ujęciach tego tematu przedstawiano herosa na drodze rozwi-
dlającej się w kształcie litery Y (tak zwanej litery pitagorejskiej, symbolizu-
jącej rozdroża ludzkiego życia) między dwiema kobietami: nagą, uosabiającą 
przyjemność zmysłową (Voluptas) i półnagą, będącą personifi kacją męstwa 
(Virtus)30. Niekiedy antyczny strój bohatera zstępowano zbroją, upodabniając 
męża do chrześcijańskiego wojownika (łac. miles christianus), zawsze jednak 
sytuowano go między wyobrażeniami cnoty dzielności i losu. Wskazywano 
w ten sposób, że człowiek dokonuje w życiu wyboru, walczy ze słabościami, 
a to co ma, zawdzięcza swej odwadze (wł. coraggio), sile (wł. forza) i przed-
siębiorczości (wł. intrapresa). Była to wizja racjonalna, zakładająca, że religia 
pomaga żyć i tworzyć, ale nie jest dobrze, gdy człowiek opiera się tylko na 
niej, czyniąc z religii narzędzie obłaskawienia losu. Interpretując natomiast 
opowieść Prodikosa w kontekście zbawienia, zwracano uwagę na wolną wolę 
chrześcijanina, jego pragnienie, by być doskonalszym i wieść dobre życie 
z myślą o ostatecznym rozliczeniu. Dlatego w przedstawieniach kobiet spo-
tkanych przez Herkulesa naga Venus pandemos uosabia piękno tymczasowe, 
zmysłowe, zatrzymujące człowieka na drodze do zbawienia, a kobieca postać 
przesłonięta białą tkaniną – piękno angażujące człowieka w sposób duchowy 
do poznania prawdy, płynące z duszy i wyzwalające łaski, które wieść mogą do 
sławy. Półnaga personifi kacja Virtus wskazywała, że to, co dobre, zdobywane 
jest w trudzie. 

W wieku czternastym we Florencji ożywiono w ikonografi i starożytną 
alegorię literacką, łącząc z postacią antycznego bohatera Herkulesa wizerunki 
cnót i aniołów31. Dopatrywano się też moralnej paraleli między tym mitycznym 
herosem a Chrystusem, czego dowody odnajdujemy na przykład na miniatu-
rze z manuskryptu z roku 1340, należącego do Roberta de Anjou. Miniatura 
ukazuje Herkulesa z lwem i sześć nagich personifi kacji cnót; widnieje na niej 
podpis „Fortitudo”. Przedstawienie Herkulesa w kontekście zbawienia i cnót 
symbolizowało duszę i jej pracę nad sobą. Zestawienie go z Chrystusem, jak 
uczynił to na ambonie w baptysterium w Pizie rzeźbiarz Nicolo Pisano, ozna-
czało zbawienie uzyskane mocą Chrystusa32. W czternastym wieku opowieść 
o Herkulesie stała się popularna dzięki dziełu Francesca Petrarki De viris il-

30  Zob. E. P a n o f s k y, Herkules am Scheidewege, und andere antike Bildstoffe in der neueren 
Kunst, Teubner, Leipzig–Berlin 1930.

31  Jego postać rzeźbiono w detalach budowli we Florencji (na przykład w katedrze), także w Pa-
wii, Bergamo, Rzymie (na przykład w bordiurze drzwi katedry św. Piotra, pochodzącej z lat 1433-
-1435, odlanej przez Filarette), a także w Borgo San Sepolcro (w Villa Graziano z około 1466 roku). 
Temin „virtus” etymologicznie wywodzono od „vir”, czyli „mąż”. Herkules uosabiał męstwo.

32  Por. M. S e i d e l, Studien zur Antikenrezeption Nicola Pisanos, „Mitteilungen des Kunsthi-
storisches Institut Florenz” 19(1975) nr 3, s. 337. 

Bogowie, herosi i cnoty



100

lustribus33. Pogańskiego herosa uznano za bohatera pomagającego ludzkości 
oraz za ideał rycerski, zwłaszcza w Burgundii i Italii (odzwierciedlają to iko-
nografi a polityczna miasta Florencji oraz freski w pałacu Carrara w Padwie, na 
zamku Viscontich w Mediolanie i w Palazzo Venezia w Rzymie). Tam, gdzie 
przedstawiano Herkulesa w alegorii politycznej, pojawiał się znak ociosanego 
kamienia jako symbol siły i roztropności, w połączeniu z nagością herosa 
(oznaczającą prawdę)34. 

SKROMNA DAMA I TOPOS SAPIENTIA ET FORTITUDO

Umacnianie cnoty, czyli zdolności do czynienia dobra, i unikanie występ-
ku kojarzono ze wspinaczką duchową, podczas której człowiek zmaga się 
z wadami: pychą (wł. superbia), żądzą (wł. libido) i zazdrością (wł. invidia)35. 
Motyw ten pojawia się w zamawianych przez włoskich humanistów dziełach 
sztuki. Na przykład Pisano na ambonie katedry w Pizie wyrzeźbił cnotę jako 
Venus pudica towarzyszącą Herkulesowi. 

Interesujące jest, w jaki sposób z sapiencjalnymi motywami Herkulesa 
na rozdrożu i sądu Parysa splotło się w piętnastym wieku wyobrażenie duszy 
człowieka jako skromnej kobiety, damy. Obydwa motywy osadzono na śre-
dniowiecznym toposie sapientia et fortitudo, wzbogacając go recepcją kultury 
rycerskiej. Nawiązywano przy tym do postaci zbrojnych mężów: św. Jerzego 
i św. Michała, uosabiających ideał miles Christi, oraz do wyobrażeń czterech 
cnót kardynalnych: sprawiedliwości (Iustitia), roztropności (Prudentia), umiar-
kowania (Temperantia) i męstwa (Fortitudo) – sił duszy, w które wyposażony 
jest żołnierz Chrystusa, pragnący osiągnąć raj36.

W malarstwie włoskim piętnastego wieku tematem „zarezerwowanym” 
dla postaci Wenus był sąd Parysa37. Boginię przedstawiano – podobnie jak 
postać niewiasty w kompozycjach ukazujących scenę Herkules na rozstajnych 

33  Fragmenty tekstu opublikowane zostały w języku polskim w Wyborze pism Petrarki (zob. F. P e-
t r a r c a, O znakomitych mężach, tłum. K. Morawski, w: tenże, Wybór pism, tłum. F. Faleński, 
K. Morawski, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1983, s. 354-359).

34  Por. N. H i m m e l m a n n, Ideale Nacktheit, Springer, Wiesbaden 1985, s. 59; A. F r i e d r i c h, 
Eros in Parisurtaildarstellungen in Früher Neuzeit, w: Eros-Macht-Askese. Geslechterspannungen als 
Dialogstruktur, red. H. Sciurie, H.J. Bachorski, Wissenschaftlicher Verlag Trier, Trier 1996, s. 384. 

35  Por. A. C h a s t e l, R. K l e i n, Die Welt des Humanismus. Europa 1480-1530, Callwey, 
München 1963, s. 19.

36  Por. J. S e i b e r t, hasło „Cnoty i wady”, w: taż, Leksykon sztuki chrześcijańskiej. Tematy, 
postacie, symbole, tłum. D. Petruk, Wydawnictwo Jedność, Kielce 2007, s. 67.

37  Zob. J.M. M u s a c c h i o, The Art and Ritual of Childbirth in Renaissance Italy, Yale Univer-
sity Press, New Haven–London 1999, il. 61, 79; t a ż, Art, Marriage and Family in Florentine Renais-
sance Palace, Yale University Press, New Haven–London 2008, il. 139, 147. Por. J. M i z i o ł e k, 

Beata PURC-STĘPNIAK



101

drogach (Hercules prodicos)38 – jako półnagą kobietę na łące, bądź w towarzy-
stwie mężczyzny (przykładem może być ilustracja Francesca di Antonio del 
Chierico do utworu Petrarki Trifoni (pracownia Apollonio di Giovanni i Marco 
del Buono Giamberi, Cassone, ok. 1450; MS Italien 545, 12r, Bibliothèque 
Nationale de France, Paryż), bądź samotną. Są też kompozycje, na których 
Wenus występuje z inną niewiastą – Wenus ziemską, która niekiedy trzyma 
lustro. Jednym z takich dzieł, wyrafi nowanych i do dziś intrygujących, jest 
Tycjana Miłość niebiańska i miłość ziemska (1514, Galeria Borghese, Rzym), 
stworzona na zamówienie księcia Ferrary Alfonsa I d’Este, a przedstawiająca 
dwie kobiety: jedną ubraną, drugą nagą (il. 2). Tak pomyślana kompozycja 
obejmuje podwójną symbolikę postaci Wenus, wskazującą z jednej strony na 
piękno ziemskie, z drugiej zaś na piękno niebiańskie39. W ten sposób artysta 
starał się przedstawić zagrożenie złem tkwiące w naturze człowieka bądź – jak 
uważa Edgar Wind – inicjację piękna w miłość40. Beverly L. Brown natomiast 
widziała w kompozycji perfekcyjne wyobrażenie małżeństwa41. 

Wenus jako kobieca personifi kacja piękna powiązanego z mądrością ukazana 
została na obrazie Andrei Mantegny Parnas (1497, Luwr, Paryż)42 (il. 3). Bogini 
przedstawiona jest w górnej części malowidła, obok Marsa (w sztuce często 
zestawiano Wenus z Marsem bądź Merkurym – z mężczyzną personifi kującym 
siłę, mądrość lub nauki), na tle drzew pomarańczy – symbolu słodko-cierpkiego 
smaku miłości. Poniżej widnieje Apollo grający na harfi e i nimfy-muzy tańczące 
w rytm jego muzyki, po prawej stronie kompozycji zaś – Merkury z Pegazem. 
Całość ukazuje wywoływane muzyką zgodę i spokój panujące w królestwie He-
likonu, królestwie miłości i sztuki, które było marzeniem starożytnych poetów 
Homera i Pindara, a w piętnastym wieku: Dantego, Boccaccia i Petrarki. 

Niekiedy artyści ukazywali postać Wenus w aurze melancholii, czego przy-
kładem może być obraz Giovanniego Battisty Busiego (Carianiego) Koncert 

Renaissance Weddings and the Antique: Italian Domestic Paintings from the Lanckoroński Collec-
tion, L’Erma di Bretschneider, Roma 2018, s. 123-137.

38  Por. P a n o f s k y, dz. cyt., s. 176; H i m m e l m a n n, dz. cyt., s. 53-60; P. L ü d e m a n n, 
Virtus und Voluptas. Beobachtungen zur Ikonographie weibliche Aktfi guren in venezianischer Ma-
lerei des frühen Cinquecento, w: Schriftenreihe des deutschen Studienzentrums in Venedig Centro 
Tedesco di Studi Veneziani, t. 1, red. K. Bergdolt, Akademie Verlag, Berlin 2008, s. 9-22; 91-28. 

39  Zob. D. H o w a r d, Contextualising Titian’s Sacred and Profane Love: The Cultural World 
of the Venetian Chancery in the Early Sixteenth Century, „Artibus et historiae” 34(2013) nr 67, 
s. 185-199.

40  Por. E. W i n d, Pagan Mysteries in the Renaissance, Faber & Faber, London 1968, s. 148.
41  Zob. B.L. B r o w n, Picturing the Perfect Marriage: The Equilibrium of Sense and Sensibility 

in Titian’s „Sacred and Profane Love”, w: Art and Love in Renaissance Italy, red. A. Bayer, Metro-
politan Museum of Art–Yale University, New York–New Haven 2008, s. 238-245.

42  Zob. S. F e r i n o - P a g d e n, Isabella d’Este Fürstin und Mäzenatin der Renaissance, katalog 
wystawy, Kunsthistorisches Museum, Wien 1994, s. 200, il. nr kat. 78, s. 201.

Bogowie, herosi i cnoty



102

wiejski (ok. 1515, Muzeum Narodowe, Warszawa) (il. 4). Podjęto tu temat kon-
certu muzycznego, w którym muzyka pastoralna wyraża tęsknotę za doskonało-
ścią Arkadii. Wzniosłą atmosferę, piękno koncertu, zakłóca motyw śmierci (gdyż 
i ona obecna była w Arkadii). Zamyślenie Wenus wskazuje na melancholię, 
rozumianą jako stan umysłu, stan duszy. Pasterz przerywa grę na fl ecie, a smutek 
zachmurzonego nieba przywodzi na myśl strofy pastoralnego poematu Jacopa 
Sannazara Arkadia43 (wydanego w roku 1504). Wymowa kompozycji wskazuje 
też na wartość muzyki jako doskonałości opartej na matematycznych prawach, 
które rządzą kosmosem. Kto się w nie wsłuchuje, lepiej zrozumie siebie i swoje 
miejsce we wszechświecie. Takie przekonanie głosili pitagorejczycy i Platon, 
odnajdujący w uniwersum przejaw harmonii sfer niebieskich. Stąd też humaniści 
dostrzegali piękno matematyczne w harmonii i dopasowaniu elementów – także 
w harmonii przeciwieństw dopełniających się w miłości. Świadczą o tym na 
przykład dialogi o miłości Gli Asolani Pietra Bemba44. W przedstawieniach na-
wiązujących do przekonania, że podstawą jedności w różnorodnym świecie jest 
przymierze miłości (małżeństwo), Wenus stanowi personifi kację piękna miłości 
rozprzestrzeniającego się w naturze, w stworzeniu. 

W sztuce fl orenckiej modny był astrologiczny temat dzieci planety We-
nus (podjęty między innymi przez Andreę Pisana w reliefi e Planeta Wenus 
znajdującym się w katedrze we Florencji). Wizerunki dzieci planet wskazy-
wały na wpływ ciał niebieskich na zachowania i charakter człowieka; były to 
alegoryczne modele interpretujące naturę45. Motywy te należały do tradycji 
późnego antyku, do repertuaru sztuki europejskiej włączone zostały ponownie 
w trzynastym i czternastym wieku, kiedy artyści powracali do klasycznych 
form wyrazu. W celu ukazania wysublimowanego wizerunku miłości two-
rzono metafory nawiązujące do literacko-fi lozofi cznego dyskursu na temat 
piękna, który obejmował religijne, prawne, medyczne i społeczne aspekty 
kultury. Artystyczny poziom tych dzieł był wysoki, wynikał z koncepcyjne-
go myślenia, jak połączyć nowożytny sens pytań o wartość ludzkiego życia 
i cierpienia z powrotem do plastyki starożytnej. 

W Triumfi e miłości (il. 5) Apollonia di Giovanni di Tomaso (ok. 1460, Mu-
zeum Wiktorii i Alberta, Londyn) skrzydła górującego nad sceną Erosa przy-
pominają kształtem skrzydła pelikana, który w ówczesnej ikonografi i uważany 
był za symbol ofi arnej miłości Boga do człowieka46. Okolica ukazana poniżej to 

43  Zob. J. S a n n a z a r o, Arcadia, Venetia 1524 (https://translate.google.com/translate?h-
l=pl&sl=en&u=https://en.wikipedia.org/wiki/Arcadia_(poem)&prev=search). 

44  Zob. P. B e m b o, Gli Asolani, Aldus Manutius, Venezia 1505.
45  Por. Der Welt Lauf. Allegorische Graphikserien des Manierismus, red. H.M. Kaulbach, 

R. Schleier, Hatje, Ostfi ldern-Ruit 1997, s. 76.
46  Zob. M u s a c c h i o, Art, Mariage, Family in the Florentine Renaissance Palace, s. 251, 

il. 262 a.

Beata PURC-STĘPNIAK



103

obszar królestwa Afrodyty, a jej zmysłowe piękno, jej gesty są nośnikami zna-
czenia przeciwstawionego znaczeniu wyższej miłości, która ogarnia wszystko, 
także namiętności. Odróżnione tu zostają dwa rodzaje wartości: niebiańskie 
i ziemskie. W sztuce Italii był to temat związany z estetyką humanistów. Hu-
maniści interesowali się cielesnością i płciowością w ramach dyskursu o róż-
nych modelach miłości, sytuowanych na płaszczyznach: religijnej, społecznej 
i fi lozofi cznej. Na płaszczyźnie ikonografi i i artystycznych środków wyrazu 
istotne znaczenie miało zróżnicowanie form reprezentacji piękna – przy dą-
żeniu do zachowania w nich religijnej natury piękna i idealnego wyobrażenia 
piękna wzorcowego. W piętnastym wieku w Europie przodowały kulturowo 
północne Włochy, przede wszystkim Florencja Medyceuszy i Wenecja, a także 
dwory: Malatestów w Rimini, Sforzów w Mediolanie, Montefeltro w Urbino 
i de’Este w Mantui. Na tym terenie wartość kultury umysłowej w służbie sztuk 
znacznie wzrosła. 

PIĘKNO WENUS JAKO CNOTA

Interesująca jest rycina działającego we Florencji złotnika i rytownika Bac-
cia Baldiniego (ok. 1470, British Museum, Londyn) (il. 6), która przedstawia 
leżącą na łące kobietę trzymającą banderolę z napisem „amor vuol fe e dove fe 
nonne amor non puo” (miłość potrzebuje wiary i gdy nie ma wiary, nie może 
być miłości)47. Formułę tę spopularyzowali Giovanni Boccaccio i Lorenzo 
Medici, który wykorzystał ją jako swoje motto podczas turnieju w roku 1465 
(motto to spotyka się też jako napis wyryty na pierścieniu ślubnym48). W sztuce 
Florencji taki sam napis towarzyszy często wizerunkowi leżącej na łące ko-
biety ukazanej jako Venus Urania, trzymającej w ręku sferę armilarną. W Italii 
ukształtował się bowiem nurt malarstwa posługujący się aluzjami do religii, 
nauki, astrologii czy alchemii. Wysoki poziom życia sprzyjał inwestowaniu 
w sztukę, której tematem były kobiece alegorie o wysublimowanym znaczeniu. 
Ciekawy pod tym względem jest obraz anonimowego ferraryjskiego mistrza 
z szesnastego wieku, nawiązujący do obrazu Dossa Dossiego Wenus odkrywa 
piękno Psyche (1529, Galeria Borghese, Rzym)49. Przedstawia on scenę z mitu 
Pandory. Przy drzewie, za którym rozciąga się daleki krajobraz, znajdują się 

47  Zob. tamże, s. 156, il. 154.
48  Por. P.L. R u b i n, A. W r i g h t, Renaissance Florence: The Art of the 1470s., National 

Gallery, London 1999, s. 339, 343; D. S c a r i s b r i c k, M. H e n i g, Finger Rings: From Ancient to 
Modern, Ashmolean Museum, Oxford 2003, s. 48n.

49  Zob. L. C i a m m i t t i, Dosso as a Storyteller: Refl ections on His Mythological Paintings, 
w: Dosso’s Fate: Paintings and Court Culture in Renaissance Italy, red. L. Ciammitti, S.F. Ostrow, 
S. Settis, The Getty Research Institute for the History of Art and the Humanities, Los Angeles 1998, 

Bogowie, herosi i cnoty



104

trzy niewiasty. Śpiącej nimfi e Psyche towarzyszy stara kobieta – Pandora, 
a Venus Urania wskazuje palcem ku niebu, wieszcząc przeznaczenie duszy. 
Starość, kojarzona z grzechem, nieszczęściem, smutkiem i chorobą, jest tu 
odniesiona do duszy pragnącej osiągnąć doskonałość. 

W piętnastym wieku wielu włoskich humanistów dostrzegało potrzebę wy-
rażenia wewnętrznego piękna człowieka, gdyż – jak uważano – nie sąd, który 
orzeka o pięknie, o nim stanowi, lecz obecne w ludzkiej duszy pragnienie do-
skonałości. Sądzono, że poprzez cnotę można odczytać naturę jako wzorcowe 
piękno organizujące świat będący dziełem Stwórcy. W sztuce ideę tę wyrażają 
akty przedstawiane pośród malowniczego, ciepłego krajobrazu, symbolizujące 
początek organizującego uniwersum piękna, a także odbicie makrokosmosu 
w mikrokosmosie duszy człowieka i natury Boskiej w naturze ludzkiej. W ten 
sposób wizerunek nagiej piękności skłaniał do rozważań na temat relacji mię-
dzy odwagą (łac. virtus) a dążeniem do przyjemności (łac. voluptas), między 
ciałem a duszą, wadą a cnotą czy człowiekiem a Bogiem. Ukazując konfl ikt 
między sferą piękna fi zycznego a sferą cnót: czystości, nieskazitelności, nie-
winności, artyści dążyli do zobrazowania w pięknie wyższym siły miłości, 
poprzez którą można wznieść się ku Bogu. Jej znakiem stała się postać oblu-
bienicy, narzeczonej przygotowanej do ślubu50. Topos drogi zaczynającej się 
od ceremonii weselnej pojawia się na przykład w obrazie Francesca Pesellina 
Historia Griseldy (ok. 1450, cassone, Carrara, Bergamo)51. W ikonografi i mał-
żeństwa i zaręczyn wzbogacano skalę niuansów w wizerunkach narzeczonej, 
wskazując na cnotliwość i obszar lekkomyślności (łac. luxuriae). W ten sposób 
poruszano problem konfl iktu między idealnym modelem virtù wypracowanym 
przez wczesnych humanistów a rzeczywistością życia. W Toskanii zamawia-
no z okazji zaślubin obrazy ukazujące Wenus leżącą na łące, w zestawieniu 
z Merkurym stanowiącą symbol początków piękna, powstającego w wyniku 
łączenia przeciwieństw (łac. harmonia est discordia concors)52.

Postać Wenus mogła stanowić metaforę duszy ludzkiej, ale także wszelkie-
go upodobania, które wiedzie do doskonałości i przyczynia się do osiągnięcia 
szczęścia wiecznego, także poprzez kształtowanie postawy dzielności i uczo-
ności – widzianej w kontekście religijnym – oraz wystrzeganie się tego, co 

s. 84-103; por. V. F a r i n e l l a, Dosso Dossi. Rinascimenti eccentrici al Castello del Buonconsiglio, 
katalog wystawy, red. V. Silvana, Milano 2014, s. 190.

50 Zob. H. N e h r, Seelenliebe – amor spiritualis – amour pur, w: Liebessemantik, red. K. Dick-
haut, Harrassowitz, Wiesbaden 2014, s. 223-261.

51  Zob. M u s a c c h i o, Art, Mariage, Family, s. 161, il. 160.
52  Np. Sandro Botticelli, Mars i Wenus (National Gallery, Londyn); Pietro di Cosimo, Mars, 

Wenus i Kupidyn (Berlin, Staatliche Museen Preussischer Kulturbesitz); Tycjan, Portret z alegorycz-
nymi postaciami (Alegoria Alfonso d’Avalosa, Paryż, Luwr). Zob. A.B. B a r r i a u l t, „Spalliera” 
Paintings of Renaissance Tuscany: Fables of Poets for Patrician Homes, Pennsylvania State Uni-
versity Press, University Park 2000. Por. L ü d e m a n n, dz. cyt., s. 86-88.

Beata PURC-STĘPNIAK



105

zagraża duszy53. Prowadzone w kręgach humanistów dyskusje o wzorze cnotli-
wego męża znalazły wyraz w subtelnej ikonografi i ślubnej, ukazującej piękno 
jako cnotę. W przedstawieniach tego rodzaju dokonano swoistej fuzji: znaki 
grzeszności nałożono na postaci uosabiające piękno zewnętrzne – upodobnione 
do starożytnych rzeźb Wenus i Nereid. Ponadto wprowadzono atrybuty pozwa-
lające odczytywać akty jako aluzje do piękna niebiańskiego. Elity Florencji 
prowadziły wówczas dysputy na temat rozumnej części duszy – uważano, że 
poprzez duszę w człowieku odbija się obraz Boga i całego stworzenia. Był to 
znak nowego pojmowania istoty ludzkiej i ludzkiego poznania, współgrający 
z wiedzą, rozsądkiem humanisty chrześcijanina i z hasłami stoicyzmu Seneki. 
Zachęcano do wniknięcia w siebie i do rachunku sumienia, by rozpoznać swe 
przywary i przymioty w dążeniu do wewnętrznego spokoju i do osiągnięcia 
zbawienia. Zobaczyć więcej, to próbować sięgnąć po mądrość – ową mądrość 
umysłu symbolizowała Prudentia (Roztropność). Przedstawiając Wenus jako 
postać dyskretnie okrytą białym płótnem, artyści nadawali jej cechy personifi ka-
cji cnót Spes/Humilitas i Penitentia54. Okrycie płótnem wyrażało nieposłuszeń-
stwo ciała i poczucie wstydu55. Postać skromnej niewiasty nawiązywała swym 
pięknem do wizerunków kobiet z antycznych sarkofagów, monet i luster. Warto 
w tym kontekście wspomnieć o przypisywanym obecnie Leonardowi da Vinci 
rysunku Wenus i Kupidyn (ok. 1475, Uffi zi, Florencja)56, na którym ukazana 
jest niewiasta w melancholijnej pozie, zagłębiona w sobie. Tego typu alegorie 
skłaniały do rozważań o równowadze zachodzącej między pięknem duchowej 
postawy człowieka a pięknem doskonałego ciała. Obydwie cechy kojarzono 
z chrześcijańskim pojęciem dobrego człowieka (łac. vir bonus), rozumianym 
w świetle poglądów kształtowanych przez włoskich fi lologów. 

Wzrost zainteresowania tą problematyką zbiegł się w czasie z przetłuma-
czeniem Uczty Platona. Powstał też wówczas (w latach 1468-1469) komentarz 

53  Zob. J. M i z i o ł e k Jacopo del Sellaio’s Adaptation of the „Primavera”, w: Botticelli Past 
and Present, red. A. Debenedetti, C. Elam, UCL Press, London 2019, s. 73-90.

54  Zob. G. H e l k e, Lorenzo Lottos Spiegel im Dienst von Paragone und Religion, „Jahrbuch 
des Kunsthistorischen Museums Wien” 4-5(2002-2003), s. 77-119.

55  Por. W. N e u m e r - P f a u, Studien zur Ikonographie und gesellschaftlichen Funktion 
hellenistischer Aphrodite-Statuen, Habelt, Bonn 1982, s. 157; L.B. A l b e r t i, Das Standbild. 
Die Malkunst. Grundlagen der Malerei, tłum. i oprac. O. Bätschmann, Ch. Schäublin, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2000, s. 130. Zob. P. S e i l e r, Schönheit und Scham, 
sinnliches Temperament und moralische Temperantia. Überlegungen zu einigen Antikenadaptionen 
in der spätmittelalterlichen Bildhauerei Italiens, „Zeitschrift für Kunstgeschichte” 70(2007) nr 4, 
s. 473-512.

56  Zob. J.K. C a d o g a n, Verrocchio’s Drawings Reconsidered, „Zeitschrift für Kunstgeschich-
te” 46(1983) nr 4 s. 367-400; Verrocchio Master of Leonardo: Florenze Palazzo Strozzi and Museo 
Nationale del Bargello 9.03 -14.06. 2019, katalog wystawy, red. F. Caglioti, A. de Marchi, Marsilio, 
Venezia 2019, s. 192n, il. nr kat. 6-4.

Bogowie, herosi i cnoty



106

do tego dialogu, zatytułowany De Amore57, autorstwa Marsilia Ficina. Czo-
łowy przedstawiciel środowiska fl orenckich uczonych twierdził, że miłość 
to pragnienie piękna. Dusza ludzka obdarzona jest miłością i pragnie pozna-
wać Stwórcę; spełnia rolę medium, poprzez które objawia się Bóg58. Widok 
tego, co piękne, pobudza miłość, gdyż piękno stanowi dowód istnienia Boga 
jako budowniczego świata. Piękno prowadzi zatem do dobra. W pięknie ciała 
i skromnych pozach nagich kobiet przedstawianych przez malarzy wczesnego 
renesansu dostrzec można odniesienia do doskonałości człowieka, ale również 
aluzje do relacji między pięknem zmysłowym a ulotnością piękna duchowe-
go. Niektóre z przedstawień Wenus osadzone były w tradycji mitologicznych 
sztuk teatralnych, a postać bogini niejednokrotnie wyobrażała realną kobietę. 
Tego typu przedstawienia zamawiano na dworach książąt de Este, Gonzagów, 
a także w szesnastowiecznej Wenecji z okazji zaślubin. 

Na sztukę oddziaływały wówczas dyskusje podejmowane przez literatów, 
teoretyków sztuki i artystów, takich jak Angelo Poliziano, Bessarion, Niccolò 
Alberti, Andrea del Verrocchio i Sandro Botticelli. Na kształt ówczesnych poglą-
dów miało wpływ odrodzenie się platonizmu59 po soborze ferraryjsko-fl orenc-
kim w roku 1438 i zainteresowanie uczonych kulturą starożytną. Porównywano 
wybrane zagadnienia platonizmu z fi lozofi ą Arystotelesa i z koncepcjami 
Plotyna60. Poszukiwano płaszczyzny, na której możliwe byłoby uzupełnienie 
wiedzy teologicznej o odpowiednio dobrane tezy platonizmu i arystotelizmu 
w kwestiach nauki o duszy, miłości i przyjaźni. Interpretacje zmierzały w kie-
runku wyjaśnień dotyczących moralności i chrześcijańskiej koncepcji miłości 
w jej aspekcie duchowym61. Nauka Platona o duszy, ideach i o dobru, dzięki 
któremu powstał świat i które jest istotą istnienia, wydawała się zbieżna z wy-
kładnią Pisma Świętego. Doniosłe znaczenie dla kultury chrześcijańskiej miała 

57  Zob. M. F i c i n o, Über die Liebe oder Platons Gastmahl, oprac. P.R. Blum, Meiner Felix 
Verlag, Hamburg 2004.

58  Zob. L.B. A l b e r t i, Vom Hauswesen (Della Famiglia), tłum. W. Kraus, Deutscher Ta-
schenbuch Verlag, München 1986. Por. R. W a t k i n s, L. B. Alberti’s Emblem, the Winged Eye, and 
his Name, Leo, „Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz” 9(1960) nr 3-4, s. 256; 
H. B r e d e k a m p, Bilder bewegen. Von Kunstkammer zum Endspiel, Klaus Wagenbach Verlag, 
Berlin 2007, s. 198; U. B o l l m a n n, Wandlungen neuzeitlichen Wissens. Historisch-systematische 
Analysen aus pädagogischer Sicht, Königshausen und Neumann, Würzburg 2011, s. 113-118. 

59  Zob. D. K n i p p, Medieval visual imagines of Plato, w: The Platonic Tradition in the Middle 
Ages: Doxographic Approach, red. S. Gersh, M.J.F. Hoenen, De Gruyter, Berlin–New York 2002, 
s. 373-414.

60  Zob. M. B o n a z z i: Il platonismo, Einaudi, Torino 2015; S. To u s s a i n t, „My Friend 
Ficino”. Art History and Neoplatonizm, from Intellectual to Material Beauty, „Mitteilungen des 
Kunsthistorischen Institutes in Florenz” 59(2017) nr 2, s. 147-173; J. H a n k i n s, Plato in the Italian 
Renaissance, Brill, Leiden 1994.

61  Por. S. S w i e ż a w s k i, Dzieje fi lozofi i europejskiej w XV wieku, t. 3, Byt, Akademia Teologii 
Katolickiej, Warszawa 1978, s. 180-217.

Beata PURC-STĘPNIAK



107

zwłaszcza antyczna trójjednia: piękno, dobro i prawda, przez piętnastowiecz-
nych humanistów utożsamiana z przymiotami przysługującymi Bogu. Triada 
ta stanowiła podstawę platońskiej teorii chorei jako części paidei: ideałem 
wychowania było kształtowanie człowieka tak, by łączył w sobie sprawności 
umysłu, dobro i piękno, by stawał się wewnętrznie i zewnętrznie szlachetny62. 
Aby ten cel osiągnąć, należało rozwijać cnoty i przestrzegać zasad moralnych. 
Uważano, że doskonalenie się, dążenie do mądrości, kierowanie się wiarą 
i rozumem pozwala wieść życie szczęśliwe, pożyteczne i piękne. 

Przekonanie, że miłość do piękna ziemskiego, pokonując kolejne etapy 
od miłości do piękna zmysłowego, przez miłość do piękna dusz, wiedzie do 
miłości piękna wiecznego, znajdowało wyraz w sztuce. Skoro piękno fi zyczne 
wyobrażało duchowe, to nierozerwalnie związane było z cnotą. W czternasto- 
i piętnastowiecznych traktatach szczególnie podkreślano ten związek. Miało 
to wpływ na sztukę portretową63. Leonardo da Vinci na portrecie Ginevry de 
Benci umieścił napis „Virtutem forma decorat” (Piękno ozdabia cnotę)64, wska-
zując na potrzebę zestrojenia zewnętrznego piękna z pięknem moralnym. Ideał 
kobiety postrzegano wówczas w kontekście małżeństwa – miała ona wnosić 
do domu męża swą czystość – jako jedność piękna i cnoty, która w przyszłości 
wyda owoce miłości65.

PIĘKNO DUCHOWEJ POSTAWY CZŁOWIEKA
A PIĘKNO DOSKONAŁEGO CIAŁA

Prastary ideał cnotliwego życia poddanego dyscyplinie zawsze fascyno-
wał ludzkość. W kulturze europejskiej określany był łacińską nazwą „virtus”. 
W koncepcji greckiej łączył się ze szczęściem, w starorzymskiej raczej ze 
zdolnością do poświęceń i zasługami wobec ojczyzny. Określenie to, oznacza-

62  Por. T. Z i e l ń s k i, Literatura starożytnej Grecji epoki niepodległości, Wydawnictwo 
J. Mortkowicza, Warszawa–Kraków 1923, s. 47-50; E. Z w o l s k i, Choreia. Muza i bóstwo w religii 
greckiej, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1988, s. 11.

63  Por. R. M c M u l l e n, Mona Lisa: The Picture and the Myth, Houghton Miffl in, Boston–
–London 1975, s. 76; A. D ü l b e r g, Privatporträts. Geschichte und Ikonologie einer Gattung im 
15 und 16 Jahrhundert, Gebr. Mann, Berlin 1990, s. 123n. Zob. V. K i r k h a m, Poetic Ideals of Love 
and Beauty, w: D.A. Brown i in., Virtue & Beauty. Leonardos Ginevra de’ Benci and Renaissance 
Portraits of Women, katalog wystawy, National Gallery of Art of Washington–Princeton University 
Press Princeton 2001, s. 49-62.

64  Zob. J. F l e t c h e r, Bernardo Bembo and Leonardo’s Portrait of Ginevra Benci, „The Bur-
lington Magazine” 1989, nr 131, s. 811-816.

65  Por. F. Z ö l l n e r, Zu den Quellen und zur Ikonographie von Sandro Botticellis „Primave-
ra”, „Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte” 1997, nr 50, http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/
volltexte/2006/174/ (w tej wersji s. 7). 

Bogowie, herosi i cnoty



108

jące wartość, wskazywało na właściwą postawę w wypełnianiu obowiązków 
i energię życiową przejawiającą się w czynnej postawie wobec społeczeństwa 
– na powściągnięcie swawoli, męstwo, siłę, moc, odwagę, potęgę. Antyczne 
pojęcie „virtus” odnosiło się jednak nie tyle do poszczególnych zalet, ile do 
człowieka rozumianego całościowo jako vir bonus – mąż dobry, mądry i wy-
kształcony, cieszący się zasłużoną sławą66. Uważano, że jedynie vir fortis, czyli 
waleczny vir bonus, oddany służbie państwowej obywatel, szczycący się czy-
stością obyczajów, a więc moralnie doskonały, może dokonać wybitnych czynów 
(łac. virtutes). Był to zatem ideał postawy męża stanu, wzór godny naśladowania, 
wskazujący na wartość wypracowanej cnoty. W koncepcji antycznej pojęcie 
„virtus” wiązano z rozbudowaną systematyką cnót zgodnych z etyką stoicką. 
Określenie „virtus vera” zakresem znaczeniowym obejmowało odwagę i mi-
łość bliźniego. Virtus zwykle przeciwstawiano słabości woli (łac. ignavia) 
i dążeniu do przyjemności (łac. voluptas)67. Ze względu na ułomność ludzkiej 
kondycji, na sprzeczności i słabości tkwiące w naturze człowieka, wskazywano 
na potrzebę wykształcenia w sobie odpowiedniej postawy w konfrontacji z lo-
sem i dramatami życia społecznego, z ludzką chciwością, zawiścią, podstępem 
i niegodziwością. Człowiek odpowiedzialny za swój los winien wykazywać 
stałość charakteru, umiejętność właściwego korzystania z darów świata i pa-
nowania nad swoimi namiętnościami. Słowo „virtus” mieściło w sobie zatem 
odniesienia do sztuki życia zapewniającej szczęście, a także do dzielności 
człowieka, cnoty i zasług w pełnieniu szlachetnych czynów.

Katalogi cnót i wad, kształtujące zasady życia, były wyrazem dualistycz-
nego ujmowania świata. Platon, a po nim stoicy oraz Chryzyp z Soloi, Aryston 
z Chios i Kleantes z Assos wyróżniali cztery cnoty kardynalne oraz cztery 
wady przysparzające cierpień. Starożytni fi lozofowie twierdzili, że świat stanie 
się lepszy dzięki poznaniu, a przyczynić się do tego może człowiek doskonały 
pod względem intelektualnym i zrównoważony wewnętrznie (na taki wzór 
człowieka wskazywali między innymi: Sokrates, Epiktet z Hierapolis, Dion 
z Prusy, Muzoniusz Rufus, Plutarch z Cheronei, Seneka oraz Filon z Aleksan-
drii). Autorzy nowotestamentalnych Listów Apostolskich przejęli zarówno 
żydowskie, jak i greckie katalogi upomnień (por. np. Rz 1,18-32; 1 Kor 5, 
9-13; 6,9-10; 2 Kor 6,14-7,1). Zdaniem myślicieli chrześcijańskich rozbież-
ność między ludzkimi ambicjami, twórczymi pragnieniami i możliwością ich 
realizacji stanowi odpowiednik rozdźwięku między tym, jak jest, a tym, jak 
być powinno, jaki nastąpił po grzechu pierworodnym. Petrarca przywrócił do 
łask starożytne pojęcie dobrego, mądrego człowieka (łac. vir bonus), okre-

66  Zob. T. S i n k o, De Romanorum viro bono, Akademia Umiejętności, Kraków 1903.
67  Por. K. S t a w e c k a, Virtus jako ideał życiowy w piśmiennictwie przedcycerońskim, „Rocz-

niki Humanistyczne” 16(1968) nr 3, s. 79n. Zob. Lüdemann, dz. cyt.

Beata PURC-STĘPNIAK



109

ślanego przez niego jako „uritus”68. Mądrość wzmacniać miały hart ducha 
i postawa równowagi wewnętrznej. Wśród elit europejskich najwyżej ceniono 
odwagę (łac. fortitudo) i właśnie mądrość (łac. sapientia). Cnoty te wiązano 
z postawą bohaterskiego Herkulesa dokonującego mądrego wyboru, porów-
naną do postawy rycerskiej. Humaniści włoscy rozszerzyli chrześcijańskie 
rozumienie doskonałości, uważając, że osiąga się ją nie tylko przez żarliwą 
wiarę i mądrość, ale także dzięki wiedzy i sławie (w znaczeniu „gloria”). 
Chrześcijańską egzegezę połączyli z opowieściami o trzech Gracjach (utożsa-
mianych z łaskami) towarzyszących Wenus, bogini miłości, i o sądzie Parysa69. 
W piętnastowiecznej grafi ce przedstawienia Herkulesa, Parysa, Merkurego 
i zbrojnego rycerza stopiły się w jedno. 

W Sebastiana Branta Das Narrenschiff70 (z roku 1494), w rozdziale „Con-
certatio Virtutis cum Voluptate”, zamieszczono drzeworyt ukazujący Herku-
lesa śpiącego u podnóża dwóch gór oraz jego sen związany z wyborem drogi. 
Herkules przedstawiony został jako śpiący Parys. Za nim znajduje się Mer-
kury, a po lewej stronie stojące Parki przędą nić. Merkury nazwany jest w tej 
rycinie „Somnus” („sen”); termin ten odnosi się do życia duszy, wskazuje na 
początek stawania się nieśmiertelnym bohaterem, na duchowość człowieka: 
jego intelekt, wiedzę o przeszłości, pamięć. Ten typ postaci, ukazywanej jako 
Somnus, występował w ikonografi i średniowiecznej i nawiązywał do snu Sa-
lomona, w którym prosił on Boga o roztropność serca. Motyw trzech Charyt 
zaś utożsamiony został z motywem trzech Parek. 

Inną interesującą realizacją tego tematu jest rycina Mistrza Banderol Sąd 
Parysa (miedzioryt, Niderlandy, ok. 1470, Bayerische Staatsbibliothek, Mo-
nachium)71, według Mistrza E.S. Grafi ka przedstawia Parysa śpiącego przy 
fontannie, w towarzystwie Merkurego i trzech Gracji. Krajobraz w tle tworzą 
dwie góry oraz morze, z daleka widoczna jest Troja. Na jednej górze znajduje 
się zamek, na drugiej zaś modlący się mnich. W miedziorycie posłużono się 
motywem dwu gór jako tak zwanych słupów Herkulesa, by powiązać sąd 
Parysa z pojęciem cnoty (motyw Hercules prodicos z motywem miles Christi). 
W ten sposób ukazano – propagowany w średniowieczu przez Izydora z Se-
willi – wzór dobrego chrześcijanina, który miał odznaczać się męstwem i mą-

68  Słowa „uritus” użył Petrarca w kontekście dobra publicznego. Terminem tym posłużył się 
też Witruwiusz na określenie wiedzy i przebiegłości architekta, Alberti w Della famiglia wiązał 
je z rodziną, przyjaciółmi i cnotą dzielności w trudach dnia codziennego (zob I.K. M c E w e n, 
Virtù -vious: Roman Architecture, Renaissance Virtue, w: „Cahiers des études anciennes” 48(2011), 
s. 255-282 (https://etudesanciennes.revues.org/334).

69  Zob. Kulturkosmos der Renaissance. Die Gründung der Bayerischen Staatsbibliothek, 
red. C. Fabian, Harrassowitz, München 2008, s. 184n., il. kat. 65. 

70  Zob. S. B r a n t, Das Narrenschiff, Marix, Wiesbaden 2004.
71  Zob. Kulturkosmos der Renaissance. Die Gründung der Bayerischen Staatsbibliothek, kata-

log wystawy, oprac. B. Hernad, Harrassowitz, Wiesbaden  2008, s. 185, il. nr kat. 65.

Bogowie, herosi i cnoty



110

drością (łac. fortitudo et prudentia). Jak wskazywała ikonografi czna tradycja 
przedstawiania Merkurego i Marsa72, droga życia człowieka winna być ciągłym 
wyborem cnoty, pozwalającym uzyskać szczęście wieczne73. W piętnastym 
wieku w ikonografi i fl orenckiej Merkury spełniał ważną rolę jako ucieleśnie-
nie sławy ludzi cnotliwych, pomysłowych i zgodnych74. W przedstawieniach 
Dzieci planet był patronem podróżników, kupców, uczonych i dzielnych ludzi 
pracujących zawodowo. Jego wyobrażenia starano się odnosić do starożytnej 
rzeźby i do fi lologicznej tradycji związanej z Merkurym75 oraz Marsem, prze-
łożonej w tradycji chrześcijańskiej na wzorzec miles Christi.

Wszystkie przywołane tu motywy zyskiwały nowe treści w ikonografi i 
małżeństwa76, polityki, uczoności, w powiązanej z kulturą rycerską77 ikono-
grafi i Herkulesa78 oraz w ikonografi i Sądu Parysa. 

Parys jawi się jednak jako postać dwuznaczna. Do wydania werdyktu na 
rzecz jednej z trzech bogiń dochodzi za sprawą Eris, bogini niezgody: nie 
została ona zaproszona przez Zeusa na ślub Peleusa i Tetydy, rzuciła więc 
jabłko, prowokując rywalizację między Ateną, Afrodytą i Herą. W scenach 
Sądu Parysa jabłko jest znakiem podjętego wyzwania, a jednocześnie obiektu 
pożądania. Parys, zwykle przedstawiany jako pasterz, często ma za towarzy-
sza posłańca bogów Merkurego. Tych dwóch bohaterów reprezentowało dwa 

72  Odnośnie do Merkurego zob. np. M. P h i l l i p s  P e r r y, On the Psychostasis in Christian Art, 
„The Burlington Magazine” 22(1912) nr 116, s. 94-105. Odnośnie do Marsa zob. M. R z e p i ń s k a, 
Osobliwe charty Sigismonda Malatesty. Próba interpretacji fresku Piera della Francesca w Rimini, 
„Rocznik Historii Sztuki” 9(1973), s. 26n, il. 12.

73  Zob. Kulturkosmos der Renaissance, s. 184n, il. nr kat. 65.
74  Z kaduceuszem Merkury przedstawiany jest jako concordia, felicitas i pax, z Wenus – jako 

ucieleśnienie harmonii, z muzami – jako personifi kacja harmonii kosmosu, z Marsem i Wenus zaś 
jako przezwyciężenie niezgody (discordia). Por. Isabella d’Este. Fürstin und Mäzenatin der Renais-
sance, katalog wystawy, red. S. Ferino-Pagden, Kunsthistorisches Museum, Wien 1994, s. 200.

75  Na temat przedstawień Merkurego odnoszących się do cnoty zob. np. L.B. A l b e r t i, 
Momus, tłum. S. Knight, oprac. V. Brown, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts–
London 2003. Por. D. M a r s h, Lucian and the Latins: Humor and Humanism in the Early Renais-
sance, The University of Michigan Press, Michigan 2001, s. 33-35.

76  Np. Baccio Baldini, Venus (z serii Planety z ok. 1464), miedzioryt, nr 1845,0825.467, British 
Museum, Londyn (por. M.J. Z u c k e r, The Illustrated Bartsch, Early Italian Masters, t. 24, cz. 1, 
Abaris Books, New York 1993, s. 94-95; E. S c h r ö t e r, Die Ikonographie des Themas Parnass vor 
Raffael, Olms, Hildesheim 1977, s. 348-351; tamże, il. s. 290). 

77  Por. T. D o b r o w o l s k i, Ze studiów nad ikonografi ą patrona rycerstwa, „Folia historiae 
atrium” 9(1973), s. 46.

78  Por. P a n o f s k y, dz. cyt, s. 24. Zob. W. B u l s t, Das Olympische Turnier des Herkules mit 
den Amazonen. Flämische Tapisserien am Hofe der Este in Ferrara, w: Italienische Frührenais-
sance und nordeuropäisches Spätmittelalter, red. J. Poeschke, Hirmer, München 1993, s. 203-234; 
T.E. M o m m s e n, Petrarch and the Story of the Choice of Hercules, „Journal of the Warburg and 
Courtauld Institutes” 16(1953), s. 178-192; L.D. E t t l i n g e r, Hercules Florentinus, „Mitteilungen 
des Kunsthistorischen Institutes in Florenz” 16(1972) nr 2, s. 119-142. 

Beata PURC-STĘPNIAK



111

przeciwstawne podejścia do życia: Merkury uosabiał równowagę wewnętrzną, 
Parys zaś – kierowanie się w życiu przyjemnością zmysłową i uleganie żądzom 
(na co wskazuje dokonany przez niego wybór: wszak oddał jabłko bogini 
Wenus). 

Około roku 500 Fabius Planciades Fulgentius w dziele Mitologiarum libri 
tres przedstawił chrześcijańską wersję mitu, w której zdyskredytował Parysa, 
negatywnie oceniając dokonany przez niego wybór moralny i twierdząc, że nie 
był on spostrzegawczy ani nie był dobrym pasterzem. Rzymski mitograf przy-
porządkował trzem boginiom trzy rodzaje ludzkiego życia: Atenie – vita con-
templativa, Herze – vita activa, Wenus – vita voluptaria, czyli życie pożądliwe. 
Podobnie humaniści wyróżniali trzy typy ludzkiego życia: kontemplatywne, 
czynne i poświęcone przyjemnościom. Obecność Merkurego w przedstawie-
niach Sądu Parysa przypominała o równowadze owych możliwości, chociaż 
Parys wybrał gorszą opcję. Niekiedy jednak w przedstawieniach tych postać 
Wenus (ukazana jako Venus activa) oznaczała przypływ sił życiowych. Sąd 
Parysa już około roku 1430 ukazywany był na przedmiotach użytkowych: na 
desco da parto (czyli okrągłej tacy ofi arowywanej kobietom po porodzie) oraz 
na cassone (ozdobnej skrzyni)79. 

W piętnastym wieku postaci trzech Gracji przedstawiano jako uosobienie 
piękna, cnoty i duszy. Motyw Wenus i trzech Gracji wzbogacono o motywy 
związane z ikonografi ą małżeństwa i baśni o Amorze i Psyche. Tradycja li-
teracka mitu Amora i Psyche znanego z Metamorfoz80 Apulejusza zyskała 
w średniowieczu interpretację chrześcijańską – w odniesieniu do duszy, która 
pragnie poznać niebiańską prawdę, choć popada w grzech81. Mit ten odczyty-
wano w świetle Arystotelesowskiej tezy, że dusza jest entelechią ciała82. Zgod-
nie z interpretacją teologiczno-alegoryczną w Psyche widziano duszę, która 
trafi a do nieba. W tej wizji Psyche – piękna, czysta, miłująca Boga i obdarzona 
siłą duchową – stanowiła nawiązanie do chrześcijańskiej virtus, która oznacza 
pokorę (łac. humilitas)83. Psyche uosabiającą pokorną duszę ukazywano jako 

79  Por. V. M e r t e n s, Die drei Grazien: Studien zu einem Bildmotiv in der Kunst der Neuzeit, 
Harrassowiz, Wiesbaden 1994, s. 87-94. Zob. M u s a c c h i o, The Art and Ritual of Childbirth 
in Renaissance Itali, il. 61, 79; t a ż, Art, Marriage, Family in the Florentine Renaissance Palace, 
il. 139, 147.

80  Zob. A p u l e j u s z, Metamorfozy albo złoty osioł, tłum. E. Jędrkiewicz, PIW, Warsza-
wa 1976.

81  Zob. F.P. F u l g e n t i u s, Mythologiarum libri, tłum. L.G. Whitbread, Ohio State Uni-
versity Press, Columbus 1971. Por. G. B o c c a c c i o, De genealogiae deorum gentilium libri, 
red. V. Romano, Laterza, Bari 1951, t. 2, s. 257-261.

82  Por. S. S w i e ż a w s k i, Jeden z kryzysów myśli chrześcijańskiej w wiekach średnich, „Studia 
Philosophiae Christianae” 3(1967) nr 2, s. 97-99.

83  Por. L ü d e m a n n, dz. cyt., s. 9-22, 91-128.

Bogowie, herosi i cnoty



112

postać leżącą na łące, symbolizującej szczęście płynące z jedności z naturą84. 
Miłość i wiarę alegorycznie wyobrażano jako parę leżących na łące kochan-
ków. W taki sposób przedstawiano mężczyznę i kobietę na podniebieniu za-
mykanego wieka cassone, podobny wizerunek ukazuje Francesca di Antonio 
del Chierico ilustracja do manuskryptu utworu Petrarki Trifoni z 1456 roku 
(MS Italien 545, 12r, Bibliothèque Nationale de France, Paryż)85. Warsztat 
Botticellego poszerzył temat ten w kierunku konotacji erotycznych. Erotyczny 
wydźwięk ma też obraz Sandra Botticellego Wenus i Mars (ok. 1485, National 
Gallery, Londyn) (il. 7). Temat ten został również wykorzystany w dekorują-
cych spalliery obrazach ukazujących leżącą na trawie Wenus z puttami i Mar-
sem, czego przykładem jest pochodząca z warsztatu Botticellego Alegoria 
z Wenus z puttami z około 1500 roku. 

Wenus szukająca wsparcia silnego Marsa i rozsądnego Merkurego w sensie 
głębszym stanowiła alegorię wewnętrznego skupienia: zaślubin duszy z mą-
drością wznoszącą ją ku Bogu. Postać Merkurego wskazywała na inspirację do 
poznania wielkości Stwórcy, jak w obrazie Botticellego Wiosna (1477, Galeria 
Uffi zi, Florencja)86 (il. 8). W toskańskiej kulturze mieszczańskiej temat ten 
wizualizowano w dekoracjach weselnych, zdobieniach podarków ślubnych, 
sypialni, spalliere i cassoni87. Duszę ukazywano w nich w nich jako piękną 
kobietę w parze z mężczyzną – symbolika takiego przedstawienia odnosiła 
się do mądrości (łac. sophia) człowieka88. Alegorię natury ludzkiej, mądrości 
panującej nad instynktami, przedstawiają na przykład obrazy: Andrei Mante-
gny Tryumf cnoty (1499-1502, Luwr, Paryż)89, ukazujący Atenę przepędzającą 
wady z ogrodu Cnoty (il. 9), czy Sandra Botticellego Atena ujarzmiająca cen-
taura (ok. 1485, Uffi zzi, Florencja) (il. 10).

84  Zob. P.F. W a t s o n, The Garden of Love in Tuscan Art of the Early Renaissance, Art Alliance 
Press, London 1979; Z ö l l n e r, dz. cyt.

85  Zob. M u s a c c h i o, Art, Marriage, Family in the Florentine Renaissance Palace, il. 153 a,
153 b.

86  Por. L ü d e m a n n, dz. cyt., s. 83-90. Przedstawienie brzemiennej (miłością) Wenus z Cha-
rytami inspirowane było postacią Izydy-Hekate (J. D e e: Eclipsed. An Overshadowed Goddess and 
the Discarded Image of Botticelli’s „Primavera”, „Renaissance Studies” 27(2013) nr 1, s. 4-33; 
M i z i o ł e k, Jacopo del Sellaio’s Adaptation of the „Primavera”, s. 73-90.

87  Zob. J. M i z i o ł e k, Mity – legendy – exempla. Włoskie malarstwo świeckie epoki Rene-
sansu ze zbiorów Karola Lanckorońskiego, Uniwersytet Warszawski, Warszawa 2003; por. te n ż e, 
Renaissance Weddings and the Antique, s. 189-221.

88  Według Platona rozumna część duszy harmonizuje przeciwieństwa oraz dąży do cnoty i mą-
drości duchowej (zob. J. K o h l, Sublime Love: The Bust of Platonic Youth, w: Renaissance Love: 
Eros, Passion, and Friendship in Italian Art around 1500, red. J. Kohl, M. Koos, A.W.B. Randolph, 
Deutscher Kunstverlag, München–Berlin 2014, s. 133-148).

89  Por. Isabella d’Este Fürstin und Mäzenatin der Renaissance, s. 210-216; zob. tamże, s. 211, 
il. nr kat. 81. 

Beata PURC-STĘPNIAK



113

CNOTLIWA NAGOŚĆ A CNOTA ROZTROPNOŚCI

Takie ujęcie kobiecej postawy, szacunek dla cnotliwej nagości identyfi -
kowanej z cnotą roztropności (łac. prudentia) – czego przykładem jest rzeźba 
Giovanniego Pisana Venus pudica na ambonie z baptysterium w Pizzie – lub 
powściągliwości (łac. temperantia) czy wstydliwości (łac. castitas), w przeci-
wieństwie do przedstawień Venus luxuria czy Venus pandemos, sięga korze-
niami dwunastego wieku. W kompendiach wiedzy na temat antycznych bogów 
postaciom z mitologii nadawano znaczenie dydaktyczne. W manuskrypcie 
Le Livre des échecs amoureux (Bibliothèque Nationale de France, Paryż, 
m Fr. 143), który powstał w Burgundii około 1470 roku, znajduje się ilustracja 
przedstawiająca Naturę, Venus Juno i Pallas w ogrodzie. Te postaci kobiece 
symbolizują trzy rodzaje życia: vita activa, vita contemplativa i vita voluntaria. 
W przedstawieniach tego rodzaju nagość w jakiś sposób okryta oznaczała 
walkę z rozwiązłością. O zakrytej nagości mowa jest w dziele Prudencjusza 
Psychomachia, gdzie dziewica (łac. virgo pudicitia) walczy z żądzami (łac. li-
bido). Zwycięża je za pomocą umiaru. Spojrzenie kobiety w niebo oznacza 
natomiast doskonałości90. Wenus zakrywająca łono białą tkaniną lub dłonią 
– jak w przypadku rzeźby Praksytelesa Wenus z Knidos – wyobrażała piękno 
cielesne i duchowe: umiarkowanie, pokorę, łagodność, skromność, czystość 
zawstydzenie (Venus pudica, Venus pudicitia i Venus casitas). Umiarkowa-
nie przedstawiano za pomocą schludnego wyglądu postaci91. W tradycji śre-
dniowiecza wystąpiły z czasem dwie lub trzy wersje Wenus: pierwsza młoda 
i dziewicza, druga w typie westalki – odpowiedzialna za małżeństwo, a trzecia 
– za siłę kochania92. Boccaccio w opowieści o pasterzu zakochanym w jednej 
z siedmiu nimf uosabiających cnoty93 ukazał wzlot duszy do Boskiej miłości, 
spersonifi kowanej w postaci świętej bogini Wenus (Santa dea Venus). Cnotę 
umiaru Boccaccio opisał jako Wenus – pannę młodą w białej draperii i wieńcu 
z mirtu. 

Jak już wspomniano, w ikonografi i fl orenckiej łączono Wenus z Merku-
rym, patronem kupców, ludzi wolnych zawodów i uczonych (przykładem jest 

90  Zob. A. H e n n i n g, G.J.M. W e b e r, Der himmelende Blick. Zur Geschichte eines Bildmotivs 
von Raffael bis Rotari, katalog wystawy, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Dresden 1998.

91  Zob. D. H a m m e r  T u g e n d h a f t, Venus und Luxuria. Zum Verhältnis von Kunst und 
Ideologie im Hochmitelalters, w: Frauen, Bilder, Männer, Mythos, red. I. Barta i in. Reimer, Ber-
lin 1987, s. 13-34; H.P. D u e r r, Nacktheit und Scham. Der Mythos vom Zivilisationsprozeß, Suhr-
kamp, Frankfurt am Main 1988.

92  Por. H i m m e l m a n n, dz. cyt., s. 54-58. Zob. J.B. F r i e d m a n, L’iconographie de Venus et 
de son miroir à la fi n du Moyen age, w: L’érotisme au moyen âge. Études présentées au IIIe colloque 
de l’Institut d’Études médiévales, red. B. Roy, Aurore, Montréal 1977, s. 51-82.

93  Zob. G. B o c c a c c i o, Commedia delle ninfe fi orentine (Ameto). Edizione critica, oprac. 
A.E. Quaglio, Sansoni, Firenze 1963.

Bogowie, herosi i cnoty



114

miedzioryt Maso Finiguerra Dzieci planety Merkury z około 1470 roku). Wy-
nikało to między innymi z przekonania o wpływie planet na ludzi uczonych, 
zdolnych do analiz, zajmujących się badaniem natury. Łącząc Wenus z Merku-
rym, czyniono aluzję do postawy, jaką winni się charakteryzować humaniści: 
miłości do studiów artes liberales. Inspirowano się dziełem o siedmiu sztukach 
wyzwolonych De nuptiis Philologiae et Mercurii Martianusa Capelli94. Motyw 
Venus Uranii powstał zaś w oparciu o komentarze Marsilia Ficina do Uczty 
Platona – Ficino pisał, że Venus humanitas (Venus Urania, Venus coelestis) 
wspierana jest ramieniem Merkurego, dobrego doradcy, który symbolizuje 
mądrość i fi lozofi ę 95.

W sztuce piętnastego wieku chrześcijański model życia wzbogacono mi-
tologiczną alegorią Wenus i Merkurego jako człowieka czynu oraz mężnego 
Herkulesa. Świadczyło to o zmianach zachodzących w mentalności wykształ-
conych elit, które patronowały sztuce i literaturze. Rodziła się wówczas nowa 
ikonografi a religijna, tworzona w oparciu o fi lologiczną wiedzę o starożytności. 
Początkowo stosowano dawne sposoby ukazywania cnót jako postaci kobiecych, 
lecz alegorie wzbogacano o nowe motywy i wykorzystano do wyrażania nowych 
treści. Inspirowano się antycznymi przedstawieniami znanymi z sarkofagów, 
gemm i rzeźb. W myśl doktryny chrześcijańskiej i fi lozofi i neoplatońskiej miłość 
rozumiano jako zasadę inicjującą powstanie świata i łączącą przeciwieństwa. 
Wizerunek Wenus wykorzystywano jako alegorię duszy pragnącej powrotu do 
niebiańskiej ojczyzny – postać ta uosabiała  zarazem piękno ciała, cnotę skrom-
ności i siłę miłości, którą Bóg obdarował człowieka podczas aktu stworzenia. 
Piękno jako cnotę duszy uważano za ślad Boskiego piękna w człowieku, rozum 
zaś za władzę pozwalającą dostrzec piękno Boga w stworzonym przez Niego 
świecie. Duszę określano jako koronę stworzenia96. Dzięki swym przymiotom 
mogła ona wyzwolić się z ziemskości i dążyć do szczęścia wiecznego. 

Nowe rozumienie duszy jako aktywnej siły znalazło wyraz w przedsta-
wieniach Venus pudica97, na przykład w obrazie Botticellgo Narodziny Wenus 

94  Zob. Martianus Capella and the Seven Liberal Arts, t. 2, The Marriage of Philosophy and 
Mercury, tłum. W.H. Stahl, R. Johnson, E.L. Bruge, Columbia University Press, New York 1977.

95  Por. Z ö l l n e r, dz. cyt., s. 27; M. R o h l m a n n, Botticellis „Primavera”. Zu Anlaß, Aderessat 
und Funktion von mytologischen Gemälden im Florentiner Quattrocento, w: Ikonographie. Neue 
Wege der Forschung, red. S. Poeschel, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2010, s. 200-
-223; S. M i c h a l s k i, Venus als Semiramis. Eine neue Interpretation der Mittelfi gur in Botticellis 
„Primavera”, w: Ikonographie. Neue Wege der Forschung, s. 224-232.

96  Por. C. P r a n t l, Geschichte der Logik im Abendlande, Akademie-Verlag, Berlin 1955, 
t. 2, s. 345. 

97  Zob. K. C l a r k, Transformations of Nereids in the Renaissance, „The Burlington Magazine” 
97(1955) nr 628, s. 214-217; L. F r e e d m a n, Classical Myths in Italian Renaissance Painting, 
Cambridge University Press, Cambridge 2011; por. Karl der Kühne (1433-1477). Kunst, Krieg und 
Hofkultur, red. S. Martl, T.H. Borchert, G. Keck, katalog wystawy, Belser Verlag, Stuttgart 2008, 

Beata PURC-STĘPNIAK



115

(1478, Galeria Uffi zi, Florencja), gdzie przebudzenie duszy ukazane zostało jako 
podmuch wiatru (il. 11)98. W ikonografi i Wenus wyraża ideę piękna, Eros zaś 
– wartość najwyższą, kojarzoną z chrześcijańską caritas99. Obraz Giovanniego 
Antonia Bazziego Miłość ziemska i niebiańska (ok. 1510, Luwr, Paryż) ukazuje 
współdziałanie obu tych rodzajów miłości w wychowaniu cnót – szczególnie 
podkreślona jest rola Erosa, który pomaga pięknu w doskonaleniu duszy. Miłość 
ziemska, fi zyczna, przedstawiona została jako postać kobieca w czerwonej sukni. 
Wizerunek niebiańskiej Wenus z trzema puttami przypomina zaś typową alegorię 
miłosierdzia (łac. caritas), wyraźne jest też nawiązanie do europejskich przedsta-
wień Erosa i Anterosa. Putto ze skrzydełkami może być identyfi kowane z Antero-
sem. Neoplatończycy postrzegali go jako zrodzonego ze związku Wenus i Marsa 
przeciwnika Erosa. Anteros uosabia miłość duchową, miłość cnoty, i stanowi 
antytezę Erosa, pozbawionego skrzydeł, symbolizującego miłość zmysłową. Jako 
przykład można wskazać ilustracje z Emblematum libellus Andrei Alciata100.

Dla humanisty owe dwie nierozłączne boginie: Venus pandemos i Venus ce-
lestia, stanowiły alegorię tego, co istotne dla uczonego: miłości do wiedzy i do 
rzeczy pięknych (kontemplowania świata). Połączenie ich z wiarą, z miłością 
i pięknem pochodzącymi od samego Boga (którym patronowała Venus celestia), 
dawało nadzieję na osiągnięcie szczęścia wiecznego. W sztuce włoskiej piękno 
objawiające się w miłości przez cnotę najlepiej obrazowano, łącząc przedstawie-
nia miłości niebiańskiej (łac. amor divinus) i miłości zmysłowej (łac. amor vulga-
ris et sensualis). Miłość niebiańską (uosabianą przez Venus celestia) ukazywano 
jako tę, która ma w sobie pokłady miłosierdzia i świętości, która łagodzi zbytnią 
żarliwość miłości ziemskiej (personifi kowanej jako Venus pandemos). Ideę tę 
ilustruje na przykład miedzioryt Nicoletta da Modena Westalka (1507-1510)101. 

Zapoczątkowany w piętnastym wieku sposób obrazowania piękna konty-
nuowano w Italii w wieku szesnastym. Na zakończenie niniejszych rozważań 

s. 294; B. F r a n k e, Troia in der Monumentalkunst des Spätmittelalters. Tapisserie und antike Helden 
an den europäischen Höfen, w: Troia Traum und Wirklichkeit, katalog wtstawy, oprac. Archäologischen 
Landesmuseum Baden-Württemberg–Theiss Verlag, Erscheinungsort, Stuttgart 2001, s. 239-244.

98  Por. H. B r e d e k a m p, Sandro Botticelli. Primavera: Florenz als Garten der Venus, Wa-
genbach, Berlin 2009, s. 33.

99  Por. D. D o m b r o w s k i, Die Religiösen Gemälde Sandro Botticellis. Malerei als pia philoso-
phia, w: Italianische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz – Max-Planck-Institut, 
t. 7, red. A. Nova, G. Wolf, Deutsche Kunstverlag, Berlin–München 2010, s. 74.

100  Zob. Anteros, Amor virtutis, alium Cupidinem superans, w: A. Alciato, Emblematum libellus, 
Chrestien Wechel, Paris 1542, emblem 72; E. P a n o f s k y, Studia historii sztuki, tłum. J. Maurin 
Białostocka, oprac. J. Białostocki, PIW, Warszawa 1971, s. 308n., il. 272, 273. Por. D.J. G o r d o n, 
The Renaissance Imagination: Essays and Lectures, oprac. S. Orgel, University of California Press, 
Los Angeles–London 1980, s. 272-274.

101  Por. L. D e  G i r o l a m i  C h e n e y, Giovanni Antonio Bazzi, Allegories of Love: Emblematic 
Ardor, „Cultural and Religious Studies” 5(2017) nr 5, s. 291 (https://www.davidpublisher.org/Public/
uploads/Contribute/59f6ed1aec6b8.pdf).

Bogowie, herosi i cnoty



116

warto przywołać z symboliczne przedstawienie piękna z Ikonologii Cesarego 
Ripy102 (pierwsze ilustrowane wydanie tego dzieła ukazało się dopiero w roku 
1603). Ukazana w kontrapoście urodziwa kobieta w jednej ręce trzyma kulę 
i cyrkiel, symbolizujące proporcjonalność, symetrię i harmonię, w drugiej zaś 
lilię, bo „podobnie jak lilia intensywnym swym zapachem porusza zmysły 
i pobudza ducha, tak też piękno porusza dusze do miłowania i pożądania rze-
czy, jakie uznajemy za wartościowe i godne szacunku”103. 

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Alberti, Leon Battista. Das Standbild. Die Malkunst: Grundlagen der Malerei. Edited 
and translated by Oscar Bätschmann and Christoph Schäublin. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 2000. 

—–—. Momus. Translated by Sarah Knight. Edited by Virgina Brown. Cambridge, 
Massachusetts, and London: Harvard University Press, 2003.  

—–—. Vom Hauswesen (Della Famiglia). Translated by Walther Kraus. München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag, 1986. 

Ambroży z Mediolanu. Obowiązki duchownych. Translated by Kazimierz Abgaro-
wicz. Edited by Jan Sajdak and Jan Wikarjak. Warszawa: Instytut Wydawniczy 
Pax, 1967. 

Arystoteles. O duszy. Krótkie rozprawy psychologiczno-biologiczne. Zoologia. O czę-
ściach zwierząt. In Arystoteles, Dzieła wszystkie. Vol. 3. Translated by Paweł 
Siwek. Warszawa: PWN, 1992.

Barriault, Anne B. “Spalliera” Paintings of Renaissance Tuscany: Fables of Poets for 
Patrician Homes. University Park: Pennsylvania State University Press, 2000. 

Bembo, Pietro. Gli Asolani. Venezia: Aldus Manutius, 1505. 
Boccaccio, Giovanni. De genealogiae deorum gentilium libri. Edited by Vincenzo 

Romano. Vol. 1–2. Bari: Laterza 1951. 
Bollnow, Otto Friedrich. Wesen und Wandel der Tugenden. Frankfurt am Main: Ull-

stein Taschenbücher, 1958. 
Bollmann, Ulrike. Wandlungen neuzeitlichen Wissens: Historisch–systematische Ana-

lysen aus pädagogischer Sicht. Würzburg: Königshausen und Neumann, 2011. 
Bonazzi, Mauro. Il platonismo. Torino: Einaudi, 2015. 
Brant, Sebastian. Das Narrenschiff. Wiesbaden: Marix, 2004. 
Bredekamp, Horst. Bilder bewegen: Von Kunstkammer zum Endspiel. Berlin: Klaus 

Wagenbach Verlag, 2007. 
—–—. Sandro Botticelli. Primavera: Florenz als Garten der Venus. Berlin: Wagen-

bach Verlag, 2009. 

102  Zob. C. R i p a, Piękno, w: tenże, Ikonologia, tłum. I. Kania, Universitas, Kraków 1998, s. 129.
103  Tamże.

Beata PURC-STĘPNIAK



117

Brown, Beverly Louise. “Picturing the Perfect Marriage: The Equilibrium of Sense 
and Sensibility in Titian’s ‘Sacred and Profane Love.’” In Art and Love in Renais-
sance Italy. Edited by Andrea Bayer. New York and New Haven: Metropolitan 
Museum of Art and Yale University, 2008. 

Bulst, Wolfger A. “Das Olympische Turnier des Herkules mit den Amazonen: Flämi-
sche Tapisserien am Hofe der Este in Ferrara.” In Italienische Frührenaissance 
und nordeuropäisches Spätmittelalter. Edited by Joachim Poeschke. München: 
Hirmer Verlag, 1993. 

Cadogan, Jean K. “Verrocchio’s Drawings Reconsidered.” Zeitschrift für Kunstge-
schichte 46, no. 4 (1983): 367–400. 

Martianus Capella and the Seven Liberal Arts. Vol. 2. The Marriage of Philosophy and 
Mercury. Translated by William Harris Stahl, Richard Johnson, and E. L. Bruge. 
New York: Columbia University Press, 1977.  

Chastel, André, and Robert Klein. Die Welt des Humanismus: Europa 1480–1530. 
München: Callwey, 1963. 

Ciammitti, Luisa. “Dosso as a Storyteller: Refl ections on His Mythological Paintings.” 
In Dosso’s Fate: Paintings and Court Culture in Renaissance Italy. Edited by 
Luisa Ciammitti, Steven F. Ostrow, and Salvatore Settis. Los Angeles: The Getty 
Research Institute for the History of Art and the Humanities, 1998. 

Clark, Kenneth. “Transformations of Nereids in the Renaissance.” The Burlington 
Magazine 97, no. 628 (1955): 214–17. 

Dee, John. “Eclipsed: An Overshadowed Goddess and the Discarded Image of Bot-
ticelli’s ‘Primavera.’” Renaissance Studies 27, no. 1 (2013): 4–33. 

Dobrowolski, Tadeusz. “Ze studiów nad ikonografi ą patrona rycerstwa.” Folia histo-
riae atrium 9, (1973): 45–73. 

Dombrowski, Damian. “Die Religiösen Gemälde Sandro Botticellis: Malerei als ‘pia 
philosophia.’” In Italianische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in 
Florenz – Max–Planck–Institut. Vol. 7. Edited by Alessandro Nova and Gerhard 
Wolf. Berlin and München: Deutsche Kunstverlag, 2010. 

Domański, Juliusz. “Życie kontemplacyjne i życie aktywne jako problem fi lozofi cz-
ny w renesansie włoskim XV wieku.” In Pamiętnik XII Powszechnego Zjazdu 
Historyków. Vol. 2. Sympozja. Edited by Stefan Krzysztof Kuczyński. Katowice: 
Uniwersytet Śląski, 1979. 

Duerr, Hans Peter. Nacktheit und Scham: Der Mythos vom Zivilisationsprozeß. Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 1988. 

Dülberg, Angelica. Privatporträts. Geschichte und Ikonologie einer Gattung im 15 und 
16 Jahrhundert. Berlin: Gebr. Mann, 1990. 

Ettlinger, Leopold David. “Hercules Florentinus.” Mitteilungen des Kunsthistorischen 
Institutes in Florenz 16, no. 2 (1972): 119–42. 

Ferino-Pagden, Sylvia, ed. Isabella d’Este: Fürstin und Mäzenatin der Renaissance. 
Catalog of an exhibition. Wien: Kunsthistorischen Museums, 1994. 

Ficino. Marsilio. Über die Liebe oder Platons Gastmahl. Edited by Paul Richard 
Blum. Translated by Karl Paul Hasse. Hamburg: Feliks Meiner Verlag 2004. 

Bogowie, herosi i cnoty



118

Fletcher, J. Bernardo. “Bembo and Leonardo’s Portrait of Ginevra Benci.” The Bur-
lington Magazine, no. 131 (1989): 811–16.  

Franke, Brigit. “Troia in der Monumentalkunst des Spätmittelalters: Tapisserie und an-
tike Helden an den europäischen Höfen.” In Troi Traum und Wirklichkeit. Catalog 
of an exhibition. Edited by Archäologischen Landesmuseum Baden–Würtemberg. 
Stuttgart: Theiss Verlag, 2001 

Fulgentius, Fabius Planciades. Mythologiarum libri. Translated by Leslie G. Whit-
bread. Columbus: Ohio State University Press, 1971. 

Freedman, Luba. Classical Myths in Italian Renaissance Painting. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2011. 

Freiberg, Jack. “Verrocchio’s ‘Putto’ and Medici Love.” In Medieval Renaissance 
Baroque. Edited by David A. Levine and Jack Freiberg. New York: Italica Press 
2010. 

Friedman, John. B. L’iconographie de Venus et de son miroir à la fi n du Moyen age, w: 
L’érotisme au moyen âge. Études présentées au IIIe colloque de l’Institut d’Études 
médiévales. Edited by Bruno Roy. Aurore, Montréal: 1977. 

Girolami Cheney, Liana De. “Giovanni Antonio Bazzi. Allegories of Love: Emblem-
atic Ardor.” Cultural and Religious Studies 5, no. 5 (2017): 277–313. https://www.
davidpublisher.org/Public/uploads/Contribute/59f6ed1aec6b8.pdf. 

Gersh, Stephen, and Maarten J.F.M. Hoenen, eds. The Platonic Tradition in the Middle 
Ages. Berlin and New York: De Gruyter, 2002. 

Gordon, D. J. The Renaissance Imagination: Essays and Lectures. Edited by Stephen 
Orgel. Los Angeles–London: University of California Press, 1980.  

Hammer–Tugendhat, Daniela. “Venus und Luxuria: Zum Verhältnis von Kunst und 
Ideologie im Hochmitelalters.” In Frauen, Bilder, Männer, Mythos. Edited by 
Ilsebill Barta, et al. Berlin: Dietrich Remer Verlag, 1987. 

Hankins, James. Plato in the Italian Renaissance. Leiden: Brill, 1994. 
Helke, Gabriele. “Lorenzo Lottos Spiegel im Dienst von Paragone und Religion.” 

Jahrbuch des Kunsthistorischen Museums Wien 4–5 (2002–2003): 77–119. 
Himmelmann, Nikolaus. Ideale Nacktheit. Wiesbaden: Springer, 1985. 
Howard, Deborah. “Contextualising Titian’s Sacred and Profane Love: The Cultural 

World of the Venetian Chancery in the Early Sixteenth Century.” Artibus et his-
toriae 34, no. 67 (2013): 185–99. 

Kalita, Zdzisław. W renesansowym regnum hominis: Giannozzo Manetti i jego fi lo-
zofi a człowieka na tle fi lozofi i XV wieku. Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Wrocławskiego, 1981. 

—–—. Leon Battista Alberti: Człowiek jako dzieło sztuki. Zielona Góra: Uniwersytet 
Zielonogórski, 2007.

Katzenellenbogen, Adolf. Allegories of the  Virtues and Vices in Mediaeval Art: From 
Early Christian Times to the Thirteenth Century. London: Warburg Institute, 1939. 

Kaulbach, Hans–Martin, and Reinhard Schleier, eds. Der Welt Lauf: Allegorische 
Graphikserien des Manierismus. Ostfi ldern–Ruit: Hatje, 1997. 

Beata PURC-STĘPNIAK



119

King, Margaret L. Frauen in der Renaissance. München: Deutscher Taschenbuch–
Verlag, 1998. 

Kirkham, Victoria. “Poetic Ideals of Love and Beauty.” In David Alan Brown, et al, 
Virtue & Beauty: Leonardos Ginevra de’ Benci and Renaissance Portraits of Wo-
men. Catalog of an exhibition. Princeton: National Gallery of Art of Washington 
and Rinceton University Press, 2001. 

Kirschbaum, Engelbert, ed. Lexikon der Christlichen Ikonographie. Vol. 4. Rom, 
Freiburg, Basel, and Wien: Herder Verlag, 1994. 

Koch, Elisabeth. Maior dignitas est in sexu virili: Das weibliche Geschlecht im Nor-
mensystem des 16. Jahrhunderts. Frankfurt am Main: Klostermann, 1991.  

Kohl, Jeanette. “Sublime Love: The Bust of Platonic Youth.” In Renaissance Love: 
Eros, Passion, and Friendship in Italian Art around 1500. Edited by Jeanette 
Kohl, Marianne Koos, and Adrian W. B. Randolph, München and Berlin: Deut-
scher Kunstverlag, 2014. 

Ksenofont. Wybór pism. Translated by Artur Rapaport. https://wolnelektury.pl/katalog/
lektura/ksenofont–sympozjon–oraz–wybor–pism.html#s26.  

Kube, Jörg. Techne und Arete: Sophistisches und platonisches Tugendwissen. Berlin: 
De Gruyter, 1969. 

Kuczyńska, Alicja. Filozofi a i teoria piękna Marsilia Ficina. Warszawa: PWN, 1970. 
—–—. “Uzdrawiające moce fi lozofi i według Marsilia Ficina.” Estetyka i Krytyka, 

no. 1–2 (9–10) (2005–2006): 196–209. 
Laqueur, Thomas. Auf den Leib geschrieben: Die Inszenierung der Geschlechter von 

der Antike bis Freud. Translated by Jochen Bußmann. Frankfurt am Main and 
New York: Campus Verlag, 1992.  

Legowicz, Jan. Historia fi lozofi i starożytnej Grecji i Rzymu. Warszawa: PWN, 1986. 
Lottin, Odon. Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe siècles. Vol. 6. Problèmes 

d’histoire littéraire: De 1160 à 1300. Gembloux: Duculot, 1960. 
Lüdemann, Peter. “Virtus und Voluptas: Beobachtungen zur Ikonographie weibliche 

Aktfi guren in venezianischer Malerei des frühen Cinquecento.” In Schriftenreihe 
des deutschen Studienzentrums in Venedig Centro Tedesco di Studi Veneziani. 
Vol. 1. Edited by Klaus Bergdolt. Berlin: Akademie Verlag, 2008. 

Marsh, David. Lucian and the Latins: Humor and Humanism in the Early Renais-
sance. Michigan: University of Michigan Press, 2001. 

McEwen, Indra Kagis. “Virtù –vious: Roman Architecture, Renaissance Virtue.” Ca-
hiers des études anciennes 48 (2011): 255–282. https://etudesanciennes.revues.
org/334. 

McMullen, Roy. Mona Lisa: The Picture and the Myth. London and Boston: Houghton 
Miffl in, 1975. 

Mertens, Veronika. Die drei Grazien: Studien zu einem Bildmotiv in der Kunst der 
Neuzeit. Wiesbaden: Harrassowiz, 1994. 

Miziołek, Jerzy. “Jacopo del Sellaio’s Adaptation of the ‘Primavera.’” In Botticelli 
Past and Present. Edited by Ana Debenedetti and Caroline Elam. London: UCL 
Press, 2019. 

Bogowie, herosi i cnoty



120

—–—. Mity – legendy – exempla: Włoskie malarstwo świeckie epoki Renesansu ze 
zbiorów Karola Lanckorońskiego. Warszawa: Uniwersytet Warszawski, 2003. 

—–—. Renaissance Weddings and the Antique: Italian Domestic Paintings from the 
Lanckoroński Collection. Roma: L’Erma di Bretschneider, 2018. 

Mommsen, Theodor E. “Petrarch and the Story of the Choice of Hercules.” Journal 
of the Warburg and Courtauld Institutes 16 (1953): 178–92. 

Musacchio, Jacqueline Marie. The Art and Ritual of Childbirth in Renaissance Italy. 
New Haven and London: Yale University Press, 1999. 

—–—. Art, Marriage, Family in the Florentine Renaissance Palace. New Haven and 
London: Yale University Press, 2008.  

Nehr, Harald. “Seelenliebe – spiritualis – amour pur.” In Liebessemantik. Edited by 
Kirsten Dickhaut. Wiesbaden: Harrassowitz, 2014. 

Neumer–Pfau, Wiltrud. Studien zur Ikonographie und gesellschaftlichen Funktion 
hellenistischer Aphrodite–Statuen. Bonn: Habelt, 1982. 

Olejnik, Stanisław. “Cnota chrześcijańska: Struktura i rozwój cnotliwości życia.” 
Studia Theologica Varsaviensia 13, no. 1 (1975): 43–74. 

Panofsky, Ervin. Herkules am Scheidewege, und andere antike Bildstoffe in der neu-
eren Kunst. Leipzig and Berlin: Teubner, 1930. 

Perszko, Piotr. “Miłość jako podstawowa zasada życia chrześcijańskiego w ‘De civi-
tate Dei’ św. Augustyna.” Saeculum Christianum 5, no. 1 (1998): 21–41. 

Phillips Perry, Mary. “On the Psychostasis in Christian Art.” The Burlington Magazine 
22, no. 116 (1912): 94–105. 

Poeschel, Sabine, ed. Ikonographie. Neue Wege der Forschung. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 2010. 

Prantl, Carl. Geschichte der Logik im Abendlande. Vol. 2. Berlin: Akademie–Verlag, 
1955. 

Prudencjusz Aureliusz Klemens. “Psychomachia.” In Prudencjusz, Utwory poetyckie. 
Translated by Mieczysław Brożek. Edited by Marek Starowiejski. Kraków: Wy-
dawnictwo WAM, 2019. 

Ripa, Cesare. Ikonologia. Translated by Ireneusz Kania. Kraków: Universitas, 1998. 
Rubin, Patricia Lee, and Alison Wright, Renaissance Florence: The Art of the 1470s. 

London: National Gallery, 1999. 
Rzepińska, Maria. “Osobliwe charty Sigismonda Malatesty: Próba interpretacji fresku 

Piera della Francesca w Rimini.” Rocznik Historii Sztuki 9 (1973): 7–29. 
Sammern, Romana, and Julia Saviello. Schönheit – der Körper als Kunstprodukt: 

Kommentierte Quellentexte von Cicero bis Goya. Berlin: Reimer, 2018. 
Sannazaro, Jacopo. Arcadia. https://translate.google.com/translate?hl=pl&sl=en&u-

=https://en.wikipedia.org/wiki/Arcadia_(poem)&prev=search. 
Saxl, Fritz. “A Spiritual Encyclopaedia of the Later Middle Ages. Appendices: The 

Verses in the Casanatensis and Wellcome Manuscripts.” Journal of the Warburg 
and Courtauld Institutes 5 (1942): 82–142. 

Scarisbrick, Diana, and Martin Henig. Finger Rings: From Ancient to Modern. Oxford: 
Ashmolean Museum, 2003. 

Beata PURC-STĘPNIAK



121

Schröter, Elisabeth. Die Ikonpgraphie des Themas Parnass vor Raffael. Hildesheim: 
Olms, 1977. 

Seibert, Jutta. Leksykon sztuki chrześcijańskiej: Tematy, postacie, symbole. Translated 
by Dominik Petruk. Kielce: Wydawnictwo Jedność, 2007. 

Seidel, Max. “Studien zur Antikenrezeption Nicola Pisanos.” Mitteilungen des Kunst-
historisches Institut Florenz 19, no. 3 (1975): 307–92. 

Seiler, Peter. “Schönheit und Scham, sinnliches Temperament und moralische Tem-
perantia: Überlegungen zu einigen Antikenadaptionen in der spätmittelalterlichen 
Bildhauerei Italiens.” Zeitschrift für Kunstgeschichte 70, no. 4 (2007): 473–512. 

Sinko, Tadeusz. De Romanorum viro bono. Kraków: Akademia Umiejętności, 1903. 
Sissa, Giulia. “Platon, Aristoteles und der Geschlechterunterschied.” In Geschichte 

der Frauen. Vol. 1. Antike. Edited by George Duby and Michelle Perrot. Frankfurt 
am Main and New York: Campus Verlag, 1993. 

Stawecka, Krystyna. “Virtus jako ideał życiowy w piśmiennictwie przedcyceroń-
skim.” Roczniki Humanistyczne 16, no. 3 (1968): 73–92.

Stockums, Wilhelm. Das christliche Tugendleben. Freiburg: Herder, 1950. 
Swieżawski, Stefan. “Jeden z kryzysów myśli chrześcijańskiej w wiekach średnich.” 

Studia Philosophiae Christianae 3, no. 2 (1967): 85–110. 
—–—. Dzieje fi lozofi i europejskiej w XV wieku. Vol. 3. Warszawa: Akademia Teologii 

Katolickiej, 1978. 
Świechowski, Zygmunt. “Psychomachia z Clermont.” In Funkcja dzieła sztuki: Ma-

teriały Sesji Stowarzyszenia Historyków Sztuki, Szczecin, listopad 1970. Edited 
by Elżbieta Studniarkowa. Warszawa: PWN, 1972. 

Toussaint, Stéphane. “‘My Friend Ficino’: Art History and Neoplatonizm, from In-
tellectual to Material Beauty.” Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in 
Florenz 59, no. 2 (2017): 147–73. 

Tuve, Rosemond. “Notes on the Virtues and Vices.” Journal of the Warburg and 
Courtauld Institutes 26, no. 3–4 (1963): 264–303. 

Watkins, Renée L. B. “Alberti’s Emblem, the Winged Eye, and his Name, Leo.” Mit-
teilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz 9, no. 3–4 (1960): 256–8. 

Watson, Paul F. The Garden of Love in Tuscan Art of the Early Renaissance. London: 
Alliance Press, 1979. 

Waźbiński, Zygmunt. Renesansowy akt wenecki. Warszawa: Wydawnictwa Artystycz-
ne i Filmowe, 1972.  

Wind, Edgar. Pagan Mysteries in the Renaissance. London: Faber & Faber, 1968. 
Zielński, Tadeusz. Literatura starożytnej Grecji epoki niepodległości. Warszawa and 

Kraków: Wydawnictwo Jakuba Mortkowicza, 1923. 
Zöllner, Frank. “Zu den Quellen und zur Ikonographie von Sandro Botticellis Prima-

vera.” Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte, no. 50 (1997): 131–57. http://archiv.
ub.uni–heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/174/. 

Zwolski, Edward. Choreia: Muza i bóstwo w religii greckiej. Warszawa: Instytut Wy-
dawniczy Pax, 1988. 

Bogowie, herosi i cnoty



122

ABSTRAKT / ABSTRACT

Beata PURC-STĘPNIAK – Bogowie, herosi i cnoty. Piękno jako cnota we włoskim 
malarstwie i grafi ce wczesnego renesansu 

DOI 10.12887/32-2019-3-127-08

W sztuce włoskiej piętnastego i szesnastego wieku, szczególnie w malarstwie 
ukazującym alegorie miłości i związku małżeńskiego i w dekoracjach pre-
zentów ślubnych, częstym motywem były akty kobiece. W ówczesnych kom-
pozycjach, pozostających pod wpływem dyskursu literacko-fi lozofi cznego, 
atrakcyjna kobieca postać odgrywała rolę bogini miłości Wenus. Piękno fi zycz-
ne wizerunków kobiet nie służyło jednak jedynie ewokowaniu wrażeń zmysło-
wych i ostrożnemu wyrażaniu pragnień seksualnych. Niejednokrotnie bowiem 
wizerunki te stanowiły personifi kacje zjawisk i pojęć, za pomocą których ar-
tysta zabierał głos w kwestiach społecznych czy prawnych bądź też odnosił 
się do różnorodnych aspektów kultury. Akty, będące manifestacją cielesności, 
ukazywały zarazem rozumienie miłości: bądź jako afektu, bądź w kontekście 
zaaranżowanego małżeństwa, ale także jako miłości wzniosłej, opisywanej 
przez humanistów i wiązanej z wiarą chrześcijańską i perspektywą zbawienia. 
Poszerzenie sposobu przedstawiania miłości o aspekt postawy obywatelskiej 
(między innymi wartości honoru) i wymiar legalizacji (małżeństwa) pozwala na 
rozpatrywanie ukazywanego w kobiecych personifi kacjach piękna jako cnoty. 
Do stworzenia takiej koncepcji piękna, znajdującej wyraz w sztuce, przyczy-
nili się fl orenccy uczeni propagujący estetykę literatów-humanistów, przede 
wszystkim Marsilio Ficino. Jego teoria w połączeniu z ideą dobra zaczerpniętą 
z Uczty Platona przyniosła koncepcję piękna oraz rozumienie cnotliwego życia 
i godności. W mieszczańskim środowisku bogatego kupiectwa, dążącego do 
nobilitacji, odczuwano potrzebę wyrażenia wewnętrznego piękna człowieka. 
Piękno uważano za czynnik generujący w duszy harmonię i wzbudzający pra-
gnienie doskonałości, do której droga wiedzie przez cnotę. Naturę odczytywano 
jako wzorcowe piękno organizujące świat stworzony przez Boga. Akty ukazy-
wane pośród malowniczego krajobrazu symbolizują owo początkowe piękno 
organizujące uniwersum i znajdujące odzwierciedlenie w duszy człowieka, 
która − jako mikrokosmos − jest odbiciem boskiej natury w naturze ludzkiej. 
Przedstawiany w sztuce wizerunek kobiety skromnej i urodziwej wskazywał 
na nierozerwalny związek piękna z cnotą. 

Słowa kluczowe: ikonografi a włoskiego renesansu piętnastego wieku, akt, ale-
goria piękna, alegoria miłości, dusza, cnota, neoplatonizm piętnastego wieku

Kontakt: Zakład Teorii Sztuki, Instytut Historii Sztuki, Wydział Historyczny, 
Uniwersytet Gdański, ul. Bielańska 5, p. 53, 80–851 Gdańsk
E-mail: beatapurc@tlen.pl
Tel. 58 5233740
https://ug.edu.pl/pracownik/2416/beata_purc–stepniak

Beata PURC-STĘPNIAK



123

Beata PURC-STĘPNIAK – Gods, Heroes, and Virtues: Beauty as a Virtue in the Italian 
Painting and Graphic Art of the Early Renaissance

DOI 10.12887/32-2019-3-127-08

In the Italian art of the 15th and 16th centuries, in particular in paintings repres-
enting allegories of love and marriage, as well as in the decoration of wedding 
gifts, a frequent motif was that of the female nude. Visual compositions charac-
teristic of the time were related to its literary and philosophical discourse, the at-
tractive female fi gure playing the role of Venus, the goddess of love. However, 
the physical beauty of the images of women was not intended to evoke sensual 
pleasure nor was it used to cautiously express sexual desire. Those images were 
not infrequently personifi cations of certain phenomena and concepts, and were 
used by artists as a means to voice their views on social or legal issues and to 
comment on various aspects of culture. At the same time, female nudes, which 
were manifestations of corporality, expressed an understanding of love as an 
affect and love in the context of an arranged marriage, as well as the sublime 
love described by humanists and associated with the Christian faith and the per-
spective of salvation. As the Renaissance representations of love embraced such 
elements as civic attitudes (emphasizing, among others, the value of honor) and 
legality (of marriage), one may consider the beauty personifi ed in the fi gures 
of women as a virtue. Such a concept of beauty, expressed in art, was created 
by the Florentine scholars, proponents of the aesthetic principles put forward 
by the writers−humanists, and it was developed by Marsilio Ficino, whose 
understanding of beauty, virtuous life, and dignity referred to the idea of the 
good described in Plato’s Symposium. The need to express an inner beauty of 
the human being was popular also among the bourgeois milieu of wealthy mer-
chants. Beauty was considered as inherent to the harmony of the soul, as well 
as the root of the desire for perfection accomplishable by way of virtue. Nature 
was interpreted as the model of beauty refl ected in the universe created by God. 
Nudes represented against picturesque landscapes symbolically rendered the 
original beauty which organized the universe and which was refl ected in the 
human soul considered as a microcosm and, as such, as the image of the divine 
in the human nature. Artistic representations of modest and beautiful women 
pointed to the inseparable connection between beauty and virtue.

Keywords: iconography of the 15th-century Italian Renaissance, the nude, al-
legory of beauty, allegory of love, soul, virtue, 15th-century Neoplatonism

Contact: Institute of Art History, Faculty of History, University of Gdańsk, 
ul. Bielańska 5, p. 53, 80-851 Gdańsk, Poland
E-mail: beatapurc@tlen.pl
Phone: +48 58 5233740
https://ug.edu.pl/pracownik/2416/beata_purc–stepniak

Bogowie, herosi i cnoty


