
124

Michał HAAKE

PIĘKNO SYMBOLU
O „Zwiastowaniu” z Ołtarza św. Kolumby Rogiera van der Weydena 

Spływający na posadzkę płaszcz Marii układa się równolegle do granicy obrazu 
– złote obszycie płaszcza wyraźnie koresponduje z rozświetlonym, wąskim pasmem 
portalu. Dolna część płaszcza układa się jednocześnie w kierunku wycięcia w dol-
nej partii ławy i wypełniającej ją ciemności. Ponad otworem znajduje się płasko-
rzeźba z przedstawieniem Adama i Ewy, wygnanych z raju za nieposłuszeństwo 
wobec Boga, co wskazuje na kontekst, w którym należy pojmować wolę Marii. 
Płaszcz Marii sięga zarówno ciemności, jak i świetlistego pasma portalu.

 
Piękno jest jednym z głównych pojęć towarzyszących refl eksji o sztuce. Od 

starożytności greckiej aż po epokę nowoczesną pozostawało dla niej – obok 
pojęcia mimesis – podstawowym odniesieniem. Nie straciło swego znaczenia 
także wtedy, gdy w wieku osiemnastym przeciwstawiono je wzniosłości, choć 
od tamtego czasu coraz częściej traktowane było jako odniesienie negatywne. 
Dzieje myśli o sztuce obfi tują w próby zdefi niowania zasad, którymi powinni 
kierować się artyści pragnący stworzyć piękne dzieło. Stąd też namysł nad 
pięknem sztuki stale szuka pojęć, które pozwoliłyby sens tej kategorii dopre-
cyzować, a znalazły się już wśród nich chociażby „harmonia”, „sprezzatura” 
czy „malowniczość”. Do tego uproszczonego obrazu dziejów myśli o sztu-
ce dodajmy jeszcze, że równie chętnie całym nurtom sztuki czy jej epokom 
piękna odmawiano. Uczynił to na przykład Michał Anioł w odniesieniu do 
malarstwa fl amandzkiego. Uznał je za pozbawione „prawdziwej harmonii […] 
symetrii, proporcji, wyboru, cienia wielkości, treści, siły, rozumu, sztuki”1 
i niezdolne do wzniesienia się ponad naśladowanie rzeczywistości ku sferze 
„Boskiej doskonałości”2.

Refl eksja nad malarstwem staroniderlandzkim daleka jest obecnie od war-
tościującego porównywania go ze sztuką włoską. Nikt nie kwestionuje „wy-
szukanego piękna”3 dzieł piętnastowiecznych mistrzów z Brugii czy Gandawy. 
Najczęściej jest ono objaśniane za pomocą kategorii realizmu i symboliczności 

1  F.  d e  H o l a n d a, Dialogi rzymskie, ks. II, „O malarstwie starożytnym” (1548), tłum. L. Sie-
mieński. Cyt. za: Teoretycy, pisarze i artyści o sztuce 1500-1600, tłum. zbiorowe, wybór J. Biało-
stocki, oprac. J. Białostocki, PWN, Warszawa 1985, s. 179.

2  Tamże. 
3  J.  B i a ł o s t o c k i, Sztuka XV wieku od Parlerów do Dürera, tłum. G. Przewłocki, red. A. Zięba, 

Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2010, s. 105.

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 124-153
DOI 10.12887/32-2019-3-127-09



125

(traktowanej jako subkategoria idealizmu)4. Swoje refl eksje sytuuję wśród roz-
ważań nad pięknem tej fascynującej sztuki, kierując uwagę ku dziełu Rogiera 
van der Weydena Zwiastowanie (il. 1). Obraz ten stanowi lewe skrzydło tryp-
tyku znanego jako Ołtarz św. Kolumby, który datowany jest na rok 1450-1451 
i pochodzi z kościoła św. Kolumby w Kolonii, a od roku 1828 znajduje się 
w zbiorach Alte Pinakothek w Monachium (il. 2)5. Do namysłu nad tym dzie-
łem ośmieliła mnie myśl Hansa-Georga Gadamera, otwierająca perspektywę 
rozważania relacji między symbolem a pięknem inną niż ta, którą tradycyjnie 
przyjmuje się w badaniach nad malarstwem niderlandzkim. 

Dialogując z Platonem, Arystotelesem, Kantem, Heglem i Heideggerem, 
Gadamer uznaje piękno za cechę „wszelkiej sztuki”6, a symbol za jego nie-
odłączny komponent. Pojmowanie piękna jako kategorii uniwersalnej zakła-
da, że symboliczność nie jest w swej istocie uwarunkowana przez czasowy 
kontekst powstania dzieła sztuki. Pozostaje jednak pytanie, czy tego rodzaju 
pojęcie symbolu może w ogóle okazać się przydatne w badaniach z zakresu 
historii sztuki. W odniesieniu do malarstwa staroniderlandzkiego wątpliwości 
te okazują się jeszcze głębiej uzasadnione. Gadamer postulował odróżnienie 
symbolu od alegorii, tymczasem w okresie powstawania tego malarstwa sym-
bol traktowano wymiennie z alegorią, a więc dostrzegano w nim strukturę 
semantyczną polegającą na tym, że artysta pokazuje coś innego niż to, co 
rzeczywiście ma na myśli. Potwierdzają to także dotychczasowe badania nad 
Zwiastowaniem Rogiera van der Weydena, a także nad Zwiastowaniem znanym 
jako Zwiastowanie paryskie, znajdującym się obecnie w Luwrze i uważanym 
za dzieło warsztatu malarza (il. 3). Uznano zatem, że: (1) lilie w majolikowym 
wazonie symbolizują dziewictwo Marii zarówno przed narodzeniem Chrystu-
sa, w czasie jego narodzin, jak i po nich; (2) promienie przechodzące przez 
okno bądź przez szklaną karafkę symbolizują niepokalane poczęcie Chrystusa; 
(3) ubiór anioła, wzorowany na stroju kapłańskim, symbolizuje przeistoczenie 
dokonujące się w trakcie Mszy Świętej; (4) umiejscowienie sceny w sypialni, 
w której obecne jest wielkie, czerwone łoże, symbolizuje mistyczne zaślubiny 
Marii i Wcielenie; (5) zasłona przymocowana do baldachimu łoża i zwinięta 
w kształt worka, względnie gruszki, jest symbolem cudownego poczęcia Jezu-

4  Na temat stanowisk w tej kwestii por. A.  Z i ę b a, Sztuka Burgundii i Niderlandów 1380-1500, 
t. 2, Niderlandzkie malarstwo tablicowe 1430-1500, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 
Warszawa 2011, s. 15-140.

5  Por. A.  K u l e n k a m p f f, Der Dreikönigsaltar (Columba-Altar) der Rogier van der Weyden. 
Zur Frage seines ursprünglichen Standortes und des Stifters, „Annalen des Historischen Vereins für 
den Niederrhein” 1990, nr 192-193, s. 9-44. Wskazane datowanie można wyznaczyć na podstawie 
badań dendrologicznych i analizy podrysowania, nie zaś w oparciu o dane historyczne. Na temat 
problemów z datowaniem tryptyku por. Z i ę b a, dz. cyt., s. 252-254.

6  H.G.  G a d a m e r, Aktualność piękna. Sztuka jako gra, symbol i święto, tłum. K. Krzemie-
niowa, Ofi cyna Naukowa, Warszawa 1993, s. 70.

Piękno symbolu



126

sa w łonie Marii; (6) zasłonięty (zastawiony) kominek symbolizuje cierpienie 
i miłość cielesną; (7) trzy czerwone poduszki na ławie symbolizują Trójcę 
Świętą; (8) świecznik z jedną zgaszoną świecą symbolizuje boskie światło7.

 Śledząc dzieje kultury europejskiej, Gadamer doszedł do wniosku, że 
chociaż zarówno alegoria, jak i symbol oznaczają „coś obrazowego, coś, czego 
sens polega nie na zjawiskowości, ale na znaczeniu wykraczającym poza ob-
raz”8, dzięki czemu „uzmysławiamy sobie coś niedostępnego dla zmysłów”9, 
to jednak w przypadku alegorii obraz jest jedynie nośnikiem, który odsyła do 
znaczenia i nie jest konieczny, by to znaczenie rozważać, w symbolu natomiast 
konstytuuje się „nierozerwalny związek widzialnego obrazu i niewidzialnego 
znaczenia”10, „wewnętrzna jedność idei i zjawiska”11, co sprawia, że obraz staje 
się niezbędny, żeby można było uświadomić sobie istnienie idei. Uznawszy 
sztukę za twórczość o charakterze symbolicznym, Gadamer rozwija twierdze-
nie Johanna Solgera mówiące, że „dzieło sztuki jest istnieniem samej idei”12, 
i wykazuje, iż nie można stwierdzić, że dopiero jakaś „znaleziona poza wła-
ściwym dziełem sztuki idea jest jego znaczeniem”13. W przekonaniu fi lozofa 
„istota tego, co symboliczne i symbolicznie nacechowane, polega właśnie na 

7  Por. M.  M e i s s, Light as Form and Symbol in Some Fifteenth-Century Paintings, „The Art 
Bulletin” 27(1945) nr 3, s. 178n.; zob. M.B.  M c N a m e e  SJ, An Additional Eucharistic Allusion 
in  Van der Weyden’s Columba Triptych, „Studies in Iconography” 2(1976), s. 107-113; S.  K o s l o w, 
The Curtain-Sack: A Newly Discovered Incarnation Motif in Rogier van der Weyden’s „Columba 
Annunciation”, „Artibus et Historiae” 7(1986) nr 13, s. 9-33; por. O.  D e l e n d a, Rogier van der 
Weyden. Das Gesamtwerk, Belser Verlag, Stuttgart–Zürich 1996, s. 86n.; D. D e  V o s, Rogier van 
der Weyden. Das Gesamtwerk, Hirmer, München 1999; s. 195n., 280; F.  T h ü r l e m a n n, Rogier 
van der Weyden. Leben und Werk, Verlag C.H. Beck, München 2006, s. 55n.; S.  K e m p e r d i c k, 
Rogier van der Weyden 1399/1400-1464, Tandem Verlag, Potsdam 2007, s. 33; L.  C a m p b e l l, 
J.  V a n  d e r  S t o c k, Rogier van der Weyden 1400-1464: Master of Passions, katalog wystawy 
(M-Museum Leuven, 20 IX-6 XII 2009), Waanders Publishers–Davidsfonds, Zwolle–Leuven 2009, 
s. 351. Szerzej na temat ikonografi i i symboliki tematu Zwiastowania zob. D.M.  R o b b, The Iconog-
raphy of the Annunciation in the Fourteenth and Fifteenth Centuries, „The Art Bulletin” 18(1936), 
nr 4, s. 480-526; D.  D e n n y, The Annunciation from the Right: From Early Christian Times to 
the Sixteenth Century, Garland Publishing, New York–London 1976; G.  D u w e, Der Wandel in 
der Darstellung der Verkündigung an Maria vom Trecento zum Quattrocento, Peter Lang Verlag, 
Frankfurt am Main 1988; t e n ż e, Die Verkündigung an Maria in der niederländischen Malerei 
des 15. und 16. Jahrhunderts, Peter Lang Verlag, Frankfurt am Main 1994; J.  L i e b r i ch, Die 
Verkündigung an Maria. Die Ikonographie der italienischen Darstellungen von Anfang bis 1500, 
Boehlau, Wien–Weimer–Köln 1997.

8  H.G.  G a d a m e r, Symbol i alegoria, tłum. M. Łukasiewicz, w: Symbole i symbolika,
 tłum. zbiorowe, red. M. Głowiński, Czytelnik, Warszawa 1990, s. 100. Por. t e n ż e, Prawda i me-
toda. Zarys hermeneutyki fi lozofi cznej, tłum. B. Baran, Inter esse, Kraków 1993, s. 96.

9  T e n ż e, Symbol i alegoria, s. 100.
10  Tamże.
11  Tamże.
12  Tamże, s. 102.
13  Tamże.

Michał HAAKE



127

tym, że nie jest ono odniesieniem do osiągalnego intelektualnie celu znacze-
niowego, ale kryje w sobie własne znaczenie”14. Dzieło sztuki jako prezentacja 
nie przedstawia sobą „czegoś, czym nie jest” – nie jest więc alegorią, ukazują-
cą coś po to, by jego odbiorca pomyślał o czymś innym – gdyż „wszystko, co 
ma ono do powiedzenia, można znaleźć jedynie w nim”15 i „należy to rozumieć 
jako wymóg powszechny, a nie tylko jako konieczny warunek tzw. moderny”16. 
Już ten skrót Gadamerowskiej teorii sztuki pozwala stwierdzić, że rozpozna-
wana dotąd symbolika malarstwa niderlandzkiego okazuje się zupełnie inne-
go rodzaju niż symboliczność, którą niemiecki fi lozof przypisywał dziełom 
sztuki. Symbolika sztuki dawnej jest bowiem uwarunkowana przez zaplecze 
tekstowe, które widz przywołuje, wykraczając myślowo poza obraz. 

Nie oddalajmy jednak zbyt pospiesznie refl eksji Gadamera, choćby dlatego, 
że przywołanej eksplikacji symbolu broni on, powołując się na pierwotny sens 
greckiego słowa „symbolon”, które wskazuje na zbieżność zmysłowego zjawi-
ska i ponadzmysłowego znaczenia. Gadamer rewiduje także uprzedzenia, które 
w estetyce romantycznej i w idealizmie Heglowskim narosły wobec alegorii i jeśli 
podtrzymuje konieczność odróżnienia jej od symbolu, to z zupełnie innych po-
wodów, niż czyniono to u progu nowoczesności. Odcinając się od kultu geniuszu 
i estetyki przeżycia, rozpoznaje – leżące u podstaw pojęcia symbolu, a różniące 
je od alegorii – założenie „pewnego metafi zycznego związku tego, co widzialne, 
z tym, co niewidzialne”17. Gadamer akcentuje swoistość symbolu, polegającą na 
tym, że „przebija się w nim metafi zyczne tło, całkowicie nieobecne w retorycz-
nym zastosowaniu alegorii”18 i że otwiera on możliwość przeniesienia tego, co 
zmysłowe, „ze sfery zmysłowej w boską”19. Podkreśla konieczność rozumienia 
symbolu jako „emanacji i odblasku prawdy”20. Takie zaś pojmowanie tego, co 
symboliczne, wskazuje na potrzebę przypomnienia tendencji piętnastowiecznej 
teologii obrazu, które zmysłowym przedstawieniom powierzały odsyłanie ku 
sferze metafi zycznej. „W ten sposób możemy nauczyć się wychodzić naszym 
umysłem poza to, co widzialne i cielesne, w kierunku tego, co niewidzialne i du-
chowe. Taki jest cel obrazu”21 – pisał ówczesny teolog Jean Gerson, wywodząc 
swoją myśl z dawniejszych przekonań, że materia – jak to widział św. Tomasz 
z Akwinu – jest „metaforą ucieleśniającą rzeczy duchowe”22. 

14  T e n ż e, Aktualność piękna. Sztuka jako gra, symbol i święto, s. 50.
15  Tamże.
16  Tamże. 
17  T e n ż e, Prawda i metoda. Zarys hermeneutyki fi lozofi cznej, s. 97.
18  Tamże.
19  Tamże.
20  Tamże. 
21  Cyt. za: B i a ł o s t o c k i, dz. cyt., s. 107.
22  Tamże. Por. św. T o m a s z  z  A k w i n u, Suma teologiczna, I, q. I, a. 9, tłum. P. Bełch OP 

i in., t. 1, O Bogu, tłum. P. Bełch OP, Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, London 1975, s. 41.

Piękno symbolu



128

Żeby odpowiedzieć na pytanie o adekwatność omawianego pojęcia sym-
bolu w odniesieniu do sztuki staroniderlandzkiej, trzeba – zanim przejdziemy 
do interpretacji konkretnego jej dzieła – przynajmniej w zarysie przedstawić 
główne aspekty badań nad symboliką tego fascynującego malarstwa. 

TRADYCJA BADAŃ SYMBOLIKI W MALARSTWIE NIDERLANDZKIM

Przed ponad pół wiekiem Erwin Panofsky sformułował tezę, że w piętna-
stowiecznym malarstwie niderlandzkim, które „wraz z wprowadzeniem per-
spektywy zaczęło skłaniać się ku naturalizmowi”23, zaczęła przybierać na sile 
(bo znamy jej wcześniejsze przykłady) „symbolika utajona”24. Pozwalała ona 
łączyć „naturalizm z tysiącletnią tradycją chrześcijańską”25 i stosowana była 
„do absolutnie wszystkich przedmiotów, czy to dzieł ludzkich, czy tworów 
natury”26. „Im bardziej malarze zachwycali się odkrywaniem i odtwarzaniem 
świata widzialnego, tym bardziej odczuwali potrzebę nasycenia wszystkich 
jego elementów znaczeniem. I przeciwnie – im usilniej dążyli do wyrażenia 
nowych subtelności i skomplikowania myśli i wyobraźni, tym głębiej zanu-
rzali się w nowych obszarach rzeczywistości”27. Jako wybitny przykład tej 
tendencji wskazał Panofsky scenę zwiastowania z Tryptyku z Mérode z warsz-
tatu Roberta Campina, dzieło, o którym „słusznie powiada się, że Bóg – już 
teraz niewidzialny – zdaje się [w nim] przenikać swą obecnością wszystkie 
widzialne przedmioty”28. Za kryteria uznania danego przedmiotu za symbo-
liczny uczony przyjął: (1) obecność znaczenia pewnego motywu w tradycji 
przedstawieniowej; (2) istnienie tekstów, które usprawiedliwiają symboliczną 
interpretację; (3) zgodność interpretacji symbolicznej „z pojęciami, których 
aktualności w danym okresie można wyraźnie dowieść”29; (4) zgodność in-
terpretacji symbolicznej „z sytuacją historyczną i osobistymi dążeniami po-
szczególnych mistrzów”30.   

Tezę o utajonej symbolice piętnastowiecznego malarstwa niderlandzkiego 
poddawano intensywnej krytyce. Wskazywano, że obecność wielu przedmio-
tów na niderlandzkich obrazach odzwierciedlała po prostu stan wyposażenia 

23  E.  P a n o f s k y, Rzeczywistość i symbol w malarstwie niderlandzkim, w: tenże, Studia 
z historii sztuki, oprac. J. Białostocki, PIW, Warszawa 1971, s. 132n.

24  Tamże, s. 133. Por.  B i a ł o s t o c k i, dz. cyt. s. 105-109.
25  P a n o f s k y, dz. cyt., s. 133.
26  Tamże, s. 134.
27  Tamże.
28  P a n o f s k y, dz. cyt., s. 134.
29  Tamże, s. 135.
30  Tamże.

Michał HAAKE



129

ówczesnych wnętrz, a dotyczyło to między innymi właśnie łoża obecnego 
w scenach narodzin Chrystusa czy zwiastowań. O fakcie tym miałby świadczyć 
jeden z ówczesnych kontraktów na wykonanie obrazu, zawierający życzenie 
zleceniodawcy, aby łoże Marii podobne było do sprzętów, jakie w swoich 
domach posiadali patrycjusze Brabancji i Flandrii. Poszukiwaczom utajonej 
symboliki dzieł malarstwa staroniderlandziego zarzucano sięganie do tekstów, 
które w czasie powstania konkretnych obrazów prawdopodobnie nie były zna-
ne albo miały znaczenie marginalne. Podnoszono też, że koncepcja utajonego 
symbolizmu sprzeczna jest z ówczesnymi oczekiwaniami odbiorczymi, te 
bowiem, kształtowane przez ruch devotio moderna, nie odwoływały się do 
erudycji, lecz do emocji. W końcu wskazywano, że symbolika malarstwa staro-
niderlandzkiego ma charakter jawny i oczywisty w kontekście prawd wiary 
trwale obecnych w kulturze chrześcijańskiego Zachodu31. 

Żeby odnieść się do tych zarzutów, należałoby prześledzić argumenty 
stojące za rozpoznaniem każdego symbolu w przywołanych Zwiastowaniach 
autorstwa Rogiera van der Weydena i jego warsztatu. Możliwe, iż przyszłoby 
się wówczas zgodzić z opinią, że o ile Zwiastowanie paryskie jeszcze tę uta-
joną symbolikę zawiera (przesłonięty kominek, trzy poduszki na ławie), o tyle 
w Zwiastowaniu z Ołtarza św. Kolumby już z niej zrezygnowano, poprzestając 
na symbolice jawnej, nawiązującej do starszej tradycji32. Wydaje się, że inter-
pretację widocznego na późniejszym obrazie motywu zasłony zwiniętej na 
kształt worka (względnie gruszki) jako symbolu cudownego poczęcia Jezusa 
w łonie Maryi33 można odrzucić ze względu na dużą liczbę niderlandzkich 
obrazów, w których motyw ten jest obecny, a należą do nich nie tylko przedsta-
wienia zwiastowania, lecz także płótna o innej tematyce (jako przykład może 
posłużyć chociażby Portret małżonków Arnolfi nich34 Jana van Eycka). Brak 
jest także jakiegokolwiek zaplecza tekstowego, które uzasadniałoby trakto-
wanie tego motywu jako ukrytego symbolu. Rozsądniej będzie zatem uznać, 
że zwinięta nad łóżkiem zasłona była po prostu częstym elementem wystroju 
wnętrz. 

Główne zastrzeżenia, które pozwalam sobie zgłosić wobec interpretacji 
zwiniętej zasłony jako symbolu – i pośrednio wobec teorii „ukrytego sym-
bolizmu” piętnastowiecznego malarstwa niderlandzkiego – są jednak innego 
rodzaju. W Zwiastowaniu z Ołtarza św. Kolumby zwinięta na kształt worka 
zasłona została umieszczona w pobliżu gołębicy, symbolu Ducha Świętego, 
oraz na tle promieni światła padających z okna. Z kolei w obrazach autor-

31  Por.  Z i ę b a, dz. cyt., s. 32-68.
32  Por.  T h u e r l e m a n n, dz. cyt., s. 79.
33  Zob.  K o s l o w, dz. cyt. Używane w literaturze określenia „curtain-sack” i „beutelformige 

Vorhangbahn” tłumaczę roboczo jako „zasłona zwinięta na kształt worka”.
34  Jan van Eyck, Portret małżonków Arnolfi nich, 1434, National Gallery, Londyn. 

Piękno symbolu



130

stwa naśladowców tej wersji Zwiastowania zasłona ta została odsunięta od 
przedstawienia gołębicy – jak gdyby uznano ją za element, który w pierwo-
wzorze optycznie dominuje nad symbolem Ducha Świętego i nie sprzyja jego 
odpowiedniej ekspozycji (il. 4, 5). Sytuacja ta może oczywiście wskazywać, 
że Rogier van der Weyden, człowiek wykształcony, wprowadził do swoje-
go malarstwa element utajonej symboliki, której jego naśladowcy nie byli 
świadomi. Przyjmijmy, że zasłona zwinięta na kształt worka była w istocie 
odczytywana przez wykształconego odbiorcę obrazu jako symbol. Sytuacja 
taka oznaczałaby jednak, że odbiorca odczytywał sens tego motywu w taki 
sam sposób w przypadku zarówno obrazu van der Weydena, jak i dzieł jego 
naśladowców, a także każdego innego obrazu przedstawiającego scenę zwia-
stowania, w której motyw ten był obecny. To, że pojmowany w ten sposób 
symbol nie różni się w istocie od alegorii rozpoznawalnej na mocy konwencji 
kulturowej przyjętej a priori, nie jest jednak istotne. Ważny jest fakt, że przy-
pisywane danemu przedmiotowi znaczenie symboliczne pozostaje niezależne 
od sposobu zakomponowania poszczególnych elementów w płaszczyźnie 
obrazu. W konstytucji tego rodzaju symboliki sposób ukształtowania dzieła 
(jego wizualność, a więc to, za pomocą czego przemawia ono jako obraz) nie 
odgrywa żadnej roli. 

Łatwo stwierdzić, że prawidłowość ta dotyczy także jawnych symboli 
w dziele malarskim. Także w ich przypadku symboliczny wymiar przedsta-
wienia pozostaje bez związku z substancją obrazu. Uzmysłowienie sobie tego, 
co w obrazie symbolizowane, nie zostaje powierzone obrazowi, lecz pozosta-
wione naszemu myśleniu, aplikującemu do dzieła sztuki treści pozaobrazowe. 
Jeśli zaś symbolizowana treść nie jest bezpośrednio otwarta dla przeżycia oglą-
dowego, lecz jedynie stwierdzana jako myślowe uzupełnienie obrazu, zane-
gowana zostaje zdolność dzieła sztuki do bycia symbolem. Idąc dalej, można 
powiedzieć, że dziełu odmawia się wówczas jakości prawdziwego piękna.  

METODA BADAŃ

W długiej tradycji badawczej, którą reprezentują Erwin Panofsky oraz jego 
kontynuatorzy, a także autorzy podejmujący z nimi polemikę, niezmienne roz-
dziela się symboliczną treść malarstwa niderlandzkiego i jego rzekomo reali-
styczną formę35. Analizując Zwiastowanie Rogiera van der Weydena, dociekał 
będę, czy w przypadku tego obrazu symbolizowane treści rzeczywiście nie 
są w żaden sposób uwarunkowane sposobem jego uformowania. Przy czym, 
śledząc formę przedstawienia, odwołam się do tego nurtu hermeneutycznie 

35  Szerzej na temat stanowisk w tej kwestii por. Z i ę b a, dz. cyt., s. 15-140.

Michał HAAKE



131

zorientowanej historii sztuki, który nie tylko traktuje o sposobach kompono-
wania obrazów, lecz podkreśla rolę płaszczyzny jako czynnika decydującego 
o specyfi ce ich przekazu, a czyni to na mocy faktu, który można sobie uświa-
domić, porównując jakiś przedmiot z jego najbardziej nawet iluzjonistycznym 
przedstawieniem36. Jeżeli obraz może być na swój sposób symbolem – jeśli 
może ustanawiać związek między formą a ideą – to zakładam, że musi do tego 
dochodzić przez uformowanie świata przedstawionego w odniesieniu do płasz-
czyzny. 

Znaczenie płaszczyzny w oglądowym doświadczeniu malarstwa nider-
landzkiego zostało już dostrzeżone. Nie dziwi, że zwrócił na nie uwagę Otto 
Pächt, należący do tych badaczy, którzy uważali, że „prawda rzeźby czy obrazu 
tkwi w jego warstwie oglądowej”37 i że „oku widza oddana jest władza zrozu-
mienia tej prawdy, którą następnie można przełożyć na słowo”38. Pächt pisał, 
że na obrazach Mistrza z Flémalle „formy, które przyjmują całkiem różną 
wartość położenia przestrzennego, stają się w płaszczyźnie postrzeżeniowej 
formami ze sobą sąsiadującymi”39, tworząc „wzór obrazowy stanowiony wy-
łącznie przez ciągłość raportów płaszczyznowych, będący czystym, addytyw-
nym istnieniem obok siebie pojedynczych części składowych”40. W przypadku 
obrazów Rogiera van der Weydena natomiast zauważał, że „nie mamy do 
czynienia jedynie z projekcją głębi przestrzennej na płaszczyznę”41, ponieważ 
równocześnie „głębia realnie wdziera się na płaszczyznę”42, a w rezultacie 
„płaszczyzna i przestrzeń zazębiają się”43. Symbolika obrazów niderlandzkich 
pozostawała jednak poza zainteresowaniami tego ich wybitnego znawcy, który 
nie bez racji podkreślał, że wielkość dzieła sztuki nie polega na głębi treści 

36  Zob. M.  I m d a h l, Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie, Ikonik, Wilhelm Fink 
Verlag, München 1990; O.  B ä t s c h m a n n, Einführung in die kunstgeschichtliche Hermeneutik. 
Die Auslegung von Bildern, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1988; G.  B o e h m, 
O obrazach i widzeniu. Antologia tekstów, tłum. M. Łukasiewicz, red. D. Kołacka, Universitas, 
Kraków 2014; M.  B r ö t j e, Der Spiegel der Kunst, Urachhaus, Stuttgart 1990; M.  B r y l, Płasz-
czyzna, ogląd, absolut. Inspiracje hermeneutyczne we współczesnej historii sztuki, „Artium Quaes-
tiones” 6(1993), s. 55-84. Między analizami przywołanymi w tych rozprawach zachodzą znaczne 
różnice, których omówienie przekracza ramy niniejszego tekstu. Wyróżniam te ustalenia, które 
uznaję za niesprzeczne i owocne w procesie interpretacyjnym.   

37  A.S.  L a b u d a, Oko, obraz, słowo. Charles Sterling i Otto Pächt, „Biuletyn Historii Sztuki” 
55(1993) nr 4, s. 341.

38  Tamże. 
39  O.  P ä c h t, Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard David, 

Prestel, München 1994, s. 55. O ile nie wskazano inaczej, tłumaczenie fragmentów obcojęzycznych 
– M.H.

40  Tamże.
41  Tamże.
42  Tamże.
43  Tamże.

Piękno symbolu



132

symbolicznych, ponieważ świat obrazów rządzi się odmiennymi prawami niż 
świat logosu. 

Wprost hermeneutyką obrazu, a zwłaszcza ikoniką Maksa Imdahla inspi-
rowana jest praca Antje Marii Neuner, śledzącej „mowę” (niem. Bildsprache) 
wczesnych malarskich tryptyków niderlandzkich44, oraz (do pewnego stopnia) 
monografi a Rogier van der Weyden. Leben und Werk autorstwa Felixa Thür-
lemanna45. Szereg interesujących spostrzeżeń odnoszących się do malarstwa 
Rogiera van der Weydena, a dotyczących relacji między płaszczyzną obrazu 
a jego elementami poczynił Reinhard Liess46. Zwracano uwagę, że architek-
tura tych obrazów, także omawianego Zwiastowania, często „raczej artyku-
łuje powierzchnię, niż wiedzie oko widza w głąb”47. Przekonany o tym, że 
osiągnięcia van der Weydena były dotąd „źle rozumiane”48, Lorne Campbell 
podjął wysiłek rozpoznania „ważności elementów abstrakcyjnych”49 w kilku 
obrazach malarza; w jego ujęciu elementy te stanowią „geometryczne wzory 
linearne, tworzone w celu podkreślania emocjonalnych reakcji postaci i wspo-
magane przez rymowanie kształtów”50. Campbell nie wahał się też uznać, że 
cechą charakterystyczną malarstwa van der Weydena jest „pogarda dla logiki 
przestrzennej”51. W odniesieniu zaś do omawianego Zwiastowania zwięzłą 
uwagę o „sile formalnej abstrakcji na powierzchni obrazu, wydobywanej przez 
materialne continuum między obiema postaciami” poczynił Daniel Arasse52. 

Analizy malarstwa staroniderlandzkiego, które eksponują znaczenie oglą-
dowych relacji przedstawienie–płaszczyzna w konstytucji obrazowej seman-
tyki, z trudem będą torowały sobie drogę w świecie nauki. Dominuje w nim 
bowiem przekonanie o prymacie iluzji w koncepcji tego malarstwa i o dążeniu 
przez jego twórców do zatarcia granicy między przestrzenią widza a przestrze-

44  Zob. A.M.  N e u n e r, Das Triptychon in der frühen altniederländischen Malerei. Bildsprache 
und Aussagekraft einer Kompositionsform, Peter Lang Verlag, Frankfurt am Mein 1995.

45  Zob.  T h ü r l e m a n n, dz. cyt.
46  Zob. R.  L i e s s, Zum Logos der Kunst Rogier van der Weydens. Die „Beweinungen Chri-

sti” in den Königlichen Museen in Brüssel und in der Nationalgalerie in London, t. 1-2, Lit Verlag, 
Münster 1999-2000.

47  B.  R i d d e r b o s, Objects and Questions, w: Early Netherlandish Paintings: Rediscovery, 
Reception and Research, red. B. Ridderbos, A. van Buren, H. van Veen, Amsterdam University 
Press, Amsterdam 2005, s. 38.

48  L. C a m p b e l l, The New Pictorial Language of Rogier van der Weyden, w: Campbell, Van 
der Stock, dz. cyt., s. 32.

49  Tamże.
50  Tamże, s. 45.
51  L. C a m p b e l l, The Workshop of Rogier van der Weyden, w: Campbell, Van der Stock, 

dz. cyt., s. 113.
52  D.  A r a s s e, L’Annunciazione italiana. Una storia della prospettiva, tłum. C. Presezzi, La 

Casa Usher, Firenze 2009, s. 12.

Michał HAAKE



133

nią przedstawienia w celu zamiany obrazu w okno53. Nieufnie przyjmowane są 
jednak zwłaszcza te interpretacje, które z analizy relacji między przedstawie-
niem a płaszczyzną czynią metodę odszyfrowywania symboliki dzieła, zwłasz-
cza gdy chodzi o symbolikę niemającą tekstowego zaplecza, lecz „ustanawianą 
[…] konstruowaną przez widza […] w długim procesie religijnej medytacji 
nad obrazem”54. Ich przykładem mogą być Johna L. Warda interpretacje dzieł 
Jana van Eycka. Zdaniem Antoniego Zięby Ward nie prowadzi analizy o cha-
rakterze naukowym, ale „każe wyidealizowanemu, abstrakcyjnemu odbiorcy 
wodzić wzrokiem po powierzchni obrazu, jakby kwestionując jego zdolność 
do rozróżniania planów przestrzennych, tak jakby widz, czy to historyczny, 
czy dzisiejszy, nie był świadom głębi przestrzennej, iluzyjnie wytworzonej 
przez artystę”55.

Nie zamierzam bronić koncepcji Warda. Jego interpretacje reprezentują 
perspektywę poststrukturalistyczną, która zakłada, że odbiorca dzieła abstra-
huje od przekazu tradycji i konstruuje system znaków obrazowych zawsze 
zgodnych ze swymi oczekiwaniami, potrzebami i przekonaniami, a zatem nie 
liczy się z uprzednio daną swoistością dzieła, lecz sam dzieło to ustanawia56. 
Tym samym interpretacje te dalekie są od hermeneutyki fi lozofi cznej, a więc 
także od myśli Gadamera. W perspektywie tej myśli naczelna dyrektywa doty-
cząca interpretacji tekstów kulturowych brzmi bowiem następująco: pozwolić 
być temu, co jest, i mówić w taki sposób, by chronić to, co obraz powiedział. 
Celu tego nie osiągamy jednak, powtarzając to, co już wiemy, dzieje się to 
natomiast poprzez spotkanie, w trakcie którego „wrastamy w dzieło sztuki”57 
i „wyrastamy ponad siebie”58. Gadamer przywołuje zwięzłe wskazanie Rilkego 
na tę właśnie siłę sztuki, które poeta zawarł w wierszu Starożytny tors Apollina: 
„[...] każda kamienia drobina / cię widzi. Musisz swe życie odmienić”59. 

Interpretacje dokonane przez Warda opierają się na analizie zderzeń mo-
tywów z różnych planów przestrzennych. Twierdzi on na przykład, że most 
widoczny w oddali na obrazie Jana van Eycka Madonna kanclerza Rolina60 
odbiorca powinien odnosić do Chrystusa znajdującego się na planie pierw-
szym, gdyż łuk mostowego przęsła zdaje się wychodzić z palców błogosławią-

53  Por. m.in. H.  B e l t i n g, Ch.  K r u s e, Die Erfi ndung des Gemäldes. Das erste Jahrhundert 
der niederländischen Malerei, Hirmer, München 1994, s. 74-78; Z i ę b a, dz. cyt., s. 157-162.

54  B e l t i n g, K r u s e, dz. cyt., s. 79.
55  Z i ę b a, dz. cyt., s. 91.
56  Z i ę b a, dz. cyt., s. 75.
57  G a d a m e r, Aktualność piękna, s. 46.
58  Tamże, s. 66. 
59  R.M.  R i l k e, Starożytny tors Apollina, tłum. A. Lam, w: tenże, Poezje nowe. Poezji no-

wych część wtóra. Życie Maryi, Dom Wydawniczy Elipsa, Warszawa 2010, s. 73. Por. G a d a m e r, 
Aktualność piękna, s. 71.

60  Jan van Eyck, Madonna kanclerza Rolina, 1435, Luwr, Paryż.

Piękno symbolu



134

cej ręki tej postaci61. Tego rodzaju związki są mimo iluzji rzeczywiście czytelne 
i eksponują optyczne, niejako „miejscowe” spłaszczenie przestrzeni. Ale właśnie 
owo jedynie „miejscowe” spłaszczenie przestrzeni łatwo jest unieważnić jako 
sprzeczne ze zdrowym rozsądkiem, który każe widzieć wspomniany most jako 
znajdujący się w tyle. Interpretacje Warda abstrahują od płaszczyzny jako tego 
aspektu obrazu, który jest przez oko widza doświadczany całościowo, nie zaś 
tylko fragmentarycznie – a zatem od płaszczyzny, która obejmuje swymi grani-
cami cały świat przedstawiony. Doświadczana całościowo płaszczyzna jest tym 
aspektem, który sprawia, że obraz różni się od widoku, jaki uzyskujemy, wyglą-
dając przez okno. Widok z okna zmienia się wraz z przesuwaniem głowy przez 
widza, czego nie sposób doświadczyć, oglądając obraz: owej milcząco obecnej 
płaszczyzny nie jest w stanie unieważnić żadna iluzja. Do tego właśnie statusu 
płaszczyzny odnoszą się poświęcone symbolice malarstwa niderlandzkiego prace 
Günthera Fienscha62 i jego ucznia Michaela Brötjego63. W polskich badaniach 
ich propozycje były dotąd pomijane milczeniem, chociaż najwybitniejszy polski 
znawca malarstwa niderlandzkiego zauważył, że do analiz „z zakresu egzysten-
cjalnej hermeneutyki w duchu Michaela Brötjego „wybitnie się [ono] nadaje”64. 

Inspirując się pracami Imdahla, Fienscha i Brötjego, przyjmuję, że dzieła 
sztuki mają swój własny  s e n s  i k o n i c z n y, który uzmysławiany jest dzięki 
ich autonomicznej, znaczącej strukturze wizualnej, uobecnianej przez odbiorcę 
bezpośrednio w procesie oglądu (niem. Bildlichkeit). Autonomia struktury wi-
zualnej ufundowana jest na swoistości medium dzieła, w przypadku obrazów 
– płaszczyzny. Płaszczyzna obrazu wyznacza podstawę powołania wizualnego 
sensu ikonicznego. Sens ikoniczny konstytuowany jest poprzez ustanowienie 
rozpoznawalnych w doświadczeniu oglądowych relacji między światem wy-
obrażonym a płaszczyzną i granicą obrazu. Realizacja sensu ikonicznego jest 
możliwa wyłącznie przy aktywizacji  w i d z e n i a  w i d z ą c e g o. O ile 
bowiem  w i d z e n i e   r o z p o z n a j ą c e  pozwala dostrzec coś, co było 

61  Por. J.L. W a r d, Disguised Symbolism as Enactive Symbolism in Van Eyck’s Painting, „Ar-
tibus et Historiae” 15(1994) nr 29, s. 27.

62  Zob. G.  F i e n s c h, Form und Gegenstand. Studien zur Niederländischen Malerei des 
15. Jahrhunderts, Böhlau Verlag, Köln–Graz 1961. 

63  Zob. M.  B r ö t j e, Hans Memling, Blumenstilleben. Symbolische Erfahrung in der bilden-
den Kunst, w: tenże, Der Spiegel der Kunst. Zur Grundlegung einer Existential-Hermeneutischen 
Kunstwissenschaft, Urachhaus, Stuttgart 1990, s. 106-136; t e n ż e, Van Eyck, Ehegelöbnis Arnolfi ni-
-Cenami, w: tenże, Bild-Schöpfung, t. 1, Imhof Verlag, Petersberg 2012, s. 123-152.

64  W bibliografi i zawartej w monumentalnej prezentacji stanu badań nad malarstwem nider-
landzkim, opublikowanej przez Antoniego Ziębę, prace Fienscha i Brötjego nie zostały wymienione. 
Pisząc o zastanawiającym braku „egzystencjalno-hermeneutycznych” interpretacji malarstwa nider-
landzkiego, autor przeoczył wspomnianą wyżej analizę Martwej natury Memlinga  (Hans Memling, 
Waza z kwiatami, ok. 1485, Madryt, Museo Thyssen-Bornemisza) dokonaną przez Brötjego (por.  
Z i ę b a, dz. cyt., s. 127).

Michał HAAKE



135

już wcześniej znane (na przykład dzięki tekstowi Ewangelii), o tyle widzenie 
widzące nastawione jest na bezpośredni ogląd tego, co dotąd nieznane, lecz 
wyłania się dzięki swoistym dla danego dzieła relacjom między tym, co skąd-
inąd znane, a płaszczyzną obrazu. Relacja ta opiera się przy tym na istotowej 
odrębności płaszczyzny od przedstawienia. W doświadczeniu oglądowym ob-
razu płaszczyzna pozostaje obecna w każdym elemencie przedstawienia, nie 
będąc zarazem kolejnym z tych elementów, lecz poza nie wszystkie (poza całe 
przedstawienie) wykraczając i wszystkie je  t r a n s c e n d u j ą c, zarazem 
jednak mieszcząc je w obrębie swojej granicy. Jako taka, płaszczyzna jest więc 
dla świata przedstawionego instancją nieprzekraczalną, a więc  a b s o l u t n ą 
– synonimem tego, co  p o z a ś w i a t o w e.  

ANALIZA OBRAZU

Ołtarz św. Kolumby został bezsprzecznie zakomponowany i namalowa-
ny przez Rogiera van der Weydena. Artysta wykonał pędzlem znaczną część 
rozrysu – na skrzydłach ołtarza w całości. Nanoszony potem rysunek był czę-
ściowo kontynuowany przez ucznia według wzoru. W stosunku do rozrysu 
widoczne są pewne zmiany, które mistrz wprowadził w trakcie nanoszenia 
materii malarskiej65.  

Ołtarz ma strukturę tryptykową. Obraz będący przedmiotem naszego zain-
teresowania znajduje w jego lewym skrzydle. W kwaterze centralnej ukazana 
została scena pokłonu trzech króli, zaś w prawym skrzydle scena ofi arowania 
w świątyni. (Na odwrocie skrzydeł pierwotnie znajdowały się imitacje porfi -
ru, które zostały w okresie późniejszym zamalowane). Ołtarz ukazuje zatem 
następstwo wydarzeń w porządku od lewej do prawej strony, które było już 
wielokrotnie przedmiotem analizy66. By nakreślić rolę zwiastowania Marii 

65  Por. J.R.J.  v a n  A s p e r e n  d e  B o e r, Underdrawing in Paintings of the Rogier van der 
Weyden and Master of Flémalle Groups, Waanders Uitgevers, Zwolle 1992, s. 202-221; D e  V o s, 
dz. cyt., s. 282; C a m p b e l l, The Workshop of Rogier van der Weyden, s. 113. Na temat technicznych 
aspektów obrazów Rogiera van der Weydena i jego warsztatu por. też m.in. G. S t e y a e r t, „The 
Seven Sacraments”: Some Technical Aspects observed during the Restoration, w: Rogier van der 
Weyden in Context: Papers presented at the Seventeenth Symposium for the Study of Underdrawing 
and Technology in Painting held in Leuven, 22-24 October 2009, red. L. Campbell, J. Van der Stock, 
C. Reynolds, L. Watteeuw,  Peeters Publishers, Paris–Leuven 2012, s. 119-136; M.  P o s t e c, Techni-
cal Reconstitutions Based on „The Seven Sacraments” by Rogier van der Weyden: An Experimental 
Approach, w: Rogier van der Weyden in Context: Papers presented at the Seventeenth Symposium 
for the Study of Underdrawing and Technology in Painting held in Leuven, 22-24 October 2009, 
s. 147-157.  

66  Por. K. A r n d t, Der Columba Altar, Reclam, Stuttgart 1962, s. 7-15; N e u n e r, dz. cyt., 
s. 127-139; zob. A.  A c r e s, The Columba Altarpiece and the Time of the World, „The Art Bulletin” 

Piękno symbolu



136

w historii świętej, przypomnijmy jedynie jedno ze źródeł z epoki67, a mianowi-
cie modlitwę św. Bernardyna ze Sieny De triplici Christi nativitate  (powstałą 
między rokiem 1420 a 1444), opisującą istotę Chrystusowego wcielenia: „Cóż 
innego świadczy o chwale śmiertelnego człowieka, jeśli nie to, że wieczność 
stała się czasem, bezwymiarowość zyskała wymiar, twórca stał się stworzo-
nym, Bóg człowiekiem, życie śmiercią [...] szczęśliwość biedą, niewzruszoność 
bólem, niezniszczalne zniszczalnym,  n i e p r z e d s t a w i a l n e   p r z e d-
s t a w i a l n y m, że niedające się opowiedzieć znalazło słowo, a nieogra-
niczone – swoje miejsce, że  n i e w i d z i a l n e  stało się  w i d z i a n y m, 
niesłyszalne zyskało dźwięk, a niedotykalne dało się odczuć?”68.  

Zwiastowanie z Ołtarza św. Kolumby ukazuje scenę we wnętrzu widzia-
nym z ukosa, stosownie do pozycji, którą zajmuje widz, stojąc na wprost 
głównej kwatery tryptyku. Wnętrze otwiera się przez kamienny portal, ujęte 
w świetle wpadającym zarówno od strony widza, jak i z okien komnaty. W jed-
nym z okien widoczne są także promienie Boskiego światła, które uzupełniają 
światło naturalne.  

W wnętrzu wszystkie elementy wydają się zajmować miejsce zgodne z ich 
rzeczywistym przeznaczeniem, choć ustawienie wazonu z liliami z przodu sce-
ny, na progu wejścia, może budzić pewne wątpliwości. Wprawdzie wazon z li-
liami stoi na przedzie sceny także w Zwiastowaniu69 Melchiora Broederlama, 
ale znajduje się przed budynkiem. Ponadto obraz Broederlama, „konwencjo-
nalny i tradycyjny”, pochodzi z okresu przejściowego, w którym „nie pod-

80(1998), nr 3, s. 422-451; por.  L i e s s, dz. cyt., s. 625-665; G.  P o c h a t, Bild-Zeit. Zeitgestalt 
und Erzählstruktur in der bildenden Kunst des 14. und 15. Jahrhunderts, Böhlau Verlag Wien–
Köln–Weimar 2004, s. 186-189; L.F.  J a c o b s, Opening Doors: The Early Netherlandish Triptych 
Reinterpreted, Penn State University Press, University Park, Pennsylvania, 2012, s. 115-118.

67  Przegląd źródeł pisanych ikonografi i zwiastowania można znaleźć w pracach Gerta Duwego 
(por. D u w e, Der Wandel in der Darstellung der Verkündigung an Maria vom Trecento zum Quat-
trocento, s. 19-29; t e n ż e, Die Verkündigung an Maria in der niederländischen Malerei des 15. und 
16. Jahrhunderts, s. 11-21). Por. też:  L i e b r i c h, dz. cyt., s. 17-45.

68  „Che cosa, infatti, può l’uomo mortale gloriasi de dire, se non che l’eternità venne nel tempo, 
l’immensità nella misura, il Creatore nella creatura, Dio nell’uomo, la vita nella morte […] la beati-
tudine nella miseria, l’impassibilità nel dolore, l’incorruttibilità nel corruttibile, l’infi gurabile nella 
fi gura, l’innenarrabile nel discorso, l’inesplicabile nella parola, l’incircoscrittibile nel luogo, l’invisi-
bile nella visione, l’inudibile nel suono, l’impalpabile nel tangibile?” (B e r n a r d i n o  d i  S i e n a, 
Le prediche volgari, Pacetti, Milano 1954, s. 54. Podkr. – M.H.). Tekst ten wykorzystywano dotąd 
w badaniach nad ikonografi ą Zwiastowania w malarstwie włoskim (por. Ch. K r u s e, Wozu Men-
schen malen. Historische Begründungen eines Bildmediums, Wilhelm Fink Verlag, München 2003, 
s. 203-224). Przeglądu źródeł pisanych włoskiej ikonografi i zwiastowania dokonuje Julia Liebrich 
(por. L i e b r i c h, dz. cyt., s. 17-45, 177-188). Do badań malarstwa nie tylko włoskiego, ale także 
staroniderladzkiego tekst ten został wykorzystany przez Claudię Cieri (zob. C.  C i e r i, The Invisible 
in the Visible: „The Annunciation” by Antonello da Messina from Narrative to Icon, „Ikon. Journal 
of Iconographic Studies” 9(2016), s. 261-268). 

69  Melchior Broederlam, Zwiastowanie, 1393-1399, Musée des Beaux-Arts, Dijon.

Michał HAAKE



137

dawano każdej przedstawionej rzeczy próbie sprawdzalności”70. W dziełach, 
które należą do późniejszej, naturalistycznej fazy malarstwa niderlandzkiego, 
lilium candidum jest już „na swoim miejscu”: w Zwiastowaniu z Tryptyku 
de Mérode wazon stoi na stole, w Zwiastowaniu z Ołtarza Gandawskiego71 
lilie trzyma anioł, a w pierwowzorze Zwiastowania z Ołtarza św. Kolumby 
Rogiera van der Weydena, którym było Zwiastowanie72 Jana van Eycka, wa-
zon z liliami znajduje się przy postaci Marii, blisko jej modlitewnika. Czy 
należy jednak przywiązywać wagę do nietypowego umiejscowienia tego mo-
tywu przez van der Weydena, skoro o jego symbolicznej funkcji – jak pisał 
Panofsky – „wiemy z setek innych Zwiastowań”73 i „możemy przyjąć”74, że 
w malarstwie niderlandzkim piętnastego stulecia „zachował [on] znaczenie 
symbolu czystości”75? A jednak Rogier van der Weyden próbuje osiągnąć za 
pomocą tego konwencjonalnego motywu „coś więcej”, co znajduje potwier-
dzenie w fakcie, że w procesie malowania zmienia on ustawienie wazonu. 
Na rysunku wstępnym, widocznym na zdjęciu wykonanym w podczerwie-
ni, wazon znajduje się jeszcze przy łożu Marii76. Z jakichś powodów malarz 
przesuwa jednak naczynie do przodu. Ustawienia wazonu nie można uznać za 
przypadkowe77 czy niemające znaczenia dla semantyki dzieła.   

Sposób oświetlenia sceny i ustawienie przedmiotów w przestrzeni nie 
mówią jeszcze niczego o zakomponowaniu świata przedstawionego w płasz-
czyźnie obrazu. W doświadczeniu wzrokowym ujawnia się napięcie między 
otwarciem przestrzeni w głąb a intensywnością struktury barwnej dzieła, zor-
ganizowanej wokół triady plam: bieli szat anielskich, czerwieni łoża i nie-
bieskiego płaszcza Marii, które wybijają się ku przodowi spośród brązów 
i beżów wnętrza. Czerwień łoża dorównuje intensywnością świetlistości bieli, 
ramując jednocześnie niebieską, a więc optycznie cofającą się sylwetę Marii, 
co przekłada się na osobliwe spłaszczenie kompozycji. Widać to dobrze w po-
równaniu z dziełem naśladowcy Rogiera van der Weydena, który chciał tego 
wszystkiego uniknąć, cofając postaci w głąb, za stopnie schodów, i rezygnując 
z czerwieni baldachimu  [il. 4]. 

70  P a n o f s k y, Rzeczywistość i symbol w malarstwie niderlandzkim, s. 126; por. A.  Z i ę b a, 
Sztuka Burgundii i Niderlandów 1380-1500, t. 2, Sztuka dworu burgundzkiego oraz miast nider-
landzkich, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2008, s. 311.

71  Hubert van Eyck i Jan van Eyck, Ołtarz Gandawski (Het Lam Gods), 1420-1432, Katedra 
św. Bawona, Gandawa.

72  Jan van Eyck, Zwiastowanie, ok. 1434, National Gallery of Art, Washington, D.C.
73  P a n o f s k y, Rzeczywistość i symbol w malarstwie niderlandzkim, s. 135.
74  Tamże.
75  Tamże.
76  Por. v a n  A s p e r e n  d e  B o e r, D i j k s t r a, v a n  S c h o u t e, D a l d e r u p, F i l e d t  

K o k, dz. cyt., s. 211, 216.
77  Za przypadkowe uważa je Dirk De Vos (por. D e  V o s, dz. cyt., s. 195).

Piękno symbolu



138

Ów płaszczyznowy aspekt kompozycji podkreślony został generalną rela-
cją strukturalną między lewym skrzydłem a pozostałymi częściami tryptyku. 
Figury, mimo że znajdują się na różnej głębokości w przestrzeni, tworzą serię 
wertykalnych akcentów na płaszczyźnie obrazu78. Przyglądając się bliżej je-
dynie początkowi tego ciągu, wskażmy na sąsiedztwo Marii ze Zwiastowania 
z postacią fundatora w panelu środkowym, podkreślone optycznie przez skos 
ich ramion. Ścisłymi zależnościami optycznymi z pozostałą częścią ołtarza 
powiązane są także elementy wyznaczające konstrukcję wnętrza – skos ściany 
z oknami oraz krokiew podtrzymująca sklepienie i równoległy do niej bal-
dachim łoża postrzegane są w relacji do zarysu wzgórza i konstrukcji stajni 
w panelu środkowym, a także w relacji do architektury kościoła – zarówno 
w panelu środkowym (ganek obejściowy), jak i na prawym skrzydle (tryforia 
i arkady), ponieważ tworzą z nimi optyczny ciąg formalny rozpościerający się 
przez cały tryptyk79. Różne miejsca (Nazaret, Betlejem, Jerozolima; wnętrze 
domu, pejzaż, wnętrze świątyni) zespalają się zarówno na poziomie treści, jak 
i poprzez wspólne odniesienie do płaszczyzny przedstawienia, która przenika 
je wszystkie, zamykając je zarazem w swoich granicach. 

W przypadku kwatery Zwiastowania zauważyć można, że napięcie mię-
dzy głębią wnętrza a płaszczyznowością grupy fi guralnej doświadczane jest 
także ze względu na konstrukcję przestrzeni wewnątrzobrazowej. Wnętrze 
ukazane jest w perspektywie zbliżonej do ptasiej, a więc z wysoko wykreślo-
nym horyzontem. Oko bez trudu wyczuwa wyniesienie miejsca zbiegu linii 
perspektywicznych okien i posadzki, gdyż sytuuje się ono jeszcze wyżej niż 
postać frunącego anioła. Także dlatego, że posadzka komnaty kończy się na tej 
samej wysokości, co znacznie od niej głębsza przestrzeń świątyni na prawym 
skrzydle. Obserwacja przestrzeni Zwiastowania „z góry” oraz widok wszyst-
kich tych „oboczności” przekładają się na postrzeżenie posadzki jako chylącej 
się ku przodowi w coraz większym spadku. Postrzeżenie to pozostaje zarazem 
„niezgodne” z oglądem postaci Marii i anioła, sytuujących się na wprost wi-
dza. W konsekwencji postaci jawią się nie tyle jako osadzone we wnętrzu, ile 
rozciągnięte na płaszczyźnie między brzegami pola obrazowego. Odniesienie 
fi gur do granicy obrazu zostało wyraźnie zaakcentowane także przez sposób 
artykulacji portalu. Jego frontalna płaszczyzna została bowiem po bokach zre-
dukowana do bardzo cienkich pasm. Na reprodukcjach omawianego dzieła 
pasma te, jedno bądź oba, są na ogół obcięte. Stojąc przed obrazem, nie spo-
sób jednak od ich obecności abstrahować – także ze względu na to, że portal 

78  Por. tamże, s. 276, 278.
79  Na opisane relacje optyczne między poszczególnymi panelami wskazywał już Alfred Acres, 

interesowały go one jednak jako czynnik przekładający się na splecenie różnych trybów czasowych 
reprezentowanych w Ołtarzu św. Kolumby (por.  A c r e s, dz. cyt., s. 433).   

Michał HAAKE



139

stanowi (obok anioła) najjaśniejszy motyw obrazu. Architektura prezentuje się 
tutaj jako pasma delikatnego światła, które pośredniczą między sceną zwia-
stowania a granicą obrazu80. Taka sama transformacja architektury widoczna 
jest także przy górnym brzegu pola obrazowego. Pasma boczne i górne są przy 
tym połączone przez narożne formy, które osłabiają przestrzenność sklepienia, 
eksponując równoległe do płaszczyzny rozpostarcie ściany z rozetą, którą już 
porównywano do wyniesionego w górę nimbu Marii81. Portal nie jest elemen-
tem, który ma wywołać poczucie kontynuacji przestrzeni widza w przestrzeni 
przedstawienia. Jego forma pośredniczy między fi gurami a granicą obrazu, 
nieprzekraczalną – a więc  a b s o l u t n ą – instancją dla całego świata przedsta-
wionego. Pełni tę samą funkcję, co portale we wcześniejszych dziełach artysty 
– Tryptyku z Mirafl ores82, Ołtarzu św. Jana Chrzciciela83 czy Ołtarzu Siedmiu 
Sakramentów84. Nawiązując do tradycyjnej symboliki arkady, portale są w tych 
obrazach ściśle związane ze scenami i tworzą wokół nich „architektoniczną 
aureolę”, służąc oznaczeniu wyobrażonej przestrzeni jako świętej85.

Jeśli, stojąc na wprost sceny zwiastowania z Ołtarza św. Kolumby, widz 
spróbuje wirtualnie przedłużyć posadzkę do miejsca, w którym się znajduje, 

80  Nie można powiedzieć, że portal został zredukowany z braku miejsca, jego przedstawienie 
nie było bowiem w ogóle konieczne. Inaczej niż w przypadku portali z Tryptyku z Mirafl ores (Rogier 
van der Weyden, Tryptyk z Mirafl ores, 1437-1445), Gemäldegalerie, Berlin), nie ma na nim żadnej 
rzeźbiarskiej dekoracji istotnej dla ikonografi i. W scenie Wizja cesarza Oktawiana Augusta z Tryp-
tyku Narodzin (Rogier van der Weyden, Tryptyk Narodzin, 1432-1455, Berlin, Gemäldegalerie), która 
rozgrywa w podobnym wnętrzu, ujętym w równie wąskie pole obrazowe, portal jest zaś całkowicie 
nieobecny. Rozwiązanie analogiczne do tego, które artysta zastosował w Zwiastowaniu z Ołtarza 
św. Kolumby, widoczne jest natomiast w scenie zwiastowania z Tryptyku de Mérode: framuga okna, 
która pozostaje w relacji do skrzydeł anioła, została tu zredukowana do wąskiego pasma rozcią-
gniętego wzdłuż lewego brzegu obrazu. Zdania na temat autorstwa Tryptyku de Mérode są podzie-
lone. Przez część badaczy jest on przypisywany Robertowi Campinowi, mistrzowi Rogiera van der 
Weydena (w latach 1427-1432 odbył on praktykę w warsztacie Campina) (por. S.  K e m p e r d i c k, 
J.  S a n d e r, Der Meister von Flémalle, Robert Campin und Rogier van der Weyden – ein Resümee, 
w: J. Sander i in., Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden, katalog wystawy (Städel 
Museum, Frankfurt am Main, 21 XI 2008-1 III 2009, Gemäldegalerie der Staatlichen Museen, Berlin, 
20 III 2009-21 VI 2009), red. S. Kemperdick, J. Sander, Hatje Cantz Verlag, Ostfi ldern 2009, s. 149-
-159. Również zaginione Zwiastowanie van der Weydena, znane z kopii ze zbiorów Gemäldegalerie 
w Berlinie, prezentowało transpozycję motywu architektonicznego w rozświetlone pasmo, rozcią-
gnięte wzdłuż lewego brzegu obrazu (por. D e  V o s, dz. cyt., s. 197 – ilustracja). 

81  Por.  L i e s s, dz. cyt. t. 2, s. 638.
82  Rogier van der Weyden, Tryptyk z Mirafl ores, 1437-1445, Gemäldegalerie, Berlin. 
83  Rogier van der Weyden, Ołtarz św. Jana Chrzciciela, 1445-1460, Gemäldegalerie, Berlin.
84  Rogier van der Weyden, Ołtarz Siedmiu Sakramentów, 1445-1450, Królewskie Muzeum 

Sztuk Pięknych, Antwerpia.
85  Zob. K.M.  B i r k m a y e r, The Arch Motif in Netherlandish Painting of the Fifteenth Cen-

tury: Part One, „The Art Bulletin” 41(1961) nr 1, s. 1-20; S.N.  B l u m, Symbolic Invention in the 
Art of Rogier van der Weyden, „Konsthistorisk tidskrift / Journal of Art History” 46(1977) nr 3, 
s. 108, 111.

Piękno symbolu



140

okazuje się, że nie sposób doświadczyć jej jako dającej wsparcie stopom. Po-
wstaje poczucie jej uchylania się i otwierania się jakieś głębi. Scena Zwiasto-
wania, rozpostarta między brzegami płaszczyzny, jawi się jako reprezentacja 
porządku obrazu, który pozostaje przeciwstawny wobec tego uciekania gruntu 
spod nóg. Można zatem postawić pytanie, w jakiej relacji do tematu obrazu 
pozostaje owa generalna struktura optyczna. 

Zależność między formą a treścią płótna ma swoje źródło w tym, że główne 
postaci, anioł i Maria, ukształtowane zostały w ścisłym odniesieniu do brze-
gów obrazu. Płaszcz anielski rozszerza się ku lewej stronie obrazu, stykając 
się z portalem. Dokładnie na tej samej wysokości skrzydło anielskie przecina 
świetliste pasmo, które sięga granicy obrazu [il. 6]. U naśladowców van der 
Weydena skrzydła te są konsekwentnie chowane za krawędź portalu. Naj-
prawdopodobniej miało to służyć przywróceniu logiki przestrzennej, zgodnie 
z którą skrzydła anioła, który właśnie przeszedł przez drzwi widoczne po lewej 
stronie, mogą znajdować albo jeszcze częściowo za nimi, albo – kiedy drzwi 
są zamknięte – już w całości w obrębie wnętrza, nie zaś z boku portalu, jak to 
widzimy w Ołtarzu św. Kolumby. Mając na uwadze właśnie korekty dokony-
wane przez naśladowców malarza, należy uznać to rozwiązanie za niezwykłe, 
nie zaś co najwyżej za „dziwne”86. Ku temu właśnie miejscu zespolenia anioła 
z granicą obrazu spojrzenie widza kierowane jest także za sprawą złocistego 
paliusza, wijącego się od prawej dłoni anioła ku lewej stronie obrazu i ukła-
dającego się równolegle do anielskiego skrzydła. Element ten jawi się jako 
jeszcze jedno – obok pasma złotych słów pozdrowienia anielskiego „Ave gra-
cia plena Dominus tecum” – przesłanie wychodzące od anioła i skierowane ku 
oczom widza. Nie znajduję innego wyjaśnienia tej osobliwości niż to, że fakt 
sięgnięcia przez anioła jego skrzydłem granicy obrazu stanowi potwierdzenie 
jego ścisłego i bezpośredniego związku z tym, co pozaświatowe – z instancją, 
której jest on posłańcem87. 

Nie sposób określić anioła jako wchodzącego przez drzwi. Pod względem 
optycznym wydarza się tu coś innego. Stykające się z granicą obrazu anielskie 
skrzydło „przekreśla” drzwi. „Przekreślenie” drzwi jest jednoczesne z ujęciem 
między anielskie skrzydła okna, przez które wpadają promienie z gołębicą. 

W strukturze obrazu istotne jest to, że wyeksponowane nad głową anioła 
okno umiejscowione zostało między mniejszym oknem a zapleckiem baldachi-
mu, co w porządku płaszczyzny tworzy relację trzech prostokątów stopniowo 
zwiększających swoją powierzchnię. W relacji tej segment środkowy jawi się 
jako poszerzenie obszaru nieba, a jednocześnie prezentacja formy krzyżowej, 
odczytywanej w elementach dzielących pole okna. Wsparciem dla takiego 

86  C a m p b e l l, The Workshop of Rogier van der Weyden, s. 115.
87  Stwierdzenie, że położenie skrzydła „wskazuje na to, że anioł wszedł albo przez drzwi, albo 

przez portal” (A c r e s, dz. cyt. s. 433), wprowadza niejasność, którą powyższe objaśnienie usuwa. 

Michał HAAKE



141

odczytania tej formy jest obecność krzyża, który zdobi anielski diadem i znaj-
duje się u jej „podstawy”. W tę grę optyczną włączone jest także skrzyżowanie 
słów pozdrowienia anielskiego z berłem trzymanym przez anioła. Połączone 
świętymi promieniami, berło i okno przypominają o celu misji wyznaczonej 
temu, który zostanie poczęty z Ducha Świętego. Formy krzyżowe prezentu-
ją się widzeniu tylko poprzez konkretne motywy: podział okna, pasmo słów 
i berło. Same nie tworzą elementów materialnego świata. Pozostają w stanie 
wnikania w świat przedmiotowy, co unaocznia związek duchowego przesłania 
z tym, co zmysłowe.  

Prawa dłoń anioła – której położenie starannie skorygowano względem 
rysunku wstępnego88 – wskazuje na słowa pozdrowienia, ale również na listwę 
boazerii. Bieg tej listwy wykreśla brązowy prostokąt, który staje się miej-
scem „spotkania” gołębicy, promieni, berła i anielskiego pozdrowienia. Jed-
nocześnie oko odczytuje ten usytuowany w centrum prostokąt jako analogon 
kształtu całego pola obrazowego. Prostokąt ten stanowi zarazem przeciwwa-
gę drzwi. W relacji do nich ukazuje, że porządek przestrzeni i logika świata 
przedmiotowo-przestrzennego zostają zastąpione przez stan odniesienia do 
płaszczyzny obrazu – do tego, co  p o z a ś w i a t o w e. W ten właśnie sposób 
wizualizowana jest treść anielskiego pozdrowienia, wskazująca na obecność 
Transcendencji w tym oto miejscu (Dominus tecum)89. Dzięki temu treść ta 
nie jest przywoływana jako konstrukt myślowy, co ma miejsce w przypadku 
lektury tekstu; nie jest też uzmysławiana za pomocą czysto konwencjonalnej 
symboliki, lecz istnieje w samym obrazie. 

Pole przedstawienia symbolu Ducha Świętego prezentuje się jednocześnie 
między dwoma elementami o barwie czerwonej: zwiniętą na kształt worka za-
słoną łoża i znajdującą się poniżej poduszką, a rangę tego układu podkreślono 
przez usytuowanie relacji tych przedmiotów w osi obrazu. 

Przypominająca worek, zwinięta zasłona została w szczególny sposób wy-
różniona – wskazuje na nią skrzydło anielskie i znajduje się ona ponad znakiem 
Ducha Świętego.  Jednocześnie została ujęta w osobne pole, które mieści się 
między oknem a baldachimem, wpisane w sekwencję prostokątnych kształtów. 
W sekwencji tej zasłona sytuuje się „po” oknie i ukazuje transpozycję otwar-
tego nieba w formę zamkniętą, w stan skrycia. (Prostokątna okiennica z jasną 
kratownicą jawi się jak stan pośredni między płaskim prostokątem błękitu nieba 
a delikatnie fałdowaną materią wypukłego „worka”). Transpozycja ta dokonu-
je się „po torze” promieni, jest więc ściśle powiązana z oddziaływaniem Ducha 
Świętego i wyróżnieniem Marii jako pełnej łaski. Jednocześnie zwinięta na 
kształt worka zasłona sytuuje się między promieniami a cienkimi linkami, któ-

88  Por. J.R.J.  v a n  A s p e r e n  d e  B o e r, dz. cyt., s. 211, 214.
89  Jest to kolejne rozwiązanie, które malarz przejmuje ze Zwiastowania paryskiego.

Piękno symbolu



142

re podtrzymują baldachim. W procesie percepcji obrazu owe biegnące ukośnie 
linki ulegają nieustannej transformacji w kolejne promienie. Jak tamte łączą 
niebo z wnętrzem, tak te – poprzez baldachim – łączą wnętrze z portalem 
i w ten sposób odsyłają  je do pozaświatowej granicy obrazu. 

Relacje te dopełnione są przez wysunięcie przypominającej worek zasłony, 
która wydaje się usytuowana niemal pomiędzy aniołem a Marią, zyskując tym 
samym – przez analogię do ich okrągłych głów – osobliwy rys czegoś między 
bytem duchowym a cielesnym.

Podwieszona do zwieńczenia baldachimu, zwinięta zasłona „współ-
widziana” jest z zasłoną drugą, również czerwoną, znajdującą się w jednej 
płaszczyźnie i opadającą ukośnie ku prawej stronie. Wzajemna relacja tych 
elementów wskazuje na ich dopełnianie się: na dialektykę skupienia i rozpo-
starcia. W ten sposób zasłona druga dookreśla to, czym jest zasłona zwinięta 
na kształt worka, przez własne odniesienie do płaszczyzny i granicy obrazu: 
złota obwódka oraz pionowe, drobne fałdy zasłony tworzą sekwencję, która 
ma swoje zwieńczenie w świetlistym paśmie portalu! Jednocześnie zasłona ta 
sięga drewnianej ławy, przy której modli się Maria. Postać Marii zwraca się ku 
aniołowi, „ukazując” zarazem swój związek z tym, co pozaświatowe: jej ręka 
z modlitewnikiem, oparta o pulpit, opiera się zarazem o świetliste pasmo przy 
prawym brzegu obrazu. Uniesiona prawa dłoń Marii, równoległa do stronnic 
książki90, wyraża wolę działania w odniesieniu do tego, co absolutne, postawę 
wyrażoną w Biblii słowami: „Oto ja służebnica Pańska, niech mi się stanie 
według słowa twego” (Łk 1,38). Postawę tę poświadcza cała sylweta Marii. 
Płaszcz, który ją okrywa, jest lustrzanym odbiciem kurtyny baldachimu – obie 
formy tworzą jakby „bramę, przez którą Maria zwraca się ku aniołowi”91. 

Sylweta Marii zarazem sytuuje się optycznie między skosem zasłony 
a skosem czerwonej poduszki, od której – jako umieszczonej blisko centrum 
obrazu – oko nie może abstrahować. Rogier van der Weyden maluje poduszkę 
z wcięciem od góry, a wklęsłość tego wcięcia odpowiada krągłości zwiniętej 
w worek zasłony. W ich wzajemnej relacji i w odniesieniu do usytuowanego 
pomiędzy nimi symbolu Ducha Świętego wcięcie to przedstawia jak gdyby 
ślad uderzenia niewidzialnej siły, która spływa torem wyznaczonym przez 
anielskie berło. Poduszka stanowi jednocześnie optyczne przejście ku łożu, 
do którego przylega i które jawi się niczym jej powiększenie. 

Zwinięta na kształt worka zasłona, poduszka, łoże i druga zasłona ukazują 
przepływ – przez te poszczególne materie – niewidzialnej siły pochodzącej z nie-

90  Na związek uniesionej dłoni Marii i księgi wskazuje Liess; nie rozpatruje go jednak w od-
niesieniu do granicy obrazu (por. L i e s s, dz. cyt., t. 2, s. 651).

91  L i e s s, dz. cyt., s. 652. Na temat analogii między zasłoną a płaszczem por. także: O.  K e r b e r, 
Rogier van der Weyden: Die frühen Werke, „Giessener Beiträge zur Kunstgeschichte” 3(1975), 
s. 24. 

Michał HAAKE



143

ba. Wszystkie te elementy jednocześnie ramują Marię. Tym samym jako końco-
we stadium tego przepływu jawi się „spływający” z łoża płaszcz Marii. Dzięki 
temu także postać niewiasty prezentuje się jako materia, przez którą przenika 
coś bezprzedmiotowego. Zachowanie Marii jest odpowiedzią na ten bodziec. 
W widzeniu płaszczyznowym niewiasta kładzie głowę na podgłówku92.

Zwinięta na kształt worka zasłona, poduszka i łoże stają się – nie same 
z siebie, lecz jedynie przez uczestnictwo w tej przemianie przedmiotowości 
w obraz bezprzedmiotowości – obrazami czegoś, co poza nie wykracza. Tylko 
w ten sposób stają się one symbolami: zwinięta zasłona przypominająca wo-
rek, analogiczny do głów Marii i Anioła, to symbol Wcielenia; poduszka i łoże 
symbolizują zaś narodziny tego, który został poczęty w łonie przenikniętym 
przez Ducha.  

Spływający na posadzkę płaszcz Marii układa się równolegle do granicy 
obrazu – złote obszycie płaszcza wyraźnie koresponduje z rozświetlonym, 
wąskim pasmem portalu. Dolna część płaszcza układa się jednocześnie w kie-
runku wycięcia w dolnej partii ławy i wypełniającej ją ciemności. Ponad otwo-
rem znajduje się płaskorzeźba z przedstawieniem Adama i Ewy, wygnanych 
z raju za nieposłuszeństwo wobec Boga, co wskazuje na kontekst, w którym 
należy pojmować wolę Marii. Płaszcz Marii sięga zarówno ciemności, jak 
i świetlistego pasma portalu. Portal jawi się jako całkowite przeciwieństwo tej 
ciemności, a zarazem, wraz z płaszczem, ją „domyka”, jak gdyby uzupełniając 
„brakujący” odcinek drewnianej ławy (il. 7).   

Relacja między światłością a ciemnością zyskała zatem w obrazie wymowną 
wizualizację. Przedstawia ona, w jaki sposób to, co  a b s o l u t n e, przywoływa-
ne tu przez portal, „reaguje” na ciemność grzechu, zamykając i zmniejszając jej 
obszar. Wzajemna relacja całego portalu i drewnianej ramy ukazuje „skurczenie 
się” ciemności wobec tego, co niesie z sobą zwiastowanie, a więc wobec per-
spektywy odkupienia grzechów przez owoc łona Maryi, Jezusa Chrystusa. 

Interpretacja otworu w dolnej partii ławy nie jako zwyczajnego zacienie-
nia, lecz jako czeluści znajduje potwierdzenie w scenie w panelu centralnym. 
Czeluść ta ma bowiem dopełnienie w czeluści piwnicy („podziemne cienie”93), 
z której wyłania się św. Józef. Anioł zwiastujący Maryi wybawił go od lęku 
i otworzył na perspektywę zbawienia: „Nie bój się wziąć do siebie Maryi, 
twej Małżonki, albowiem z Ducha Świętego jest to, co się w Niej poczęło. 
Porodzi Syna, któremu nadasz imię Jezus, On bowiem zbawi swój lud od jego 
grzechów” (Mt 1,20-21).

92  Na tę relację między głową Marii a łożem zwraca uwagę Reinhard Liess (por. L i e s s, 
dz. cyt., t. 2, s. 651). 

93  A c r e s, dz. cyt., s. 433. Ze względu na wyobrażenie stajenki interpretacja tego otworu jako 
wejścia do groty narodzenia Chrystusa nie jest przekonująca.   

Piękno symbolu



144

Opadając na posadzkę, płaszcz Marii wiedzie oko widza ku liliom, splatając 
się zarazem z ich listowiem. Lilie są symbolem dziewiczego poczęcia Chrystu-
sa, które zapowiedział anioł („Duch Święty zstąpi na Ciebie i moc Najwyższego 
okryje Cię cieniem” – Łk 1,35). Na obrazie Rogiera van der Weydena zyskują 
one przy tym niebywałą złożoność wizualną. Ich łodyga stanowi postać trans-
pozycji roślinnych motywów obecnych na zielonym dywanie. Transpozycja 
ta odrywa spojrzenie widza od ziemi, kierując je ku górze. Kwiaty lilii, które 
rozchylają się na boki i zarazem utrzymują poziom wbrew swemu ciężarowi, są 
jakby emanacją bieli płaszcza anioła. Jednocześnie dwa kwiaty po prawej stro-
nie otwierają się na wysokości modlitewnika i łona Marii. Dodatkowo zwracają 
się one ku łożu, a jeden z nich, usytuowany na tle czerwonej draperii, jakby „za-
sysał” w swój środek jej wąskie fałdy. Wieńczące bukiet dwa pączki rozchylają 
się: jeden z nich ku aniołowi, a drugi ku Marii, czyniąc z lilii optyczny nośnik 
dialogu między tymi postaciami94. Można też wskazać, że pączki te nawiązują 
do układu dwóch górnych narożników poduszki, „powtarzając” wspomniane 
„wcięcie” między nimi. Analogia ta oraz czerwień „wlewająca się” do kwiatu 
unaoczniają ukształtowanie lilii przez tę samą niewidoczną siłę, której ślady 
widoczne są w materii poduszki i łoża, docierającą do lilii za wskazaniem aniel-
skiego berła. W ten sposób ów konwencjonalny symbol włączony został w grę 
o charakterze ściśle wizualnym. I jedynie przez tę grę, nie zaś przez sam ten 
motyw wyraża się oddziaływanie tego, co transcendentne, w świecie. 

Tak jak berło anioła wysunięte jest ku Marii, tak też kwiaty lilii, ustawione 
w dzbanie na progu, wysunięte zostały w stronę widza – są niczym przedmiot 
do „wzięcia”, prezentując się zarazem, jak gdyby zostały zatrzymane na gra-
nicy obrazu. Wskazują na instancję absolutną, poświadczoną przez widoczne 
na brzuścu dzbana odbicie okna z formą krzyża95. Motyw odbicia okna z formą 
krzyża malarz wykorzystał w tym samym czasie lub niedługo później w przed-
stawieniu Chrystusa Salvatora w Tryptyku rodziny Braque96. Symbolika odbić 
okien w malarstwie niderlandzkim stała się przedmiotem sporu. Odbicie w kuli 
trzymanej przez Chrystusa Salvatora można raczej uznać za przedstawienie 
okna mistycznego – symbol łaski oświecającej, zbawienia97. Odbicia okien 
w naczyniach w scenach przedstawiających zwiastowanie kojarzono przeważ-

94  Na takie właśnie ukształtowanie lilii zwraca uwagę Reinhard Liess (por. L i e s s, dz. cyt., 
t. 2, s. 650).

95  Element ten był już dostrzegany wcześniej, ale traktowano go jako symbol sam w sobie, 
przejęty z tradycji ikonografi cznej.

96  Rogier van der Weyden, Tryptyk rodziny Braque, 1451-1453, Luwr. 
97  Por.  P a n o f s k y, Rzeczywistość i symbol w malarstwie niderlandzkim, s. 123; C. G o t -

t l i e b, The Mystical Window in Paintings of the Salvator Mundi, “Gazette des Beaux-Arts” 56(1960), 
s. 312-332; M.W.  A i n s w o r t h, Workshop Practice in Early Netherlandish Painting: An Inside 
View. Catalogue Numbers 45-71. w: From Van Eyck to Bruegel: Early Netherlandish Painting 
in the Metropolitan Museum of Art, katalog wystawy (Metropolitan Museum of Art, Nowy Jork, 

Michał HAAKE



145

nie z symboliką maryjną, ale też powątpiewano, by zawsze miały one określo-
ną funkcję symboliczną98. W przypadku Zwiastowania z Ołtarza św. Kolumby 
istotne jest to, że odbicie pochodzi od okna widocznego ponad postacią anioła, 
które stanowi przeciwległy biegun dla okna z formą krzyżową, przez które 
wpadają promienie światła. Owo wirtualne okno, niezwiązane z żadną realną 
przestrzenią, znajduje się poza wszelkim widzem i naznacza jego przestrzeń, 
niejako zmieniając światło naturalne w światło łaski. Wazon z liliami, który 
pozwala widzowi tę sytuację rozpoznać, jawi się jako dar transcendencji kie-
rowany do niego w następstwie Zwiastowania. Prowadząc spojrzenie widza 
ku górze, okazuje się także darem, który chroni go przed ześlizgnięciem się 
w przepaść99. W ten sposób zawarta w Zwiastowaniu obietnica zbawienia re-
alizuje się w odniesieniu do każdego widza, który staje przed obrazem. 

W obrazie Rogiera van der Weydena można dzięki temu upatrywać szczy-
towe osiągnięcie niderlandzkiej formuły dzieła sztuki jako obrazu komunikacji 
religijnej100. Płótno stanowi zarazem wariant właściwej dla twórczości tego ma-
larza strategii świadomego wprowadzania „niezgodności” w zakresie proporcji 
oraz korelacji brył i przestrzeni, za pomocą której, utrzymując się w ramach 
naturalistycznych tendencji swojego czasu, udanie zachowywał on dewocyjną 
funkcję obrazów101. Objaśniając dzieła van der Weydena, badacze przyjmują, 
że artysta, będąc człowiekiem wykształconym, uzupełniał swoją znajomość 
Biblii lekturą najważniejszych tekstów religijnych późnego średniowiecza, jak 
Złota legenda Jakuba de Voragine, Speculum humanae salvationis (ok. 1324), 
Wizja św. Brygidy Szwedzkiej, Medytacje nad żywotem Chrystusa Pseudo-
-Bonawentury czy Geestelike brulocht Jana van Ruusbroeca). Jako świadec-
two oczytania artysty i jego zdolności budowania wyrafi nowanych konstrukcji 
semantycznych wskazuje się między innymi Ołtarz Bladelina102 z połowy lat 
czterdziestych piętnastego stulecia103. Nie podejmując w tym miejscu dyskusji 

22 IX 1998-3 I 1999), red. M.W. Ainsworth, K. Christiansen i in., Metropolitan Museum of Art, 
New York 1998, s. 238.

98  Por. J.  B i a ł o s t o c k i, Okno i oko. Realizm i symbolika refl eksów światła w sztuce Dürera 
i jego poprzedników, w: tenże, O dawnej sztuce, jej teorii i historii, red. M. Poprzęcka, A. Zięba, 
S. Michalski, słowo/obraz terytoria, Gdańsk 2009, s. 116.

99  Zabieg ten został już zastosowany w Zwiastowaniu paryskim. Omawiany obraz rangę tego 
rozwiązania podtrzymuje. Osobliwość ustawienia dzbanów z liliami w przedstawieniach zwiasto-
wania autorstwa  Rogiera van der Weydena jest czytelna także na podstawie reakcji na nie ze strony 
naśladowców artysty, którzy zachowując motyw, jednocześnie odsuwają go od granicy obrazu, 
włączając w przestrzeń przedstawienia. 

100  Na temat tej formuły por. Z i ę b a, Sztuka Burgundii, t. 2, s. 142. 
101  Por.  B i r k m a y e r, dz. cyt., s. 16n.
102  Rogier van der Weyden, Ołtarz Bladelina, 1432-1455, Gemäldegalerie, Berlin.
103  Por. m.in. M.  G ą s i o r o w s k i, Rogier van der Weyden: Tryptyk „Narodzin Chrystusa”. 

Miasto jako reprezentacja, „Artium Quaestiones” 14(2003), s. 29-97. 

Piękno symbolu



146

na temat rzeczywistego przygotowania intelektualnego malarza, zaznaczmy 
jedynie, że semantyka omówionego wyżej Zwiastowania nie wykracza w żad-
nym stopniu poza literę Biblii. 

SYMBOL I PIĘKNO

W dotychczasowych badaniach nad symbolicznością malarstwa nider-
landzkiego dominowała jego lektura, w której rozszyfrowywano znaczenie 
przedstawień poszczególnych przedmiotów w oparciu o tradycję ikonogra-
fi czną i źródła pisane, niezależnie od tego, czy była to symbolika ukryta, czy 
też jawna. Badaniami tego rodzaju kieruje zwykle oczekiwanie, że treści, za 
pomocą których przemawia do nas sztuka, można zebrać w określonym poję-
ciu. Do takiego pojęciowego uprzedmiotowienia prowadzi stawianie w obliczu 
obrazu pytania przede wszystkim o to, co zostało na nim przedstawione. Cho-
ciaż swoim rozumieniem widz obejmuje tę kwestię (o ile to, co przedstawione, 
jest dlań rozpoznawalne), to jednak z pewnością nie stanowi ona właściwego 
celu odbioru dzieła. Wyliczając elementy przedmiotowe i przypisując im zna-
czenia symboliczne na mocy zaplecza tekstowego i tradycji ikonografi cznej, 
pozostawiamy samą sztukę gdzieś w tyle. Jej dzieło okazuje się wówczas 
jedynie  n o ś n i k i e m  sensu: nośnikiem, który można by zastąpić innym. 
W omawianym przypadku Zwiastowanie Rogiera van der Weydena można by 
zastąpić innym obrazem ukazującym ten sam zestaw symbolicznych przed-
miotów: promienie z gołębicą, lilie w wazonie, strój anioła, czerwone łoże 
z baldachimem i zasłoną zwiniętą na kształt worka. 

W powyższej analizie starałem się wykazać, że przedmioty intepretowa-
ne jako symboliczne pozostają w obrazie Rogiera van der Weydena w nie-
zwykle złożonych związkach wizualnych zarówno z innymi elementami, jak 
i z całością obrazu. Skupienie uwagi na symbolice poszczególnych motywów 
prowadzi w procesie analizy obrazu do ich nieuchronnego wyodrębnienia 
z tych związków. W przedłożonej interpretacji natomiast sensy odnoszące 
się do tematu zwiastowania zostały wywiedzione jedynie z relacji struktu-
ralnych między poszczególnymi elementami: (1) między skrzydłami anioła 
a – jednocześnie – portalem, drzwiami i oknem; (2) między oknami, zasłoną 
zwiniętą na kształt worka, boazerią, ponownie drzwiami, baldachimem, drugą 
zasłoną, ławą z książką, płaszczem Marii; (3) między oknami, zasłoną zwi-
niętą na kształt worka, poduszką, łożem; (4) między kwiatami lilii w dzbanie 
a – jednocześnie – szatą anioła, poduszką, płaszczem Marii, portalem oraz (5) 
między wszystkimi tymi elementami łącznie. Poszczególne przedmioty zosta-
ły odczytane jako symboliczne wyłącznie na mocy ich uczestnictwa w tych 
relacjach. 

Michał HAAKE



147

Wyłanianie się treści z tych wielorakich związków strukturalnych między 
przedmiotami sprawia, że symbolami stają się nie tylko niektóre z nich, ale że 
cały obraz zaczyna funkcjonować jako symbol. W jaki sposób się to dzieje? 
W jaki sposób obraz jako całość staje się symbolem? Otóż opisane relacje 
między elementami świata na nim przedstawionego każdorazowo odnoszą 
spojrzenie widza do granicy obrazu: poprzez postać anioła, postać Marii, 
brązowy prostokąt w centrum, wazon z liliami i cały portal. W ten sposób 
mamy do czynienia ze wzajemnym przenikaniem się zmysłowej postaci ob-
razu z tym, co wobec zmysłowości nadrzędne i pozazmysłowe. Jako całość 
świat przedstawiony każe widzeniu wydobywać odniesienie do płaszczyzny, 
która zarazem nieustannie świat ten transcenduje – odsłania się poprzez świat 
przedstawiony i poza nim się skrywa. Ta całościowa symboliczność wykracza 
poza symbolikę poszczególnych motywów i pozostaje ściśle związana z kon-
kretnym obrazem będącym przedmiotem naszej analizy. Idea zwiastowania 
odbierana jest jako istniejąca w obrazie. Zwiastowanie Rogiera van der Wey-
dena to przykład symboliczności, która nie polega na tym, że obraz odsyła do 
znaczenia, lecz na tym, że dzieło pozwala się temu znaczeniu uobecnić, że 
owo znaczenie, do którego dzieło odsyła, jest – paradoksalnie – jedynie w tym 
dziele „ucieleśnione i przez nie poręczone”104, obecne w nim tu oto i „to w taki 
sposób, w jaki w ogóle może ono tu oto być”105. 

W przedstawionej analizie nie chodziło o wykazanie nowych treści sym-
bolicznych dzieła van der Weydena. W czternastym ani piętnastym stuleciu 
nie powstała zresztą żadna nowa ideologia czy doktryna religijna. Fundament 
wiary chrześcijańskiej pozostawał niezmieniony, a dzieła sztuki kontynuowały 
schematy kompozycyjne poprzednich wieków, co szczególnie dobrze widać 
na przykładzie realizacji takiego tematu, jak zwiastowanie. Malarstwo ni-
derlandzkie wykorzystywało konwencjonalną symbolikę w sposób jawny106. 
W sensie źródłowym symbol pozwala na ponowne rozpoznanie, w którym 
zarazem wydobywane jest to, co trwałe. Tyle że to rozpoznanie nie dokonuje 
się przez odwołanie do z góry wyuczonej wiedzy (na przykład zaczerpniętej ze 
słownika symboli), lecz przez ponowne odczytanie języka sztuki – przyjęcie 
czegoś, co dociera do nas poprzez siłę oddziaływania formy i znakomitości 
kształtu. Forma oddziałuje przez gęstość relacji wizualnych, która przekłada 
się na zintensyfi kowanie obrazu, wykraczające poza możliwości adekwatnego 
opisu. Z tej niemożliwej do przełożenia na słowo, opierającej się czystemu 
poznaniu intensyfi kacji bierze się wyróżniona pozycja sztuki, której nie jest 

104  G a d a m e r, Aktualność piękna, s. 46.
105  Tamże, s. 49.
106  Por. J.H.  M a r r ow, Symbol and Meaning in Northern European Art of the Late Middle Ages 

and the Early Renaissance, „Simiolus” 16(1986) nr 2-3, s. 150-169.

Piękno symbolu



148

w stanie przewyższyć żadna dyskursywna wykładnia symboliczna. Właśnie na 
tym polega piękno sztuki, którego składnikiem jest symboliczność.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Acres, Alfred. “The Columba Altarpiece and the Time of the World.” The Art Bulletin 
80, no. 3 (1998): 422–51.

Ainsworth, Maryan W. “Workshop Practice in Early Netherlandish Painting: An Inside 
View. Catalogue Numbers 45–71.” In From Van Eyck to Bruegel: Early Nether-
landish Painting in the Metropolitan Museum of Art. Catalog of an exhibition held 
at the Metropolitan Museum of Art in New York, Sept. 22, 1998–Jan. 3, 1999. 
Edited by Maryan W. Ainsworth, Keith Christiansen, et al. New York: Metropo-
litan Museum of Art, 1998.

Arasse, Daniel. L’Annunciazione italiana: Una storia della prospettiva. Translated by 
Cora Presezzi. Firenze: La Casa Usher, 2009.

Arndt, Karl. Der Columba Altar. Stuttgart: Reclam, 1962.
Bätschmann, Oskar. Einführung in die kunstgeschichtliche Hermeneutik: Die Ausle-

gung von Bildern. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988.
Bernardino di Siena. Le prediche volgari. Milano: Pacetti, 1954.
Belting, Hans, and Christiane Kruse. Die Erfi ndung des Gemäldes: Das erste Jahr-

hundert der niederländischen Malerei. München: Hirmer, 1994.
Białostocki. Jan, “Okno i oko: Realizm i symbolika refl eksów światła w sztuce Dürera 

i jego poprzedników.” In Białostocki, O dawnej sztuce, jej teorii i historii. Edited 
by Maria Poprzęcka, Antoni Zięba, and Sergiusz Michalski. Gdańsk: słowo/obraz 
terytoria, 2009.

—–—. Sztuka XV wieku od Parlerów do Dürera. Translated by Grzegorz Przewłocki 
and edited by Antoni Zięba. Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszaw-
skiego, 2010.

Birkmayer, Karl M. “The Arch Motif in Netherlandish Painting of the Fifteenth Cen-
tury: Part One.” The Art Bulletin 41, no. 1 (1961): 1–20.

Boehm, Gottfried. O obrazach i widzeniu: Antologia tekstów. Translated by Małgo-
rzata Łukasiewicz and edited by Daria Kołacka. Kraków: Universitas, 2014.

Brötje, Michael. “Hans Memling, Blumenstilleben: Symbolische Erfahrung in der 
bildenden Kunst.” In Brötje, Der Spiegel der Kunst: Zur Grundlegung einer 
Existential-Hermeneutischen Kunstwissenschaft. Stuttgart: Urachhaus, 1990.

—–—. “Van Eyck, Ehegelöbnis Arnolfi ni—Cenami.” In: Brötje, Bild-Schöpfung. 
Vol. 1. Petersberg: Imhof Verlag, 2012.

Bryl, Mariusz. “Płaszczyzna, ogląd, absolut: Inspiracje hermeneutyczne we współ-
czesnej historii sztuki.” Artium Quaestiones 6 (1993): 55–84.

Campbell, Lorne. “The New Pictoral Language of Rogier van der Weyden”. In: Lorne 
Campbell and Jan Van der Stock. Rogier van der Weyden 1400–1464: Master of 
Passions. Zwolle and Leuven: Waanders Publishers and Davidsfonds, 2009.

Michał HAAKE



149

—–—. “The Workshop of Rogier van der Weyden.” In: Lorne Campbell and Jan Van 
der Stock. Rogier van der Weyden 1400–1464: Master of Passions. Zwolle and 
Leuven: Waanders Publishers and Davidsfonds, 2009.

Campbell, Lorne, and Jan Van der Stock. Rogier van der Weyden 1400–1464: Master 
of Passions. Zwolle and Leuven: Waanders Publishers and Davidsfonds, 2009.

Cieri, Claudia. “The Invisible in the Visible: ‘The Annunciation’ by Antonello da 
Messina from Narrative to Icon.” Ikon. Journal of Iconographic Studies 9 (2016): 
261–8.

De Holanda, Francisco. “O malarstwie starożytnym.” Translated by Lucjan Siemień-
ski. In Teoretycy, pisarze i artyści o sztuce 1500-1600. Translated by Lucjan 
Siemieński, et al., and edited by Jan Białostocki. Warszawa: PWN, 1985.

Delenda, Odile. Rogier van der Weyden: Das Gesamtwerk. Stuttgart–Zürich: Belser 
Verlag, 1996.

Denny, Don. The Annunciation from the Right: From Early Christian Times to the 
Sixteenth Century. New York and London: Garland Publishing, 1976.

De Vos, Dirk. Rogier van der Weyden: Das Gesamtwerk. München: Hirmer, 1999.
Duwe, Gert. Der Wandel in der Darstellung der  Verkündigung an Maria vom Trecento 

zum Quattrocento. Frankfurt am Main: Peter Lang Verlag, 1988.
—–—. Die Verkündigung an Maria in der niederländischen Malerei des 15. und 16. 

Jahrhunderts. Frankfurt am Main: Peter Lang, 1994.
Fiensch, Günther. Form und Gegenstand: Studien zur Niederländischen Malerei des 

15. Jahrhunderts. Köln and Graz: Böhlau Verlag, 1961.
Gadamer, Hans-Georg. Aktualność piękna: Sztuka jako gra, symbol i święto. Transla-

ted by Krystyna Krzemieniowa. Warszawa: Ofi cyna Naukowa, 1993.
 —–—. Prawda i metoda: Zarys hermeneutyki fi lozofi cznej. Translated by Bogdan 

Baran, Kraków: Inter esse, 1993.
—–—. “Symbol i alegoria.” Translated by Małgorzata Łukasiewicz. In Symbole i sym-

bolika. Translated by Grażyna Borkowska, et al., and edited by Michał Głowiński. 
Warszawa: Czytelnik, 1990.

Gąsiorowski, Maciej. “Rogier van der Weyden: Tryptyk ‘Narodzin Chrystusa’. Miasto 
jako reprezentacja.” Artium Quaestiones 14 (2003): 29–97.

Gottlieb, Carla. “The Mystical Window in Paintings of the Salvator Mundi.” Gazette 
des Beaux-Arts 56 (1960): 312–32.

Imdahl, Max. Giotto. Arenafresken: Ikonographie, Ikonologie, Ikonik. München: Wil-
helm Fink Verlag, 1990.

Jacobs Lynn, F. Opening Doors: The Early Netherlandish Triptych Reinterpreted. 
University Park, Pennsylvania: Penn State University Press, 2012.

Kemperdick, Stephan. Rogier van der Weyden 1399/1400–1464, Potsdam: Tandem 
Verlag, 2007.

Kemperdick, Stephan, and Jochen Sander, Der Meister von Flémalle, Robert Campin 
und Rogier van der Weyden – ein Resümee. In Jochen Sander, et al. Der Meister 
von Flémalle und Rogier van der Weyden. Catalog of an exhibition held at Städel 
Museum in Frankfurt am Main, 21 Nov. 2008–1 March 2009, and in Gemälde-

Piękno symbolu



150

galerie der Staatlichen Museen, Berlin, 20 March 2009–21 June 2009. Edited by 
Stephan Kemperdick and Jochen Sander. Ostfi ldern: Hatje Cantz Verlag, 2009.

Kerber, Ottmar. “Rogier van der Weyden: die frühen Werke.” Giessener Beiträge zur 
Kunstgeschichte 3 (1975): 11–32.

Koslow, Susan. “The Curtain-Sack: A Newly Discovered Incarnation Motif in Rogier 
van der Weyden’s ‘Columba Annunciation.’” Artibus et Historiae 7, no. 13 (1986): 
9–33.

Kruse, Christiane. Wozu Menschen malen: Historische Begründungen eines Bildme-
diums. München: Wilhelm Fink Verlag, 2003.

Kulenkampff, Angela. “Der Dreikönigsaltar (Columba-Altar) der Rogier van der Wey-
den: Zur Frage seines ursprünglichen Standortes und des Stifters.” Annalen des 
Historischen Vereins für den Niederrhein, no. 192–193 (1990): 9–44.

Labuda, Adam S. “Oko, obraz, słowo: Charles Sterling i Otto Pächt.” Biuletyn Historii 
Sztuki 55, no. 4 (1993): 341–66.

Liebrich, Julia. Die Verkündigung an Maria: Die Ikonographie der italienischen Dar-
stellungen von Anfang bis 1500. Wien, Weimer, and Köln: Boehlau, 1997.

Liess, Reinhard. Zum Logos der Kunst Rogier van der Weydens: Die “Beweinungen 
Christi” in den Königlichen Museen in Brüssel und in der Nationalgalerie in 
London. Volumes 1 and 2. Münster: Lit Verlag, 1999–2000.

Marrow, James H. “Symbol and Meaning in Northern European Art of the Late Middle 
Ages and the Early Renaissance.” Simiolus 16, no. 2–3 (1986):150–69.

McNamee, Maurice B., “An Additional Eucharistic Allusion in der Van der Weyden’s 
Columba Triptych.” Studies in Iconography 2 (1976): 107–13.

Meiss, Millard. “Light as Form and Symbol in Some Fifteenth-Century Paintings.” 
The Art Bulletin 27, no. 3 (1945): 176–81.

Neuner Antje Maria. Das Triptychon in der frühen altniederländischen Malerei: Bild-
sprache und Aussagekraft einer Kompositionsform. Frankfurt am Mein: Peter 
Lang Verlag, 1995.

Nielsen Blum, Shirley. “Symbolic Invention in the Art of Rogier van der Weyden.” 
Konsthistorisk tidskrift / Journal of Art History 46, no. 3 (1977): 103–22.

Pächt Otto. Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard David. 
München: Prestel, 1994.

Panofsky, Erwin. Rzeczywistość i symbol w malarstwie niderlandzkim. Translated by 
Krystyna Kamińska. In Panofsky, Studia z historii sztuki. Translated by Krystyna 
Kamińska, et al., and edited by Jan Białostocki, Warszawa: PIW, 1971. 

Pochat, Götz. Bild-Zeit: Zeitgestalt und Erzählstruktur in der bildenden Kunst des 14. 
und 15. Jahrhunderts. Wien, Köln, and Weimar: Böhlau Verlag, 2004.

Postec Marie, “Technical Reconstitutions Based on ‘The Seven Sacraments’ by Rogier 
van der Weyden: An Experimental Approach.” In Rogier van der Weyden in Con-
text: Papers presented at the Seventeenth Symposium for the Study of Underdraw-
ing and Technology in Painting held in Leuven, 22–24 October 2009. Edited by 
Lorne Campbell, Jan Van der Stock, Catherine Reynolds, and Lieve Watteeuw. 
Paris and Leuven: Peeters Publishers, 2012.

Michał HAAKE



151

Ridderbos, Bernhard, “Objects and Questions.” In Early Netherlandish Paintings: 
Rediscovery, Reception and Research. Edited by Bernhard Ridderbos, Anne van 
Buren, and Henk van Veen. Amsterdam: University Press, 2005.

Rilke, Rainer Maria. “Starożytny tors Apollina.” In Rilke, Poezje nowe. Poezji nowych 
część wtóra. Życie Maryi. Translated by Andrzej Lam. Warszawa: Dom Wydaw-
niczy Elipsa, 2010.

Robb, David, M. “The Iconography of the Annunciation in the Fourteenth and Fifte-
enth Centuries.” The Art Bulletin 18, no. 4 (1936): 480–526.

Steyaert, Griet, “‘The Seven Sacraments’: Some Technical Aspects observed during 
the Restoration.” In Rogier van der Weyden in Context: Papers presented at the 
Seventeenth Symposium for the Study of Underdrawing and Technology in Paint-
ing held in Leuven, 22–24 October 2009. Edited by Lorne Campbell, Jan Van 
der Stock, Catherine Reynolds, and Lieve Watteeuw. Paris and Leuven: Peeters 
Publishers, 2012.

Suchocki, Wojciech. W miejscu sumienia: Śladem myśli o sztuce Martina Heideggera. 
Poznań: Wydawnictwo UAM, 1996.

Thürlemann, Felix. Rogier van der Weyden: Leben ud Werk. München: Verlag C.H. 
Beck, 2006.

Tomasz z Akwinu. Suma teologiczna. Translated by Pius Bełch, et al. Vol 1. O Bogu. 
Translated by Pius Bełch. London: Katolicki Ośrodek Wydawniczy Veritas, 
1975.

Van Asperen De Boer, Johan Rudolph Justus, Underdrawing in Paintings of The Ro-
gier van der Weyden and Master of Flémalle Groups. Zwolle: Waanders Uitgever, 
1992.

Ward, John L. “Disguised Symbolism as Enactive Symbolism in Van Eyck’s Painting.” 
Artibus et Historiae 15, no. 29 (1994): 9–53.

Zięba, Antoni. Sztuka Burgundii i Niderlandów 1380–1500. Vol. 1. Sztuka dworu bur-
gundzkiego oraz miast niderlandzkich. Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu 
Warszawskiego, 2008.

—–—. Sztuka Burgundii i Niderlandów 1380–1500. Vol. 2. Niderlandzkie malarstwo 
tablicowe 1430–1500. Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 
2011.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Michał HAAKE – Piękno symbolu. O Zwiastowaniu z Ołtarza św. Kolumby Rogiera 
van der Weydena

DOI 10.12887/32-2019-3-127-09

Przedmiotem tekstu jest symboliczność obrazu Zwiastowanie Rogiera van der 
Weydena. Obraz ten to lewe skrzydło Ołtarza św. Kolumby, który znajduje 
się w Alte Pinakothek w Monachium i stanowi wybitny przykład malarstwa 

Piękno symbolu



152

staroniderlandzkiego. Dotychczasowe badania nad dziełami reprezentującymi 
ten nurt koncentrowały się na kwestii ich realizmu i symboliczności. Symbole, 
których doszukiwano się w poszczególnych scenach religijnych, traktowano 
przeważnie jako znaki odnoszące się do znaczenia ufundowanego w zapleczu 
tekstowym: w Biblii oraz w licznych średniowiecznych tekstach religijnych. 
Malarstwo jawi się w takim ujęciu jako środek jedynie odnoszący do semantyki 
ukonstytuowanej poza nim samym. Ujęcie to odmawia zatem językowi malarsk-
iemu zdolności generowania znaczeń w oparciu o jego własne, wizualne jakości 
wyrazowe. Artykuł stanowi próbę przezwyciężenia tego podejścia i oparty jest 
na fi lozofi i sztuki wypracowanej przez Hansa-Georga Gadamera, który defi -
niuje piękno sztuki jako synonimiczne z symbolicznością, symboliczność zaś 
jako nierozerwalny związek widzialnego obrazu i niewidzialnego znaczenia, 
jako wewnętrzną jedność idei i zjawiska. 
Główną częścią rozważań jest analiza struktury wizualnej obrazu – tego, w jaki 
sposób poszczególne elementy przedmiotowe zostały ze sobą zestawione na jego 
płaszczyźnie. W konkluzji stwierdza się, że symboliczność obrazu nie wiąże się 
z poszczególnymi przedmiotami wyłącznie na mocy tradycji ikonografi cznej. 
Obraz jest symbolem – w najgłębszym sensie tego słowa – jako całość. Nie 
stanowi jedynie ilustracji wydarzenia opisanego w Biblii, które artysta osadził 
w realiach piętnastowiecznych. Całościowa struktura obrazu została bowiem 
rozpoznana jako zmysłowy nośnik sensu mówiącego o roli zwiastowania 
w dziejach zbawienia ludzkości i o tym, że sens ten dotyczy każdego widza, 
który ogląda obraz – i przez to potencjalnie każdego człowieka.

Słowa kluczowe: Rogier van der Weyden, Ołtarz św. Kolumby, Hans-Georg 
Gadamer, hermeneutyka obrazu, symbolizm, symboliczność, struktura wizu-
alna obrazu, granica obrazu

Kontakt: Zakład Historii i Teorii Badań nad sztuką, Instytut Historii Sztuki, 
Wydział Historyczny, Uniwersytet Adama Mickiewicza, Al. Niepodległości 4 
(Collegium Novum), 61-874 Poznań
E-mail: michalhaake@gmail.com
Tel. 61 8293719
http://arthist.amu.edu.pl/osoba/dr-michal-haake/

Michał HAAKE – The Beauty of Symbol: On Rogier van der Weyden’s ‘Columba 
Annunciation’

DOI 10.12887/32-2019-3-127-09

The subject matter of the study is the symbolism of the Annunciation, a paint-
ing by Rogier van der Weyden which is the left wing of Saint Columba Altar-
piece, a work representing the highest achievement of the Early Netherlandish 
painting and currently housed at the Alte Pinakothek in Munich. The existing 
research on this piece of art has focused on its realism and symbolism. The 
symbols identifi ed in the particular religious scenes have been traditionally 

Michał HAAKE



153

regarded by art historians as signs of reference to the meanings inherent in the 
Bible and in various medieval texts. Within such a framework, the painting 
is considered as merely addressing an external semantics and is denied the 
capability of generating meanings based on the visual forms of expression it 
displays. The paper aims at changing this paradigm and is based on the phi-
losophy of art worked out by Hans-Georg Gadamer, who defi ned the beauty 
of art as synonymous with its symbolism, having considered the latter as the 
inseparable bond between the visible image and the invisible meaning, i.e., the 
inner unity of the idea and the phenomenon. 
A major part of the considerations is focused on the structure of the painting 
in question, since it is the painting’s structure that defi nes the way in which its 
particular elements have been composed in the picture plane. As opposed to the 
researchers representing the iconographic tradition, the author points out that 
the symbolism of the painting results not only from the meaning of the particu-
lar objects it presents. Indeed, the entire painting, in its profundity, is a symbol. 
The painting is not merely a representation of the event described in the Bible 
and set in the 15th century context. As a result of the analysis, the entire visual 
pictorial structure is recognized as the carrier of the meaning which informs the 
viewer about the role of the Annunciation in the history of salvation of mankind, 
as well as about the fact that the meaning of the painting is to appeal to its every 
viewer and, hence, potentially, to each and every human being.

Keywords: Rogier van der Weyden, St. Columba Altarpiece, Hans-Georg 
Gadamer, hermeneutics of painting, symbolism, visual structure of painting, 
painting’s border

Contact: Department of the History and Theory of Research on Art, Institute 
of Art History, Faculty of History, Adam Mickiewicz University, Al. Niepodległo-
ści 4, 61-874 Poznań, Poland
E-mail: michalhaake@gmail.com
Phone: +48 61 8293719
http://arthist.amu.edu.pl/osoba/dr-michal-haake/

Piękno symbolu


