
154

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA

PIĘKNO W UPOLITYCZNIONYM ŚWIECIE
Przypadek twórców samorodnych

Sztuka ma tworzyć nowe formy doświadczania świata. Artyści mają za zadanie być 
kimś więcej niż autorami, powinni stawać się kreatorami nowej rzeczywistości. 
Dlatego kategorię autorstwa najlepiej ulokować właśnie na polu sztuki surowej. 
„Autorstwo” jest pojęciem wyjątkowo niejednoznacznym – w przeciwieństwie do 
pojęcia artysty, które od co najmniej dwóch stuleci wiąże wytwórcę z konkretnymi 
obiektami uznanymi za dzieła sztuki. Określając twórców art brut mianem auto-
rów, Bouillet ustanawia nową płaszczyznę doświadczenia estetycznego.

Kiedyś rozumiano, że najskuteczniejszym fi ltrem myśli ludzkiej 
jest czas. [...] Nie mamy już cierpliwości, aby czekać na powol-
ną i staranną ocenę czasu. Zasypywani co chwila in formacjami, 
które mogą nas zainteresować, nie mamy większego wyboru: 
musimy skorzystać z automatycznych fi ltrów, które natych-
miast dają pierwszeństwo temu, co nowe i popularne. W sieci 
wiatry opinii przy brały postać trąby powietrznej.

Nicholas Carr, Płytki umysł1

Obserwujemy współcześnie zanik refl eksji aksjologicznej mającej spinać 
etykę z estetyką, a wartość dobra z wartością piękna. Owszem, nie brakuje 
refl eksji z zakresu etyki i estetyki, lecz nie łączy jej już Kantowskie pytanie 
o możliwość przedstawienia wartości. Może brakuje czasu i przestrzeni na taką 
refl eksję? Między twórcami a odbiorcami przedstawień zawierana jest nato-
miast swoista umowa komunikacyjno-społeczna, będąca skutkiem tak zwanej 
demokratyzacji wszystkich dziedzin kultury i oderwania nowej estetyki od 
etyki. W kulturze współczesnej popadamy w szczególnego rodzaju mityzację, 
w kryzys mimetyczny, piękno uwikłane zostaje w kiczowatość i fascynację 
przekraczaniem kolejnych granic, egzaltowana mieszczańska wyobraźnia pro-
wadzi zaś do powszechnego zaniku poczucia fi kcjonalności obecnego kiedyś 
w kulturowo doniosłych wielkich przedstawieniach, stanowiących lustro dla 
społeczności. Kategoria przedstawienia dotyczy wypracowanego przez ba-
daczy i uchwyconego w całość stanowiska wobec jakiegoś ważnego pojęcia 
(wartości); stanowisko to daje się wyrazić (przedstawić) w formie jednolite-
go, czytelnego, ale nie jednoznacznego, modelowego odwołania – najczęściej 

1  N.  C a r r, Płytki umysł. Jak Internet wpływa na nasz mózg, tłum. K. Rojek, Helion, Gliwi-
ce 2013, s. 211.

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 154-175
DOI 10.12887/32-2019-3-127-10



155

dzieła sztuki. Przedstawienie to zatem zmontowane w jeden obraz (może być 
ruchomy, jak na przykład fi lm czy literatura) idee i pojęcia stanowiące uobec-
nienie (franc. se présenter) sensu2. 

Współczesny konsument określany bywa słowem „prosument”, a termin 
ten stanowi zbitkę wyrazów: „producent” (lub „profesjonalista”) i „konsu-
ment”, stworzoną przez Alvina Toffl era3. W czasach, gdy konsumpcja objęła 
nowoczesne media i obejmuje powszechne uczestnictwo w procesie produkcji 
czy wytwarzania dóbr na wszystkich etapach, również na etapie interpretacji 
(czym jest owo „dobro” w kulturze), aksjologia wydaje się sztucznie wydzie-
lonym, niemalże archaicznym działem fi lozofi i, a nawet próbą ograniczania 
współcześnie rozumianej wolności, na co wpływa również fakt oderwania 
jednostkowego życia ludzkiego od norm etycznych. Wolność w wymiarze 
kulturowym regulować mają zaś przede wszystkim „artyści”, zwolnieni przy-
najmniej częściowo z obowiązku podporządkowania się normom. Oczywiście 
w kulturze wciąż przyjmuje się istnienie pewnych etycznych wartości ogól-
noludzkich, na przykład tych, które wyznacza Dekalog, ale pozbawiane są 
one mocy wiążącej i zależą od uwarunkowań historycznych, co bezustannie 
próbuje się wykazywać w tak zwanych naukach humanistycznych czy spo-
łecznych.

Termin „prosumpcja” rozmywa dotychczasowe odróżnienie sfery produkcji 
od sfery konsumpcji i obejmuje czynności, które kreują wartości, prowadząc 
zarazem do wytworzenia produktu będącego przedmiotem konsumpcji. Czyn-
ności te stają się pasmem doświadczeń konsumenta skumulowanych wokół 
produktu, którego często jest on współtwórcą. Prosument uczestniczy w pro-
cesie projektowania lub współprojektowania, lub też koprodukcji jakiegoś 
„dobra”, na przykład wypowiadając się na temat możliwości jego ulepszenia 
lub potrzeb z nim związanych, uczestniczy zatem w całym procesie kreowania 
jego wartości. Wydawać by się mogło, że osiągnęliśmy doskonałą harmonię 
tworzenia  wartości związanych z konkretnymi „dobrami” (towarami), nowy 
rodzaj ładu społeczno-gospodarczo-politycznego – i jest to być może jedno 
z naszych największych złudzeń kulturowych.

Zdaniem Geerta Hofstede i Gerta Jana Hofstede, autorów słynnej książki 
Kultury i organizacje4, kultura to programowanie umysłu obejmujące czte-
ry warstwy: symbole, bohaterów, rytuały i wartości. Kategorie te są ze sobą 
powiązane, ale pozwalają się „czytać” również oddzielnie5. Często zapomi-

2  Por. A. D o d a - W y s z y ń s k a, Pułapki przedstawienia. Filozofi a przez pryzmat praktyk 
montażu pojęć, WNS UAM, Poznań 2016.

3  Por. A. T o f f l e r, Trzecia fala, tłum.  Ewa Woydyłło, PIW, Warszawa, 1997, s. 43-45.
4  Zob. G.  H o f s t e d e, G.J.  H o f s t e d e, Kultury i organizacje. Zaprogramowanie umysłu, 

tłum. M. Durska, Polskie Wydawnictwo Ekonomiczne, Warszawa 2007.
5  Por. tamże, s. 21.

Piękno w upolitycznionym świecie



156

namy dziś o warstwach znajdujących się pomiędzy najbardziej zewnętrznymi 
symbolami, których uczymy się od innych, a wartościami najbardziej uwew-
nętrznionymi, opartymi na indywidualnych wyborach. Słabo rozpoznajemy 
to, co leży pomiędzy nimi, czyli kulturowych bohaterów i rytuały wcielające 
wartości w życie, łączniki między językiem a życiem. Niezwykle szybko 
„wchłaniani” przez rynek są w szczególności tak zwani twórcy samorodni, 
których na piedestał wyniósł Jean Dubuffet6. Stali się oni „modni” i często 
wykorzystywani są przez prosumentów wkraczających do zamkniętego świata 
„inności” – przykład tych twórców wskazuje, że zapewne nie pozostało już 
nic, co stanowiłoby powód, by zatrzymać się w procesie kształtowania kultury 
i zastanowić nad jego kierunkiem.

UWAGA! TWÓRCY SAMORODNI

Twórcy określani jako samorodni to szczególni bohaterowie kultury, a ich 
dzieło wymaga ochrony i namysłu. Cały nurt sztuki nazywanej nieprofesjo-
nalną najczęściej kojarzony jest właśnie z nazwiskiem Jeana Dubuffeta, który 
nie tylko go opisał, ale również zgromadził dużą kolekcję dzieł powstałych 
w jego ramach. Jeszcze w latach czterdziestych dwudziestego wieku ów fran-
cuski malarz stworzył pojęcie sztuki surowej (franc. art brut) dla opisania 
samodzielnych „wytworów” twórców niepoddanych procesowi edukacji, wy-
tworów wypływających z „wnętrza” i powstałych nie na potrzeby rynku, lecz 
pod wpływem wewnętrz nego „impulsu” – wytworów spontanicznych i au-
tentycznych. „Po ogłoszeniu tej defi  nicji stworzył on zarys sylwetki autorów 
z obrzeża sztuki, którzy w «tajemnicy, ciszy i samotności»”7 wytwarzają coś 
niezależnego od sztuki tak zwanego głównego nurtu. Autorzy ci w większości 
przypadków nie oczekują społecznego uznania. Być może dlatego właśnie 
podstawowym problemem jest dzisiaj odbiorca ich wytworów. Kto ma decy-
dować o ich wartości? Jak taką twórczość opisywać? Czy należy to czynić, 
skupiając się na wytworach, czy raczej na procesie twórczym? Jaką intencję 
wytwarza ten, kto zauważy piękno nie tam, gdzie wskazują instytucje naucza-
jące o pięknie (szkoły, uniwersytety, muzea, galerie)?

Mieć intencję to nie to samo, co czegoś chcieć. Łacińskie „intentio” oznacza 
rozciągnięcie, natężenie, napięcie, uwagę, czyli świadomy proces umysłowy 
generujący zamierzenie. Stosując pojęcie intencjonalności, Edmund Husserl 

6  Zob. J.  D u b u f f e t, L’homme du commun à l’ouvrage, Galimard–Idées, Paris 1973.
7  L.  P e i r y, L’Art Brut, Flammarion, Paris 1997. Por. A.  B o u i l l e t, Myśleć art brut. Sztuka 

naiwna, sztuka ludowa, „nowi prymitywiści”, sztuka „nie-profesjonalna” – i art brut w Polsce, 
tłum. K. Kubaszczyk, w: Art brut. Różnorodnie, red. J. Daszkiewicz, Wydział Edukacji Artystycznej 
i Kuratorstwa UAP, Poznań 2018, s. 10.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



157

w miejsce „ja” rozumianego jako bezwolna, ukształtowana przez indywidualne 
doświadczenie i targana popędami osoba wprowadził podmiotowość badacza. 
Mieć intencję to zaś przede wszystkim kierować na coś swoją uwagę – dopiero 
w ten sposób oczywista staje się struktura aktów poznawczych8. Akt świado-
mości wykracza bowiem poza to, co jest w danej chwili bezpośrednio dane. 
Jakkolwiek jednak bezzałożeniowo i uczciwie podchodzilibyśmy do obserwo-
wanej rzeczywistości, zawsze mamy jakieś wstępne hipotezy badawcze, które 
kierują naszą uwagą. Aby coś trafi ło do ludzkiej świadomości, musi znaleźć 
swój symboliczny noś nik. Pojedynczy element poza strukturą nie ma znacze-
nia. Symboliczność spotyka się z uświadomieniem w wymiarze semiotycznym 
i stanowi Gestalt. Dążenie do całościowego oglądu rzeczywistości skupia uwa-
gę odbiorcy przedstawienia na procesie poznania, a w sztuce na kompozycji 
ustalającej reguły proporcji, czyli piękna – całościowej harmonii. Kompozycja 
opiera się bowiem na wzajemnych relacjach poszczególnych elementów dzieła, 
takich jak linia, kolor, kształt, bryła, perspektywa czy światłocień. Niejasność 
kryteriów oceny jakości estetycznej jest dzisiaj tak duża, że niemalże jak przy-
słowiowe grzyby po deszczu mnożą się specjaliści od sztuki, czyli ci, którzy 
oceniają i wyceniają zwłaszcza taką sztukę, której kryteria estetyczne trzeba 
ustalać ad hoc, bo – wydawać by się mogło – że żadne kryteria dotyczące tego 
obszaru obiektywnie nie obowiązują. Różnej prowieniencji teoretycy kultu-
ry chętnie zawłaszczają marginalne wydarzenia, jak choćby te z zakresu art 
brut, i często tworzą nieuprawnioną ich interpretację „stylistyczną”, określając 
niektóre z nich jako bardziej bądź mniej wartościowe artystycznie, inne zaś 
kwalifi kując jako co najwyżej „terapeutyczne”. W związku ze sztuką surową 
stawiam zatem pytania: Czy nie próbujemy dopatrzeć się w niej czegoś, czego 
w niej nie ma? Czy nie próbujemy wykorzystać tego zjawiska, niejako „odbić 
się od niego”, by wykreować siebie, tak jak uczynił to Jean Dubuffet – twórca 
celowo bezstylowy? Jego próba odnowy sztuki, polegająca na sięgnięciu w re-
jony „zakazane”, do tak zwanych marginesów sztuki, często do twórczości ludzi 
chorych psychicznie i dzieci, uczyniła bowiem z twórczości art brut „materiał 
do wykorzystania”. Czy zabieg ten pozostaje w zgodzie z etyką i estetyką? 

ETYCZNY PROBLEM AUTORSTWA

Sztuka ma tworzyć nowe formy doświadczania świata. Artyści mają za 
zadanie być kimś więcej niż autorami, powinni stawać się kreatorami nowej 
rzeczywistości. Dlatego kategorię autorstwa, zdaniem Alaina Bouilleta, naj-

8  Por. J.  B o b r y k, Przyczynowość i intencjonalność, Ofi cyna Wydawnicza Wydziału Psycho-
logii Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1992, s. 182.

Piękno w upolitycznionym świecie



158

lepiej ulokować właśnie na polu sztuki surowej. „Autorstwo” jest pojęciem 
wyjątkowo niejednoznacznym, a jego interpretacja podlega w najnowszych 
czasach swoistej ewolucji – w przeciwieństwie do pojęcia artysty, które od co 
najmniej dwóch stuleci wiąże wytwórcę z konkretnymi obiektami uznanymi za 
dzieła sztuki. Określając twórców art brut mianem autorów (i odróżniając ich 
w ten sposób od artystów), Bouillet ustanawia nową płaszczyznę doświadcze-
nia estetycznego. Tych, którzy pasjonują się tą sztuką, nazywa zaś amatorami, 
traktując ich odrębnie od kolekcjonerów, zainteresowanych wytworami sztuki 
przede wszystkim ze względu na jej wartość wymienną. W przypadku autorów 
art brut nigdy nie możemy być pewni, czy doświadczenie piękna pojawiające 
się w odbiorze ich wytworów stanowi rezultat fi nalnego oddziaływania dzieła, 
czy też raczej kontaktu z pewnym doświadczeniem, z przymusem tworzenia 
silniejszym niż ograniczenia życiowe. Od „zwykłych”, czyli wykształconych 
artystów wymagamy, by dzieło zawierało komunikat estetyczny w idiolekcie 
utrwalającym sprzężenie niejasności ze zwrotnością9 – tak właśnie komunikat 
estetyczny opisywał Umberto Eco. Tylko w idiolekcie dzieła sztuki rodzi się 
styl spinający różne jego warstwy. Idiolekt – zdaniem Eco, który semiotycznie 
rozszerza jego znaczenie – stanowi model doświadczania świata, do którego 
inni pragną się odnieść. Wyznacza on całą strukturę sensów, dlatego nawet 
brak czy niejasność staje się w idiolekcie dzieła sztuki sensownym wyborem, 
ma swoje uzasadnienie i wytwarza komunikację między twórcą a odbiorcą10.

Ważnym zjawiskiem na rynku sztuki jest „«nagradzanie» artysty za brak 
zainteresowania uczestnictwem w społecznym obiegu sztuki”11. Nie chodzi 
tu o izolację artysty od gier w obrębie estetyki czy rynku sztuki, ale o jego 
możliwość skupienia się na dziele, które ma spełnić paradoksalne zadanie: 
wpisać się w (historyczny i estetyczny) proces sztuki, a zarazem stanowić 
oryginalny w nią wkład. Problem ten staje się szczególnie wyraźny w dzisiej-
szych czasach, artyści bowiem, którzy zaczynają tworzyć „pod domniemane 
zamówienie historii sztuki czy pod bardziej wyczuwalne preferencje galerii”12, 
niekoniecznie zostają „odsiani” od tych prawdziwych, „nieskażonych” inte-
resem prywatnym. Współczesnym zjawiskiem estetycznym jest odchodzenie 
od tradycyjnych technik przedstawiania, często wymagających nakładu pracy 
fi zycznej, jak na przykład rzeźba w kamieniu, a także czasu, jak choćby dłu-
go schnące malarstwo olejne. Zdaniem Marii Anny Potockiej tendencja ta 
prowadzi do dezorientacji estetyki wobec tak zwanych dzieł sztuki. Trendy 

9  Por. U.  E c o, Nieobecna struktura, tłum. A. Weinsberg, P. Bravo, Wydawnictwo KR, War-
szawa 1996, s. 80.

10  Por. tamże, s. 85-87.
11  M.A.  P o t o c k a, Estetyka kontra sztuka. Kompromitacja założeń estetycznych w konfron-

tacji ze sztuką nowoczesną, Fundacja Aletheia, Warszawa 2007, s. 79.
12  Tamże.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



159

awangardowe zmierzają do demanualizacji sztuki. „Dla wielu istota sztuki 
była zaklęta w tych gestach. [...] Szok demanualizacji ujawnił płytkość od-
bioru sztuki”13. Jeszcze w dwudziestym stuleciu sztuka odbierana była jako 
coś trudnego, kunsztownego, jej dzieła stanowiły zaś najwyższe wcielenie 
talentu w konkretny wytwór. Zaprzeczenie tego rodzaju oczekiwaniom wobec 
sztuki jako takie nie stanowi jednak rozwiązania trudnej sytuacji, w jakiej 
sztuka współczesna się dziś znalazła – mam na myśli tę sztukę współczesną, 
której istnienie – jak określa je na przykład Jean Baudrillard – zaczyna się 
czy to od gestu Duchampa, czy to od gestu Warhola14. Według twórcy pojęcia 
simulacrum, przedmioty sztuki, których tajemnicą były kiedyś wyraz i forma 
przedstawienia, oddziałują dziś na nas poprzez „za gęszczenie, a następnie roz-
proszenie w cyklu przemian”15. Baudrillard wyróżnia dwa popularne sposoby 
radzenia sobie z kryzysem twórczości: „Pierw szym z nich jest jej niekończą-
ca się dekonstrukcja, gdzie malarstwo bezustannie obser wuje własną śmierć 
w szczątkach zwierciadła, godząc się na majsterkowanie przy resztkach, nie-
zmiennie w stanie przeciwzależności wo bec utraconego znaczenia, zawsze 
z braku odbicia bądź historii. Drugim – proste wyj ście poza obręb przedstawie-
nia, zapomnienie o wszelkich troskach wynikających z lektury, interpretacji, 
deszyfracji, zapomnienie o kry tycznej przemocy sensu i bezsensu, po to, by 
przyłączyć się do matrycy pozoru, pojawiania się rzeczy tam, gdzie najzwy-
czajniej odmie niają one przez przypadki swą obecność, lecz dokonują tego 
w formach mnogich, zwielo krotnionych w zgodzie z duchem przemiany”16. 
Ów „duch rozproszenia przedmiotu”17, „matryca dystrybucji form”18 – jak na-
zywa je Baudrillard – są postaciami złudzenia uczestnictwa w świecie sztuki. 
Iluzja ta podtrzymywana jest przez rynek i służy podbijaniu stawki danych 
przedstawień oraz bezustannemu odtwarzaniu pytań dotyczących sztuki, na 
które nikt już nie szuka wiążących odpowiedzi, lecz które prowadzą do jej 
popadania w coraz większe niezróżnicowanie. 

UPOLITYCZNIENIE TWÓRCZOŚCI

Nasz świat różnicowany jest dziś przede wszystkim za sprawą politycz-
ności. W czasach współczesnych polityka to coś więcej niż umiejętność spra-
wowania władzy publicznej. Poprzez media wkradła się ona w najskrytsze 

13  Tamże, s. 194.
14  Zob. J.  B a u d r i l l a r d, Spisek sztuki, tłum. S. Królak, Sic!, Warszawa 2006. 
15  Tamże, s. 70.
16  Tamże.
17  Tamże. 
18  Tamże.

Piękno w upolitycznionym świecie



160

rejony naszej percepcji. Pisał o tym na przykład Jacques Rancière. Poprzez 
system policyjny, rozpuszczający polityczność w prostych komunikatach, 
porządkowana i ukierunkowywana jest nasza uważność. Rancière odwołuje 
się do Kantowskiego odkrycia, że już czas i przestrzeń są formami zmysło-
wości, i twierdzi, że polityczność anektuje te podstawowe formy i ustanawia 
specyfi czny reżim (porządek) estetyczny, afi rmując wyjątkowość sztuki jako 
osobnej, poza realnym czasem i przestrzenią, dziedziny kultury, a jednocześnie 
zaprzeczając wszelkim pragmatycznym kryteriom, które pozwoliłyby odróż-
nić dzieła sztu ki od wytworów nie-sztuki. Polityczność ustanawia jednoczesną 
auto nomię abstrakcyjnie pojmowanej sztuki oraz jej tożsamość z formami 
życia. Według Rancière’a ten estetyczny (a właściwie polityczny) reżim sztuki 
oddaje istotę tak zwanej „nowoczes ności”19. 

W L’inconscient esthétique20 Rancière stwierdza, że w Kry tyce władzy 
sądzenia21 estetyka rozumiana jest jako konfi guracja dziedziny doświadczenia 
ściśle powiązana z poznaniem w ogólności, i podkreśla pozytywną utopijność 
tego ujęcia. Utopia jest dla niego nie tyle przedstawieniem idealnego toposu, 
ile funkcją (zdolnością) ustalenia przestrzeni percepcyjnej adekwatnej do wie-
dzy i na zawsze pozostającej w relacji z aisthesis. Jest ona tym, co stanowi 
„topos” wspólnoty. Sztuka (wolna dziedzina twórczości) miała za zadanie 
spajać wspólnotę22.

Podczas gdy w fi lozofi i Platona polityka związana była z realizacją idei 
Dobra, dziś stanowi ona umiejętność osiągania kompromisu przez kierujących 
sytuacją społeczną. Charakterystycznymi cechami nowoczesnego pojęcia po-
lityki są nieokreśloność i rozproszenie. Polityka nie ma już jednoznacznego 
obszaru przedmiotowego, a dotyczy wszystkich dziedzin życia zbiorowego. 
Polityk pragnie więc przejąć władzę nad określonym terytorium (również tym, 
którym jest sztuka), by móc czerpać zyski ze sposobu organizacji i funkcjono-
wania społeczeństwa. Polityka „zagarnia” w ten sposób wszystkie dziedziny 
życia, umożliwiając do nich dostęp poprzez prawo dostępu, własności czy 
autorstwa. 

Bezustannie grozi nam mylenie surowości ze szczerością oraz prawdy 
z brakiem techniki i wiedzy. Być może nie sposób dziś odróżnić kolekcjone-
ra, który interesownie wyłuskuje wartościowe dzieła, od amatora pragnącego 
bezinteresownie docierać do jakiejś prawdy, potrafi my bowiem czerpać ko-

19  K.  M i k u r d a, Słownik terminów Jacques’a Rancière’a, w: J. Rancière, Dzielenie postrze-
galnego. Estetyka i polityka, tłum. M. Kropiwnicki, J. Sowa, Ha!art, Kraków 2008, s. 179n.

20  Zob. J.  R a n c i è r e, L’inconscient esthétique, Galilée, Paris 2001.
21  Zob.  I. K a n t, Krytyka władzy sądzenia, tłum. J. Gałecki, Wydawnictwo Naukowe PWN, 

Warszawa 2004.
22  Por. R a n c i è r e, Dzielenie postrzegalnego. Estetyka i polityka, s. 69-71.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



161

rzyści z nieustannego inicjowania bezproduktywnej refl eksji o wartościach 
zawieszonych w próżni.

Włoskie słowo „brutto” wskazuje na to, co „brzydkie i brudne”23. Frag-
menty składowe pojęcia „brut” budują napięcia w różnych polach znacze-
niowych. W eko nomii rachunek „brutto–netto uświadamia współobecność 
narracji zysku i strat”24. Brutto to zarazem surowość: prostota, nieopracowanie, 
ale też nadmiar – gdy dotyczy rynku i własności.

Autor reprezentujący nurt art brut przeważnie nie zdaje sobie sprawy, że 
działa w sferze twórczości artystycznej, i często nie życzy sobie pokazywania 
swoich prac. Niektórzy nawet ukrywają swoje wytwory, bojąc się, że ktoś im 
je za bierze bądź zniszczy25.

Dubuffet przez całe życie strzegł nazwy „art brut”, troszcząc się, by nie 
była ona mylona z takimi określeniami, jak „sztuka ludowa”, „sztuka naiw-
na”, „sztuka psychopatologiczna”, „sztuka outsiderska” czy „sztuka niepełno-
sprawnych”. Niestety, podobnie jak inne pojęcia, również kategoria art brut 
została mimo wszystko w dzisiejszych czasach upolityczniona i urynkowiona. 
Co więcej, przyczynił się do tego sam Dubuffet, kojarząc twórców „surowych” 
z tak zwanym ludem i przyznając wszystkim prawo do twórczej wypowiedzi. 
„Za błędne, choć mocno rozpowszechnione, uważam przekona nie, że ludzie 
obdarzeni niepowtarzalnym wnętrzem, światem wewnętrznym, który wart jest 
uzewnętrznienia, są rzadkimi wybrańcami losu. Potencjał oryginalnych pomy-
słów to rzecz wcale nierzadka, to towar najbardziej w świecie powszechny, jest 
wszędzie tam, gdzie znajdują się ludzie. Każdemu zaś, kto pragnie tworzyć 
sztukę, brakuje przede wszystkim odwołania się do tego potencjału. Następnie 
potrzeba umiejętności skanalizowania go tak, by nie uzewnętrzniał się poprzez 
odbicia i zniekształcenia”26. 

Przekonanie, że izolacja i nieprzystosowanie wyzwalają twórczość, oka-
zało się jednak błędne, mimo że nastawienie Dubuffeta wywołało modę na 
wytwory powstałe w wyniku odosobnienia: psychiatrycznego, karnego, śro-
dowiskowego czy psychicznego (którego szczególną postacią jest autyzm). 
Dla Dubuffeta art brut stała się „pretekstem do dwojakiego ataku: na sztukę 
głównego nurtu oraz na psychiatrów i psychiatrię”27. Zaczęła ona funkcjono-
wać jako manifest i często służyć celom politycznym. Procesy tego rodzaju 
zabijają wrażliwość na samą sztukę, nie tylko na sztukę surową.

23  J. D a s z k i e w i c z, Pojęcie „art brut” – w stronę miniaturowej teorii, w: Art brut. Róż-
norodnie, s. 106.

24  Tamże, s. 98.
25  B o u i l l e t, dz. cyt., s. 10.
26  D u b u f f e t, dz. cyt., s. 105. Cyt. za: Bouillet, dz. cyt., s. 12.
27  B o u i l l e t, dz. cyt., s. 12.

Piękno w upolitycznionym świecie



162

MIT POWSZECHNEGO DOSTĘPU DO PIĘKNA

Złudzenie możliwości osiągnięcia doskonałej harmonii tworzenia wartości 
związanych z konkretnymi „dobrami” (towarami) rodzi iluzję, jakoby możliwe 
było stworzenie nowego rodzaju ładu społeczno-gospodarczo-politycznego. 
Oba te nastawienia oparte są na micie powszechnej zgody międzyludzkiej, któ-
ry głosi, że dzięki racjonalnemu „uporządkowaniu” społeczeństwa (i kultury) 
możemy zarządzać wspólnym dobrem (dobrami) i zmierzać ku ogólnoludzkiej 
harmonii: ku rajowi na ziemi.

René Girard kreśli jednak alternatywę wobec tego złudzenia, a mianowicie 
perspektywę mimetyzmu jako najpowszechniejszego mechanizmu współżycia 
między ludźmi. W jego przekonaniu człowiek musi się określić wobec „inne-
go”, a najłatwiejszy mechanizm takiego samookreślania zapewnia przemoc, 
służąca podporządkowaniu bądź zniszczeniu owego „innego”. Ów charakte-
rystyczny dla człowieka, zracjonalizowany mechanizm naśladownictwa po-
woduje wojny i jest źródłem kłamstwa. Jako ludzie, porównujemy się przede 
wszystkim z jednostkami sobie podobnymi i albo chcemy stawać się tacy, jak 
inni, albo pragniemy innym coś zabrać oraz ich zniszczyć pod pozorem nisz-
czenia złej „inności”. Bez względu na naszą wiarę w racjonalność ludzkiego 
poznania ostatecznie poznajemy siebie tylko poprzez innych. Girard podkreśla 
wyjątkowość ostatniego przykazania Dekalogu, które zabrania nie jakiegoś 
konkretnego aktu, na przykład zabijania czy kradzieży, ale samego pożądania. 
Wzór naszych pożądań stanowi bliźni. Sama struktura zakazu budzi jednak 
mimetyczną skłonność do jego przekraczania i wyzwala przemoc wobec inne-
go. Mimetyzm tak zwanego „modela-przeszkody”, polaryzującego wszystkie 
antagonizmy w jednostce, którą należy wyeliminować, stanowi podstawę ry-
tuału kozła ofi arnego28. Ofi ary są napiętnowane i naznaczane, chociaż są nimi 
najczęściej geniusze, którzy po prostu „nie pasują” do społeczności.

Problem opozycji między byciem sobą a zatraceniem się w innym podlegał 
różnym stylizacjom. Dopiero romantyzm posuwa się do sugestii, że możliwa 
jest jedność przeciwieństw jako wolność zyskana w drugiej osobie29. Mit ro-
mantycznej miłości ma spajać na nowo ideę komunikacji i czynić to zwłaszcza 
poprzez sztukę. 

Ideę piękna zakorzeniono dziś ponadto w kategorii szczęścia. Politycy 
mamią dostępem do dóbr, nakłaniają do udziału w abstrakcyjnym szczęściu 
i głoszą prawo do szczęścia. Stan szczęścia jest abstrakcyjny, mityczny i – 
w sensie temporalnym – wciąż się odsuwa. Żyjemy w „zagęszczonych” cza-

28  Zob. R.  G i r a r d, Kozioł ofi arny, tłum. M. Goszczyńska, Wydawnictwo Łódzkie, Łódź 1987.
29  Por. N. L u h m a n n, Semantyka miłości. O kodowaniu intymności, tłum. J. Łoziński, Scholar, 

Warszawa 2003, s. 149-153.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



163

sach. Każde doświadczenie musi być zarejestrowane, zapośredniczone przez 
media, aby więc doświadczenie mogło przerodzić się w jakiś rodzaj wiedzy 
(czy też pamięci) i wykroczyć poza fakt jego zarejestrowania, musi pojawić 
się możliwość doświadczenia jakiejś luki pozwalającej na zmianę w naszym 
funkcjonowaniu i na zadziałanie aksjologicznego „coś za coś”, czyli na zbudo-
wanie hierarchii wartości. Brakuje dziś miejsca na ten rodzaj przemiany, który 
znamionowało niegdyś doświadczenie katharsis. Mimo mnożenia się rodzajów 
sztuki i poszczególnych jej konkretyzacji doświadczenie jednoczesności prze-
życia i wiedzy (katharsis i szczęścia) staje się coraz rzadsze. 

„Roman Ingarden, pytany o przyszłość sztuki w aspekcie możliwości mno-
żenia się jej rodzajów, miał odpowiedzieć, że nie jest prorokiem – kto wie, 
jak to kie dyś będzie? Ale nie wykluczał, że powstaną nowe, a możliwości 
wyjaśnienia tej dynamiki widział w poszerzaniu pojęcia sztuki. Pojęcie sztuki, 
ukształtowane jeszcze w starożytności w kręgu myśli Platona i Arystotelesa, 
na przełomie XVI i XVII wieku uległo istotnym zmianom, aż wreszcie w po-
łowie XX wieku jej funk cje zostały poszerzone, co przejawiło się w ekspresji 
happeningu, instalacji – sztuką stało się pewne zachowanie, prowokowanie, 
zwrócenie na coś uwagi”30. Poczucie fi kcjonalności wynikające z fundamen-
talnej nieadekwatności rzeczywistości i języka – jak pisze Barthes – nie wy-
starcza już, aby zasypać tę przepaść31. Pragnienie doświadczenia, które niegdyś 
umożliwiała sztuka, nie tylko pozostaje niezaspokojone (bo niezaspokojenie 
leży w samej naturze pragnienia), lecz staje się powodem frustracji.

Według Kanta cechą dystynktywną upodobań estetycznych jest ich bezin-
teresowność – pozostają one niezależne od realnego istnienia podobającego się 
przedmiotu. Podoba się już samo jego wyobrażenie i bezpojęciowość – napa-
wamy się bezpośrednim wrażeniem piękna rzeczy, a nie pojęciem, jakie o niej 
mamy. Przedmiotem upodobania estetycznego nie jest  zatem cała rzecz, lecz 
tylko jej forma. W formie tedy leży piękno rzeczy – konkluduje Kant32. Jest on 
zdania, że przedmioty estetyczne, dzięki oparciu na fi kcji łączą w sobie zmy-
słową formę i duchową treść (idee)33. Tadeusz Sławek nazywa fi kcjonalność 
napięciem między stanem świata a stanem języka34. Fikcjonalność to zatem 
zarazem stopień wyczulenia świadomości językowej. Tekst, w którym język 
mocno nasuwa się na obraz świata, okazuje się silniej fi kcjonalny niż tekst, 
w którym język jest „przezroczysty”, neutralny: odtwórczy, nie zaś twórczy. 

30  Z. C h l e w i ń s k i, Art brut po polsku, w: Art brut. Różnorodnie, s. 56.
31  Por. R.  B a r t h e s, Wykład, tłum. T. Komendant, „Teksty. Teoria Literatury. Krytyka. In-

terpretacja” 1979, nr 5(47), s. 16-19.
32  Por. K a n t, dz. cyt., s. 260.
33  Por. tamże, s. 115.
34  Por. T.  S ł a w e k, Fikcja i troska, w: Znak, tekst, fi kcja. Z zagadnień semiotyki tekstu lite-

rackiego, red. T. Sławek, W. Kalaga, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 1987, s. 106.

Piękno w upolitycznionym świecie



164

Im bardziej jesteśmy świadomi świata języka, tym głębsza jest dla nas fi k-
cjonalność tekstu. W dzisiejszych zmediatyzowanych czasach świadomość 
ta ulega zatraceniu. Fikcję pojmujemy dziś bardzo trywialnie – jako zmyśle-
nie, oderwanie od uznanych znaczeń czy prowokację. Nawet sztuka surowa 
i szczera podlega szybkiej „sprzedaży”, wraz z sensacją dotyczącą życia jej 
autora, zmagającego się z chorobą lub z innym cierpieniem.

Forma dzieła sztuki jako pewna całość powoduje upodobanie całego naszego 
umysłu, inaczej niż ma to miejsce w przypadku upodobania zmysłowego. Podoba 
się estetycznie to, co umie pobudzić działanie wszystkich władz umysłu, twierdzi 
Kant. Sądy estetyczne cechuje więc, według Kanta, powszechność, chociaż jest 
to powszechność szczególnego rodzaju: powszechność bez reguły. Piękne jest 
bowiem to, co podoba się z subiektywną koniecznością, w sposób powszechny, 
bezpośredni i zupełnie bezinteresowny35. Krytyka prak tycznego rozumu Kanta po-
kazała, że istnieją praktyczne zasady okre ślające a priori cel rozumu. Moralność, 
stanowiąca czystą, praktyczną teleologię, dąży do urzeczywistnienia swych celów 
w świecie, a zależą one od naszej woli, mimo że siły prowadzące do ich urzeczy-
wistnienia rozpoznajemy tylko i wyłącznie w naszym intelekcie. Do poruszeń 
woli skłaniają nas rzeczy stworzone całkowicie ze względu na cel sam w sobie, 
a zatem dzieła sztuki. W ten sposób w myśli Kanta etyka spotyka się z estetyką36. 
Radykalizm sztuki to tylko i aż „siła obecności” przedstawienia wstrząsającego 
codziennym doświadczeniem, to siła kojarzona (zwłaszcza przez Rancière’a) 
z Kantowskim pojęciem wzniosłości (jako „heterogenicznej i nieredukowalnej 
obecności w samym sercu zmysłowości pewnej siły, która ją przekracza”37).

ZŁA KONCEPCJA SZTUKI

Sztukę zastąpiliśmy dziś dekoracją i modą. Najbardziej znany tekst o ki-
czu, o sztuce złej, autorstwa Hermanna Brocha, opiera się na sformułowaniu 
postulatu sztuki dobrej, nie zaś pięknej. Sztuka osiąga bowiem piękno nie 
w sposób bezpośredni. Jeśli artysta dąży do piękna, jest twórcą kiczu, nie zaś 
arcydzieła czy chociażby dzieła. Hasłem przewodnim artysty powinno być: 
Pracuj dobrze, dobrze wykonuj swoją robotę, a piękno „spadnie w dłonie”, 
gdy szczęśliwie ukończysz dzieło38. 

35  Por. K a n t, dz. cyt., s. 124.
36  Por. I. K a n t, O użytku zasad teleologicznych w fi lozofi i, tłum. D. Pakalski, w: tenże, Pisma 

teleologiczne, tłum. J. Nowotniak, D. Pakalski, Wydawnictwo Rolewski, Toruń 2000, s. 37n.
37  J.  R a n c i è r e, Los obrazów, w: tenże, Estetyka jako polityka, tłum. P. Mościcki, J. Kutyła, 

Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2007, s. 134.
38  Por. H. B r o c h, Kilka uwag o kiczu, w: tenże, „Kilka uwag o kiczu” i inne eseje, tłum. D. Bor-

kowska, J. Garewicz, R. Turczyn, Czytelnik, Warszawa 1998, s. 113.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



165

W wywiadzie udzielonym Benoît Chantre’owi w roku 2007 René Girard 
powiedział, że znajdujemy się w takim punkcie historii, w którym mimetycz-
ny układ przyciągania–odpychania, będący „podstawą wszystkich patologii 
resentymentu”39, osiągnął punkt niezróżnicowania. Porównywanie się, porów-
nywanie przedmiotów, obiektów czy dzieł, przestało być twórcze. Ponieważ 
mimesis mechanizmu naśladowczego może być, według Girarda, albo zła, 
albo dobra (choć dobra jest zdecydowanie rzadziej), może mieć charakter kul-
turotwórczy i społeczny lub kulturę niszczący (przemocowy), stała się dziś ona 
mechanizmem tak powszechnym, a zarazem pozornie zindywidualizowanym, 
że – w przekonaniu Girarda – zatraciliśmy swoje społeczne i kulturowe punkty 
odniesienia, między innymi te dotyczące sztuki.

W sztuce zwyciężyła postawa kiczowa, symulacja sztuki, dokonywa-
na czasami w sposób bardzo podstępny, gdy sprawność warsztatu aspiruje 
do wyrażania całej prawdy o świecie. Tymczasem sztuka nigdy nie wyraża 
wszystkiego, godzi się na fragmentaryczność i niezaspokojenie odbiorcy, który 
często nie rozumie współczesnych mu arcydzieł i niekiedy musi dojrzewać do 
nich przez wieki. Kicz to zatem nie tyle kiepska sztuka, ile – zdaniem Bro-
cha – zła sztuka40, co stanowi rezultat jej zbyt wielkich aspiracji. Autor kiczu 
pragnie wywołać katharsis bez pracy wymagającej przede wszystkim czasu 
i nakreślenia ram wspólnoty interpretacyjnej. Kicz jest egoistyczny po stronie 
zarówno autora, jak i odbiorcy: i jeden, i drugi ponoszą winę za powszechność 
„postawy kiczowej”. 

Broch sytuuje wartości dobro–piękno w układzie dynamiczno-statycznym. 
Gdy jedna z nich jest dynamiczna, druga staje się jej efektem. Jeżeli twórca 
bądź odbiorca przekazu estetycznego nie uświadamia sobie tej zależności, 
przekaz cierpi wskutek braku ironii, co prowadzi do przerostu formy nad treścią 
albo treści nad formą. Broch porównuje kicz do nowotworu. Nowotwór nie jest 
chorobą, która przychodzi z zewnątrz, lecz stanowi nadmierny rozrost jakiejś 
funkcjonalnej dla całego organizmu tkanki. Kiedy zaczyna ona zmieniać się 
w nowotwór? Dzieje się to, gdy tkanka traci swoją funkcję podporządkowania 
i niejako chce żyć dla siebie, staje się narcystyczna. Podobnie funkcjonuje 
kicz, oferując tak dużo, że odbiorca nie chce niczego poza przedstawieniowo-
ścią, jaką w ten sposób otrzymuje. Co ciekawe, w przekonaniu Brocha kicz nie 
zawiera się wyłącznie w (nieudanym) dziele, ale obecny jest również w pra-
gnieniu kiczu. Należy dostrzegać powszechność „postawy kiczowej” i tępić 
jej najlżejsze ślady, zawsze jednak zaczynając od siebie – pisze Broch41. 

39  R.  G i r a r d, Apokalipsa tu i teraz, rozmawiał B. Chantre, tłum. C. Zalewski, WAM, Kra-
ków 2018, s. 75.

40  Por. B r o c h, Zło w systemie wartości sztuki, w: tenże, „Kilka uwag o kiczu” i inne eseje, 
s. 156.

41  Por.  t e n ż e, Kilka uwag o kiczu, s. 116n.

Piękno w upolitycznionym świecie



166

Niemożliwe jest bowiem bezpośrednie osiągnięcie dobra, piękna i prawdy 
– wartości, które kojarzymy z trzema podstawowymi dziedzinami kultury: 
religią, sztuką i fi lozofi ą. Dobro według Brocha, specjalisty od dobrej sztuki, 
zostaje przypisane sztuce, jest celem dzieła, piękno nie może być bezpośred-
nim celem artysty. Piękno jako cel ogólny przesuwa się w stronę innej dzie-
dziny kultury – fi lozofi i, a prawda to cel ostatniej dziedziny Heglowskiego 
Ducha absolutnego, religii42. Piękno to kategoria niedoceniana przez samych 
fi lozofów, którzy rezerwują ją dla teorii estetycznych, dotyczących sposobów 
percepcji świata. Estetyka traktowana jest jako gałąź fi lozofi i, a często jako 
dziedzina, bez której refl eksja epistemologiczna, a tym bardziej ontologiczna, 
potrafi  się obejść. Estetyka tymczasem, jak ją określił Ingarden, to epistemo-
logiczna i również ontologiczna kompetencja odróżniania wartości artystycz-
nych od estetycznych. Te pierwsze wynikają z samej konstrukcji wytworu 
artystycznego, a te drugie z jego oceny, właściwa ocena piękna zawartego 
w wytworze artystycznym stanowi zaś syntezę, zestrojenie różnych wartości, 
i daje wgląd w problem intencjonalności, nie tylko artysty43. Jak to wygląda 
w praktyce, Ingarden ukazał w swojej koncepcji czterech warstw dzieła lite-
rackiego. „Dzieło literackie jest tworem wielowarstwowym, w którym należy 
odróżnić: a) warstwę brzmień słownych, jako też tworów i charakterów języ-
kowo-brzmieniowych wyższego rzędu; b) warstwę znaczeniową, zbudowaną 
z sensów zdań wchodzących w skład dzieła; c) warstwę uschematyzowanych 
wyglądów, przez które przejawiają się przedmioty w dziele przedstawione; 
d) warstwę przedmiotów przedstawionych, a mianowicie przedstawionych 
przez czysto intencjonalne stany rzeczy, które są wyznaczone przez sensy zdań 
wchodzących w skład dzieła”44. 

Odbiór dzieła sztuki ma charakter procesualny i stopniowo obejmuje 
wszystkie cztery warstwy, a zatem pozwala zbudować przedstawienie, czyli 
ująć nasze doświadczenie jako pewną sensowną całość. Odbiorca kiczowy 
skupia się natomiast na warstwie trzeciej i traktuje ją jako cel dzieła. Warstwa 
pierwsza, brzmieniowa, jest właściwie jako jedyna poddana twórcy i stanowi 
jedyne tworzywo. Warstwa znaczeniowa ma charakter odrębny – osadzone 
w brzmieniach znaczenia słowne tworzą sensy słów i zdań, którym odpowia-
dają stany rzeczy, nie realne jednak, lecz intencjonalne. Można teorię Ingar-
dena odnieść również do malarstwa i sztuk plastycznych. W przypadku koloru 
warstwa brzmieniowa jest rezultatem objęcia wzrokiem całej kolorystycznej 

42  Zob. A.  D o d a - W y s z y ń s k a, Zarządzanie martwymi. Ironia eschatologii, WNS UAM, 
Poznań 2019. 

43  Zob. R.  I n g a r d e n, Dzieło sztuki i jego wartość, w: tenże, Studia z estetyki, t. 2, PWN, 
Warszawa 1958.

44  R.  I n g a r d e n, Formy poznawania dzieła literackiego, „Pamiętnik Literacki” 33(1936) 
nr 1-4, s. 165.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



167

kompozycji. Kolor czerwony położony obok koloru białego wywołuje inne 
wrażenie wizualne niż położony obok zielonego. Trzecia warstwa dzieła, obej-
mująca świat przedstawiony, zbudowany – według Ingardena – paradoksalnie 
z miejsc pustych, tak zwanych „miejsc niedookreślenia”45, oddana jest odbior-
cy do samodzielnego zrekonstruowania. W końcu czwarta warstwa, stanowią-
ca konkretyzację czytelniczą, generuje twórczość odbiorcy, ale ów twórczy 
odbiór pozostaje ściśle określony ramą dzieła. Dopiero ta ostatnia warstwa 
stanowi o udanej interpretacji, przez którą Ingarden rozumie polifoniczny ze-
strój jakości estetycznie wartościowych przysługujących poszczególnym war-
stwom i umiejętność posługiwania się nim46. Wartości estetyczne nakładane 
są na świat fi kcyjny intencjonalnie, a więc estetyka – zdaniem fenomenologa 
Ingardena – to pochwała intencjonalności: podstawowego żywiołu myślenia. 
Intencjonalność wyraża myślenie wolne, nieograniczone ideologią ani poję-
ciami. Estetyka Ingardena stanowi ontologię sztuki i tylko sztuka uzdalnia 
nas do aktów etycznych, ponieważ tylko sztuka tworzy przedmioty czysto 
intencjonalne. 

Piękno nie jest cechą zewnętrza, które zawsze może przemienić się w za-
mknięty sztywnymi ramami kicz; nie jest ono tym, co się nam podoba, rzeczą 
gustu, lecz ponadczasową koniecznością. Filozofi a potrafi  uchwycić całość 
doświadczenia i dlatego wartość piękna powinna być jej najbliższa. Jacques 
Rancière pisze, że estetyka winna powrócić do Kantowskiego ujęcia czasu 
i przestrzeni jako form zmysłowości, które kształtują myślenie47.

EGZALTOWANA WYOBRAŹNIA WSPÓŁCZESNEGO MIESZCZANINA

Dominująca forma wyobraźni jest jednak wąska i krótkotrwała. Broch 
sformułował jednoznaczne równanie tłumaczące, skąd bierze się aż tyle ki-
czu: mieszczaństwo + romantyzm = kicz48. Według Brocha kicz dotyczy nie 
tyle konkretnej realizacji artystycznej, ile raczej postawy. Prezentujący ją 
człowiek (którym może być każdy) przede wszystkim myli kategorię etyczną 

45  T e n ż e, O poznawianiu dzieła literackiego, w: tenże, Studia z estetyki, t. 1, PWN, Warszawa 
1966, s. 9.

46  Por. A.  B u r z y ń s k a, M.P.  M a r k o w s k i, Teorie literatury XX wieku, Znak, Kra-
ków 2006, s. 94n.

47  Por. J. R a n c i è r e, Od polityki do estetyki, w: tenże, Dzielenie postrzegalnego. Estetyka 
i polityka, tłum. M. Kropiwnicki, J. Sowa, Wyd. Korporacja Ha!art, Kraków 2007, s. 39.; I.  K a n t, 
O formie i zasadach świata dostępnego zmysłom oraz świata inteligibilnego. O pierwszej podstawie 
różnicy kierunków w przestrzeni, tłum. A. Banaszkiewicz, Zielona Sowa, Kraków 2005, s. 13-17. 
Por. też: A. D o d a - W y s z y ń s k a, Inwazja ikonoklastów. Filozofi a przedstawienia Jac-
ques’a Rancière’a, WNS UAM, Poznań 2012, s. 80n.

48  Por. B r o c h, Kilka uwag o kiczu, s. 107.

Piękno w upolitycznionym świecie



168

z kategorią estetyczną i pragnie tworzyć rzeczy piękne, a przy okazji moralnie 
doskonałe. Ta druga cecha ma być bezpośrednim rezultatem pierwszej. Już od 
czasu dziewiętnastowiecznego modernizmu dominuje pogląd, że obiektów 
i działań uznanych za dzieła sztuki nie należy oceniać. Powstają przy tym nie 
tylko „lekkostrawne” fi lmy, książki czy przedstawienia, ale też przedstawienia 
trudne, tyle że trud ich odbioru nie wynika z namysłu nad obecnym w nich 
zestrojem jakości estetycznych czy artystycznych, a jedynie z konieczności 
przedzierania się przez setki odniesień lub przez ich dziennikarsko-medialną 
polityczną otoczkę, która często powstaje jeszcze przed premierą lub pierw-
szym wystawieniem obiektu. Sztuka podlega dziś wykorzystaniu, zanim zdą-
żymy zapoznać się z konkretnym wytworem. Często pozwalają na to sami 
twórcy, zdradzając intencje swoich projektów. Owo poszerzenie ich kompeten-
cji jest zjawiskiem charakterystycznym dla obecnej epoki, a odnosząc się do 
Ingardenowskiej koncepcji dzieła (koncepcji skupiającej się na jego formie), 
można powiedzieć, że zjawisko to prowadzi do zablokowania możliwości 
bezinteresownego doświadczenia piękna.

W latach pięćdziesiątych ubiegłego wieku na kartach Mitologii49 Roland 
Barthes określił mieszczaństwo jako klasę społeczną żyjącą kiczem. Jest to 
klasa, która przede wszystkim nie chce być nazywana, chce wymykać się 
wszelkim określeniom. Ideologia mieszczańska potrafi  wypełnić wszystko, 
ale ideologią stricte mieszczańską jest odrzucenie mieszczańskiego imienia50. 
Ideologia ta widoczna jest zwłaszcza w specyfi cznym doświadczaniu i defi -
niowaniu sztuki51, głównie poprzez znawstwo i zestawienia dóbr kulturowych 
oraz przez przywiązanie w ich interpretacji do ściśle określonego punktu wi-
dzenia.

W Estetyce jako polityce Jacques Rancière powołuje się na słynne Wol-
terowskie stwierdzenie, że ludzie gminu, ludzie prości, mają inne zmysły niż 
ludzie wykształceni. Wyciąga z niego wniosek, że dominacja w kulturze opiera 
się na oczywistości zmysłowego podziału, który przebiega między dwoma 
kategoriami ludzi. Władza elit jest więc władzą zmysłów wykształconych nad 
zmysłami surowymi, władzą intelektu nad doznaniem. Same formy doświad-
czenia zmysłowego miały utożsamiać różnice funkcji oraz miejsc z różnica-
mi dotyczącymi natury52. Oczywiście mieszczanie uważają siebie samych za 
elity.

Jean Baudrillard twierdził z kolei, że tym, co jednostka dziś konsumu-
je, nie jest już „treść”, ale raczej zakodowane stosunki semiotyczne znaków 

49  Zob. R.  B a r t h e s, Mitologie, tłum. A. Dziadek, Wydawnictwo KR, Warszawa 2000.
50  Por. tamże, s. 273.
51  Por. tamże, s. 274.
52  Por. J. R a n c i è r e, Estetyka jako polityka, w: Estetyka jako polityka, s. 29.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



169

pozbawione referencyjnego odniesienia. Klient nabywa nie tyle pojedynczy 
przedmiot, ile cały system przedmiotów, całe serie, różnego rodzaju łańcuchy 
relacji podmiotowo-przedmiotowych. Przedmiotem nie jest tylko rzecz, lecz 
wszystko, co ma wartość wymienną. Baudrillard przedstawił krytykę klasycz-
nej koncepcji podmiotu, twierdząc, że jednostka ludzka stanowi strukturę ide-
ologiczną, która odpowiada formie towarowej (ma wartość wymienną) oraz 
formie przedmiotowej (ma wartość użytkową). Dzięki przed miotom każda 
jednostka i każda grupa znajduje swoje miejsce w systemie. Za Marshallem 
McLuhanem Baudrillard powtarza, że treścią (zawartością) każdego medium 
jest jego użytkownik, będący równocześnie częścią systemu i jego wytworem. 
W społeczeństwie konsumpcyjnym nie istnieją potrzeby niezależne, wszystkie 
potrzeby są społecznie kodowane i podporządkowane logice przedmiotów. 
„Przedmiot” (wytwór naszej pracy zamieniony w przedmiot, ale także dusza 
czy ob raz) mści się na nas i przy nas pozostaje. Na tym polega Freudowski 
proces stłumienia – to, co stłumione, powraca w postaci samej represji. Każdy 
przedmiot staje się narzędziem transformacji ludzkiej świadomości53.

W społeczeństwie późnomodernistycznym funkcję znakową zyskuje pie-
niądz, wymykając się tym samym logice wartości wymiennej i użytkowej 
– istota pieniądza sprowadza się do cią głego krążenia. Pieniądz jako (zimny) 
środek przekazu, niezwiązany z rynkiem ani ze sposobami produkcji, zyskuje 
status hipermedium. Według Baudrillarda, od chwi li, gdy środek przekazu stał 
się przekazem, wkraczamy w zimną epokę symulacji54.

„NATYCHMIASTOWOŚĆ”
PRAGNIENIE WSPÓŁCZESNOŚCI

Owa zimna epoka, w której żyjemy, nie ma nic wspólnego z surowością 
sztuki, z prawdą o potrzebie tworzenia, która pokonuje bariery choroby, biedy, 
braku akceptacji czy marginalizacji. Pytanie brzmi: czy jest jeszcze miejsce na 
art brut? Czy należy być może upatrywać w tego rodzaju zjawiskach miejsce 
na odrodzenie aksjologii? Współczesna „natychmiastowość” jest najbardziej 
przeciwna pojęciu piękna wymagającego kontemplacji, ujęcia całościowego, 
wyjścia poza indywidualną, ciasną perspektywę. Ambicją jest bowiem wszyst-
ko mieć, wszystkiego doświadczać „tu i teraz”. Nawet surowość art brut ma dziś 
dostarczać natychmiastowej przyjemności estetycznej, doznawanej bez wysił-

53  Por. A.  D o d a - W y s z y ń s k a, Nowe mieszczaństwo i jego uczestnictwo w kulturze, w: 
Praktyki społeczne uczestnictwa w kulturze, red. U. Kozłowska, Ż. Stasieniuk, A. Terlak, Econo-
micus, Szczecin 2010, s. 36-51.

54  Por. K.  L o s k a, Dziedzictwo McLuhana: Między nowoczesnością a ponowoczesnością, 
Rabid, Kraków 2001, s. 112.

Piękno w upolitycznionym świecie



170

ku, bez ciszy, bez tajemnicy i bez samotności. Czyżby zatem sztuka surowa nie 
miała swojego odbiorcy? Mimo deklaracji jej wielbicieli wydaje się, że poza 
niewielką liczbą pasjonatów (amatorów) cała reszta to jej kolekcjonerzy. „Na-
tychmiastowość” dotyczy nie tyle równoczesności, ile nowego poszeregowania 
danych, a raczej zerwania łańcucha analogii, wyjścia poza historię, jak ma to 
miejsce we współczesnych mitach. Rozbudzenie pragnienia „natychmiastowo-
ści” stało się możliwe już dzięki odkryciu fali elektromagnetycznej, którego 
dokonano na początku dziewiętnastego stulecia, wieku światła i romantyzmu.

Największy przewrót społeczny, kulturowy i cywilizacyjny nastąpił wraz 
z upowszechnieniem elektryczności, która zlikwidowała serię zjawisk zwią-
zanych z następstwem dnia i nocy i wynikającą z tego następstwa potrzebę 
analogicznego myślenia. Z chwilą wynalezienia elektryczności, zwłaszcza 
sztucznego światła, „natychmiastowość” stała się nowym rodzajem świa-
domości. Zaczęły do nas docierać, jak pisze McLuhan, przyczyny zjawisk, 
których nie brano wcześniej pod uwagę w układach ścisłego następstwa czy 
powiązania łańcuchowego55.

Anthony Giddens diagnozuje te przemiany od strony związków najbardziej 
intymnych, osobistych. W Przemianach intymności56 wskazuje: „Romans po-
zwala wpisać seksualność w prze widywalną przyszłość, w której przygody 
seksualne są przy stankami na drodze do przyszłego związku miłosnego. Seks 
jest jakby mechanizmem wyzwalającym, a romans – poszuki waniem własnego 
przeznaczenia. Poszukiwanie miłości roman tycznej nie oznacza już jednak 
zwlekania z aktywnością seksualną aż pojawi się «ten jedyny». Owszem, seks 
z nowym partnerem może być początkiem upragnionego związku, ale najczę-
ściej nim nie jest”57.

Eliminacja wartości z procesu osiągania partykularnych celów zabezpiecza 
przed bezowocnym dążeniem do ideału. Miłość wyeliminowana przez romans, 
pozwala – poprzez seks – wcielić pragnienie w konkretny czas. Sztuka wyeli-
minowana przez dekoracyjność, wciela katharsis w zwyczajne, krótkotrwałe 
doznanie satysfakcji.

*

Zainteresowanie twórczością różnorakich outsiderów skutkuje sztucznym 
promowaniem co sprawniej posługujących się pędzlem czy dłutem ludzi nie-

55  Por M.  M c L u h a n, Zrozumieć media, w: tenże, Wybór tekstów, tłum. E. Różalska, 
J.M. Stokłosa, Zysk i S-ka, Poznań 2001, s. 216n.

56  Zob. A.  G i d d e n s, Przemiany intymności. Seksualność, miłość i erotyzm we współczesnych 
społeczeństwach, tłum. A. Szulżycka, PWN, Warszawa 2006.

57  Tamże, s. 66.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



171

wykształconych, często chorych. Próbuje się dzisiaj wpisać art brut czy outsider 
art w nurt sztuki krytycznej. Od jakiego momentu sztuka uległa całkowitemu 
upolitycznieniu? Baudrillard twierdzi, że stało się to, gdy Andy Warhol odniósł 
swój spektakularny sukces, „kończąc żałobę po obrazie i wyobrażeniu”58.

„Kiedy Warhol malował swe Zupy Cambella w latach sześćdziesiątych, był 
to rozbłysk symulacji i całej nowo czesnej sztuki: nagle i niespodzianie obiekt-
-jako-towar, znak-jako-towar zostały w spo sób ironiczny uświęcone – co stano-
wi skąd inąd jedyną formę rytuału, jaka nam jeszcze pozostała: rytuał przej-
rzystości”59.

Natychmiastowość, przejrzystość i rozproszenie wypierają ciszę, tajemnicę 
i samotność, które stanowią warunki twórczości autorów art brut.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Barthes, Roland. “Wykład.” Translated by Tadeusz Komendant. Teksty. Teoria Lite-
ratury. Krytyka. Interpretacja, no. 5 (47) (1979): 9–29.

Barthes, Roland. Mitologie. Translated by Adam Dziadek. Warszawa: Wydawnictwo 
KR, 2000.

Baudrillard, Jean. Spisek sztuki. Translated by Sławomir Królak. Warszawa: Wydaw-
nictwo Sic!, 2006.

Bobryk, Jerzy. Przyczynowość i intencjonalność. Warszawa: Ofi cyna Wydawnicza 
Wydziału Psychologii Uniwersytetu Warszawskiego, 1992.

Bouillet, Alain. “Myśleć art brut: Sztuka naiwna, sztuka ludowa, ‘nowi prymitywi-
ści,’ sztuka ‘nie-profesjonalna’ – i art brut w Polsce.” Translated by Katarzyna 
Kubaszczyk. In Art brut: Różnorodnie. Edited by Joanna Daszkiewicz. Poznań: 
Wydział Edukacji Artystycznej i Kuratorstwa UAP, 2018.

Broch, Hermann. “Kilka uwag o kiczu.” In Kilka uwag o kiczu i inne eseje. Translated 
by Danuta Borkowska, Jan Garewicz, and Ryszard Turczyn. Warszawa: Czytelnik, 
1998.

Burzyńska, Anna, and Michał Paweł Markowski. Teorie literatury XX wieku. Kraków: 
Znak, 2006.

Carr, Nicholas. Płytki umysł: Jak Internet wpływa na nasz mózg. Translated by Kata-
rzyna Rojek. Gliwice: Helion, 2013.

Chlewiński, Zbigniew. “Art brut po polsku.” In Art brut: Różnorodnie. Edited by Joanna 
Daszkiewicz. Poznań: Wydział Edukacji Artystycznej i Kuratorstwa UAP, 2018.

Daszkiewicz, Joanna. “Pojęcie ‘art brut’ – w stronę miniaturowej teorii.” In Art brut: 
Różnorodnie. Edited by Joanna Daszkiewicz. Poznań: Wydział Edukacji Arty-
stycznej i Kuratorstwa UAP, 2018.

58  B a u d r i l l a r d, dz. cyt., s. 35.
59  Tamże, s. 48.

Piękno w upolitycznionym świecie



172

Doda-Wyszyńska, Agnieszka, Inwazja ikonoklastów: Filozofi a przedstawienia Ja-
cques’a Rancière’a. Poznań: WNS UAM, 2012.

—–—. “Nowe mieszczaństwo i jego uczestnictwo w kulturze.” In Praktyki społeczne 
uczestnictwa w kulturze. Edited by Urszula Kozłowska, Żaneta Stasieniuk, and 
Albert Terlak. Szczecin: Economicus, 2010.

—–—. Pułapki przedstawienia: Filozofi a przez pryzmat praktyk montażu pojęć. Po-
znań: WNS UAM, 2016.

 —–—. Zarządzanie martwymi: Ironia eschatologii. Poznań: WNS UAM, 2019.
Dubuffet, Jean.  L’homme du commun à l’ouvrage. Paris: Galimard and Idées, 1973.
Eco, Umberto. Nieobecna struktura. Translated by Adam Weinsberg and Paweł Bravo. 

Warszawa: Wydawnictwo KR, 1996.
Girard, René. Kozioł ofi arny. Translated by Mirosława Goszczyńska. Łódź: Wydaw-

nictwo Łódzkie, 1987.
—–—. Apokalipsa tu i teraz: Rozmawiał Benoît Chantre. Translated by Cezary Za-

lewski. Kraków: WAM, 2018.
Giddens, Anthony. Przemiany intymności: Seksualność, miłość i erotyzm we współcze-

snych społeczeństwach. Translated by Alina Szulżycka. Warszawa: PWN, 2006.
Hofstede, Geert, and Gert Jan Hofstede. Kultury i organizacje: Zaprogramowanie 

umysłu. Translated by Małgorzata Durska. Warszawa: Polskie Wydawnictwo 
Ekonomiczne, 2007.

Ingarden, Roman. „Dzieło sztuki i jego wartość.” In Ingarden, Studia z estetyki. Vol. 
2. Warszawa: PWN, 1958.

—–—. “Formy poznawania dzieła literackiego.” Pamiętnik Literacki  33, no. 1–4 
(1936): 163–92.

—–—. “O poznawaniu dzieła literackiego.” In Ingarden, Studia z estetyki. Vol. 1. 
Warszawa: PWN, 1966.

Kant, Immanuel. Krytyka władzy sądzenia. Translated by Jerzy Gałecki. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe PWN, 2004.

—–—. O formie i zasadach świata dostępnego zmysłom oraz świata inteligibilnego. 
O pierwszej podstawie różnicy kierunków w przestrzeni. Translated by Artur Ba-
naszkiewicz. Kraków: Zielona Sowa, 2005.

—–—. “O użytku zasad teleologicznych w fi lozofi i.” Translated by Dariusz Pakalski. 
In Kant, Pisma teleologiczne. Translated by Justyna Nowotniak and Dariusz Pa-
kalski. Toruń: Wydawnictwo Rolewski, 2000. 

Luhmann, Niklas. Semantyka miłości: O kodowaniu intymności. Translated by Jerzy 
Łoziński. Warszawa: Scholar, 2003.

Loska, Krzysztof. Dziedzictwo McLuhana: Między nowoczesnością a ponowoczesno-
ścią. Kraków: Rabid, 2001.

McLuhan, Marshall. “Zrozumieć media.” In McLuhan, Wybór tekstów. Translated by 
Ewa Różalska and Jacek M. Stokłosa. Poznań: Zysk i S-ka, 2001.

Mikurda, Kuba. “Słownik terminów Jacques’a Rancière’a.” In Jacques Rancière, 
Dzielenie postrzegalnego: Estetyka i polityka. Translated by Maciej Kropiwnicki 
and Janek Sowa. Kraków: Ha!art, 2008.

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



173

Peiry, Lucienne. L’Art Brut. Paris: Flammarion, 1997.
Potocka, Maria Anna. Estetyka kontra sztuka: Kompromitacja założeń estetycznych 

w konfrontacji ze sztuką nowoczesną. Warszawa: Fundacja Aletheia, 2007.
Rancière, Jacques. Dzielenie postrzegalnego: Estetyka i polityka. Translated by Maciej 

Kropiwnicki and Jan Sowa. Kraków: Ha!art, 2007.
—–—. “Estetyka jako polityka.” In Estetyka jako polityka. Translated by Paweł Mo-

ścicki and Jan Kutyła. Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2007.
—–—. Estetyka jako polityka. Translated by Paweł Mościcki and Jan Kutyła. War-

szawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2007.
—–—. L’inconscient esthétique. Paris: Galilée, 2001.
—–—. “Los obrazów.” In Rancière, Estetyka jako polityka. Translated by Paweł 

Mościcki and Julian Kutyła. Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 
2007.

—–—. “Od polityki do estetyki.” In Rancière, Dzielenie postrzegalnego: Estetyka 
i polityka. Translated by Maciej Kropiwnicki and Jan Sowa. Kraków: Ha!art, 
2007.

Sławek, Tadeusz. “Fikcja i troska.” In Znak, tekst, fi kcja: Z zagadnień semiotyki tekstu 
literackiego. Edited by Tadeusz Sławek and Wojciech Kalaga. Katowice: Wydaw-
nictwo Uniwersytetu Śląskiego, 1987.

Toffl er, Alvin. Trzecia fala. Translated by  Ewa Woydyłło. Warszawa: PIW, 1997.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA – Piękno w upolitycznionym świecie. Przypadek 
twórców samorodnych

DOI 10.12887/32-2019-3-127-10

Według Geerta Hofstede i Gerta Jana Hofstede bohaterowie kultury (na 
przykład artyści) stanowią spersonalizowany łącznik między symbolami kul-
tury a rytuałami. W artykule założono, że „bohaterowie” ci, jak na przykład 
twórcy sztuki art brut, ucieleśniają ważne wybory wartości życiowych.
Francuski termin art brut, oznaczający „surową sztukę” lub „szorstką sztukę”, 
został stworzony przez francuskiego artystę Jeana Dubuffeta na opisanie sztuki 
tworzonej poza granicami głównego nurtu kultury. Art brut jest zjawiskiem 
wyjątkowym, dlatego ten rodzaj sztuki przemawia do osób, które naznaczone 
są szczególną odpowiedzialnością za to, co zostało stworzone.
Wszystkie formy cnoty (prawdy, dobra, piękna) są tylko funkcjami konsensu, 
co oznacza, że ustanawiają one miarę porównawczą rzeczy i ludzi, tylko sztuka 
wymyka się tej nowej formie władzy. Ma to jednak miejsce pod warunkiem, 
że sztuka nie jest kiczem. Hermann Broch, podając najlepszą defi nicję kiczu, 
ponownie zakotwicza wartość piękna w świecie metafi zycznym, w centrum 
dyskursu estetycznego.

Piękno w upolitycznionym świecie



174

W estetyce Kantowskiej schemat wyobraźni oparty jest na dwóch formach: 
czasu i przestrzeni i stanowi on model rozumienia sztuki. Jacques Rancière 
ostrzega przed „podnoszeniem go do potęgi” poprzez „upolitycznienie” myśle-
nia, poprzez wykorzystywanie obrazów uzasadniających indywidualne opinie, 
budzących emocje, ale nieporuszających wyobraźni. Nowoczesna ekspansja 
życia tworzy podziały między obywatelami (w ramach mieszczaństwa – no-
wej burżuazji), wykluczając rzeczywistość (na przykład niektórych artystów) 
z dyskursu publicznego, a nawet usuwając ich z pola percepcji. Obecnie obser-
wujemy zanik refl eksji nad szeroko pojętym pięknem – refl eksji aksjologicznej, 
której celem było połączenie etyki z estetyką, a wartości dobra z wartością 
piękna. Wciąż istnieją pewne ogólne etyczne wartości ludzkie, takie jak Deka-
log, ale obecnie są one pozbawione mocy wiążącej i zależą od uwarunkowań 
historycznych relatywizowanych w naukach humanistycznych i społecznych.

Słowa kluczowe: art brut, kicz, autor, wartości, piękno, mieszczaństwo, mit

Kontakt: Zakład Semiotyki Kultury, Instytut Kulturoznawstwa, Szkoła Nauk 
Humanistycznych, Wydział Antropologii i Kulturoznawstwa, Uniwersytet 
im. Adama Mickiewicza, ul. Szamarzewskiego 89A, 60-568 Poznań
E-mail: adod@amu.edu.pl
Tel. 509159648
http://agnieszkadoda.pl/

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA – Beauty in a Politicized World: The Case of the 
Creators of art brut

DOI 10.12887/32-2019-3-127-10

According to Geert Hofstede and Gert Jan Hofstede, cultural heroes (e.g. art-
ists) provide a personalized link between symbols and rituals in culture. This 
article assumes that ‘heroes,’ for instance creators of art brut, embody impor-
tant choices of life values.
The French term art brut, meaning ‘raw art,’ or ‘rough art,’ was created by the 
French artist Jean Dubuffet to describe art created outside the boundaries of 
mainstream culture. Art brut is a unique phenomenon appealing in particular to 
those who accept a special responsibility for the artifacts thus created.
Today, all the shapes of virtue (embraced by truth, goodness, and beauty) are 
corollary of a consensus, that is, they establish a comparative measure of things 
and of people. Only art, provided it is not kitsch, escapes this new form of 
power. Hermann Broch reanchors the value of beauty in the metaphysical realm 
and puts it in the center of the aesthetic discourse.
Within Kantian aesthetics, imagination is analyzed as related to the pure forms 
of time and space, and the scheme this analysis renders is considered as the 
model for understanding art. However, Jacques Rancière warns against ex-
trapolating this paradigm onto “politicized” thinking, in particular by means 
of the media which use emotional images and evoke certain sentiments in 

Agnieszka DODA-WYSZYŃSKA



175

order to justify individual opinions without appealing to the imagination. Social 
stratifi cation, which is a mark of the modern (philistine and bourgeoise) society, 
excludes certain individuals (for instance, certain artists) from public discourse, 
or even removes them from the public horizon. Currently, we witness gradual 
disappearance of axiological considerations combining ethics with aesthetics 
and linking the value of the good to that of beauty. Ethical and human values, 
such as those inherent in the Decalogue, are still recognized, but they are no 
longer considered as binding: rather, they are privatized and perceived as rela-
tive to particular historical circumstances, which, in turn, are relativized by the 
humanities, as well as by the social sciences.

Keywords: art brut, kitsch, author, values, beauty, philistinism, myth

Contact: Zakład Semiotyki Kultury, Instytut Kulturoznawstwa, Szkoła Nauk 
Humanistycznych, Wydział Antropologii i Kulturoznawstwa, Uniwersytet 
im. Adama Mickiewicza, ul. Szamarzewskiego 89A, 60-568 Poznań, Poland
E-mail: adod@amu.edu.pl
Phone: +48 509159648
http://agnieszkadoda.pl/

Piękno w upolitycznionym świecie


