
197

Mariusz CZEPCZYŃSKI 

PIĘKNY KRAJOBRAZ JAKO DOBRO PUBLICZNE 
Reprezentacje i estetyzacje przestrzeni miejskich 

Krajobraz kulturowy utożsamiany bywa ze swoistym mise-en-scène. Na podobień-
stwo teatralnej dekoracji, poprzez specyfi czny, zrozumiały jedynie w odpowied-
nim kontekście kulturowym system komunikacji między obiektami a odbiorcami 
krajobraz nadaje sens rozgrywającym się w nim wydarzeniom. Szczególną rolę 
w tworzeniu, utrzymaniu i interpretacji krajobrazów piękna publicznego odgry-
wają jego interesariusze: reżyserzy, scenarzyści, scenografowie, sufl erzy, aktorzy, 
statyści i widzowie tego spektaklu piękna w mieście.

Nie tylko w Polsce, ale − jak się wydaje − na całym świecie ostatnie 
lata przyniosły swoisty „zwrot pięknościowy”. Piękno stanowi już nie tylko 
przyjemny w odbiorze środek do osiągnięcia jakiegoś celu, ale coraz częściej 
samo staje się celem, a nawet paradygmatem lub wręcz społeczno-kulturowym 
przymusem. Chcemy stawać się i pozostawać piękni (służy temu dynamicznie 
rozwijający się „przemysł” piękna i urody). Chcemy się pięknie ubierać, ota-
czać pięknymi ludźmi, zwierzętami, roślinami, podziwiać piękną architekturę 
i żyć w pięknych przestrzeniach. Poddajemy się przemożnej i powszechnej 
presji piękna czy „estetycznemu ciśnieniu”1. „Nasza rzeczywistość jest już 
postmodernistyczna, ponowoczesna. Jest więc otwarta, zindywidualizowana, 
stawiająca na identyfi kację i tożsamość, a także na piękno, urok i przyjazną, 
ciepłą, hedoniczną atmosferę”2. Ów zwrot ku pięknu wpisuje się w serię post-
modernistycznych zwrotów, począwszy od zwrotu kulturowego, przez języ-
kowy, po wizualny. 

Potrzeba samorealizacji, w tym poznawczej i estetycznej, znajduje się na 
szczycie piramidy potrzeb opracowanej przez Abrahama Maslowa3. Potrze-
ba piękna dochodzi zatem do głosu z chwilą zaspokojenia potrzeb bardziej 
podstawowych: fi zjologicznych oraz bezpieczeństwa, przynależności i uzna-
nia. Narastający w ostatnich latach głód piękna wydaje się także reakcją na 

1  S. Z u k i n, The Culture of Cities, University of California Press, Berkeley 1995, s. 1. Jeśli nie 
podano inaczej, tłumaczenie fragmentów prac obcojęzycznych − M.C.

2  W. K o s i ń s k i, Wstęp do wydania polskiego, w: Jak przetworzyć Miejsce. Podręcznik kre-
owania udanych przestrzeni publicznych, tłum. T. Jeleński, W. Kosiński, Fundacja Partnerstwo dla 
Środowiska, Kraków 2012, s. 14 (http://www.mck.pk.edu.pl/panel/dokumenty/PPS,%20Jak_prze-
tworzyc_miejsce.pdf).

3  Zob. A. M a s l o w, Motywacja i osobowość, tłum. J. Radzicki, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2018.

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 197-218
DOI 10.12887/32-2019-3-127-12



198

„odczucie powszechnego nienasycenia nowością, formą, powszechny niedo-
syt wrażeń, uczuć, doznań zmysłowych i wartości, niedosyt, który świadczy 
o egzystencjalnej pustce i braku poczucia głębszego sensu”4. Współczesna 
kultura, promująca bogactwo, konsumpcję i władzę jako cele życia, przysłania 
człowiekowi sens istnienia, serwując łatwą w odbiorze „estetoterapię”. 

Ellen Dissanayake twierdzi, że człowiek ma wrodzone predyspozycje 
estetyczne,  może sięgać do swego rodzaju „zbiornika zachowań artyfi kacyj-
nych”5. Zachowania te, będąc konsekwencją predyspozycji psychobiologicz-
nych, stanowią reakcję obronną na sytuacje życiowe generujące niepokój, 
a także pozwalają skutecznie radzić sobie ze zmianami w obrębie własnego 
ciała. Obecny „zwrot pięknościowy” wydaje się w jakiejś mierze reakcją na 
niepokoje postmodernistyczne, podobnie jak poprzednia „piękna epoka” („la 
belle époque”) na początku dwudziestego wieku pozwalała w pewien sposób 
odreagować niepokoje modernistyczne. Estetyzacja staje się poszukiwaniem 
„sensu rzeczywistości, docieraniem do struktur głębokich, wartości, podsta-
wowych mechanizmów rządzących światem człowieka”6, wiąże się także 
z procesami indywidualizacji i fragmentaryzacji grup społecznych w kulturze 
drugiej nowoczesności7. 

Konsekwencję (a być może przyczynę) „zwrotu pięknościowego” stanowi 
współczesny wzrokocentryzm, którego „podstawową funkcją jest dystrybucja 
przyjemności”8. „Każdego dnia patrzymy więc, spoglądamy, gapimy się, stara-
jąc widzieć tylko to, co zawiera się w tej kategorii”9. Przykładem tej przyjem-
nościowej i wzrokocentrycznej postawy estetyczno-poznawczej, obejmującej 
perspektywę spojrzenia, typ doświadczeń i przeżyć, jest fl âneur, czyli prze-
chodzień i obserwator, którego zajmuje głównie estetyka i czerpanie radości 
z oglądania jej przejawów10. Świat staje się dla niego przestrzenią estetyczną, 
konstruowaną przez uwagę, którą kieruje zainteresowanie, ciekawość i dąże-
nie do intensywnych przeżyć emocjonalnych. Dzisiejsi fl âneurzy to głównie 

4  A. J ę c z e ń, Estetyzacja w kulturze współczesnej jako poszukiwanie sensu, „Kultura−Media−Teologia” 
8(2012) nr 1, s. 9.

5  E. D i s s a n a y a k e, Homo Aestheticus: Where Art Comes From and Why, University 
of Washington Press, Seattle−London 1995, s. 6.

6  J ę c z e ń, dz. cyt., s. 11.
7  Zob. A. G r a l e w s k a, Proces estetyzacji przestrzeni publicznej w Polsce [maszynopis], 

Uniwersytet Gdański, Katedra Gospodarki Przestrzennej, Gdańsk 2014.
8  P. F o l k m a n, Odzyskiwanie widzialności w przestrzeni miejskiej, w: Wizualność mia-

sta. Wytwarzanie miejskiej ikonosfery, red. M. Krajewski, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
im. Adama Mickiewicza, Poznań 2007, s. 185.

9  Tamże.
10  Por. W. B e n j a m i n, The Writer of Modern Life: Essays on Charles Baudelaire, red. M. Jen-

nings, tłum. H. Eiland, E. Jephcott, R. Livingstone, H. Zohn, Harvard University Press, Cambridge, 
Massachusetts−London 2006, s. 40-42.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



199

miłośnicy designu, ciekawej formy architektonicznej i unikatowych rozwiązań 
konstrukcyjnych. Charakteryzuje ich niecierpliwość, czerpanie radosnej przy-
jemności z oglądania, bezcelowego przyglądania się, jak też umiłowanie nowości 
i niejednoznaczności11. Spacerując po współczesnych miastach, poszukują piękna 
− próbują odnaleźć codzienne i niecodzienne „piękna” współczesności (jakkol-
wiek piękno byłoby w każdym przypadku rozumiane) i przyglądają się im.

NIEPOJĘTA POTRZEBA PIĘKNA 

Pojęcie piękna jest nierozerwalnie związane z człowiekiem, jego kulturą 
i cywilizacją. Jedną z miar człowieczeństwa stanowi doznawanie tej swo-
istej, bezinteresownej, spontanicznej przyjemności czerpanej z obcowania 
z pięknem. W tradycji grecko-rzymskiej, a potem w kulturze chrześcijańskiej, 
piękno, dobro i prawda przez wieki z jednej strony wyznaczały cel dążenia 
człowieka, z drugiej − ujawniały bardzo istotny rys samej rzeczywistości12, 
czyli ją reprezentowały. Postrzeganie piękna wiązano z estetyką (grec. aisthe-
tikos), czyli „odczuwanymi” pozytywnymi emocjami, odnoszącymi się do 
piękna związanego bezpośrednio ze swoistymi wrażeniami zmysłowymi13. 
Za piękne uważano zatem to, co przyjemne dla wzroku (i słuchu). Klasyczna 
teoria piękna zakłada uniwersalny, boski „złoty podział” (łac. divina propor-
tio) jako klucz do wszelkiej harmonii. Frank Wilczek uważa, że Wszechświat 
jest ucieleśnieniem pięknych struktur przejawiających się w postaci symetrii, 
harmonii, równowagi, proporcji i oszczędności środków. Świat to dzieło sztu-
ki, a jego najgłębsze prawdy przemawiają bezpośrednio do naszych odczuć, 
jak gdyby były wyryte w naszej duszy14. Dennis Dutton twierdzi, że nasze 
preferencje estetyczne są uniwersalnymi, biokulturowymi cechami ewolucyj-
nymi. Doświadczenie piękna stanowi − jego zdaniem − jeden ze sposobów, 
w jaki ewolucja „zachęca” nas do podjęcia decyzji najlepszej dla przetrwania 
gatunku: piękno jest środkiem działającym na odległość, udzielającym obiek-
tom swoistego magnetyzmu, siły przyciągania i dawania przyjemności dzięki 
samemu patrzeniu15. 

11  Zob. G r a l e w s k a, dz. cyt.
12  Por. C. J a r o s z y ń s k i, P. J a r o s z y ń s k i, Podstawy retoryki klasycznej, Wydawnictwo 

Sióstr Loretanek, Warszawa 2002, s. 9.
13  Por. M. G o ł a s z e w s k a, Zarys estetyki. Problematyka, metody, teorie, PWN, Warsza-

wa 1984, s. 16n.
14  Zob. F. W i l c z e k, Piękne pytanie. Odkrywanie głębokiej struktury świata, tłum. E. Łokas, 

B. Bieniok, Prószyński i S-ka, Warszawa 2016.
15  Por. D. D u t t o n, Instynkt sztuki. Piękno, zachwyt i ewolucja człowieka, tłum. J. Luty, Co-

pernicus Center Press, Kraków 2019, s. 4-7.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



200

Oprócz uniwersalnej, biologicznej czy kosmicznej koncepcji piękna, zna-
na jest także inna – dyskutowano nad nią już w czasach Platona − mówiąca 
o pięknie „w oku patrzącego”, czyli ujmująca piękno jako wartość względną, 
którą każdy może widzieć inaczej16. Koncepcja ta stanowi podstawę dyskur-
su demokratyzacji i subiektywizacji piękna (i sztuki), które przybrały na sile 
w dwudziestym wieku wraz z upadkiem tradycyjnych autorytetów. Zgodnie 
z tym dyskursem każdy może być autorytetem w dziedzinie piękna, samo 
piękno zostaje przy tym zatomizowane, zindywidualizowane i sprywatyzowa-
ne, tracąc poniekąd swą społeczną funkcję. Mimo fascynacji siłą i autonomią 
„oka patrzącego” ulegamy − jak się wydaje − wpływowi swoistej semiotyki 
piękna, opartej na znaczeniach kulturowych. Piękno staje się w niej językiem 
kultury, który nie jest neutralnym medium wyrażania znaczeń i przekazywania 
wiedzy, lecz sam je ustanawia. Znaczenia te nie są raz na zawsze przypisane 
praktykom kulturowym − każde z nich stanowi zawsze rezultat jakiegoś aktu 
artykulacji, czyli czynnego procesu „produkcji” poprzez użycie języka czy 
wyrażenie się w określonym kontekście, w ściśle oznaczonym momencie hi-
storycznym, w konkretnym dyskursie17. Nasze idee, doświadczenia, obawy, 
nadzieje czy relacje reprezentowane są poprzez system (mniej lub bardziej 
pięknych) symboli i artefaktów. Piękno to zatem konstrukcja społeczną, two-
rzona przez zinstytucjonalizowane interakcje między ludźmi. Mamy takie 
piękno, jakie sami (współ)tworzymy, zanurzając się nieustannie w „płynnej” 
przyjemności estetycznej18. Kształtuje się ono zatem w wyniku doświadczenia 
relacji międzyludzkich i relacji między odbiorcą a obiektem. 

Wzrok jest naturalnym zmysłem człowieka, ale sposoby, w jaki poszcze-
gólni ludzie patrzą na świat, kształtowane są przez kulturę. Istotne staje się 
więc nie tylko to, co dany człowiek widzi, lecz także to, co wie o tym, na co 
aktualnie patrzy. Każdy z nas, obserwując, nieustannie tworzy własne odbicie 
tego, co widzi; percypuje, czyli wyodrębnia sensowne całości. Piękno staje 
się zatem konstruktem, za pomocą którego nasz system poznawczy organizu-
je rzeczywistość, strukturalizuje ją, a następnie interpretuje zgodnie z naszą 
wiedzą, wyobrażeniami czy oczekiwaniami. Nie istnieje ono samo w sobie: 
stanowi odbicie społeczeństwa, jego twarz, a zarazem jest dla niego lustrem19; 

16  Por. W.H.F. A l t m a n, Plato the Teacher: The Crisis of the Republic, Lexington Books, 
Lanham 2012, s. 88.

17  Zob. M. C z e p c z y ń s k i, Cultural Landscapes of Post-Socialist Cities: Representation 
of Powers and Needs, Ashgate, Adlershot 2008.

18  Zob. P. W i n k i e l m a n, D. H u b n e r, M. O l s z a n o w s k i, Dynamiczne związki. Rola 
płynności przetwarzania w afekcie i procesach wartościowania, w: Dynamika emocji. Teoria i prak-
tyka, red. W. Błaszczak, D. Doliński, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2011, s. 60-87.

19  Zob. J. B e l l, Lustro świata. Nowa historia sztuki, tłum. E. Gorządek, Arkady, Warsza
wa 2009.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



201

podlega także zmianom wynikającym z wychowania i doskonalenia człowieka, 
czyli z kultury. Zmiany kanonów i sposobów odczuwania piękna, następujące 
w czasie, są konsekwencją zmian idei i wizji. W historii cywilizacji, podob-
nie jak w życiu poszczególnego człowieka, następują zwroty w pojmowaniu 
piękna: ideały piękna zmieniają się wraz z ideałami kultury20. Tak jak małe 
dziewczynki (a przynajmniej część z nich) wyrastają z upodobania do różów 
i brokatów, tak całe społeczeństwa ewoluują i zmieniają swoje preferencje 
i gusta. Być może należy zgodzić się z poglądem, że piękno znajduje się w oku 
patrzącego, ale przecież nigdy nie postrzegamy świata tak zwanym gołym 
okiem: obiektywnym, fi zycznym zmysłem. Zawsze patrzymy  n a s z y m  
okiem, przez  n a s z e  własne, ale także właściwe dla danej grupy „okulary” 
kultury, których soczewki, fi ltrując i zniekształcając, nadają określny kształt 
i sens temu, co postrzegamy, pomagają interpretować i dostrzegać całości. 
Ponadto każdy (lub niemal każdy) w swojej, choćby niewielkiej, grupie kultu-
rowej, chcąc nie chcąc, nosi takie same lub niemal identyczne szkła jak inni jej 
członkowie i postrzega świat – i jego piękno – według kulturowych wzorców 
czy kanonów. 

PIĘKNO KRAJOBRAZÓW

„Krajobraz” oznacza zazwyczaj „obszar postrzegany przez ludzi, którego 
charakter jest wynikiem działania i interakcji czynników przyrodniczych i/lub 
ludzkich”21. Każde postrzeganie stanowi zjawisko uwarunkowane kulturowo, 
każdy krajobraz ma zatem de facto charakter kulturowy – jako obserwowalny 
i odczuwalny widok, gdzie sensoryczne, fi zyczne doświadczenie widzenia 
interpretowane jest przez system znaczeń i kodów kultury. Jako taki zależy 
od wartości, znaczeń i symboli dominujących w danej grupie społecznej22, 
reprezentuje stosunki społeczne i kulturowe w danym miejscu i czasie, a także 
komunikuje poglądy dominującej grupy społecznej pozostałym grupom23. Kra-
jobraz to widzialna część terytorium czy miejsca, będąca zarazem odbiciem: 
zarówno tego, co widać, jak i struktury odbijającego lustra, które nigdy nie 
jest w pełni transparentne. W tym sensie (kraj)obraz zawsze tworzony jest 
przez nas, zawsze pozostaje subiektywny, choć najczęściej stanowi element 
wspólnych danej grupie intersubiektywnych wyobrażeń, odbić kanonów my-
ślowych i wzorców. Krajobraz to także bardzo wyrazista forma komunikacji 

20  Zob. Historia piękna, red. U. Eco, tłum. A. Kuciak, Rebis, Poznań 2009.
21  Europejska Konwencja Krajobrazowa, Dz.U. 2006, poz. 98, art. 1.
22  Por. C z e p c z y ń s k i, dz. cyt., s. 37n.
23  Zob. S. Z u k i n, Landscapes of Power: From Detroit to Disney World, University of Cali-

fornia Press, Berkley 1993.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



202

wizualnej, w której przekazanie informacji odbywa się przez obraz czy widok 
przybierające charakter publiczny − dostrzegalne i obserwowalne na poziomie 
przestrzeni publicznych24. „Krajobraz” oznacza zatem nie tylko tradycyjne, 
obserwowane otoczenie fi zyczne, ale odnosi się także do „zespołu material-
nych i społecznych praktyk i ich symbolicznej reprezentacji25”. Staje się więc 
produktem społecznym, który łączy wiele poziomów uwarunkowań lokalnych 
i globalnych oraz codziennych praktyk i interpretacji jego mniej lub bardziej 
zwyczajnych użytkowników. Widok lasu, ulicy czy budynku nie jest jeszcze 
w pełni krajobrazem; stanie się nim wtedy, kiedy go sobie „zobrazujemy”, 
wpiszemy w ramy kontekstów i interpretacji − kiedy nadamy mu znaczenie. 
Na krajobraz kulturowy składają się zachodzące na siebie, powiązane warstwy 
czy poziomy interpretacji, z których najważniejsze stanowią: forma – kształt, 
materiał, kolor, tekstura, barwa, światło; struktura − układ, otoczenie, kontekst; 
funkcja – użyteczność, gospodarowanie, wykorzystanie; narracja − opowieści, 
teksty, pamięć; znaczenie − skojarzenia, konotacje, sens; piękno − wzruszenie, 
odczuwanie, estetyka.

Znaczenie krajobrazu jako całości uwarunkowane jest przez kapitał kul-
turowy ludzi nadających mu znaczenia, sposób dekodowania tych znaczeń 
przez poszczególne grupy odbiorców oraz przez inne czynniki zewnętrzne 
i wewnętrzne. Piękno krajobrazu, czyli piękno publiczne pełni – lub może 
pełnić – wiele funkcji, w tym funkcje: komunikacyjną, poznawczą, etyczną, 
propagandową, wychowawczą, metafi zyczną, emocjonalną, terapeutyczną, 
ludyczną, tożsamościową, użytkową oraz komercyjną. Piękno krajobrazu − lub 
raczej piękno w krajobrazie − bazuje na znaczeniach, które wypracowywane 
są nieustannie w procesie interakcji między różnymi warstwami krajobrazu 
moderowanym przez jego kreatorów i odbiorców, reprezentując zarówno ich 
samych, jak i istniejące w danym miejscu i czasie uwarunkowania przyrodni-
cze, etyczne, polityczne, fi nansowe, prawne, infrastrukturalne czy kulturowe26. 
Proces ten znajduje swój materialny i mentalny wyraz w kształtach i znacze-
niach zurbanizowanych krajobrazów współczesności. 

MIASTO, PRZESTRZEŃ I DOBRO PUBLICZNE 

Stworzenie sprawnie funkcjonującego społeczeństwa wymaga uspołecz-
nienia niepożądanych instynktów, czyli nadania im akceptowalnej społecznie 

24  Zob. B. B e r g s t r ö m, Komunikacja wizualna, tłum. J. Tarnawska, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2009.

25  Z u k i n, Landscapes of Power, s. 16.
26  Zob. S. H a l l, The Work of Representation, w: Representation: Cultural Representation and 

Signifying Practices, red. S. Hall, Sage, London 2002, s. 13-74.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



203

formy27. Przez tysiąclecia miejscem ustawicznych negocjacji między dobrem 
wspólnym a własnym jest właśnie miasto. Jak pisze Pierre Manent, miasto wy-
raża ideę pewnej przestrzeni publicznej, w której ludzie żyją razem, obradują 
nad wszystkim, co dotyczy ich wspólnych interesów i razem o tym decydują. 
Ta przestrzeń ustawicznych kompromisów związana jest także z ideą władania 
przez zbiorowość ludzką warunkami jej własnej egzystencji28. Społeczeństwo, 
a w szczególności postmodernistyczne społeczeństwo miejskie, nie istnieje 
jako continuum, lecz − przeciwnie − obejmuje wielość autonomicznych lo-
gik, porządków, przestrzeni i systemów wartości, które spotykają się, ścierają 
i koegzystują w przestrzeni publicznej. 

Przestrzeń publiczna „jest dobrem wspólnym, służącym społeczności lo-
kalnej, wykorzystywanym egalitarnie przez ogół obywateli, skąd nikt nie jest 
wykluczony, fi nansowanym głównie przez fundusze publiczne oraz udostęp-
nianym nieodpłatnie”29. Przestrzeń ta, pomimo że często należy do wszyst-
kich i historycznie organizowana jest przez samorząd, od wieków stanowi 
przedmiot rywalizacji: kto kontroluje przestrzeń publiczną, określa program 
reprezentowania społeczeństwa30. Przestrzeń publiczna jest – lub powinna być 
– przestrzenią łączącą, sprzyjającą nawiązywaniu relacji, budowaniu więzi 
i umacnianiu kultury, rozumianej jako to, co nas zarazem łączy i odróżnia 
od innych. Jest też przestrzenią negocjacji i kompromisów między (obcymi) 
jednostkami mających na celu wypracowanie rozwiązań dla wspólnego dobra. 
Przestrzeń publiczna sytuuje się między dogmatyzmem „estetów”, normami 
oraz prawami społecznymi i prawem jednostki do życia w pięknie oraz pra-
wem do indywidualnej różnorodności interesów i gustów. 

Ogólne pojęcie dobra wspólnego bywa różnie − i często niejednoznacznie 
− defi niowane, jego defi nicja zawsze jednak odnosi się do czegoś innego niż 
dobro konkretnych jednostek. Dobra wspólnego nie utożsamia się też z sumą 
indywidualnych dóbr: powinno być ono ponadindywidualne i ponadjednost-
kowe, mieć wymiar zbiorowy. Pojęcie „publiczny” pochodzi od łacińskiego 
„populus” lub „poplicus” i odnosi się do zbiorowości ludzkiej w kontekście 
wspólnych interesów. Obejmuje zatem wszystko to, co dotyczy ogółu ludzi, 
służy ogółowi, jest przeznaczone i dostępne dla wszystkich31. Przez dobra 

27  Zob. S. F r e u d, Kultura jako źródło cierpień, tłum. J. Prokopiuk, Książka i Wiedza, War-
szawa 1992.

28  Por. P. M a n e n t, Intelektualna historia liberalizmu, tłum. M. Miszalski, Wydawnictwo 
Arcana, Kraków 1994, s. 14; por też: K. N a w r a t ek, Miasto jako idea polityczna. Korporacja 
Ha!art, Kraków 2008, s. 26.

29  M. C z e p c z y ń s k i, Przestrzeń publiczna jako forma reprezentacji społeczności lokalnych. 
Między hibernacją a animacją centrów małych miast woj. pomorskiego, „Studia Komitetu Zagospo-
darowania Przestrzennego Polskiej Akademii Nauk” 2012, nr 144, s. 11.

30  Zob. Z u k i n, The Culture of Cities.
31  Por. hasło „Publiczny”, w: Nowy Słownik Języka Polskiego, PWN, Warszawa 2002, s. 813.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



204

publiczne należy rozumieć te dobra, które z przyczyn wynikających z ich cech 
fi zycznych mogą służyć zbiorowości lokalnej lub całemu społeczeństwu32. 
Należy przy tym pamiętać, że coś, co nie jest prywatne, nie jest tym samym 
publiczne. Nie każdy nieogrodzony kawałek trawnika stanowiący własność 
samorządu staje się automatycznie publiczny: żeby stał się taki, musi służyć 
wszystkim − lub przyjemniej dużej grupie społecznej − i być dostępny dla 
wszystkich33. Według Paula A. Samuelsona34, twórcy teorii dóbr publicznych, 
dobra te są użyteczne dla poszczególnych osób, nikt nie zostaje wyłączony 
z korzyści płynących z ich użytkowania, mogą być wykorzystywane przez 
bardzo wiele podmiotów, a wzrost liczby użytkowników nie eliminuje moż-
liwości korzystania z danego dobra przez innych. Teoria dóbr publicznych 
różnicuje je pod względem wykluczalności i rywalizacji o ich użytkowanie. 
Wykluczalność określa stopień, w jakim jednostka może zostać pozbawiona 
możliwości korzystania z pewnego dobra. Rywalizacja o użytkowanie danego 
dobra odnosi się natomiast do konkurencji w korzystaniu z tego dobra na 
rynku i określa, w jakim stopniu konsumpcja dobra przez jedną osobę może 
zmniejszyć jego dostępność dla innych35. Teoria dóbr publicznych w swym 
standardowym sformułowaniu jest teorią normatywną – głosi, że podmioty 
publiczne powinny wytwarzać pewne dobra jako dobra publiczne, gdyż ryn-
kowa alokacja tych dóbr jest niemożliwa.

W KIERUNKU TEORII PIĘKNA PUBLICZNEGO

Przestrzeń stanowi jedno z podstawowych dóbr publicznych i odgrywa 
zasadniczą rolę w zaspokajaniu potrzeb współczesnych społeczności, w tym 
potrzeby piękna. Potrzeba ta, zakorzeniona głęboko w naturze człowieka, 
wskazuje na wagę piękna w otaczającej go przestrzeni i sygnalizuje kierunki 
działań, które mogłyby upiększać zurbanizowane środowisko miejskie36. Pięk-
na przestrzeń staje się bardzo istotnym dobrem wspólnym, kapitałem i warto-
ścią społeczną. „Potrzeba piękna może ulec przytłumieniu, ale nie może zostać 

32  Zob. M. C z e p c z y ń s k i, (Nie)odpowiedzialni za miasto. O ograniczeniach, poszukiwa-
niach i nauce kompromisu między partykularnym a wspólnym dobrem, „Studia Komitetu Zagospo-
darowania Przestrzennego Polskiej Akademii Nauk” 2014, nr 157, s. 6-16.

33  Por. t e n ż e, Przestrzeń publiczna jako forma reprezentacji społeczności lokalnych. Między 
hibernacją a animacją centrów małych miast woj. pomorskiego, s. 11. 

34  Zob. P.A. S a m u e l s o n, The Pure Theory of Public Expenditure, „Review of Economics 
and Statistics” 36(1954) nr 4, s. 386-389.

35  Zob. R.G. H o l c o m b e, Public Goods Theory and Public Policy, w: Liberalism, red. J. Nar-
veson, S. Dimock, Springer, Dordrecht 2000.

36  Zob. M. P o r ę b s k a, O potrzebie piękna w przestrzeni publicznej miasta, „Czasopismo 
Techniczne” 107(2010) nr 6, s. 155-163.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



205

całkowicie wyparta. Piękno […] może być siłą kształtującą świat [człowieka]”37. 
Współczesne procesy upiększania miast mają swe źródła w dziewiętnastowiecz-
nych ruchach i stowarzyszeniach, które estetyzowały dynamicznie zmienia-
jące się miasta przemysłowe, a od lat siedemdziesiątych dwudziestego wieku 
skupiały się na przywróceniu aury spójności społecznej, by uczynić te miasta 
mniej niebezpiecznymi, bardziej inspirującymi i przede wszystkim zyskownymi, 
zarówno w materialnym, jak i kulturowym znaczeniu38. Piękno publiczne za-
wsze stanowi wynik pewnego kompromisu społecznego, osiągniętego w danym 
miejscu i czasie. Wynegocjowany konsensus staje się normą, a prawo petryfi -
kuje granice między pięknym a szpetnym. Normatywizacja taka z jednej strony 
afi rmuje dobro większości (lub znacznej części społeczności), z drugiej jednak, 
ograniczając samowolę jednostek, organicza też wolność i kreatywność. Piękno 
w przestrzeniach publicznych to reprezentacja społeczeństwa, jego horyzontów 
myślowych, marzeń, wierzeń, oczekiwań, a niekiedy obaw i traum.

W oparciu o koncepcję dobra publicznego można podjąć próbę sformuło-
wania teorii piękna39 publicznego. W tym celu wykorzystać można założenia 
zaproponowanej przez Samuelsona teorii dóbr publicznych, odwołującej się 
do wspólnych działań i współ-interesów, stopnia wykluczenia niektórych użyt-
kowników, fenomenu „gapowicza”, czyli możliwości korzystania z dóbr bez 
konieczności uczestnictwa w ich tworzeniu, zdolności członków społeczności 
do komunikowania się z innymi oraz wspólnotowości, a także zasobu infor-
macji i wiedzy podzielanego przez członków wspólnoty40. Piękno jako dobro 
publiczne może być postrzegane jako: 

(1) Piękno publiczne – nierywalizujące z innymi typami piękna, o niskim 
stopniu wykluczenia, dostępne zawsze i dla wszystkich. Odnosi się ono do 
dóbr najbardziej „otwartych”, z których mogą korzystać praktycznie wszyscy 
i które zazwyczaj są własnością publiczną, takich jak drogi, oświetlenie, wi-
doki przyrody i wód, parki i place.

(2) Piękno wspólnotowe – rywalizujące z prywatnymi typami piękna, 
o względnie wysokim stopniu wykluczenia, wpływające na tworzenie się toż-
samości lokalnych. Dotyczy dóbr będących zazwyczaj własnością wspólnoty 
terytorialnej lub kulturowej. Rzadko wiąże się z całkowitym wykluczeniem 
niektórych użytkowników, choć znaczenie i forma  tego rodzaju piękna zależy 
przede wszystkim od wspólnoty, która decyduje na przykład o kolorze i mode-
lu tramwajów, stawianiu i usuwaniu pomników czy eksponowaniu niektórych 
zabytków. 

37  Tamże, s. 157
38  Zob. Z u k i n, The Culture of Cities. 
39  Bardziej poprawnie metodologicznie byłoby używanie liczby mnogiej, wskazującej na wielość 

piękna, jednakże z uwagi na niewdzięczność formy „piękn”, pozostanę przy liczbie pojedynczej. 
40  Zob. S a m u e l s o n, dz. cyt.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



206

(3) Piękno klubowe – wykluczające wielu, lecz związane z niskim stop-
niem rywalizacji, dostępne dla członków społeczności po uiszczeniu opłaty lub 
uzyskaniu karty wstępu. Odnosi się do obiektów i dóbr o znacznym stopniu 
komercjalizacji, przynoszących zysk lub przyjemność członkom danej grupy 
(„klubu”) i często sytuujących się na pograniczu sfery prywatnej i publicznej, 
takich jak centra handlowe, parki rozrywki, kina czy kluby sportowe.

(4) Piękno prywatne – związane z wysokim stopniem rywalizacji i wyklu-
czenia, częściowo bywa też publiczne, o ile jest publicznie widoczne. Prywat-
ny ogródek, połyskująca elewacja, brudny samochód, pranie na balkonie czy 
świąteczne lampki lub fl aga w oknie, wystawione na widok publiczny, stają 
się dobrem (a czasem złem) publicznym. 

Piękno publiczne, z uwagi na swój wizualny i postrzegalny charakter, jest 
jednym z podstawowych atrybutów krajobrazu kulturowego, który − co wyda-
je się oczywiste − obejmuje także obiekty niepiękne, a często nawet szpetne. 
Piękno może istnieć również poza krajobrazem, w tym w zamkniętych obiektach 
i znajdujących się w nich przedmiotach. Jak się jednak wydaje, piękno publicz-
ne i krajobraz kulturowy w zdecydowanej większości pokrywają się, tworząc 
widzialne, powszednie dostępne krajobrazy piękna publicznego. W zależności 
od poziomu rywalizacji i wykluczenia mogą one przybierać różne formy, gra-
nice między tymi formami są jednak płynne i niejednokrotnie trudne do okreś-
lenia.

Rys. 1. Krajobrazy piękna publicznego.
Źródło: Opracowanie własne.

Mariusz CZEPCZYŃSKI

krajobrazy wspólnotowe krajobrazy prywatne 

krajobrazy publiczne krajobrazy klubowe 

krajobraz kulturowy
elewacje  

murale  
zabytki  

pomniki
 

dekoracje świateczne   

balkony  

muzea 

wnętrza domów 

 

prywatne kolekcje   

sztuka publiczna   
parki 

oświetlenie miejskie  

biura 

place 

budynki publiczne   
ulice 

rytuały obiekty religjjne 
 

galerie 

miejsca pamięci 

centra handlowe parki rozrywki 

lasy 

kina i teatry wody
 

drogi 

tramwaje  samochody  

kluby sportowe 

stowarzyszenia 



207

Krajobraz kulturowy utożsamiany bywa ze swoistym mise-en-scène, czyli 
miejscem zapełnionym przez obiekty, do których odnoszą się poszczególne 
znaczenia i role41. Na podobieństwo teatralnej dekoracji, poprzez specyfi czny, 
zrozumiały jedynie w odpowiednim kontekście kulturowym system komuni-
kacji między obiektami a odbiorcami krajobraz nadaje sens rozgrywającym się 
w nim wydarzeniom42. Szczególną rolę w tworzeniu, utrzymaniu i interpretacji 
krajobrazów piękna publicznego odgrywają jego interesariusze: reżyserzy, sce-
narzyści, scenografowie, sufl erzy, aktorzy, statyści i widzowie tego spektaklu 
piękna w mieście. Poszczególne typy interesariuszy nie wykluczają się wza-
jemnie: można być jednocześnie decydentem, infl uencerem i użytkownikiem 
lub inspiratorem i projektantem. Do najważniejszych grup wpływających na 
piękno krajobrazu należą: (1) decydenci: politycy, inwestorzy, właściciele, pra-
wodawcy, wspierani lub ograniczani przez przepisy, mający władzę, mniej lub 
bardziej odpowiedzialni i odpowiadający przed wyborcami, niekiedy nieświa-
domi swojej roli w dyskursie piękna publicznego; (2) wykonawcy: architek-
ci, planiści, urzędnicy, projektanci, inżynierowie, niekiedy wchodzący w rolę 
decydentów, a niekiedy uzurpatorzy, często wywierający znaczny zakulisowy 
lub operacyjny wpływ na kształt piękna publicznego; (3) inspiratorzy: arty-
ści, designerzy, naukowcy, autorytety, edukatorzy, „pro-ami”, czyli amatorzy, 
którym wiedza i doświadczenie w różnych dziedzinach pozwalają działać jak 
profesjonalistom43, często wpływający pośrednio na decydentów i użytkowni-
ków; (4) infl uencerzy: blogerzy, twitterzy i instagramerzy, dziennikarze, czę-
sto efemeryczni i nieokreśleni, rzadko nadmiernie obciążeni balastem wiedzy 
i odpowiedzialności, kształtują gusta i opinie swoich followersów, poszukując 
pięknych ujęć i dobrze sprzedających się sensacji i konfl iktów44; (5) fl âneurzy: 
oglądacze i spacerowicze, odbiorcy, turyści − grupa raczej nieokreślona, dla 
której jednak powstaje coraz więcej pięknych przestrzeni, zwłaszcza krajobra-
zów czasu wolnego i przyjemności; (6) użytkownicy: mieszkańcy, pracowni-
cy, uczniowie, emeryci, kobiety i dzieci, podróżni, przechodzący codziennie 
obok murali, ekscentrycznych rzeźb, pięknych fasad, czasami ślizgający się 
na uroczych płytach chodnikowych lub niemogący usiąść na designerskich 
ławkach. 

Zainteresowanie problemami piękna publicznego staje się coraz bardziej 
powszechne: zdecydowana większość Polaków (82% ankietowanych) dekla-

41  Zob. D. M i t c h e l l, Landscape, w: Cultural Geography: A Critical Dictionary of Key 
Concepts, red. D. Atkinson, P. Jackson, D. Sibley, N. Washbourn, I.B. Tauris & Co., London 2005, 
s. 49-56. 

42  Zob. C z e p c z y ń s k i, (Nie)odpowiedzialni za miasto.
43  Zob. Ch. L e a d b e a t e r, P. M i l l e r, The Pro-am Revolution: How Enthusiasts are Chan-

ging Our Society and Economy, Demos, London 2004.
44  Zob. C z e p c z y ń s k i, (Nie)odpowiedzialni za miasto.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



208

ruje, że interesuje się tym, jak wygląda przestrzeń publiczna; powszechnie 
utrzymuje się także opinia (potwierdza ją 98% ankietowanych), że estetyka 
otoczenia wywiera niebagatelny wpływ na samopoczucie ludzi oraz wydajność 
i efektywność pracy; ważne jest także, w jakim otoczeniu się mieszka (94% an-
kietowanych)45. Internauci biorący udział w plebiscycie przeprowadzonym 
przez portal „Bryła.pl” wyrażają niezadowolenie z powodu zalewających na-
sze miasta chaosu i szpetoty, a za ich źródła uważają zwłaszcza wszechobecne 
reklamy (35% głosujących) i nadużywanie kolorów i wzorów (21% głosują-
cych). Zdaniem respondentów narzekanie i bezczynność (10% głosujących), 
grodzenie (9% głosujących) i zawłaszczanie przestrzeni (7% głosujących) to 
kolejne powody brzydoty polskich przestrzeni publicznych46. Podejmowane są 
próby prawnej regulacji piękna publicznego i ograniczenia szpetoty. „W przy-
padku stwierdzenia, że obiekt budowlany […] powoduje swym wyglądem 
oszpecenie otoczenia, właściwy organ nakazuje […] usunięcie stwierdzonych 
nieprawidłowości”47. Jednakże z uwagi na trudność oceny, na czym konkret-
nie polega „oszpecenie”, przepis ten w praktyce pozostaje martwy. Z kolei 
„ustawa krajobrazowa”48 dała samorządom możliwość regulacji w zakresie 
umieszczania reklam w przestrzeni publicznej, co miało sprawić, że przestrze-
nie publiczne wypięknieją − cztery lata po przyjęciu ustawy trudno jednak 
zauważyć znaczącą poprawę estetyki polskich  miast. 

ZURBANIZOWANE UTOPIE PIĘKNA

Piękno publiczne przestrzeni miejskich, zarówno realne, jak i wyobrażone, 
jest od wieków częścią kultury europejskiej i przybiera niekiedy wyimagino-
wane formy ideałów i utopii. Miasto idealne reprezentuje zawsze horyzonty 
myślowe swojej epoki49, stanowi wzorzec i marzenie artystów, architektów, 
wizjonerów, niekiedy również mieszkańców. Miastem takim − jak się wyda-
je, przede wszystkim pięknym − miało być Nowe Jeruzalem, o którym pisał 
św. Jan w Apokalipsie: urbanistyczna wizja raju, miasto zbudowane ze złota 

45  Centrum Badania Opinii Społecznej, Polacy o architekturze. Komunikat z badań, Fundacja 
Centrum Badania Opinii Społecznej, Warszawa 2010 (https://www.cbos.pl/SPISKOM.POL/2010/
K_134_10.PDF).

46  Polska brzydota − 10 grzechów głównych. Wyniki plebiscytu, „Bryła.pl”, http://www.bryla.
pl/bryla/56,85301,9896607,Polska_brzydota___10_grzechow_glownych__WYNIKI_PLEBISCY-
TU_.html.

47  Ustawa Prawo Budowlane z dnia 7 lipca 1994 r., Dz.U. 1994, poz. 414, art. 66.
48  Zob. Ustawa o zmianie niektórych ustaw w związku ze wzmocnieniem narzędzi ochrony 

krajobrazu z dnia 24 kwietnia 2015 r., Dz.U. 2015, poz. 774.
49  Zob. Z. P a s z k o w s k i, Miasto idealne w perspektywie europejskiej i jego związki z urba-

nistyką współczesną, Universitas, Kraków 2011.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



209

i krystalicznego jaspisu, o boskiej geometrii (por. Ap 21). Przepiękne miasto 
Boże św. Augustyna to idealne miasto-państwo, gdzie piękno formy wy-
obraża dobro i prawdę samego Boga50. Wizje utopijnych miast czy państw 
posiadających pożądane lub doskonałe cechy wyobrażają idealne miejsca 
życia perfekcyjnych społeczności w atrakcyjnym, pięknym krajobrazie, jak 
na słynnej, doskonałej moralnie wyspie Utopia51. „Nie warto nawet spojrzeć 
na taką mapę świata − pisze Oscar Wilde − która nie zawiera Utopii, pomija 
bowiem ten kraj, na którego brzegach Ludzkość zawsze ląduje. A kiedy już 
tam wyląduje, rozgląda się, i widząc kraj jeszcze lepszy, rozwija żagle. Po-
stęp to wprowadzanie w życie kolejnych Utopii”52. Piękne krajobrazy miast 
współczesności to realizacje dzisiejszych utopii, w których złoto i jaspis nadal 
odgrywają zdumiewająco ważną rolę. We współczesnych miastach spotykamy 
zwykle połączenie mniej lub bardziej harmonijnie współwystępujących wizji 
przestrzeni i krajobrazów − „mieszankę”, w której dominuje niekiedy jedna 
z następujących miejskich utopii piękna:

(1) Disneyotopia, czyli ładny, kiczowaty park rozrywki. To infantylna uto-
pia piękna, pełna uproszeń, w której pewne rzeczy udają inne, która cechuje 
się nadmierną łatwością przekazu, płytką jednoznacznością; jest ona częścią 
kultury masowej, bo z łatwością przemawia do tłumów. To populistyczne pięk-
no krajobrazu wpisuje się − ze względu na swoje niedostosowanie, kumulację 
bodźców, synestezję, przeciętność, komfort − w sfromułowaną przez Abraha-
ma Molesa koncepcję kiczu53. Do tej właśnie wizji należy „wanna z kolumna-
dą”54 i „pasteloza” bloków mieszkalnych.

(2) Retrotopia, czyli śliczna, pseudohistoryczna staróweczka. To (od)
budowane nowe „zabytki”, współczesne „gotyckie” zamki i „histerycznie” 
historyzujące kościoły. Bazuje ona na nostalgii i wrażeniu ustraty miejsca 
oraz poczuciu przemieszczenia; wyraża swego rodzaju uczuciowe przywiąza-
nie do tak zwanego „gdzie indziej”. Zygmunt Bauman pisze wręcz o „epidemii 
nostalgii”55: nostalgicznie tęsknimy za zmitologizowaną przeszłością i spek-
takularnie powracamy do minionych epok. Retrotopia to antyteza kulturowe-
go globalizmu jako hiperlokalizm i nowy folkloryzm oparty na „ludowym 
autentyku”. 

50  Por. A u g u s t y n  z  H i p p o n y, Państwo Boże, tłum. W. Kubicki, Wydawnictwo Antyk, 
Kęty 1998, s. 963-967.

51  Zob. T. M o r e, Utopia, tłum. C.H. Miller, Yale University Press, New Heaven, London 2001.
52  O. W i l d e, Dusza człowieka w socjalizmie, tłum. J. Dehnel, Karakter, Kraków 2019, s. 26n.
53  Zob. A. M o l e s, Kicz, czyli sztuka szczęścia, tłum. A. Szczepańska, E. Wende, PIW, War-

szawa 1978.
54  Zob. F. S p r i n g e r, Wanna z kolumnadą. Reportaże o polskiej przestrzeni, Czarne, Woło-

wiec 2013.
55  Zob. Z. B a u m a n, Retrotopia. Jak rządzi nami przeszłość, tłum. K. Lebek, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 2018.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



210

(3) Metrotopia, czyli imponujący, globalny „downtown”. Dominuje tu 
uniwersalny funkcjonalizm, przywodzący na myśl połączenie IKEA i nowo-
jorskiego Time Square. Krajobrazy takie cechują się zmiennością, dynamiką 
i ruchem. To Metropolis na Manhattanie, gdzie bogacenie się, prywatność, 
kapitalizm i rynek odbijają się w szklanych wieżach i migoczą neonami przez 
całą dobę. 

(4) Ikonotopia, czyli niezwykły, kreatywny design. To utopia „efektu 
Bilbao” i artystycznych „odlotów” gwiazd architektury, utopia ikoniczności 
i kreatywności56. Opiera się ona na zasadach: „to jest ciekawe” lub „to dobrze 
wygląda”, lecz często brak w niej głębszego znaczenia; niepozbawiona jest 
natomiast bardzo kosztownych, choć nie zawsze funkcjonalnych form. Te nie-
samowite, unikatowe krajobrazy tworzone przez hiperkreatywnych „wyobra-
żynierów” (ang. imagineers) mają stać się częścią lub nawet podstawą tożsa-
mości miejsca. 

(5) Artotopia, czyli zachwycająca, miejscotwórcza sztuka publiczna. To ar-
tystyczne wyspy murali w morzu przeciętności i szarości, to archipunktura57 
i artpunktura, upiększające miejsce (choć rzadko miasto). Artotopia bliska jest 
ikonotopii. Oryginalna sztuka w krajobrazie miasta ma przy tym uczyć, pro-
wokować, zmuszać to myślenia, służyć pamięci, czasem bawić i integrować 
społeczności. 

(6) Ekotopia, czyli prawdziwe eko-estetyczne58 miasto-ogród, oparte na 
urodzie (uczłowieczonej) natury, gdzie przyroda, rośliny i zwierzęta w sym-
biozie z mieszkańcami określają kierunki rozwoju. W tym mieście-ogrodzie 
umieszczane są piękne parki i skwery, sielankowe (miejskie) farmy na dachach 
wieżowców, drewniane biurowce, ściany zieleni i budki dla ptaków − jak 
gdyby przyroda miała nas wyzwolić i umożliwić nam powrót do (niemal) 
rajskich ogrodów.

(7) Instatopia, czyli ujmujące, przefi ltrowane wizerunki miasta. Nie jest 
to miasto prawdziwe, lecz jego nieautentyczne ujęcie w mediach nazywanych 
społecznościowymi. To #instacity i #cityporn, „polubione” i powielone mi-
liony razy na całym świecie. Instagramowalność staje się cechą krajobrazu, 
a instafl âneur tworzy estetykę Instagrama, Facebooka, Flickra: piękny staje 
się ten krajobraz, który uzyska najwięcej polubień, wyświetleń, udostępnień 
czy komentarzy. 

56  Zob. Ch. L a n d r y, Kreatywne miasto. Zestaw narzędzi dla miejskich innowatorów, 
tłum. O. Siara, Narodowe Centrum Kultury, Warszawa 2013.

57  Zob. Ch. B r a i b a n t, Archipuncture: acupunture des sites construits, Thanh-Long, Bru-
xelles 1989.

58  Zob. R. A r a e e n, Ecoaesthetics: A Manifesto for the Twenty-First Century, „Third Text” 
23(2009) nr 5, s. 679-684.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



211

TRANSESTETYCZNE DYLEMATY WSPÓŁCZESNOŚCI

Piękno publiczne ogarnia niemal całe nasze życie. Wskutek generalnej es-
tetyzacji nic jednak nie jest już ani piękne, ani brzydkie, lecz − jak powiedział 
Jean Baudrillard − wszystko staje się „transestetyczne”59. Takie upiększanie 
wszystkich dziedzin życia (i to nie tylko ich aspektów materialnych, ale też 
epistemologicznych czy etycznych) generuje utopijną wizję życia estetyczne-
go. „Intensyfi kujące się w kulturze współczesnej procesy estetyzacji świadczą 
o poszukiwaniu przez ludzi sensu, pragnieniu doskonalenia rzeczywistości, 
dążeniu do zapełnienia pustki duchowej, której nie wypełnią jednak zmia-
ny technologiczno-cywilizacyjne”60. Dyskurs piękna częściowo oddaje jego 
subiektywny charakter, pokazując i doceniając różne punkty widzenia. Pięk-
no jawi się jako proces i relacja, gdzie konteksty: zarówno przestrzenny, jak 
i czasowy oraz społeczny i kulturowy, odgrywają zasadniczą rolę − przy czym 
żadne prawo ani norma piękna nie mogą uchodzić za ostateczne. 

Estetyka staje się domeną nie tylko artystów i historyków sztuki, lecz także 
fi lozofów, etyków, kulturoznawców, medioznawców, psychologów i geografów. 
Angielski poeta doby romantyzmu John Keats, odwołując się do Platońskiej 
koncepcji triady dobra, prawdy i piękna, twierdzi: „Piękno jest prawdą, prawda 
pięknem – tyle / Wiedzieć wam dane i nie trzeba więcej”61. Richard O. Prum 
uważa słowa te za wyraz fałszywego wglądu, który uzyskuje swoją rzekomą 
głębię poprzez spłaszczenie intelektualnej złożoności świata, przynosi szkodę, 
jednocześnie podając się za wspaniałe rozwiązanie62. Więcej zdaje się dostrze-
gać szekspirowski Hamlet, który mówi: „Prędzej potęga piękności zrobi z cnoty 
rajfurkę niż cnota zdoła urobić piękność na własne podobieństwo. W swoim 
czasie był to paradoks, ale ostatnio znajduje potwierdzenie”63. W świetle tych 
słów związek między prawdą a pięknem wydaje się raczej wątpliwy. Paradoks 
zauważony przez Hamleta stanowi wyzwanie, przed którym wszyscy stajemy, 
chcąc pogodzić uwodzicielską moc piękna z wielkim pragnieniem widzenia go 
jako wskazującego wyższy cel, absolutne dobro, odbijającego jakość uniwer-
salną, obiektywną64. Z jednej strony, w wersetach Keatsa znajdujemy doskona-
łą reprezentację naszego głębokiego pragnienia uznawania piękna za „szczery” 

59  J. B a u d r i l l a r d, The Transparency of Evil: Essays in Extreme Phenomena, tłum. J. Be-
nedict, Verso, London–New York 2002, s. 9n.

60  J ę c z e ń, dz. cyt., s. 8.
61  J. K e a t s, Oda do urny greckiej, tłum. A. Fulińska, „Literatura na świecie”, nr 2012, 

nr 9-10, s. 150. 
62  Zob. R.O. P r u m, Ewolucja piękna. Jak darwinowska teoria wyboru partnera kształtuje świat 

zwierząt i nas samych, tłum. K. Skonieczny, Copernicus Center Press, Kraków 2019, s. 357.
63  W. S h a k e s p e a r e, Hamlet, książę Danii, akt III, scena 1, tłum. S. Barańczak, W drodze, 

Poznań 1994, s. 94.
64  Por. P r u m, dz. cyt., s. 358.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



212

wyznacznik jakości czy jakiegoś rodzaju wyższości. Z drugiej − w słowach 
Hamleta rozpoznajemy doświadczenie życiowe, które uczy, że piękno nie jest 
prawdą: jest tylko pięknem i nie oznacza niczego poza samym sobą, a często 
w rzeczy samej kłóci się z prawdą. Zwłaszcza dzisiaj, w dobie pięknych, umiar-
kowanie realnych, wirtualnych krajobrazów, światów i emocji docierających 
do nas nieustannie przez strumienie Facebooka, YouTube’a czy Instagrama, 
związek między prawdą, dobrem a pięknem nie wydaje się tak oczywisty, jak 
byśmy tego chcieli. Piękne fasady i urokliwe fi ltry kryją niekiedy wewnętrzną 
szpetotę, rozsypujące się struktury i partykularne interesy. 

Isaiah Berlin, analizując grecki aforyzm Archilochusa jako metaforę kontra-
stu między różnymi stylami intelektualnymi, przeciwstawia lisa, znawcę wielu 
rzeczy, jeżowi, który pozostaje wierny jednej, wielkiej idei65. Intelektualny jeż, 
szukając harmonijnego wszechświata, na wszystko spogląda przez pryzmat 
„centralnej wizji”, jego misją jest zaś propagowanie tej wielkiej idei przy każdej 
sposobności. W przeciwieństwie do niego, intelektualny lis nie jest zaintereso-
wany uwodzicielską władzą pojedynczej wizji, pociąga go subtelna złożoność 
najprzeróżniejszych doświadczeń, których nie próbuje zmieścić w jednym, 
wszechogarniającym schemacie. Jeże mają poczucie misji, lisy na zawsze po-
zostają fl âneurami, idąc przez świat dla własnej przyjemności, a kiedy tylko tego 
zapragną, porzucają jedną grę i rozpoczynają następną66. Nasza wielka płynna 
ponowoczesność, o której pisał Zygmunt Bauman67, z charakterystyczną dla 
niej indywidualizacją, rozkładem kodeksów etycznych, słabnięciem autorytetów 
oraz ich wielością, a tym samym z brakiem jednej władzy duchowej mogącej 
unieważnić inne głosy, to − jak się wydaje − złoty wiek dla intelektualnych lisów. 
Dla jeży broniących uniwersalnego, nadrzędnego piękna jest to okres wyzwań 
i pewnego wycofania się w świecie zapełnionym spacerującymi lisami-fl âneu-
rami, zbierającymi doświadczenia i widoki różnorodnego piękna. 

*

W materiałach reklamowych jednego z biurowców zacytowano słowa 
Oscara Wilde’a: „Tylko płytcy ludzie nie osądzają po wyglądzie”68. Nie-
ustannie osądzamy nasze miasta, społeczności i ludzi na podstawie wyglądu. 

65  Zob. I. B e r l i n, Jeż i lis. Esej o pojmowaniu historii u Tołstoja, tłum. A. Konarek, H. Krzecz-
kowski, K. Tarnowska, Fundacja Aletheia−Wydawnictwo Pavo, Warszawa 1993.

66  Por. P r u m, dz. cyt., s. 359.
67  Zob. Z. B a u m a n, Kultura w płynnej nowoczesności, Agora, Warszawa 2011.
68  Por. K. D o v e y, Framing Places: Mediating Power in Built Form, Routledge, London 2001, 

s. 107; por. też: O. W i l d e, Portret Doriana Graya, tłum. M. Feldmanowa, Wydawnictwo W.A.B., 
Warszawa 2011, s. 34.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



213

Każdy taki wartościujący i nadający znaczenia osąd jest jednak także oceną 
nas samych. Nasze oczy − jak twierdzi Richard Sennett − mają „sumienie”: 
wewnętrzne odczucie pozwalające rozróżniać dobro i zło, a także oceniać 
wizualnie doświadczane miasta, interpretować sposób, w jaki wygląd miast 
kształtował i odzwierciedlał ludzi, którzy je budowali i z niego korzystali69. 
Budowanie „wanien z kolumnadami” i gotyckich zamków w dwudziestym 
pierwszym wieku czy umieszczanie siedmiopiętrowych wizerunków słoni na 
elewacjach bloków mieszkalnych mogą zostać uznane za tworzenie piękna 
albo za żart, nietakt, grzech, czy nawet przestępstwo − zależnie od kontekstu 
kulturowego, czasowego i przestrzennego. 

Nasze życie moralne podane było kodeksowi etycznemu, który pretendo-
wał do powszechności. Moralność nie polega jednak na wierności kodeksowi, 
lecz na odpowiedzialności za innych ludzi. Jak pisał Emmanuel Lévinas, czło-
wiek jest o tyle moralny, o ile zdaje sobie sprawę z tej odpowiedzialności. Za 
właściwą postawę moralną Lévinas uważa bycie razem z innymi w moralnej 
wspólnocie i rezygnację − dla innych − z części własnych pragnień, co często 
wymaga znacznego samopoświęcenia i samoograniczenia70. 

Olgierd Dziekoński przekonuje: „Wywalczyliśmy sobie wolność, ale za-
pomnieliśmy o solidarności i poczuciu wspólnoty. To dlatego w Polsce jest 
brzydko”71. Piękno powszechne, dla wszystkich i dla każdego, ponadstano-
we i ponadnarodowe, pojawiło się w swej obecnej formie być może po raz 
pierwszy w historii. Każdy ma teraz prawo do piękna i chce to prawo coraz 
bardziej zdecydowanie egzekwować. Piękno uległo daleko posuniętej plurali-
zacji, a jego tak zwane kanony utraciły ortodoksyjność. Dzisiejsze miasta i ich 
krajobrazy wydają się wyrażać taką właśnie różnorodność nakładających się 
na siebie i przenikających poziomów, typów i rodzajów piękna. 

Pięknie możemy się także różnić, choć różnić się możemy też szpetnie. 
Od wieków podstawą współżycia społecznego w miastach jest dobro wspólne, 
które zawsze stanowi pewien kompromis, oparty na odpowiedzialności wobec 
innych użytkowników wspólnych przestrzeni. Piękny krajobraz to także wspól-
ne dobro, współdzielone i współwykorzystywane dla wspólnych korzyści.

69  Zob. R. S e n n e t t, The Conscience of the Eye: The Design and Social Life of Cities, 
W.W. Norton & Company, New York & London 1992.

70  Por. E. L é v i n a s, Całość i nieskończoność. Esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, 
Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1998, s. 296-299.

71  Cyt. za: K. K o b o s, Dlaczego w Polsce jest brzydko i jak to w końcu zmienić?, https://
tvnwarszawa.tvn24.pl/informacje,news,dlaczego-w-polsce-jest-brzydko-bri-jak-to-w-koncu-zmie-
nic,112358.html 2014.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



214

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Altman, William H. F. Plato the Teacher: The Crisis of the Republic. Lanham: Le-
xington Books, 2012.

Araeen, Rasheed. “Ecoaesthetics: A Manifesto for the Twenty-First Century.” Third 
Text 23, no. 5 (2009): 679−84.

Augustyn z Hippony. Państwo Boże. Translated Władysław Kubicki. Kęty: Wydaw-
nictwo Antyk, 1998.

Baudrillard, Jean. The Transparency of Evil: Essays in Extreme Phenomena. Trans-
lated by James Benedict. London and New York: Verso, 2002.

Bauman, Zygmunt. Kultura w płynnej nowoczesności. Warszawa: Agora, 2011.
———. Retrotopia: Jak rządzi nami przeszłość. Translated by Karolina Lebek. War-

szawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2018.
Bell, Julian. Lustro świata: Nowa historia sztuki. Translated by Ewa Gorządek. Warsza-

wa: Arkady, 2009.
Benjamin, Walter. The Writer of Modern Life: Essays on Charles Baudelaire. Edited 

by Michael W. Jennings and translated by Howard Eiland, Edmund Jephcott, 
Rodney Livingstone, and Harry Zohn. Cambridge, Massachusetts, and London: 
Harvard University Press, 2006.

Bergström, Bo. Komunikacja wizualna. Translated by Joanna Tarnawska. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe PWN, 2009.

Berlin, Isaiah. Jeż i lis: Esej o pojmowaniu historii u Tołstoja. Translated by Andrzej 
Konarek, Henryk Krzeczkowski, and Krystyna Tarnowska. Warszawa: Fundacja 
Aletheia and Wydawnictwo Pavo, 1993.

Braibant, Christian. Archipuncture: acupunture des sites construits. Bruxelles: Thanh-
Long, 1989.

Centrum Badania Opinii Spoełcznej. Polacy o architekturze: Komunikat z badań. 
Warszawa: Fundacja Centrum Badania Opinii Społecznej, 2010. https://www.
cbos.pl/SPISKOM.POL/2010/K_134_10.PDF.

Czepczyński, Mariusz. Cultural Landscapes of Post-Socialist Cities: Representation 
of Powers and Needs. Adlershot: Ashgate, 2008.

———. “(Nie)odpowiedzialni za miasto: O ograniczeniach, poszukiwaniach i nauce 
kompromisu między partykularnym a wspólnym dobrem.” Studia Komitetu Zago-
spodarowania Przestrzennego Polskiej Akademii Nauk, no. 157 (2014): 6−16.

———. “Przestrzeń publiczna jako forma reprezentacji społeczności lokalnych. 
Między hibernacją a animacją centrów małych miast woj. pomorskiego.” Studia 
Komitetu Zagospodarowania Przestrzennego Polskiej Akademii Nauk, no. 144 
(2012): 7−19.

Dissanayake, Ellen. Homo Aestheticus: Where Art Comes From and Why. Seattle and 
London: University of Washington Press, 1995.

Dovey, Kim. Framing Places: Mediating Power in Built Form. London: Routledge, 
2001.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



215

Dutton, Denis. Instynkt sztuki: Piękno, zachwyt i ewolucja człowieka. Translated 
by Jerzy Luty. Kraków: Copernicus Center Press, 2019.

Historia piękna. Edited by Umberto Eco and translated by Agnieszka Kuciak. Poznań: 
Rebis, 2009.

“Europejska Konwencja Krajobrazowa.” Dziennik Ustaw 2006, no. 98.
Folkman, Piotr. “Odzyskiwanie widzialności w przestrzeni miejskiej.” In Wizualność 

miasta: Wytwarzanie miejskiej ikonosfery. Edited by Marek Krajewski. Poznań: 
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, 2007.

Freud, Sigmund. Kultura jako źródło cierpień. Translated by Jerzy Prokopiuk. War-
szawa: Książka i Wiedza, 1992.

Gołaszewska, Maria. Zarys estetyki: Problematyka, metody, teorie. Warszawa: PWN, 
1984.

Gralewska, Anna. Proces estetyzacji przestrzeni publicznej w Polsce (manuscript). 
Gdańsk: Uniwersytet Gdański, Katedra Gospodarki Przestrzennej, 2014.

Hall, Stewart. “The Work of Representation.” In Representation: Cultural Representa-
tion and Signifying Practices. Edited by Stewart Hall. London: Sage, 2002.

Holcombe, Randall G. “Public Goods Theory and Public Policy.” In Liberalism. Ed-
ited by Jan Narveson and Susan Dimock. Dordrecht: Springer, 2000.

Jaroszyński, Czesław, and Piotr Jaroszyński. Podstawy retoryki klasycznej. Warszawa: 
Wydawnictwo Sióstr Loretanek, 2002.

Jęczeń, Agnieszka. “Estetyzacja w kulturze współczesnej jako poszukiwanie sensu.” 
Kultura—Media—Teologia 8, no. 1 (2012): 8−18.

Keats, John. “Oda do urny greckiej.” Translated by Agnieszka Fulińska. “Literatura 
na świecie,” no. 9−10 (494−495) (2012): 141−53.

Kobos, Karol. “Dlaczego w Polsce jest brzydko i jak to w końcu zmienić?” https://
tvnwarszawa.tvn24.pl/informacje,news,dlaczego-w-polsce-jest-brzydko-bri-jak-
to-w-koncu-zmienic,112358.html 2014

Kosiński, Wojciech. “Wstęp do wydania polskiego.” In: Jak przetworzyć Miejsce. 
Podręcznik kreowania udanych przestrzeni publicznych. Translated by Tomasz 
Jeleński and Wojciech Kosiński. Kraków: Fundacja Partnerstwo dla Środowiska, 
2012. http://www.mck.pk.edu.pl/panel/dokumenty/PPS,%20Jak_przetworzyc_
miejsce.pdf.

Landry, Charles. Kreatywne miasto: Zestaw narzędzi dla miejskich innowatorów. 
Translated by Olga Siara. Warszawa: Narodowe Centrum Kultury, 2013.

Leadbeater, Charles, and Paul Miller. The Pro-am Revolution: How Enthusiasts are 
Changing Our Society and Economy. London: Demos, 2004.

Lévinas, Emmanuel. Całość i nieskończoność: Esej o zewnętrzności. Translated 
by Małgorzata Kowalska. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1998.

Manent, Pierre. Intelektualna historia liberalizmu. Translated by Marian Miszalski. 
Kraków: Wydawnictwo Arcana, 1994.

Maslow, Abraham. Motywacja i osobowość. Translated by Józef Radzicki. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe PWN, 2018.

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



216

Mitchell, Don. “Landscape.” In Cultural Geography: A Critical Dictionary of Key 
Concepts. Edited by David Atkinson, Peter Jackson, David Sibley, and Neil Wash-
bourn. London: I. B. Tauris & Co., London 2005. 

Moles, Abraham. Kicz, czyli sztuka szczęścia. Translated by Anita Szczepańska and 
Ewa Wende. Warszawa: PIW, 1978.

More, Thomas. Utopia. Translated by Clarence H. Miller. New Haven and London: 
Yale University Press, 2001.

Nawratek, Krzysztof. Miasto jako idea polityczna. Kraków: Korporacja Ha!art, 
2008.

Paszkowski, Zbigniew. Miasto idealne w perspektywie europejskiej i jego związki 
z urbanistyką współczesną. Kraków: Universitas, 2011.

“Polska brzydota—10 grzechów głównych: Wyniki plebiscytu.” Bryła.pl. http://www.
bryla.pl/bryla/56,85301,9896607,Polska_brzydota___10_grzechow_glownych__
WYNIKI_PLEBISCYTU_.html.

Porębska, Maria. “O potrzebie piękna w przestrzeni publicznej miasta.” Czasopismo 
Techniczne 107, no. 6 (2010): 155−63.

Prum, Richard O. Ewolucja piękna: Jak darwinowska teoria wyboru partnera kształ-
tuje świat zwierząt i nas samych. Translated by Krzysztof Skonieczny. Kraków: 
Copernicus Center Press, 2019.

Samuelson, Paul A. “The Pure Theory of Public Expenditure.” Review of Economics 
and Statistics 36, no. 4 (1954): 386−9.

Sennett, Richard. The Conscience of the Eye: The Design and Social Life of Cities. 
London and New York: W. W. Norton & Company, 1992.

Shakespeare, William. Hamlet, książę Danii. Translated by Stanisław Barańczak. 
Poznań: W drodze, 1994.

Słownik Języka Polskiego. Warszawa: PWN, 1979.
Springer, Filip. Wanna z kolumnadą: Reportaże o polskiej przestrzeni. Wołowiec: 

Czarne, 2013.
“Ustawa o zmianie niektórych ustaw w związku ze wzmocnieniem narzędzi ochrony 

krajobrazu z dnia 24 kwietnia 2015 r.” Dziennik Ustaw 2015, no. 774.
“Ustawa Prawo Budowlane z dnia 7 lipca 1994 r.” Dziennik Ustaw 1994, no. 414.
Wilczek, Frank. Piękne pytanie: Odkrywanie głębokiej struktury świata. Translated 

by Ewa L. Łokas and Bogumił Bieniok. Warszawa: Wydawnictwo Prószyński 
Media, 2016.

Wilde, Oscar. Dusza człowieka w socjalizmie. Translated by Jacek Dehnel. Kraków: 
Karakter, 2019.

———. Portret Doriana Graya. Translated by Maria Feldmanowa. Warszawa: Wy-
dawnictwo W.A.B., 2011.

Winkielman, Piotr, Roland Hübner, and Michał Olszanowski. “Dynamiczne związki: 
Rola płynności przetwarzania w afekcie i procesach wartościowania.” In Dynami-
ka emocji: Teoria i praktyka. Edited by Wojciech Błaszczak and Dariusz Doliński. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2011.

Mariusz CZEPCZYŃSKI



217

Zukin, Sharon. Landscapes of Power: From Detroit to Disney World. Berkeley: Uni-
versity of California Press, 1993.

———. The Culture of Cities. Berkeley: University of California Press, 1995.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Mariusz CZEPCZYŃSKI − Piękny krajobraz jako dobro publiczne. Reprezentacje 
i estetyzacje przestrzeni miejskich

DOI 10.12887/32-2019-3-127-12

Piękno staje się jednym z najważniejszych dóbr publicznych, na które popyt 
wyraźnie wzrasta wraz z zaspokajaniem przez człowieka jego bardziej pod-
stawowych potrzeb. Piękno publiczne, czyli piękno zapisane w krajobrazie 
kulturowym, będące jego nieodłącznym składnikiem, staje się szczególnie 
istotną cechą tożsamości współczesnych miast, reprezentując przy tym lokalne 
społeczności. W teorii piękna publicznego, wychodząc od koncepcji dóbr 
publicznych, piękno w krajobrazie zdefi niowano za pomocą pojęć rywalizacji 
i wykluczania, rozróżniając piękno publiczne, wspólnotowe, klubowe i pry-
watne. Podkreślono także ważną rolę interesariuszy piękna, w tym decydentów, 
inspiratorów i infl uencerów oraz codziennych użytkowników, który percypują 
piękne krajobrazy przez wizje pięknych, miejskich utopii. 

Słowa kluczowe: krajobraz kulturowy, reprezentacja, estetyzacja, piękno pub-
liczne, miasto, dobro publiczne

Kontakt: Katedra Gospodarki Przestrzennej, Instytut Geografi i, Wydział Ocea-
nografi i i Geografi i, ul. J. Bażyńskiego 4, 80-952 Gdańsk
E-mail: mariusz.czepczynski@ug.edu.pl
Tel. 58 5236589
https://gospodarkaprzestrzenna.ug.edu.pl

Mariusz CZEPCZYŃSKI − Beautiful Landscape as a Public Good: Representations 
and Aestheticization

DOI 10.12887/32-2019-3-127-12

Beauty becomes one of the most important public goods: a demand for beauty 
is increasing together with a growing level of satisfaction of the basic human 
needs. Public beauty, inscribed in cultural landscape, becomes its inherent com-
ponent, particularly signifi cant for urban identities and local communities. The 
theory of public beauty, based on the theory of public goods, defi nes the beauty 
of a landscape in terms of excludable and rivalrous properties, distinguishing 
the public, community, club, and private beauty. The theory emphasizes an 
important role of beauty stakeholders, including decision-makers, inspirers, in-

Piękny krajobraz jako dobro publiczne



218

fl uencers, fl âneurs, and daily users, who perceive beautiful landscapes through 
visions of urban beauty utopias.

Keywords: cultural landscape, representation, aestheticization, public beauty, 
city, public good

Contact: Department of Spatial Management, Institute of Geography, Faculty of 
Oceanography and Geography, ul. J. Bażyńskiego 4, 80-952 Gdańsk, Poland
E-mail: mariusz.czepczynski@ug.edu.pl
Phone: + 48 58 5236589
https://gospodarkaprzestrzenna.ug.edu.pl

Mariusz CZEPCZYŃSKI


