
219

Jolanta M. MARSZALSKA 

UBOGIE PIĘKNO
Idea ascezy i prostoty w kościołach cysterskich 

w świetle Apologii do opata Wilhelma św. Bernarda z Clairvaux

Stwierdzenie św. Bernarda, że piękno wewnętrzne jest cenniejsze niż wszelkie 
ozdoby zewnętrzne, stało się podstawą estetyki cysterskiej. Bernard z Clairvaux 
nie tylko był przeciwnikiem stosowania fantastycznej dekoracyjności w architek-
turze kościołów cysterskich i ich wyposażeniu, jako nieodpowiedniej dla tych, 
którzy wyrzekli się świata, by służyć Bogu, ale wszelkie krzywizny w sztuce uważał 
za symbol chwiejności, przepychu i iluzji, linie proste zaś – za odwieczny symbol 
piękna, siły, logiki i prawości.

Klasztor Najświętszej Maryi Panny w Citeaux1 – pierwszy klasztor cyster-
ski, utworzony w roku 1098 – odcisnął swoiste piętno na kształcie tego zakonu. 
Jego charakter określał odkryty na nowo i wzbogacony ewangeliczny ideał 
prostoty i ubóstwa, modlitwy i pracy zawarty w regule św. Benedykta z Nur-
sji2. Poprzez właściwy sobie styl życia cystersi skutecznie oddziaływali na 
duchową, materialną i społeczną kulturę wczesnośredniowiecznej Europy. 

Cysterskie zasady życia monastycznego określały – oprócz reguły św. Bene-
dykta – wewnętrzne przepisy zakonne, zawarte w Exordium parvum, a następ-
nie w kolejnych wersjach konstytucji zakonnej Charta charitatis. Konstytucje 
zakonne zostały ułożone przez drugiego opata cystersów, Stefana Hardinga 
(pełniącego tę funkcję w latach 1109-1112)3. Wspomniany dokument prawny, 

1  W punkcie drugim Exordium cistercii zapisano: „Po wspólnym namyśle razem z ojcem tego 
klasztoru, błogosławionej pamięci Robertem [z Molesme], dwudziestu jeden mnichów udało się, 
ażeby razem wypełnić czynem to, co postanowili jednomyślnie. W swoim czasie, po wielu pracach 
i nadzwyczajnych trudnościach, które wszyscy, którzy pragną pobożnie żyć dla Chrystusa, muszą 
przejść, osiągnęli oni swój cel. Przybyli do Citeaux, które wtedy było miejscem niebezpiecznym 
i dzikim. Zdając sobie sprawę, że surowość zdobytego miejsca odpowiada bardzo zamierzeniu, jakie 
w swoim umyśle postanowili ci żołnierze Chrystusa, znaleźli miejsce jak gdyby przez Boga przygo-
towane i odpowiadające ich zamierzeniom, i było im ono drogie” (cyt. za: opat H. K o s t r z a ń s k i, 
Dziedzictwo białych mnichów, Wydawnictwo oo. Cystersów, Szczyrzyc 1991, s. 227).

2 Por. I. K o ł o d z i e j c z y k  OCist, Duchowość cysterska, w: Monasticon Cisterciense Polo-
niae, t. 1, Dzieje i kultura męskich klasztorów cysterskich na ziemiach polskich i dawnej Rzeczypo-
spolitej od średniowiecza do czasów współczesnych, red. A.M. Wyrwa, J. Strzelczyk, K. Kaczmarek, 
J. Dobosz, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 1999, s. 123.

3  Por. A.M. W y r w a, Powstanie zakonu cystersów i jego rozwój na ziemiach polskich w śre-
dniowieczu, w: Monasticon Cisterciense Poloniae, t. 1, s. 27n. (bibliografi a); M. K a n i o r, Ora 
et labora. Istota życia mniszego w zakonie cysterskim, w: Cystersi w Jędrzejowie. Rola klasztoru 

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 219-231
DOI 10.12887/32-2019-3-127-13



220

znany jako Summa chartae charitatis, zatwierdził w roku 1119 papież Kalikst II.
Fundamentalne znaczenie dla życia cystersów miały również tak zwane Capitula, 
które wraz z Charta charitatis weszły w skład konstytucji zakonnych ogłoszo-
nych w roku 1151 pod wspólnym tytułem Instituta capituli apud cistercium4.

Wyjątkowość życia cysterskiego we wczesnym średniowieczu wyrażała 
się w wiernym zachowywaniu surowej reguły zakonnej, w której mocno ak-
centowano znaczenie modlitwy i pracy fi zycznej. W początkowym okresie 
istnienia zakonu bardzo rygorystycznie przestrzegano zasady „ora et labo-
ra”, gdyż zgodnie z intencją założycieli nowego zakonu nie miało być różnic 
między niebieską i ziemską misją cystersów. Układając nowe zasady życia 
wspólnotowego, św. Bernard z Clairvaux (żyjący w latach 1090-1153) – po-
dobnie jak wcześniej św. Benedykt z Nursji – stawiał znak równości mię-
dzy modlitwą a pracą. Funkcja spójnika „i” obecnego w tej prostej zasadzie: 
„módl się i pracuj”, polega na wskazaniu na wzajemne przenikanie się obu tych 
czynności, czyli obecności modlitwy w pracy i pracy w modlitwie. Św. Ber-
nard wyniósł modlitwę i „niebieską misję” cystersów na wyżyny kontemplacji. 
Uważał, że zarówno klasztor, jak i kościół – jako Dom Boży – w swym kształ-
cie, we wszystkich parametrach, winny podlegać zasadzie prostoty i pokory, 
by kierować uwagę ku Bogu, nie zaś służyć przeżyciom estetycznym, które 
uwagę tę rozpraszają. Piękno wyrażające się w prostocie nie skłania bowiem 
myśli do błądzenia, któremu zawsze towarzyszy niepokój ducha5.

Cystersi, których życie miało być ciche, bogobojne i wypełnione pracą, 
poszukiwali takiego miejsca, w którym istota piękna zamyka się w najprostszej 
formie. Toteż swoje pierwsze budowle wznosili tam, gdzie niebo zakotwiczyło 
się w ziemi, na bagnach, mokradłach, pośród lasów i na nieużytkach, które 
czynili sobie poddanymi. Kościół i zabudowania klasztorne powstawały na 
terenach trudno dostępnych, do których nie prowadziły żadne trakty. Archi-
tektura obiektów klasztornych musiała być podporządkowana ich głównej 
funkcji: miejsca modlitwy i pracy. Zgodnie z regułą i konstytucjami cystersów 
świątynie poświęcone Bogu winny być równie skromne i proste, jak życie 
zakonników. Surowa architektura sakralna nierozłącznie związana była z ich 
wiarą. Według zaleceń św. Bernarda należało odrzucić bogactwo form i prze-
pych wyposażenia wnętrz, gdyż piękno sztuki nie może zastępować służby 
Bogu ani jej przeszkadzać. Wspomina o tym św. Bernard w napisanej w ro-
ku 1127 rozprawie Apologia ad Guillelmum abbatem6: „Pomijam nadmierną 

w społeczności lokalnej. Materiały z konferencji „Cystersi w życiu i kulturze społeczności lokalnej”, 
Jędrzejów, 5 IX 1998 r., red. K. Ślusarek, Nowa Galicja, Jędrzejów 1999, s. 12n.

4  Por. K a n i o r, dz. cyt., s. 13; K o ł o d z i e j c z y k, dz. cyt., s. 117.
5  Por. K o ł o d z i e j c z y k, dz. cyt., s. 128.
6  Zob. Św. B e r n a r d  z  C l a i r v a u x, Apologia ad Guillelmum abbatem, w: Sancti Bernardi 

opera, t. 3, red. J. Leclercq, C.H. Talbot, H.M. Rochais, Editiones Cistercienses, Romae 1963, s. 81-

Jolanta M. MARSZALSKA



221

wysokość kościołów, przesadną długość, zbyteczną ich szerokość, bogactwo 
ozdób, ciekawe malowidła, rzeczy, które odwracają uwagę modlących się 
w świątyni, utrudniają skupienie i przypominają obrzędy żydowskie. Ale niech 
już tak będzie, jeśli się to dzieje na chwałę Bożą. Ja jednak, będąc zakonnikiem, 
skieruję do zakonników pytanie, z jakim pewien poganin zwrócił się do pogan: 
powiedzcie mi kapłani, co robi złoto w miejscu świętym? Lecz ja was pytam: po-
wiedzcie mi, o ubodzy, jeśli nimi jesteście, co robi złoto w miejscu świętym?”7. 

Pierwsze świątynie cysterskie cechowała zatem prosta oprawa architekto-
niczna. Budowano je bez wież (i bez dużych dzwonów), a skromny wystrój 
wnętrz kościołów rozświetlony był dzięki oknom wykonanym ze zwykłego, 
niebarwionego szkła. Zakazano umieszczania w świątyniach obrazów – wszyst-
kiego, co mogłoby powodować wewnętrzny chaos w duszy mnicha i odciągać 
jego myśli od modlitwy i kontemplacji. Jedynie drewniany krzyż, usytuowany 
na poczesnym miejscu, mógł przykuwać uwagę modlących się8. Taki surowy 
charakter świątyń cysterskich postulowały pierwsze kapituły generalne9, które 
zalecały zachowanie prostoty budowli i zakazywały umieszczania kolorowych 
witraży w oknach oraz rzeźb na ścianach. Kapituła generalna z roku 1157 za-
braniała ponadto budowania wież z użyciem kamienia, pozwalając jedynie na 
wieże wykonane z drewna i najwyżej dwa niewielkie dzwony10. 

-108. Przekładu na tekstu na język polski dokonał opat szczyrzycki Stanisław Kiełtyka (zob. t e n ż e, 
Apologia do opata Wilhelma, tłum. S. Kiełtyka OCist, w: tenże, Apologia. O Nawróceniu. Życie 
Świętego Biskupa Malachiasza, tłum. S. Kiełtyka OCist, A. Maciąg-Fiedler, red. B.A. Grenz OCist, 
Wydawnictwo Św. Bernarda, Skoczów 2007, s. 13-48). Szerzej o Apologii... por. S. K i e ł t y k a, 
Święty Bernard z Clairvaux, Wydawnictwo Apostolstwa Modlitwy, Kraków 1983, s. 89-140.

7  Św. B e r n a r d  z  C l a i r v a u x, Apologia do opata Wilhelma, s. 42n. (cytat pochodzi 
z rozdziału „O obrazach i rzeźbach, złocie i srebrze w klasztorach”). Adresatem listu-traktatu był 
Wilhelm (Guillelmus) z Saint Thierry (od św. Teodoryka), opat kluniackiego klasztoru św. Teodoryka 
koło Reims w latach 1119-1135, określany jako „doctor contemplationis”. W latach 1135-1148/49 
przebywał on, już jako cysters, w opactwie Signy. Był powiernikiem i przyjacielem św. Bernarda, 
odbiorcą jego listów, a także jego biografem.  

8  W punkcie 24 Summa chartae charitatis zapisano: „Nie możemy nigdzie mieć rzeźb. Możemy 
mieć malowidła, lecz tylko na krzyżach. Krzyże możemy mieć zrobione tylko z drzewa” (cyt. za: 
K o s t r z a ń s k i, dz. cyt., s. 234). 

9  Trzeba zaznaczyć, że jednolitość zwyczajów cysterskich, takich jak dyscyplina czy porzą-
dek dnia, a także korzystanie z takich samych ksiąg liturgicznych w klasztorach i jednorodność 
budowli (kościoła i klasztoru), utrzymywano dzięki corocznym kapitułom generalnym oraz wi-
zytacjom klasztorów. Na mocy postanowień zawartych w Charta charitatis zwoływana corocznie 
14 września w Citeaux kapituła generalna sprawowała władzę ustawodawczą i sadowniczą w za-
konie. Mogła też usuwać lub karać przełożonych klasztorów za ich zaniedbania. Karta nakazywa-
ła także coroczną wizytację każdego klasztoru przez opata macierzystego. Sobór Laterański IV 
w roku 1215 zobowiązał wszystkie zakony do odbywania kapituły generalnej oraz wizytacji na wzór 
cysterski (por. J. S t o ż e k, Wpływ cysterskiej kapituły generalnej na ustawodawstwo zakonne, 
„Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 5(1959) nr 2, s. 43).

10  Por. Statuta Capitulorum generalium ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1789, 
t. 1, red. J.M. Canivez, Bureaux de la Revue, Louvain 1933, s. 61.

Ubogie piękno



222

We wspomnianej Apologii... św. Bernard pisał do opata Wilhelma z Saint 
Thierry, że kształt niektórych kościołów przeczy idei piękna, które winno mieć 
swoje źródło w Bogu, wskazywał na przerost formy nad treścią w ozdabianiu 
ich wnętrz. Ubolewał również nad niewłaściwym podejściem do kultu świętych 
w kościele, gdzie ich wizerunki umieszczone są na posadzce, którą przemierzają 
ludzkie stopy, często brudne, okryte kurzem i błotem. Skoro wykonane przez mi-
strzów wizerunki nie znajdują należytego szacunku, skoro ich piękno przykrywa 
kurz, a ludzie w swoim życiu nie naśladują świętych, których one przedstawiają, 
po cóż malować je na ścianach świątyni? – pyta św. Bernard w Apologii...11. 
Podobne wątpliwości budzi w nim sposób przechowywania doczesnych szcząt-
ków świętych Pańskich: „Oczy radują się widokiem relikwii okrytych pozłotą 
i woreczki już się otwierają. Pokazuje się uroczą fi gurę jakiegoś świętego lub 
świętej, a ludzie tym więcej rzeczywiście wierzą w ich świętość, im bardziej 
są kolorowi […] podziwia się to, co olśniewa pięknem, zamiast czcić istotną 
świętość”12. „Wokół goreją wymyślne lampiony – pisze dalej – jaskrawią się 
błyskotliwe świecidełka […] o próżności nad próżnościami, kościół błyszczy 
od bogactw na jego ścianach, lecz nie starcza mu środków dla nędzarzy, swoje 
kamienie okrywa złotem, a swoich synów pozostawia własnemu losowi […] co 
warte są fi gury – może i piękne – które jednak stale pokryte są warstwą kurzu?”13. 
Równie krytycznie odnosił się opat z Clairvaux do przepychu paramentów li-
turgicznych i bielizny ołtarzowej14. Omawiając w Apologii... zagadnienie sztuki 
kościelnej, św. Bernard dał wyraz przekonaniu, że bogactwo dekoracji rzeźbiar-
skiej i malarskiej świątyń benedyktyńskich winno ustąpić wobec zasad surowej 
ascezy, która stanowiła dlań istotę czystego piękna.

Osiem wieków później opat klasztoru cystersów w Szczyrzycu Stanisław 
Kiełtyka, wybitny znawca życia i pism św. Bernarda z Clairvaux, poddając 
refl eksji tekst Apologii..., zapisał: „Każde […] środowisko zakonne, a szcze-
gólnie świątynie, powinny pomagać do skupienia i zjednoczenia z Bogiem. 
Jest prawdą, że prawdziwa pobożność i kultura nie potrzebują legitymować się 
polorem zewnętrznym, ich bogactwem i treścią jest Dobro i Piękno najwyż-
sze. Prostota jest też streszczeniem postawy wewnętrznej, należy ją nie tylko 
podziwiać, ale i zdążać do niej wszystkimi siłami umysłu i woli”15. Kontynu-

11  Por. św. B e r n a r d  z  C l a i r v a u x, Apologia do opata Wilhelma, s. 44.
12  Tamże, s. 44n.
13  Tamże, s. 45.
14  W punkcie 23. Summae chartae charitatis czytamy: „Bielizna ołtarzowa i szaty liturgiczne 

kapłanów, z wyjątkiem stuły i manipularza, nie mogą być z jedwabiu. Ornat musi być jednego ko-
loru. Każda ozdoba, każde naczynie i narzędzie klasztoru nie może być ze złota, srebra ani drogich 
kamieni, z wyjątkiem kielicha i rurki na Komunię. Możemy te mieć ze srebra lub złocone, ale nigdy 
całe złote” (cyt. za: K o s t r z a ń s k i, dz. cyt., s. 234).

15  K i e ł t y k a, dz. cyt., s. 114.

Jolanta M. MARSZALSKA



223

ując myśl św. Bernarda, opat Kiełtyka stwierdza, że „zakonnik przede wszyst-
kim posiada swój własny bogaty, przepiękny świat wewnętrzny o szerokich 
i wzniosłych horyzontach duchowych, poza którym nic nie może stanowić 
wartości prawdziwie przyciągającej”16.  

Kiełtyka określił Bernarda jako „vir magnae contemplationis et puritatis”17. 
„Czyż możemy się dziwić – pytał – że w dziedzinie sztuki zajmował [on – 
J.M.M.] stanowisko surowe i teocentryczne?”18. W poszukiwaniu czystego 
piękna i jego duchowej głębi św. Bernard był bezkompromisowy i nieugięty. 
Uważał, że umieszczane w klasztornych krużgankach dekoracyjne elementy 
architektoniczne, będące wytworem wyobraźni średniowiecznych artystów, 
często niezrozumiałe, nawiązujące do świata roślin i zwierząt czy fi gur geo-
metrycznych, są zbędne i rozpraszają uwagę modlących się mnichów. W Apo-
logii do opata Wilhelma zdobienia te nazwał „bezkształtną pięknością”: „A co 
robią w krużgankach, gdzie czytają bracia, te śmieszne potwory, ta dziwna 
bezkształtna piękność, ta wymyślna deformacja natury? Co tu robią małpy 
nieczyste? I lwy drapieżne? Potworne centaury? Karzełki? Tygrysy o pręgo-
wanej skórze? Walczący żołnierze? Myśliwi, którzy dmą w rogi? […] można 
tu oglądać czworonoga z ogonem węża a obok rybę z głową czworonoga […] 
widzi się tu tyle dziwnych kształtów, że się jest zmuszonym znacznie więcej 
odczytywać w marmurze niż w kodeksie i cały dzień przejdzie na podziwianiu 
tego wszystkiego zamiast na rozmyślaniu o prawie Bożym”19. 

Pytał zatem Bernard, czemu mają służyć owe śmieszne monstra, „okropne 
piękności” i „piękne okropności” będące wytworem rąk utalentowanych rze-
mieślników (kamieniarzy, rzeźbiarzy) i owocem nierealnego, fantastycznego 
widzenia świata, dla którego nie ma miejsca w klasztorze cysterskim, skoro 
przykuwają one wzrok modlącego się mnicha i odwracają jego uwagę od mo-
dlitwy, przeszkadzając w skupieniu. „Na litość Boską – wołał z oburzeniem 
– jeśli nie wstydzicie się tylu nikczemności, to czyż nie zapałacie wstydem 
i żalem na widok wydatków z nimi związanych?”20. Warto zaznaczyć, że był 
to okres, kiedy sztuka architektoniczna i rzeźba wzniosły się na prawdziwe 

16  Tamże.
17  Tamże, s. 115.
18  Tamże.
19  Św. B e r n a r d  z  C l a i r v a u x, Apologia do opata Wilhelma, s. 45 (rozdz. „O obrazach 

i rzeźbach, złocie i srebrze w klasztorach”). W roku 1134 cysterska kapituła generalna na kanwie idei 
ascetycznej św. Bernarda z Clairvaux sformułowała przepisy dotyczące zdobienia wnętrz kościo-
łów cysterskich i nadała im obowiązującą moc prawną. Zabroniono między innymi umieszczania 
w kościołach i klasztorach dekoracji mogących rozpraszać mnichów podczas Eucharystii: rzeźb oraz 
malowideł fi guralnych, a także barwnych witraży (por. Statuta Capitulorum generalium ordinis 
Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1789, t. 1, s. 17). 

20  Cyt. za: K i e ł t y k a, dz. cyt., s. 117. Nieco inaczej fragment ten przełożył Kiełtyka w Apolo-
gii do opata Wilhelma: „O mój Ty Boże! Jeżeli wam nie wstyd tych niedorzeczności, to przynajmniej 

Ubogie piękno



224

wyżyny artystyczne, zachwycając monumentalizmem i bogactwem dekora-
cyjnym. Święty Bernard nie miał wątpliwości, że Bogu „nie był potrzebny” 
przepych kościołów benedyktyńskich, w szczególności zaś uważał, iż świąty-
nia opactwa w Cluny została zbudowana z rozmachem wykraczającym ponad 
wszelkie potrzeby, jakim miała służyć21. „Światowość” wystroju świątyni, 
wyposażenie jej w najrozmaitsze, często zbyteczne sprzęty, nie miały – jego 
zdaniem – znaczenia dla Boga, pobudzały jedynie ludzką ciekawość, próżność 
i zmysłowość. Bernard był przekonany, że bogactwo wytworów sztuki w domu 
Bożym można usprawiedliwić w przypadku świątyń katedralnych, ale jest ono 
niedopuszczalne w kościołach zakonnych, w których obowiązywać powinna 
asceza, a jedynym pięknem, ku któremu winien zwracać się mnich cysterski, 
ma być piękno Stwórcy i jego dzieła. Autor Apologii... radykalnie wyraża 
swoje stanowisko w tej kwestii: „Inny tytuł do posiadania [złota – J.M.M.] 
mają biskupi, a inny mnisi. Wiemy, że biskupi, mając do spełnienia obowiązki 
zarówno wobec mądrych, jak i nieświadomych, ożywiają pobożność prostego 
ludu materialnymi ozdobami, ponieważ nie rozporządzają duchowymi. Ale my, 
którzyśmy wyszli spośród tego ludu i dla Chrystusa opuściliśmy to, co ozdob-
ne i cenne na tym świecie, i którzy gotowi jesteśmy rzucić w błoto wszystko, 
co kusi blichtrem, co raduje nasze ucho i nęci zapachem, co jest słodkie dla 
podniebienia, przyjemne w dotyku, i wszelkie rozkosze cielesne, by posiąść 
Chrystusa – czyją pobożność usiłujemy rozbudzić takimi rzeczami? Podziw 
głupców i jałmużnę prostaczków? Czy dlatego, że żyjemy wśród pogan, mamy 
postępować jak oni i jeszcze służyć ich bogom?”22. Według Bernarda kościoły 
są miejscem modlitwy i spotkania z Bogiem, nie zaś zachwytu nad ich zbytecz-
nym wystrojem i wątpliwym pięknem. Wnętrza kościołów winny rozświetlać 
promienie słoneczne przenikające przez jasne, pozbawione zdobień witraże, 
nie zaś kandelabry o wymyślnych kształtach, wykonane z kosztownych krusz-
ców i szlachetnych kamieni. W skierowanej do Wilhelma Apologii... niemal 
słychać wołanie wzburzonego Bernarda: „Jakiż jest cel tego wszystkiego? Co 
zamierza się osiągnąć? Może skruchę grzeszników? O próżności nad próż-
nościami! O bezdenna głupoto! Kościół mieni się tęczami najbarwniejszych 
ozdób, a tymczasem dzieci Kościoła bywają odarte. Łupy zdobyte na bieda-
kach służą do oczarowania wzroku bogaczy. I tak megalomani nasycają swoją 
ciekawość, gdy tymczasem nędzarze nie mają się czym pożywić”23. 

W tekście św. Bernarda wyraźny jest również ważny aspekt społeczny 
– troska o biednych, którzy wypełniają świątynie, patrząc na ich jaskrawy 

moglibyście żałować wydanych na nie pieniędzy” (Św. B e r n a r d  z  C l a i r v a u x, Apologia do 
opata Wilhelma, s. 45).

21  Por. K i e ł t y k a, dz. cyt., s. 115.
22  Św. B e r n a r d  z  C l a i r v a u x, Apologia do opata Wilhelma, s. 43. 
23  Tamże, s. 44; por. K i e ł t y k a, dz. cyt., s. 116.

Jolanta M. MARSZALSKA



225

przepych. Nie tylko zatem dlatego, że w bogactwie rzeźb i ornamentyki malar-
skiej trudno odnaleźć piękno, a nade wszystko Boga, autor Apologii... zalecał, 
aby świątynie były w swej formie skromne, wręcz ascetyczne. Taki też kształt 
nadawano pierwszym kościołom cysterskim. Z założenia miały one charakter 
utylitarny – służyły jedynie do modlitwy i odprawiania liturgii. Najbardziej 
odpowiednie dla mnichów były więc – według św. Bernarda – proste oratoria. 
Wizualna „propaganda wiary”, niezbędna w kościołach, gdzie prowadzono 
katechizację, w świątyniach cysterskich nie była potrzebna24. Prostota ich formy 
architektonicznej, harmonizująca z surowością materiału, z którego je budowa-
no (często był to kamień), stanowiła też odzwierciedlenie poglądów na piękno 
głoszonych przez pierwszych duchowych przywódców zakonu, wśród których 
poczesne miejsce bez wątpienia zajmuje św. Bernard z Clairvaux. Jego rozu-
mienie piękna dobrze oddaje stwierdzenie, że piękno wypływające z wnętrza 
człowieka (piękno duchowe) jest wspanialsze niż wszelkie ozdoby zewnętrzne. 
Uważał on, że piękno postrzegane przez zmysły, chociaż błahe, samo w sobie 
nie jest czymś złym, ale nadmierne zdobienie wnętrz świątyń (w tym świątyń 
cysterskich) uznawał za nieodpowiednie dla mnichów, którym z racji wyboru 
drogi zakonnej obojętne winny się stać sprawy świata doczesnego25. 

Stwierdzenie św. Bernarda, że piękno wewnętrzne jest cenniejsze niż 
wszelkie ozdoby zewnętrzne postrzegane przez zmysły, stało się podstawą 
estetyki cysterskiej. Bernard z Clairvaux nie tylko był przeciwnikiem stosowa-
nia fantastycznej dekoracyjności w architekturze kościołów cysterskich i ich 
wyposażeniu, jako nieodpowiedniej dla tych, którzy wyrzekli się świata, by 
służyć Bogu, ale wszelkie krzywizny w sztuce uważał za symbol chwiejności, 
przepychu i iluzji, linie proste zaś – za odwieczny symbol piękna, siły, logiki 
i prawości. Za jego przykładem kapituły generalne cystersów zdecydowanie 
broniły prostoty sztuki, widząc w niej nieprzemijające piękno. Troszczyły się 
jednocześnie, aby nie zniszczyć czystych form architektonicznych świątyń, 
których estetyka i piękno wyrażały się we właściwych proporcjach konstrukcji 
i spójnej logice układu architektonicznego26. 

Ideał piękna, który znalazł odzwierciedlenie w formie pierwszych cy-
sterskich budowli, ukształtował się zasadniczo pod wpływem poglądów na 
temat sztuki i jej właściwego miejsca w zakonnych budowlach sakralnych 
głoszonych przez charyzmatycznego przywódcę szarych mnichów – św. Ber-
narda z Clairvaux. W konsekwencji jego poglądy przyczyniły się do powstania 
swoistego stylu w architekturze cystersów, charakteryzującego się estetyką 

24  Por. L. W e t e s k o, Średniowieczna architektura i sztuka w kręgu zakonu cystersów w Pol-
sce, w: Monasticon Cisterciense Poloniae, t. 1, s. 213-215.

25  Por. tamże, s. 216. 
26  Por. H. M a d e j, hasło „Cystersi. V. Sztuka sakralna”, w: Encyklopedia katolicka, t. 3, 

red. R. Łukaszyk, L. Bieńkowski, F. Gryglewicz, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1979, kol. 737. 

Ubogie piękno



226

polegającą między innymi na archaizacji, dominacji konstrukcji nad detalem 
architektonicznym i na świadomej rezygnacji z wszelkich wyobrażeń fi gural-
nych, zarówno rzeźbionych, jak i malowanych na ścianach świątyń27. Trzeba 
zaznaczyć, że pod wpływem św. Bernarda zabroniono także zdobienia kodek-
sów rękopiśmiennych, w liturgii zaś – w imię prostoty w sprawowaniu Służby 
Bożej – odrzucono zmiany wprowadzone w kongregacji kluniackiej28.  

Na kanwie idei ascetycznych głoszonych przez św. Bernarda sformu-
łowane zostały pierwsze przepisy zabraniające umieszczania w kościołach 
i klasztorach cysterskich wszelkich rzeźb i malowideł fi guralnych oraz barw-
nych witraży, a kolejne kapituły generalne zakonu, szczególnie za życia opata 
z Clairvaux, surowo przestrzegały ustanowionych przez niego zasad budowy 
i wystroju wnętrz świątyń. Podobne zasady dotyczyły również pomieszczeń 
użytkowych w klasztorach, takich jak refektarze i dormitoria, w których za-
konnicy przebywali podczas posiłków czy w godzinach nocnego spoczynku. 
Również i w tych pomieszczeniach miała obowiązywać prostota. Przykładem 
może być dormitorium w dwunastowiecznym francuskim opactwie w Long-
pont (zakładanym jeszcze przez św. Bernarda z Clairvaux), które kapituła 
generalna cystersów w roku 1192 nakazała w ciągu trzech lat dostosować 
do zasad ustanowionych przez św. Bernarda (wyznaczono przy tym karę dla 
opata klasztoru za ich nieprzestrzeganie: miał on przez czterdzieści dni nie 
wstępować do swojej stalli w chórze i przez sześć dni odbywać lekką poku-
tę, z tego jeden dzień pościć o chlebie i wodzie)29. Podobna sytuacja miała 
miejsce w przypadku francuskiego opactwa Vaucelles w dolinie rzeki Skaldy, 
również założonego przez św. Bernarda z Clairvaux, w roku 1132. Budowa 
opactwa trwała prawie sześćdziesiąt lat, a kolejni opaci nie respektowali naka-
zów założyciela dotyczących założeń architektonicznych i wystroju świątyni. 
Kapituła cysterska w roku 1192 upomniała ówczesnego opata klasztoru, który 
zadecydował o wzniesieniu pałacu dla przeorów klasztoru i osobnego gmachu 
dla nowicjatu. Zarówno kompleks budynków klasztornych, jak i imponują-
ca wielkością świątynia nie miały nic wspólnego z obowiązującą cystersów 
zasadą ubóstwa i z prostotą, w której powinno wyrażać się piękno. Winnym 
uznano również ówczesnego opata z Clairvaux, który pełniąc funkcję wizyta-
tora opactwa Vaucelles, nie wystąpił przeciw rozrzutnie prowadzonej budowie 
kościoła, i nakazano mu odbycie trzydniowej pokuty30. 

W pierwszym półwieczu istnienia zakonu ukształtował się charaktery-
styczny dla tego okresu typ (styl) świątyń cysterskich, określony później przez 

27  Por. W e t e s k o, dz. cyt., s. 216.
28  Por. K a n i o r, dz. cyt., s. 16. Reforma ta, przeprowadzona na przełomie dziesiątego i jede-

nastego wieku, dotyczyła powrotu do reguły św. Benedykta i jej przestrzegania.
29  Por. W e t e s k o, dz. cyt., s. 216 (zwłaszcza przyp. 25).
30  Por. tamże, s. 216.

Jolanta M. MARSZALSKA



227

badaczy mianem „kościoła bernardyńskiego”31. Jak dowodzi Leszek Wetesko, 
styl ten, mimo że jego zasady nie zostały skodyfi kowane przez kapitułę ge-
neralną cystersów, jeszcze za życia świętego opata z Clairvaux stał się stylem 
powszechnie występującym w budowlach kongregacji cysterskiej32. W opar-
ciu o jego założenia wzniesiono pierwsze kościoły cysterskie w Burgundii, 
w Clairvaux (budowę opactwa rozpoczęto w roku 1135), w Fontenay (budowę 
rozpoczęto w roku 1139) czy w Hautecombe w Sabaudii (budowę rozpoczęto 
w roku 1140)33. Jednakże po śmierci św. Bernarda (zmarł on 20 sierpnia 1153 
roku) budowniczowie klasztornych kościołów cysterskich zaczęli stosować 
formy bardziej skomplikowane i ozdobne, korzystając coraz częściej ze wzo-
rów wypracowanych przez miejscowe warsztaty rzemieślnicze. Jako pierwszy 
przebudowano w nowym stylu kościół cysterski w Clairvaux (w latach 1154-
-1174)34. Nadto w powstających po roku 1153 (a zatem po śmierci św. Ber-
narda) kościołach cysterskich obserwuje się architektoniczne wydłużenie par-
tii chórowych. Zjawisko to staje się zrozumiałe, jeśli wziąć pod uwagę fakt, 
że w owym czasie niemal w całej Europie nieustannie zwiększała się liczba 
cystersów. Aby zapewnić każdemu z mnichów miejsce w chórze zakonnym 
oraz umożliwić codzienne sprawowanie Mszy Świętej, nieodzowna okazała 
się zmiana planu wschodniej części kościoła35. Z czasem do owych celów prak-
tycznych doszły również względy prestiżowe. Częściom wschodnim budowli 
zaczęto nadawać wyszukane formy architektoniczne, daleko odbiegające od 
zasad ustalonych przez opata z Clairvaux w pierwszej połowie dwunastego 
stulecia. 

Cystersi, odchodząc od pierwotnego ethosu ubóstwa, stawali się feudałami 
o dużych wpływach i znaczeniu. Potężne fundacje sakralne i zabudowania go-
spodarcze, bez których nie funkcjonowały średniowieczne klasztory, zaczęły 
być swoistym znakiem czasu, określającym status i pozycję poszczególnych 
konwentów europejskich i polskich. Nie bez znaczenia pozostawały również 
wybujałe ambicje wielu możnych fundatorów czy dobroczyńców klasztorów, 
traktujących monumentalne cysterskie budowle sakralne jako wyznacznik ich 
własnej pozycji w feudalnym społeczeństwie Europy. W konsekwencji zmie-
niało się również pojmowanie piękna w odniesieniu do architektury kościołów 
cysterskich i ich wyposażenia. Siła charyzmatu św. Bernarda powodowała, 

31  W późniejszym czasie w architekturze kościołów cysterskich nastąpiło przesunięcie znacze-
nia nawy głównej w stosunku do transeptu i powstających w nim ołtarzy. Zmiana ta podyktowana 
była obowiązkiem odprawiania przez zakonników Mszy Świętej na usytuowanych w transepcie tak 
zwanych ołtarzach bocznych (por. tamże, s. 217n.).

32  Por. tamże, s. 217.
33  Por. tamże. 
34  Por. tamże.
35  Por. tamże, s. 223.

Ubogie piękno



228

że za jego życia nikt nie odważył się odrzucać głoszonego przez niego ideału 
piękna wyrażającego się w prostocie i ubóstwie. Od tego ideału zaczęto odcho-
dzić właściwie tuż po śmierci świętego opata z Clairvaux. Zdają się świadczyć 
o tym ponawiane w dwunastym i trzynastym stuleciu kolejne postanowienia 
kapituły generalnej zakonu, wyrażające troskę o zachowanie umiaru i roztrop-
ności co od wystroju zakonnych świątyń, przestrzegające przed nadmiernym 
zdobieniem ołtarzy, a także kodeksów rękopiśmiennych. W pochodzących 
z czternastego wieku dokumentach kapituły praktycznie nie pojawiają się 
już zakazy dotyczące obecności w kościołach licznych rzeźb, obrazów czy 
barwionych witraży36. Jak zatem wykazała praktyka, na nic zdały się statuty, 
wszelkie napomnienia i kary nakładane na opatów nieprzestrzegających za-
sad ubóstwa i prostoty. W późniejszych wiekach postanowienia św. Bernarda 
z Clairvaux i głoszony przez niego ideał piękna były już dla cystersów tylko 
odległą historią. 

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Bernard z Clairvaux. “Apologia ad Guillelmum abbatem.” In Sancti Bernardi opera. 
Vol. 3. Edited by Jean Leclercq, C.H. Talbot, and Henri M. Rochais. Romae: 
Editiones Cistercienses, 1963. 

—–—. “Apologia do opata Wilhelma.” Translated by Stanisław Kiełtyka. In Bernard 
z Clairvaux, Apologia. O Nawróceniu. Życie Świętego Biskupa Malachiasza. 
Translated by Stanisław Kiełtyka and Agnieszka Maciąg-Fiedler. Edited by Ber-
nard A. Grenz. Skoczów: Wydawnictwo Św. Bernarda, 2007.

Kanior, Marian. “Ora et labora: Istota życia mniszego w zakonie cysterskim.” In Cy-
stersi w Jędrzejowie. Rola klasztoru w społeczności lokalnej: Materiały z konfe-
rencji “Cystersi w życiu i kulturze społeczności lokalnej”, Jędrzejów, 5 IX 1998 r.
Edited by Krzysztof Ślusarek. Jędrzejów: Nowa Galicja, 1999.

Kiełtyka, Stanisław. Święty Bernard z Clairvaux. Kraków: Wydawnictwo Apostolstwa 
Modlitwy, 1983. 

Kołodziejczyk, Stanisław Iwo. “Duchowość cysterska.” In Monasticon Cisterciense 
Poloniae. Vol. 1. Dzieje i kultura męskich klasztorów cysterskich na ziemiach 
polskich i dawnej Rzeczypospolitej od średniowiecza do czasów współczesnych. 
Edited by Andrzej Marek Wyrwa, Jerzy Strzelczyk, Krzysztof Kaczmarek, and 
Józef Dobosz. Poznań: Wydawnictwo Poznańskie, 1999.

Kostrzański, Hubert. Dziedzictwo białych mnichów. Szczyrzyc: Wydawnictwo oo. Cys-
tersów, 1991. 

36  A. W o z i ń s k i, Rzeźba i malarstwo tablicowe, w: Cystersi w średniowiecznej Polsce – 
kultura i sztuka. Katalog wystawy, oprac. J. Dobosz, L. Wetesko, A. Woziński, Warszawa–Poznań, 
PWN 1995, s. 82.

Jolanta M. MARSZALSKA



229

Madej, Henryk. “Cystersi: V. Sztuka sakralna.” In Encyklopedia katolicka. Vol. 3. Edited 
by Romuald Łukaszyk, Ludomir Bieńkowski, and Feliks Gryglewicz. Lublin: 
Towarzystwo Naukowe KUL, 1979. 

Statuta Capitulorum generalium ordinis Cisterciensis ab anno 1116 ad annum 1789. 
Vol. 1. Edited by Joseph Marie Canivez. Louvain: Bureaux de la Revue, 1933. 

Stożek, Jacek. “Wpływ cysterskiej kapituły generalnej na ustawodawstwo zakonne.” 
Roczniki Teologiczno–Kanoniczne” 5, no. 2 (1959): 31–50. 

Wetesko, Leszek. “Średniowieczna architektura i sztuka w kręgu zakonu cystersów 
w Polsce.” In Monasticon Cisterciense Poloniae. Vol. 1. Dzieje i kultura męskich 
klasztorów cysterskich na ziemiach polskich i dawnej Rzeczypospolitej od śre-
dniowiecza do czasów współczesnych. Edited by Andrzej Marek Wyrwa, Jerzy 
Strzelczyk, Krzysztof Kaczmarek, and Józef Dobosz. Poznań: Wydawnictwo 
Poznańskie, 1999.

Woziński, Andrzej. “Rzeźba i malarstwo tablicowe.” In Cystersi w średniowiecznej 
Polsce – kultura i sztuka: Katalog wystawy. Edited by Józef Dobosz, Leszek 
Wetesko, and Andrzej Woziński, Warszawa and Poznań: PWN, 1995. 

Wyrwa, Andrzej Marek. “Powstanie zakonu cystersów i jego rozwój na ziemiach 
polskich w średniowieczu.” In Monasticon Cisterciense Poloniae. Vol. 1. Dzieje 
i kultura męskich klasztorów cysterskich na ziemiach polskich i dawnej Rzeczy-
pospolitej od średniowiecza do czasów współczesnych. Edited by Andrzej Marek 
Wyrwa, Jerzy Strzelczyk, Krzysztof Kaczmarek, and Józef Dobosz. Poznań: Wy-
dawnictwo Poznańskie, 1999.

ABSTRAKT /ABSTRACT

Jolanta M. MARSZALSKA – Ubogie piękno. Idea ascezy i prostoty w kościołach 
cysterskich w świetle Apologii do opata Wilhelma św. Bernarda z Clairvaux

DOI 10.12887/32-2019-3-127-13

Artykuł dotyczy związku architektury sakralnej cystersów z zasadami życia 
zakonnego zawartymi w regule i konstytucjach tego zgromadzenia. Według 
zaleceń św. Bernarda z Clairvaux świątynie i klasztory cysterskie cechować 
winna prostota i surowość architektoniczna, estetyka budowli miała być pod-
porządkowana ich funkcji miejsca modlitwy i pracy. Piękno sztuki nie mogło 
zastępować Służby Bożej ani jej przeszkadzać. W rozprawie Apologia ad Guil-
lelmum abbatem (napisanej w roku 1127, a skierowanej do Wilhelma z Saint 
Thierry) św. Bernard wskazywał, że bogactwo i rozmaitość form wystroju ko-
ściołów rozprasza uwagę mnichów, przeszkadzając w modlitewnym skupie-
niu i kontemplacji. Zgodnie z jego zaleceniami pierwsze świątynie cysterskie 
cechowała prosta oprawa architektoniczna, budowano je bez wież. Zakazano 
umieszczania w kościołach dużych dzwonów, kolorowych witraży, obrazów, 
fresków i rzeźb. Prostotę budowy i ascetyczny charakter świątyń postulowały 
pierwsze kapituły generalne cystersów. Tak wypracowano pojęcie piękna, 

Ubogie piękno



230

które znalazło odzwierciedlenie w formie pierwszych cysterskich budowli. 
Pod wpływem głoszonych przez św. Bernarda z Clairvaux poglądów na te-
mat estetyki i sztuki ukształtował się cysterski ideał piękna, znajdujący wyraz 
w swoistym stylu architektonicznym zakonnych budowli sakralnych. 

Słowa kluczowe: św. Bernard z Clairvaux, Wilhelm z Saint Thierry, apologia, 
cystersi, monastycyzm, klasztory, architektura kościołów

Kontakt: Zakład Badań nad Kulturą i Piśmiennictwem Średniowiecza, In-
stytut Nauk Historycznych, Wydział Nauk Historycznych i Społecznych, 
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego, ul. Wóycickiego 1/3, bud. 23, 
01-938 Warszawa
E-mail: jmmarszalska@wp.pl
https://usosweb.uksw.edu.pl/kontroler.php?_action=katalog2/osoby/pokaz 
Osobe&os_id=38486

Jolanta M. MARSZALSKA – A Modest Beauty: The Ideal of Asceticism and Simplic-
ity in Cistercian Churches, as Envisioned in Saint Bernard’s of Clairvaux Apology to 
William of Saint Thierry

DOI 10.12887/32-2019-3-127-13

The article discusses the connection between the Cistercian sacred architecture 
and the principles of monastic life expounded in the Rule and the Constitutions 
of this order. According to the guidelines set by Saint Bernard of Clairvaux, 
the architecture of Cistercian churches and monasteries should be simple and 
austere, and the aesthetic aspect of those buildings should be subordinated to 
their function of places of prayer and work. The beauty of art must not replace 
the service of God nor interfere with it. In his treatise Apologia ad Guillelmum 
abbatem (written in 1127 and addressed to William of Saint-Thierry), Saint 
Bernard indicated that affl uent and varied ornamentation in churches distracts 
the attention of monks away from prayer and contemplation. In compliance 
with his directions, the fi rst Cistercian churches had simple architecture and 
were built without towers. Large bells, colorful stained-glass windows, paint-
ings, frescoes, and sculptures were not allowed. Simplicity of structure and an 
ascetic character of churches were also postulates of the fi rst General Chapters 
of the Cistercians. The concept of beauty thus developed was refl ected by the 
form of the fi rst Cistercian buildings. Saint Bernard’s of Clairvaux views on 
aesthetics shaped the Cistercian ideal of beauty expressed in the specifi c archi-
tectural style of the order’s sacred buildings.

Translated by Patrycja Mikulska

Keywords: Saint Bernard of Clairvaux, William of Saint-Thierry, apology, the 
Cistercians, monasticism, monasteries, architecture of churches

Jolanta M. MARSZALSKA



231

Contact: Zakład Badań nad Kulturą i Piśmiennictwem Średniowiecza, In-
stytut Nauk Historycznych, Wydział Nauk Historycznych i Społecznych, 
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego, ul. Wóycickiego 1/3, bud. 23, 
01-938 Warsaw, Poland
E-mail: jmmarszalska@wp.pl
https://usosweb.uksw.edu.pl/kontroler.php?_action=katalog2/osoby/pokaz 
Osobe&os_id=38486

Ubogie piękno


