
255

MARIA GOŁĘBIEWSKA

PODMIOT INTENCJI I PRZEŻYĆ
Receptywność podmiotu i oceny estetyczne 

według Nicolasa Malebranche’a

Malebranche uważa idee – źródłowo zawarte w rozumie Boga i porównywane do 
obrazów – za byt dany człowiekowi intencjonalnie, byt myślny, ujmowalny poję-
ciowo i językowo. Idea jako byt myślny zawiera więc w sobie pewną treść realnego 
przedmiotu, do którego pojęcie mentalne odsyła i który jest przez nie oznacza-
ny. Jak wiadomo, Malebranche ujmuje doświadczenie jako to, co okazjonalne: 
w doświadczeniu uwaga podmiotu poznającego kierowana jest okazjonalnie ku 
przedmiotowi odpowiadającemu pewnej danej podmiotowi idei.

Kategoria receptywności, odbiorczości podmiotu wykracza poza prostą 
alternatywę pojęć aktywności i bierności. Zagadnienie receptywności i prze-
kroczenie koncepcji podmiotu absolutnie aktywnego przedstawione zostały 
w tezach ontologicznych, a w szczególności antropologicznych Nicolasa Ma-
lebranche’a. Zdaniem historyków fi lozofi i tezy te zapowiadają późniejsze roz-
ważania nad receptywnością, które znajdujemy na przykład w fenomenologii 
(między innymi zróżnicowane tezy Maurice’a Merleau-Ponty’ego, Jeana-Luca 
Mariona, Henri’ego Maldineya). Zaproponowana przez Malebranche’a kon-
cepcja receptywności dotyczy między innymi statusu doznań zmysłowych 
jako podstawy zarówno ocen poznawczych, jak i ocen, które odwołując się do 
starogreckiej kategorii „aisthesis”, można określić jako estetyczne: odnoszą 
się one do przyjemności i przykrości doznań zmysłowych. Trzeba tu wstępnie 
podkreślić, że według Malebranche’a oceny te odnoszą się również do aktyw-
ności duszy.

Jak wiadomo, Malebranche – mając za punkt wyjścia założenia kartezja-
nizmu – rozwinął w ramach swojej koncepcji podmiotu jako związku duszy 
i ciała teorię zwaną okazjonalizmem. W artykule przedstawiam tezy tego fi -
lozofa dotyczące koncepcji podmiotu receptywnego – podmiotu procesów 
poznawczych i zarazem przeżyć zmysłowych, które podlegają ocenom okre-
ślanym jako estetyczne. W bycie, jakim jest człowiek, i w jego procesach 
poznawczych receptywność wykracza − wedle Malebranche’a − poza podział 
na to, co bierne, i co aktywne. Poznanie jest tu punktem wyjścia innych dzia-
łań podmiotu: sądów etycznych (rozumu wobec woli) i sądów estetycznych 
(rozumu wobec zmysłów). Jean-Marie Gaonach podkreśla, że różnica mię-
dzy poznaniem a odczuwaniem, którą ustala Malebranche, ściśle wiąże się 
ze wskazywaną przez niego różnicą między dwiema podstawowymi zdolno-

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 255-279
DOI 10.12887/32-2019-3-127-15



256

ściami naszej duszy i zarazem między dwoma rodzajami jej receptywności: 
„zmysłem” (franc. sens) i „czystym pojmowaniem” (franc. entendement pur). 
„Jako «zmysł» rozumie on, oprócz zmysłowości w znaczeniu podstawowym, 
pamięć i wyobraźnię. Zmysł zakłada połączenie duszy i ciała”1. Gaonach po-
równuje go do kanału, dzięki któremu „zachodzi wszelka komunikacja między 
nami a światem zewnętrznym. To właśnie dzięki zmysłowi możemy postrzegać 
rzeczy materialne: bądź dzięki zmysłowość, jeśli są one obecne, bądź − pod 
ich nieobecność − za pomocą obrazów”2. Z kolei termin „czyste pojmowanie” 
oznacza „zdolność otrzymywania jakiegoś poznania”3 (franc. recevoir certaines 
connaissances) niezależnie od wszelkich warunków fi zycznych i bez wzglę-
du na nasze życie zmysłowe. „Ma ono [czyste pojmowanie] za cel włączenie 
nas w relację ze wszystkim, co inteligibilne w świecie. Umożliwia nam wejście 
w relację z substancjami, które z racji swej duchowej natury mogą połączyć 
się ściśle w naszej duszy i przejawiać się w niej bez żadnego pośrednictwa. 
Jest to zasada «czystej umysłowości» (pure intellection)”4. Człowiek poznaje 
również dzięki przypuszczeniu (conjecture), a w tym przypadku poznajemy 
rzeczy odmienne od nas samych i od tych, które znamy – dzięki ideom – „jako 
takie”, jako „rzeczy w sobie” (franc. en elles-mêmes). Wówczas przypuszcza-
my bowiem, że pewne rzeczy są podobne (franc. semblables) do innych, które 
„już znamy”5. Idei, odczuciu i przypuszczeniu odpowiadają kolejno: ścisła 
pewność, zwykłe stwierdzenie i prawdopodobieństwo6.

RECEPTYWNOŚĆ A KARTEZJANIZM
OKAZJONALIZM I ONTOLOGIZM MALEBRANCHE’A

Kwestia receptywności rozważana była w fi lozofi i nowożytnej przede 
wszystkim jako zagadnienie epistemologiczne – odbiorczości podmiotu pozna-
jącego − związane z percepcją i impresjami (wrażenia jako wynik percepcji). 
Koncepcja podmiotu Kartezjańskiego jako res cogitans – „rzeczy myślącej” 
− zakłada, iż podstawową aktywnością podmiotu jest myślenie, ale zarazem 
myślenie ożywia to, co jest nieożywionym ciałem. Jedno z pytań postawio-
nych przez Kartezjusza, a potem przez innych fi lozofów nowożytnych, aż po 
fenomenologów, dotyczyło zgodności wyposażenia podmiotu poznającego 

1 J.M. G a o n a c h, La théorie des idées dans la philosophie de Malebranche, Slatkine Reprints, 
Genève 1970, s. 15 Jeśli nie podano inaczej, tłumaczenie fragmentów dzieł obcojęzycznych − M.G.

2  Tamże.
3  Tamże, s. 16. 
4  Tamże.
5  Por. tamże.
6  Por. tamże.

Maria GOŁĘBIEWSKA



257

z przedmiotem poznania – adekwatnego wobec przedmiotu i jego cech by-
towych sposobu jawienia się podmiotowi, jawienia się, które w następstwie 
procesu poznawczego podmiot może zawrzeć w deskryptywnym sądzie lo-
gicznym. Odpowiedź na pytanie o ową zgodność uwzględniała między innymi 
r e c e p t y w n o ś ć  p o d m i o t u  –  o d b i o r c z y  c h a r a k t e r  p o d m i o t u 
w z g l ę d e m  p r z e d m i o t ó w  p o z n a n i a . Kartezjusz uważał, że aktywne-
mu podmiotowi dane są aprioryczne, ogólne przedstawienia mentalne, zwane 
ideami wrodzonymi, oraz że na ich podstawie i dzięki doświadczeniu, wytwa-
rza on idee złożone (dokonuje tego w oparciu o wrażenia dopełniane poznaw-
czą pracą wyobraźni i jej wytworami – wyobrażeniami). Właśnie zagadnienie 
idei wrodzonych pozwala uwzględnić odbiorczość podmiotu poznania – ów 
receptywny, do pewnego stopnia bierny aspekt poznania i podmiotowości 
wskazuje, że interpretacja kartezjanizmu jedynie w kategoriach aktywizmu 
bywa ograniczona.

Analizę zagadnienia receptywności oraz przekroczenie koncepcji pod-
miotu absolutnie aktywnego znajdujemy w koncepcji podmiotu i poznania 
przedstawionej przez Nicolasa Malebranche’a. Jego fi lozofi ę rozpatruje się 
zwykle w kontekście tradycji kartezjańskiej: różne aspekty kartezjanizmu 
Malebranche’a charakteryzował szczegółowo na przykład Ferdinand Alquié7. 
Z drugiej strony, jak wiadomo, Malebranche odwoływał się do teorii okazjo-

7  Zob. F. A l q u i é, Le cartésianisme de Malebranche, Vrin, Paris 1974. Alquié wymienia na-
stępujące zbieżności i rozbieżności między fi lozofi ą Malebranche’a a kartezjanizmem: (1) założenia 
przedkartezjańskie, akceptowane i rozwinięte przez Malebranche’a (m.in. poszukiwanie metody 
badania naukowego, odrębność ciała i duszy oraz ustalenie ich związku, niestałość woli człowieka); 
(2) założenia i tezy Kartezjusza, będące założeniami fi lozofi i Malebranche’a (teoria bytu, granice 
poznania ludzkiego, doktryna substancji i jej istotowego atrybutu, uznanie substancji duchowej i du-
chowego, umysłowego aspektu podmiotu za jego podstawę, reinterpretacja kategorii idei, rozdział 
rozumu i wiary, zagadnienie boskiej kreacji i wcielenia, stanowisko naturalizmu mechanistycznego); 
(3) tezy Kartezjusza przepracowane i zmienione przez Malebranche’a (przede wszystkim krytyka 
cielesnego pochodzenia idei, koncepcja Boga umożliwiająca wyjście poza immanencję podmiotu, 
idee jako źródło przyczynowości, rozdzielenie prawd matematycznych i prawd fi zycznych, a zatem 
podważenie głoszonej przez Kartezjusza jedności nauki, koncepcja mocy Boga i niemocy człowieka, 
problem obiektywizacji percepcji jednostkowej i jej wyników, problem jedności percepcji i przy-
wrócenie przez Malebranche’a człowiekowi rangi podmiotu prawomocnego poznania zmysłowego, 
zagadnienie mądrości Boga i powszechności Jego praw, kwestia autonomii natury wobec działań 
technicznych, zasada prostoty środków (franc. la simplicité des voies) stosowanych przez Boga 
w działaniu i postulat stosowania podobnych środków przez człowieka); (4) tezy i koncepcje Ma-
lebranche’a obce fi lozofi i Kartezjusza (dotyczące możliwości poznania ciał za pomocą jasnych idei 
i niemożliwości poznania duszy przez człowieka, możliwości poznania porządku ustanowionego 
przez Boga i jego praw; koncepcje psychologiczne, w tym charakterystyka niepokoju i niestałości, 
zagadnienie uczuć, koncepcja miłości własnej oraz miłości wobec tego, co istnieje, problem ludz-
kiego pragnienia szczęścia, pochwała wolności − ale rozdział wolności i woli − wskazanie rodzajów 
wolności oraz wolności jako źródła błędu, rozważanie zagadnienia nicości).

Podmiot intencji i przeżyć



258

nalizmu (proponowanej przez Arnolda Geulincxa8), aby rozjaśnić dualizm 
psychofi zyczny Kartezjusza i aby argumentować za ścisłymi związkami du-
szy i ciała. Okazjonalizm Malebranche’a krytykowany był między innymi 
przez Gottfi rieda W. Leibniza i Johna Locke’a9. Z kolei Antoine Arnauld bronił 
tez kartezjanizmu, uznając, iż Malebranche wykroczył zbyt daleko poza tezy 
Kartezjusza. Swoją własną koncepcję idei prawdziwych oraz idei fałszywych 
łączył z krytyką tez Malebranche’a10. Trzeba dodać, że współcześnie szczegól-
nie dyskutowane są rozważania Malebranche’a, zawarte w dwóch tomach De 
la recherche de la vérité (1674-1675)11 (Poszukiwanie prawdy12), a dotyczące 
na przykład postrzegania zmysłowego, problematyki intencjonalności oraz 
cielesności. Stanowisko Malebranche’a zakłada konieczną interwencję woli 
Boga w celu powiązania doznań zmysłowych człowieka z aktywnościami jego 
duszy. Zarazem ostateczne wyniki poznania, w tym porządkowanie danych 
zmysłowych, człowiek zawdzięcza rozumowi jako instancji duszy.

We wspomnianym dziele pojawia się również zagadnienie piękna, rozpa-
trywane w kontekście wymowy i stylu13. K w e s t i e  e s t e t y c z n e j  o c e n y 
d o z n a ń  z m y s ł o w y c h  (przyjemności bądź przykrości), jak też p r z e ż y ć 
d u s z y, są szczególnym tematem Traité de la nature et de la grâce14 – „Trak-
tatu o naturze i łasce”, w którym Malebranche rozważał także kwestię piękna. 
Jak pisze Béatrice Guion w specjalnym numerze pisma Dix-septième siècle, 
poświęconym estetyce Malebranche’a: „Dzieło Malebranche’a nie dotyczy 
piękna artystycznego jako takiego ani [rozpatrywanego] w sposób systema-
tyczny”15, ale znajdujemy tam „rozproszone, acz ustawiczne refl eksje na temat 

8  Trzeba przypomnieć, że według Arnolda Geulincxa, kartezjanisty i przeciwnika arystoteli-
zmu, starszego o pokolenie od Malebranche’a, Bóg oddziałuje bezpośrednio i regularnie na to, co 
dane materialnie i duchowo (rozciągłe i umysłowe) w świecie tu i teraz; i chociaż te same prawa mogą 
dotyczyć obydwu substancji i tam obowiązywać, obie substancje pozostają od siebie oddzielone.

9  Jak wiadomo, Gottfried W. Leibniz w Monadologii rozważał zagadnienie receptywności 
w związku ze swoją koncepcją monady i jej „świadomości odzwierciedlającej”. John Locke zarzu-
cał Malebranche’owi między innymi „cudowność” koncepcji boskiego interwencjonizmu w relacje 
przyczynowo-skutkowe, a także popełnienie w argumentacji błędu petitio principii (por. J. L o c k e, 
Examen de la „vision en Dieu” de Malebranche, tłum. J. Pucelle, Vrin, Paris 1978, s. 85).

10  Por. A. A r n a u l d, Des vraies et des fausses idées, red. D. Moreau, Vrin, Paris 2011, s. 239n.
11  Zob. N.  M a l e b r a n c h e, De la recherche de la vérité. Où l’on traitte de la nature de 

l’esprit de l’homme, & de l’usage qu’il en doit faire pour éviter l’erreur dans les sciences, André 
Pralard, Paris 1674-1675 (https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8619708b).

12  Zob. t e n ż e, Poszukiwanie prawdy, t. 1-2, tłum. M. Frankiewicz, Wydawnictwo IFiS PAN, 
Warszawa 2011.

13  T.M. C a r r  Jr., The Role of Language in the Theory of Communication of Nicolas Malebranche, 
„French Language and Literature Papers” 1981, nr 63, s. 5 (https://digitalcommons.unl.edu/cgi/view-
content.cgi?article=1064&context=modlangfrench).

14  Por. N. M a l e b r a n c h e, Traité de la nature et de la grâce, w: Oeuvres complètes de Ma-
lebranche, t. 5, red. G. Dreyfus, Vrin, Paris 1976.

15  B. G u i o n, Préface, „Dix-septième siècle” 2017, nr 1(274), s. 9.

Maria GOŁĘBIEWSKA



259

jego natury, jego uchwytywania, jego rezultatów”. Rozważania te dotyczą „tra-
dycyjnego zagadnienia piękna wszechświata, naśladownictwa, jak też władzy 
przyjemności zmysłowej”16. W literaturze przedmiotu przywołuje się między 
innymi wpływ Malebranche’a na estetyków szkockich i na George’a Berke-
leya. Guion zaznacza, że zagadnienia estetyczne w myśli Malebranche’a roz-
patrywane były w kontekście rozwoju tej dziedziny fi lozofi i w osiemnastym 
wieku. „Dyskutowano nad jego wpływem na teorię piękna wieku Oświecenia, 
to znaczy w czasie, kiedy rodziła się estetyka w sensie współczesnym, jako 
dyscyplina autonomiczna. Ze względu na to podkreślano status uczucia we-
wnętrznego, rozpoznany w jego pracach”17. Annie Becq uważa, że dokonania 
Malebranche’a „stanowią jeden z podstawowych warunków możliwości no-
woczesnej myśli estetycznej”18.

Jak wspomniano, szczególnie wpływowe okazało się dwutomowe dzieło 
Poszukiwanie prawdy, w którym oratorianin rozpatruje − w kontekście związ-
ków przyczynowo-skutkowych − relacje między ciałem, czyli tym, co zmysło-
we, a duszą, czyli tym, co psychiczne i umysłowe (rozumne): „Ponieważ dusza 
człowieka nie jest materialna ani rozciągła, jest ona niewątpliwie substancją 
prostą, niepodzielną i nieskładającą się z żadnych części. Tymczasem jednak 
wyodrębnia się w niej zwyczajowo dwie władze, to znaczy r o z u m  i  w o l ę 
[podkr. − N.M.]”19. Malebranche uznaje, że „dusza może spostrzegać rzeczy 
trojako: c z y s t y m  r o z u m e m ,  w y o b r a ź n i ą  i  z m y s ł a m i [podkr. − 
N.M.]”20. Jednakże same „idee są bardzo abstrakcyjne i nie podpadają pod 
wyobraźnię”21. Określając wyobraźnię, Malebranche rozwija tezy epistemo-
logiczne Kartezjusza, a w niektórych stwierdzeniach wyprzedza koncepcję 
wyobraźni sformułowaną przez Immanuela Kanta – wyobraźni jako władzy 
poznawczej, zapośrednicząjącej relację między tym, co empiryczne, zmysło-
we, a tym, co inteligibilne. Malebranche pisze o potrzebie ostrożnego i uważ-
nego „posługiwania się” zmysłami i namiętnościami oraz o roli wyobraźni, 
wspierającej rozum: „Przy korzystaniu ze wsparcia, które można czerpać ze 
swoich zmysłów i ze swoich namiętności, aby uważniej skupić się na praw-
dzie, należy postępować bardzo ostrożnie, ponieważ nasze namiętności i nasze 
zmysły poruszają nas zbyt żywo i wypełniają zdolności umysłu tak, że widzi 
on często tylko swoje własne doznania, gdy myśli, iż odkrywa rzeczy same 
w sobie”22. Trzeba dodać, że źródłem błędu poznawczego (a także grzechu) 

16  Tamże.
17  Tamże.
18  Tamże.
19  M a l e b r a n c h e, Poszukiwanie prawdy, t. 1, s. 36.
20  Tamże, s. 62.
21  Tamże, s. 36.
22  Tamże, t. 2, s. 26.

Podmiot intencji i przeżyć



260

nie byłyby − zdaniem fi lozofa − zmysły, ale „złe korzystanie z wolności”, czyli 
dopuszczenie, by to, co cieleśnie i mentalnie aktywne, zakłócało właściwy do-
stęp do prawdy i zarazem dobra, warunkowany receptywnością podmiotu i jego 
spokojną uważnością. Wyobraźnia natomiast − jak podkreśla Malebranche − 
wspiera umysł w działaniach poznawczych przez wytwarzanie nowych obrazów 
na podstawie uzyskanych danych zmysłowych: „Władza wyobrażania sobie, 
czyli wyobraźnia, polega jedynie na tym, że dusza może tworzyć sobie obrazy 
przedmiotów”23. „Dochodzi również do jakiegoś nowego spostrzeżenia w du-
szy. Dusza musi wtedy czuć lub wyobrażać sobie coś nowego”24. Ważne w tej 
argumentacji jest odwołanie do fi zjologii w objaśnieniu pracy wyobraźni, która 
okazuje się nie kreatywna, twórcza, lecz receptywna w stosunku do procesów 
cielesnych, fi zjologicznych. Malebranche rozróżnia bierną wyobraźnię ciała, 
pojmowaną jako procesy fi zjologiczne zachodzące w ciele (w mózgu), i czynną 
wyobraźnię duszy jako jej pewną władzę aktywną, wspomagającą rozum.

Podkreśla się, że Malebranche odróżniał idee jako wynik poznania zmysło-
wego i podstawę poznania naukowego od tego, co jest pewnym wewnętrznym 
przeżywaniem i reagowaniem podmiotu, a co byłoby podmiotowi immanentne. 
Filozof ujmował te ściśle subiektywne przeżycia za pomocą kategorii emocji 
(franc. les sentiments). Należałoby je odróżnić od receptywnych, odbiorczych 
odczuć lub reakcji, związanych z oddziaływaniem rzeczy, a stanowiących 
raczej pewien aspekt powoływania umysłowych, przedstawieniowych idei. 
Można powiedzieć, że Malebranche dokonał własnej specyfi kacji idei jako 
wyniku poznania, oddzielając je od tego, co immanentne podmiotowi. Co wię-
cej, wskazywał on pewną nieprzejrzystość podmiotu wobec siebie samego – 
teza o refl eksywności poznania jako samozwrotności wiedzy podmiotu o sobie 
samym musiała ustąpić wobec tezy, iż wszystkie rzeczy postrzegam w Bogu 
– wszystkie oprócz siebie samego, podmiot bowiem dany jest sobie cieleśnie 
i zmysłowo. Zdaniem Malebranche’a, „mamy bezpośrednią, oczywistą świa-
domość własnego istnienia, lecz nie posiadamy jasnego i wyraźnego poznania 
własnej duszy”25. Nie istnieje bowiem w Bogu idea (pojęta jako wzorzec) osoby 
ludzkiej, jak też nie istnieje idea prezentująca Boga. Człowiek nie może zatem 
określić siebie ani dzięki wewnętrznemu wglądowi, ani dzięki oglądowi idei 
w umyśle Bożym. Dane jest nam jednak rozpoznanie innych idei, w tym zasad 
i praw, które rządzą stworzonym przez Boga światem – p r a w  P o r z ą d k u 
k o n i e c z n e g o ,  p r o s t e g o  i  o g ó l n e g o. Z tego porządku wyłamuje się 
poniekąd człowiek jako byt niedoskonały i sprzeciwiający się woli Bożej.

23  Tamże, t. 1, s. 183.
24  Tamże.
25  W. A u g u s t y n, Podstawy wiedzy u Descartes’a i Malebranche’a, PWN, Warszawa 1973, 

s. 59.

Maria GOŁĘBIEWSKA



261

Jean-Marie Gaonach wymienia cztery kategorie bytów wyróżniane przez 
Malebranche’a – są to: Bóg, dusza człowieka, inne byty duchowe oraz ciała. 
„Ciało człowieka − pisał Malebranche − jest godną podziwu machiną, złożoną 
z nieprzeliczonej liczby kanałów i rezerwuarów, które mają ze sobą niezli-
czone stosunki. A cudowne funkcjonowanie tej machiny zależy wyłącznie od 
przepływu tchnień życiowych”26. Z kolei umysł człowieka ma dwie istotne 
relacje: „Jest zjednoczony z Rozumem powszechnym, a przez niego ma lub 
może mieć stosunki ze wszystkimi umysłami i z samym Bogiem. Jest zjed-
noczony z ciałem, a przez nie ma lub może mieć stosunek ze wszystkimi 
stworzeniami odczuwalnymi. Moc Boża jest jedyną zasadą skuteczną albo też 
więzią obydwu wspomnianych jedności”27.

Zagadnieniami kartezjanizmu, obecnymi w fi lozofi i Malebranche’a zajmo-
wał się współcześnie między innymi Maurice Merleau-Ponty. Pisząc o Ma-
lebranche’u, skupił się on przede wszystkim na analizie relacji duszy i ciała, 
a w szczególności na dookreśleniu tego, co Malebranche ujmuje jako zmysło-
we i spostrzeżeniowe, wykraczając poza tezy Kartezjusza28. Według Merleau-
-Ponty’ego Malebranche „zaciemnia” cogito i w ten sposób przekracza myśl 
Kartezjańską. W swoim rozumowaniu wychodzi bowiem nie od wątpienia, 
a więc od założenia poznawczego, lecz od założenia ontologicznego29. „Cogi-
to według Malebranche’a nie jest w posiadaniu swoich myśli, nie utożsamia 
siebie z zasadą myślenia” [...] „ja nie uchwytuję mojej myśli w jej konstytu-
ującym zarysie i u jej podstaw”30. Merleau-Ponty nazywa to „zaciemnieniem 
poczucia siebie samego”31, które prowadzi ku widzeniu w Bogu, ale zarazem 
lokuje podmiot mocniej w tym, co cielesne. Analizując tezy Malebranche’a, 
Merleau-Ponty wyróżnia trzy aspekty jego koncepcji cogito: (1) świadomość 
siebie samego, gdy „ja” rozpoznaje siebie z trudem i niepewnie, pozostając 
ukryte przed sobą („je me touche obscurément”32); (2) poznanie idei widzia-
nych przez „ja”; (3) poznanie Boga bez idei33. Połączenie tych trzech aspektów 
konstytuowałoby – zdaniem Malebranche’a − cogito pełne i kompletne, jako 
widzenie w Bogu34, chociaż Bóg nie jest bezpośrednio widziany. W dokona-
niach Malebranche’a Merleau-Ponty dostrzega zamierzenie, by wprowadzić 

26  N. M a l e b r a n c h e, Traktat o moralności, tłum. P. Rak, Wydawnictwo Marek Derewiecki, 
Kęty 2006, s. 124.

27  Tamże, s. 142 n.
28  Por. M. M e r l e a u - P o n t y, L’union de l’âme et du corps chez Malebranche, Biran 

et Bergson, Vrin, Paris 2002, s. 13-16.
29  Por. tamże, s. 18.
30  Tamże.
31  Tamże, s. 19.
32  Tamże.
33  Por. tamże.
34  Por. tamże, s. 20.

Podmiot intencji i przeżyć



262

do fi lozofi i tematykę tego, co „nierefl eksyjne” (franc. „l’irréfl échi”35). Podmiot 
posiada bowiem ideę duszy, lecz nie ma refl eksywnego poznania swojej świa-
domości, choć zarazem rozważa własne ciało jako część samego siebie.

Merleau-Ponty odnosi się również do reprezentacjonizmu Malebranche’a
i aspektu ontologicznego tej koncepcji – do tak zwanego „ontologizmu”, zgod-
nie z którym przedstawienia wewnętrzne potwierdzają istnienie bytu danego 
spostrzeżeniowo i mentalnie: według Malebranche’a przedstawieniami takimi 
są idee rozumu. Badacze jego dorobku wskazują, że pisał on o współbieżno-
ści poznania dzięki idei i poznania dzięki uczuciu36. W przywoływaniu tego 
ostatniego Merleau-Ponty odnajduje elementy stanowiska egzystencjalnego, 
ponieważ w poznawaniu „przez uczucie” uzyskujemy wiedzę „jedynie na 
mocy tego, że jesteśmy”37. Zdaniem Malebranche’a spostrzeganie zmysłowe 
dzięki doznaniom cielesnym dostarcza podmiotowi wiedzy na temat istnienia 
bytu, która byłaby podstawą „sądów naturalnych”, stanowiących punkt wyj-
ścia wiedzy szczegółowej (również naukowej). Malebranche wprowadzałby 
do fi lozofi i koncepcję naturalnego nastawienia („naturalnych sądów”) – jestem 
naturalnie zorientowany, ukierunkowany ku światu, nie mając pełnej wiedzy 
o sobie samym38. Podmiot byłby więc zatem rozpatrywany prymarnie jako 
istniejący w świecie i wobec Boga, a jako taki nie może zawiesić swoich 
sądów pierwotnych – „sądów naturalnych”, które są elementem spostrzega-
nia pierwotnego. Sądy te podmiot uzyskuje dzięki pierwotnym, powszechnie 
danym ludziom spostrzeżeniom zmysłowym, dopełnianym – przy szczegóło-
wym dookreśleniu przedmiotu poznania – kolejnym mentalnym oglądem idei 
bytujących źródłowo w umyśle Boga. Właśnie ze względu na obecność sądów 
mentalnych jako składnika spostrzeżenia w pierwotnej, „naturalnej” wiedzy, 
Merleau-Ponty wskazuje: „Nie ma u Malebranche’a fi lozofi i ducha, ale jest 
koncepcja symboliczna i materialna duszy. Poznanie traci tam swoją jedność. 
Dusza jest «dotykana» (touchée) przez poznanie inteligibilne”39, czyli przez 
poznanie idei. Dusza jest zatem w pewien sposób pobudzana, aby mogła stać 
się − by tak rzec − bardziej aktywna w swojej receptywności.

Malebranche uważa idee – źródłowo zawarte w rozumie Boga i porów-
nywane do obrazów – za pewien byt dany człowiekowi intencjonalnie jako 
byt myślny, ujmowalny pojęciowo i językowo. Idea jako byt myślny zawiera 
więc w sobie pewną treść realnego przedmiotu, do którego odsyła mentalne 
pojęcie i który jest przez nie oznaczany. Jak wiadomo, Malebranche ujmuje 

35  Tamże, s. 22.
36  Por. J. P a l i a r d, La connaissance par idée et la connaissance par sentiment chez Male-

branche, „Les Études Philosophiques” 15(1941), nr 1-2, s. 16.
37  M e r l e a u - P o n t y, dz. cyt., s. 39.
38  Por. tamże.
39  Tamże, s. 22 n.

Maria GOŁĘBIEWSKA



263

doświadczenie jako to, co okazjonalne: w doświadczeniu uwaga podmiotu 
poznającego kierowana jest okazjonalnie ku przedmiotowi odpowiadające-
mu pewnej idei, danej podmiotowi. Ostatecznie wszelkie poznanie dane jest 
przez Boga  – i rzeczy, zawsze poszczególne, percypowane w doświadczeniu, 
i ich ogólne idee, oraz połączenie ogólnych idei (wraz z pojęciami i nazwami 
ogólnymi) z zawsze jednostkowymi bytami materialnymi. Poszczególne byty 
materialne (cielesne) byłyby okazją do poznania dzięki doświadczeniu idei 
ogólnych, których prawda jest poręczona przez prawdomówność Boga, a ta 
z kolei byłaby potwierdzona przez Objawienie. Ostatecznie poznanie, choć 
wychodzi od doświadczenia, jest – podobnie jak w koncepcji Kartezjusza – 
poznaniem racjonalnym40.

Malebranche zakładał bierny charakter tak substancji duchowej, jak i ma-
terialnej, uznając, że obydwie substancje jako stworzone n i e  m o g ą  d z i a -
ł a ć ,  a l e  j e d y n i e  p o d l e g a j ą  d z i a ł a n i u – zostały stworzone przez 
Boga i nadal podlegają jego oddziaływaniu. Teza dotycząca braku sprawczości 
ciał-substancji materialnych dopełniona jest tezą na temat ograniczonej spraw-
czości człowieka jako podmiotu działającego i poznającego. Wolne, sprawcze 
działanie Malebranche łączy bowiem z twórczością. Twórcą wszystkiego jest 
Bóg i aktywność w sensie właściwym, jako sprawcze działanie, przysługuje 
jedynie Bogu, nawet w przypadku procesów fi zjologicznych człowieka. Jak 
wiadomo, okazjonalizm określa konieczność i regularność odkrywaną w po-
zornie przypadkowych zdarzeniach doczesności, w których można rozpoznać 
między innymi relacje przyczynowo-skutkowe, czyli regularności bytu badane 
i konstatowane jako prawa nauki. Dotyczą one praw przyrody, które mają 
swoje źródło w rozumie Boga i które jednostkowy podmiot poznania niejako 
rekonstruuje. Można powiedzieć, że p r z e d m i o t  p o z n a n i a  c z ł o w i e -
k a  j e s t  k o n s t r u o w a n y, ale nie przez człowieka jako podmiot poznania 
i działania, lecz przez Boga.

Receptywność podmiotu poznającego i działającego umożliwia podmio-
towi rozpoznanie koniecznych zasad danych przez Boga, jednak podmiot nie 
rozpoznaje ich doskonale, a intencjonalność, czyli treść przedstawień, dana 
jest poszczególnym podmiotom w różnym zakresie41. I n t e n c j o n a l n o ś ć 
j a k o  „ t r e ś ć  p r z e d s t a w i e n i o w a” wydaje się kluczową kategorią w ob-
jaśnianiu Malebranche’a koncepcji receptywności umysłu ludzkiego i działań 

40  Ogólna wiedza o ideach prowadziłaby poznanie ku poszczególnym bytom, które stanowią 
w ten sposób przedmioty poznania nauk szczegółowych, nauki szczegółowe zaś potwierdzałyby 
właśnie Objawienie i poświadczałyby jego prawdę. Prawda pojęta teologicznie byłaby więc zawsze 
prymarna wobec każdej prawdy naukowej o świecie bytów materialnych, rozciągłych i cielesnych, 
zatem również ludzi.

41  Trzeba tu zaznaczyć odmienność koncepcji intencjonalności i intencji wedle Malebranche’a
od Augustyńskiej intencji, pojmowanej wolicjonalnie jako intencja czynienia dobra.

Podmiot intencji i przeżyć



264

świadomości. Intencjonalność jest właśnie receptywna, umożliwia odbieranie 
wrażeń doznawanych pod wpływem Boga. Trzeba podkreślić, że Malebran-
che’a koncepcja intencjonalności jest nie tylko epistemologiczna, lecz również 
ontologiczna. Ów ontologiczny aspekt, związany z ontologizmem, odróżnia tę 
koncepcję od fenomenologicznych ujęć intencjonalności (zaproponowanych 
przez Franza Brentana i Edmunda Husserla). Zarazem badacze fenomenolo-
gii Husserla (na przykład Natalie Depraz) wskazują wpływy fi lozofi i Male-
branche’a na tezy Husserlowskie42. Wpływy te miałyby dotyczyć zagadnienia 
receptywności podmiotu, który w pewien sposób „poddaje się” przedmiotowi 
poznania. W koncepcji Malebranche’a podmiot istniejący i poznający jest pod-
dany Bogu i zależny od treści mentalnych, przedstawieniowych, a zarazem 
od treści bytowych, których źródłem jest umysł Boga. Natomiast w swojej 
koncepcji poznania Husserl przyjmuje między innymi Kantowskie założenie 
o ontologicznej i poznawczej przystawalności podmiotu i przedmiotu poznania 
– człowieka z jego wyposażeniem cielesnym i umysłowym. Mówiąc inaczej, 
według Malebranche’a receptywność prowadzi odbiorczy podmiot poznawczy 
ku ideom w umyśle Boga, zaś według Husserla receptywność, powiązana 
z pasywnością, powinna zostać dopełniona aktywnością mentalną podmiotu 
(wyobrażeniowymi wariacjami ejdetycznymi), aby mógł on rozpoznać to, co 
ejdetyczne, w przedmiocie pierwotnie zmysłowego, doświadczeniowego po-
znania. 

POJĘCIE RECEPTYWNOŚCI 
A TEZY ANTROPOLOGICZNE MALEBRANCHE’A

Trzeba podkreślić, że stanowisko okazjonalizmu wypracowane przez Ni-
colasa Malebranche’a ma wprawdzie charakter epistemologiczny, ale opiera 
się na przesłankach ontologicznych oraz antropologicznych. Okazjonalizm 
pozwala wyjaśnić ścisłe związki między substancją duchową a materialną, 
wskazując Boga i Jego wolę jako źródło pojawiających się relacji. Przykładu 
okazjonalnego działania Boga poszukiwano zwłaszcza we wszelkich przeja-
wach ruchu ciał, które tłumaczono − zarówno w przypadku ruchu człowieka, 
jak i bytów przyrody ożywionej i nieożywionej − sprawczą wolą Boga. Ma-
lebranche zakładał bowiem bezwładność bytów ziemskich i w sensie braku 
ruchu, i w sensie braku sprawczości, „samopobudzenia”. Można powiedzieć, 
że francuski fi lozof uznaje człowieka za byt „bezwładny”, który jednak sa-
memu sobie wydaje się źródłem własnych działań, również receptywnych: 

42  Zob. N. D e p r a z, Attention et vigilance. À la croisée de la phénoménologie et des sciences 
cognitives, PUF, Paris 2014, s. 24-30. 

Maria GOŁĘBIEWSKA



265

„Człowiek sam sobie przypisuje władzę czynienia tego, czego jedynie Bóg 
w nim dokonuje”43. Człowiek okazuje się nie działać samoistnie i samorzutnie, 
choć posiada wolną wolę, ale jest ona źródłem jego błędów jako bytu niedo-
skonałego. Niedoskonałość przejawia się w poznaniu i działaniu człowieka, 
a związana jest z kontyngencją – nieprzewidywalnością zdarzeń, uznawanych 
za wynik przypadkowości ludzkiego bytu i przebiegu jego istnienia.

Oratorianin podkreśla, iż człowiek jest stworzeniem rozumnym, bytem 
powołanym na obraz i podobieństwo Boga i z tego tytułu może partycypować 
w rozumie Boga, w Jego umysłowości jako najwyższej części duchowej osoby. 
Receptywność człowieka jako bytu odbiorczego dotyczy więc uczestnictwa 
w tym, co duchowe, zmysły zaś również podlegają decyzji Boga i Jego woli. 
Ten specyfi czny status wymaga od człowieka dystansu wobec świata mate-
rialnego: „Aby usunąć wszystkie przeszkody dla skuteczności łaski, nie wy-
starczy, mój synu, unikać niebezpiecznego towarzystwa. Należałoby, gdyby to 
było możliwe, zerwać wszelkie związki z pozostałą częścią natury. Wszystko, 
co dochodzi do twojej duszy lub do twojego serca przez zmysły, a czego nie 
uświęciłem, jest zdolne cię zepsuć. Zmysły przemawiają zawsze na korzyść 
ciała, a Bóg dał ci ciało, tak samo jak mnie, jedynie jako ofi arę, którą powinie-
neś poświęcić Mu tak jak ja, aby zasłużyć sobie na nagrodę. Zmysły są zuchwa-
łe i krnąbrne, nie zachowują żadnego umiaru, nie biorą nigdy pod uwagę ani 
czasowych uwarunkowań, ani świętości miejsc, ani wartości wykonywanych 
zajęć. Wyobraźnia i namiętności mają taki sam charakter. Ponieważ zawdzię-
czają swoje narodziny zmysłom, ślepo przejmują się ich sprawami. Wyobraź-
nia to wariatka, która nie może znieść prawdziwej uwagi, a namiętności to 
pędziwiatry, które nie chcą niczego mądrego, umiarkowanego i rozsądnego. 
Występująca w pewnym stopniu łaska nie może oddziaływać z całą swoją siłą, 
jeżeli dusza nie jest wolna, a serce puste i otwarte. Ale zmysły bardzo zajmują 
duszę pobudzającymi je przedmiotami, wyobraźnia wciąż odwraca jej uwagę 
i powoduje roztargnienie, a namiętności wprowadzają niepokój i zakłócają 
w niej porządek na tysiąc sposobów. Serce napełnia się wobec tego miłością 
zmysłowych przedmiotów i zamyka się przed wszystkimi innymi rzeczami. 
Nie można zatem uniknąć przeszkód dla skuteczności łaski, nie umartwiając 
zmysłów, nie biorąc w ryzy wyobraźni i nie panując nad namiętnościami, 
a łatwo tego dokonać tylko przez wyrzeczenie się przyjemności”44.

Te krytyczne konstatacje odwołują się do szerokiej koncepcji zmysłu, wy-
kraczającej poza dane doznań cielesnych. By przypomnieć – zmysł według 
Malebranche’a to, obok „czystego pojmowania”, drugi rodzaj receptywności 

43  M a l e b r a n c h e, Traktat o moralności, s. 143.
44  N. M a l e b r a n c h e, „Medytacja dwudziesta”, w: tenże, Medytacje chrześcijańskie i me-

tafi zyczne, tłum. M. Frankiewicz, Wydawnictwo Znak, Kraków 2002, s. 249.

Podmiot intencji i przeżyć



266

duszy. Zmysł dotyczy „zmysłowości”, czyli danych uzyskiwanych dzięki do-
znaniom cielesnym, których właściwy „rezerwuar” stanowi dusza, a także 
dzięki pamięci i wyobraźni45. Koncepcja zmysłu zakłada więc połączenie 
duszy i ciała. Krytyka wydaje się komplikować również, gdy przypomnimy 
Malebranche’a szeroką koncepcję spostrzegania, rozpatruje on bowiem nie 
tylko spostrzeżenie zmysłowe, ale także spostrzeżenie wewnętrzne, dotyczące 
stanów świadomości. „Na spostrzeżenie zmysłowe − pisze fi lozof − składają 
się cztery zdarzenia: oddziaływanie przedmiotów na ciało ludzkie, przypo-
rządkowane temu oddziaływaniu zdarzenia ustrojowe, doznanie przez duszę 
jakości zmysłowych (barwy, dźwięku, zapachu, bólu itd.), oraz tak zwane sądy 
naturalne i sądy wolne. Sądy naturalne przyporządkowują między innymi ja-
kości zmysłowe rzeczom. Decydują o widzeniu odległości, wielkości i kształtu 
przedmiotów. Sprawiają, że świat przedstawia się jako realnie istniejący”46. 

Z kolei spostrzeżenie wewnętrzne, refl eksywne, daje podmiotowi wiedzę 
bezpośrednią, jednak nie jest ona jasna, nie podlega obiektywizacji za pomocą 
idei, które zawsze mają charakter ogólny. Według Malebranche’a idee także pod-
legają spostrzeganiu – pewnemu wewnętrznemu oglądowi − jako treści umysłu 
własnego, których źródłem jest umysł Boga. Natomiast spostrzeżenia zmysłowe 
są źródłem wiedzy jasnej i wyjściowo oczywistej, ale oratorianin uznaje, że 
jest ona uzyskiwana pośrednio47. Należy przypomnieć, że Malebranche-karte-
zjanista uważał, że wyjściowym kryterium poznania jest jasność, wyraźność 
i oczywistość. Wyjściowa wiedza na temat ciał (rozciągłości) łączy się z są-
dami naturalnymi, z tym, co daje poczucie oczywistości, dotyczącej realnego 
świata. Receptywność, odbiorczość spostrzegania jest więc ujmowana przez 
Malebranche’a w sposób zróżnicowany. Jednakże to właśnie r e c e p t y w -
n o ś ć  j a k o  p e w n e g o  r o d z a j u  p r z y p o r z ą d k o w a n i e  p o d m i o t u 
p r z e d m i o t o w i  p o z n a n i a, czyli poddanie własności poznawczych pod-
miotu istnieniu i własnościom przedmiotu poznania, decydowałoby o oczywi-
stości wiedzy, o tym, że wiedza taka nie może podlegać wątpieniu.

Jak łatwo zauważyć, takie receptywne przyporządkowanie podmiotu doty-
czy przedmiotu poznania w jego istnieniu, rozpoznanym zmysłowo, i w jego 
cechach, rozpoznanych dzięki ideom. Przyporządkowanie podmiotu – przed-
miotowi poznania daje możliwość obiektywizacji wiedzy subiektywnej, jed-
nostkowej i źródłowo zawsze poszczególnej. Idee sprzyjają obiektywizacji, 
jako że są ogólne, stałe w swoim pojawianiu się w umyśle, a ich źródło jest 
zewnętrzne, choć o tożsamej z umysłem człowieka substancji duchowej – to 
Bóg jako substancja duchowa, umysłowa i rozumna (wola Boga jest również 

45  Por. G a o n a c h, dz. cyt, s. 15.
46  A u g u s t y n, dz. cyt., s. 104.
47  Zob. tamże.

Maria GOŁĘBIEWSKA



267

rozumna). Natomiast spostrzeżenia zmysłowe są zmiennymi, indywidualny-
mi elementami umysłu podmiotu – treściami, które pod wpływem kolejnych 
percepcji ulegają zmianom.

Można zapytać, gdzie według Malebranche’a przebiega granica między re-
ceptywnością podmiotu, odbiorczością, która nie usuwa jego odpowiedzialno-
ści za działania, a jego aktywnością jako podmiotu poznającego i działającego, 
obdarzonego wolną wolą. Wolna wola jest rozumna, ale zarazem uwzględ-
nia przypadkowość wyborów dokonywanych przez człowieka. „Znalezienie 
probierza prawdy jest [w fi lozofi i Malebranche’a] sprzęgnięte z odszukaniem 
kryterium dobra. I wspólna jest podstawa dla obu. Zdobycie pewności jest 
środkiem do szczęścia”48. Innymi słowy, konieczność jest związana z dobrem 
i z koniecznymi prawidłowościami, danymi człowiekowi do rozpoznania. Roz-
poznanie koniecznego charakteru praw przyrody jest celem wiedzy naukowej, 
która w ten sposób – na mocy związku konieczności, prawa naturalnego i do-
bra – ma na celu Dobro najwyższe. Natomiast przypadkowość jest związana 
z niedoskonałością, w tym ze złem jako najmniejszym stopniem doskonałości. 
Jednakże p r z y p a d k o w o ś ć  p o d m i o t u  r e c e p t y w n e g o, odbiorczego, 
jest zarazem – paradoksalnie – w a r u n k i e m  j e g o  a k t y w n o ś c i, czyli 
wolnych wyborów i wolnego działania, podejmowanego na mocy własnego 
ukierunkowania wolnej woli.

Można zapytać: czy człowiek jako byt jest zatem tym doskonalszy, im bar-
dziej staje się bierny w swej receptywności, im bardziej jest „odbiorczy”, nie zaś 
samoistnie i samorzutnie działający? Wydaje się, że Malebranche wyłamuje się 
z tradycji (a jest to odstępstwo od myśli zarówno Arystotelesa, jak i Akwinaty), 
uznając prymat receptywności, odbiorczości nad aktywnym działaniem w wy-
niku samopobudzeń lub inicjatyw wolnej woli. Prymat taki jest związany z kon-
cepcją receptywnego rozpoznawania koniecznych zasad i praw (przyrody i łaski) 
jako normatywności, której podlega świat, a w nim człowiek. Normatywność ta 
dotyczy doskonałości, a więc Dobra, i ku jej rozpoznaniu człowiek powinien 
zmierzać. Malebranche w swojej koncepcji okazjonalizmu i receptywności 
podmiotowej łączy zatem n o r m a t y w n o ś ć  i  p r e s k r y p t y w n o ś ć  D o -
b r a (obowiązujące prawo, przyjmujące w porządku łaski, a więc w porządku 
moralnym, charakter powinności) z aktualnością wydarzania się tego, co nie-
doskonałe, a co ujmowane jest w logicznych sądach deskryptywnych.

Koncepcja receptywnego podmiotu ludzkiego, podmiotu biernego wobec 
boskich konieczności dobra i prawdy, okazuje się – paradoksalnie – demokra-
tyczna, ponieważ dzięki bezpośredniości relacji Boga i człowieka gwarantuje 
ona każdemu człowiekowi dostęp do dóbr najwyższych. Bierność człowieka 
wobec Boga to zarazem pewne wyniesienie każdego człowieka jako bytu ro-

48  Tamże, s. 57.

Podmiot intencji i przeżyć



268

zumnego do rangi bytu wybranego. Mówiąc inaczej, Bóg wybrał człowieka 
do istnienia – powołał go do życia i wciąż prowadzi, ingerując stale w jego 
życie. Osoba Boga jest ujmowana przez Malebranche’a jako podmiot twórczy, 
kreatywny − osoba ludzka zaś nieudolnie naśladuje, niejako powtarza te twór-
cze działania. Można powiedzieć, że według Malebranche’a człowiek podlega 
pewnej zasadzie powtórzenia. Owo r e c e p t y w n e  p o w t ó r z e n i e opiera 
się: (1) na zasadzie mimesis − gdy poznawczemu powtórzeniu podlegają po-
szczególne byty w ich kształcie i sensie, dane podmiotowi w percepcyjnym 
i intelektualnym rozpoznaniu dzięki ideom; (2) na zasadzie analogonu − gdy 
poznawczemu powtórzeniu podlegają konieczne prawa i reguły ustanowione 
przez Boga, a rozpoznane przez podmiot w relacjach przestrzennych i cza-
sowych między bytami (takich jak relacje przyczynowo-skutkowe, prawa 
przyrody oraz zasady prawa naturalnego, obowiązujące ludzi w relacjach 
wzajemnych i wobec Boga).

Podmiot receptywny jest zatem nie tyle podmiotem biernym − bezwolnym 
odtwórcą, aktorem w teatrze stworzonym przez Boga – ile raczej podmiotem 
ograniczonym w swoich działaniach. Malebranche próbuje scharakteryzować 
relację między koniecznością a przypadkowością, wskazując, że to, co człowiek 
uznaje za przypadkowe, jest następstwem okazjonalnego ingerowania Boga 
w relacje między bytami i w zdarzenia, których podmiotem sprawczym wydaje 
się człowiek. Przywiązanie człowieka do własnego ciała i doznań zmysłowych 
skutkuje fałszywym lokowaniem źródła prawdy w doczesnym, zmysłowym 
świecie. Dlatego, przeważnie, aby „człowiek pokochał prawdę, musi ona do 
niego należeć i obchodzić go, musi być przez niego uważana za wytwór jego 
własnego umysłu”49. Ponadto „bez czujności i ciągłego działania nie można 
odróżnić prawd czystych, które dają duszy siłę i zdrowie, od pewnych prawd 
zmysłowych, którymi człowiek kieruje się, aby przetrwać pełne nieszczęść 
życie i urządzić się jakoś na wygnaniu”50, w doczesnym życiu. Równocześnie 
Malebranche zakłada, że człowiek-uczeń powinien być aktywny w swej re-
ceptywności – odbierając wskazania Boga, ma rozpoznawać konieczne prawa 
i podporządkować im swoją wolność. Mówiąc krótko, człowiek powinien 
zmierzać ku Porządkowi praw ustanowionych przez Boga, ale zarazem roz-
poznawać ów konieczny Porządek dzięki przypadkowym okolicznościom, by 
dostrzec w nich to, co prawdziwe. W ten sposób przypadkowość w ludzkim 
poznaniu może zostać częściowo usunięta, a całe barokowe bogactwo doznań 
– smaków, zapachów, kolorów i kształtów, tak potęgowane w sztuce, archi-
tekturze i życiu czasów Malebranche’a – może stać się jedynie scenicznym 

49  M a l e b r a n c h e, „Medytacja osiemnasta”, w: tenże, Medytacje chrześcijańskie i metafi -
zyczne, s. 222.

50  T e n ż e, „Medytacja trzynasta”, w: tenże, Medytacje chrześcijańskie i metafi zyczne, s. 156.

Maria GOŁĘBIEWSKA



269

tłem dla spektaklu boskich idei. Ostatecznie dostęp do Boga może zapewnić 
człowiekowi rezygnacja z siebie samego: „Człowiek posiądzie Boga dopiero 
wówczas, gdy poświęci Mu swoje własne istnienie, i będzie cieszył się Nim 
tym bardziej, im więcej złoży Mu ofi ar”51.

Malebranche wywyższa zatem człowieka pośród innych bytów ziemskich, 
a zarazem uważa, że zasługuje on na litość (choć nie pobłażliwość) jako byt 
„lichy” – grzeszny, niedoskonały, częściowo niepodporządkowany Bogu52. 
Można powiedzieć, że − według Malebranche’a − człowiek w teraźniejszym 
ziemskim trwaniu i w przyszłym istnieniu duchowym nosi w sobie pewną 
heteronomię i heterotopię mimo zakładanego jedynego, koniecznego prawa 
boskiego. Podobnie jak inni współcześni mu fi lozofowie (na przykład Bene-
dykt Spinoza, John Locke czy Gottfried W. Leibniz), Malebranche odpowiada 
na pytanie, dlaczego pojawiają się nowe normatywności i sposoby ulokowania 
człowieka w świecie, mimo stałej i niezmiennej normatywności ustanowionej 
przez Boga. Odpowiedzią fi lozofa jest między innymi jego koncepcja czło-
wieka – rozdartego, niepoznawalnego dla siebie i niepogodzonego ze sobą 
w drodze do szczęścia, którego pragnie i które wydaje się mu przeznaczone. 
Zagadnienie receptywności ludzkiego poznania pozwala rozpatrywać pod-
miot jako poddany zasadom, których jednak nie rozpoznaje do końca, któ-
re stanowią wyzwanie dla jego poznania, równoważone zaufaniem i wiarą 
w moc sprawczą Boga. Równocześnie niepoznawalny Bóg domaga się od 
człowieka działania zgodnego z regułami, których pełne rozpoznanie jest jego 
poznawczym, jak też moralnym i etycznym zadaniem. Malebranche, pytając 
o szczęście człowieka, znajduje odpowiedź w racjonalnym rozpoznawaniu 
koniecznych prawd i koniecznego porządku, jak też piękna, którego zapowiedź 
znajdujemy w przypadkowych okolicznościach, doznawanych i przeżywanych 
jako przyjemne.

HARMONIZACJA I UPORZĄDKOWANIE JAKO WYZNACZNIKI PIĘKNA

W swojej epistemologii Nicolas Malebranche proponuje reprezentacyjną, 
przedstawieniową koncepcję spostrzegania. Uznaje, że wynikiem spostrze-
gania są umysłowe (obecne w duszy) przedstawienia przedmiotów pozna-
wanych zmysłowo. Ostatecznie wynikiem poznania, którego początkiem jest 
percepcja zmysłowa, są idee jako przedstawienia umysłowe w duszy. Jednak 

51  T e n ż e, „Medytacja dziewiętnasta”, w: tenże, Medytacje chrześcijańskie i metafi zyczne, 
s. 239.

52  Por. t e n ż e,, „Medytacja siedemnasta”, w: tenże, Medytacje chrześcijańskie i metafi zyczne, 
s. 215.

Podmiot intencji i przeżyć



270

procesy poznawcze są równocześnie uwikłane w sądy dotyczące przyjemności 
bądź przykrości doznań, a zatem w sądy związane z szeroko pojętą kategorią 
„aisthesis”. Jak już wspomniałam, Malebranche pojmuje spostrzeganie bardzo 
szeroko: jako spostrzeżenie zmysłowe i jako wewnętrzne spostrzeżenie doty-
czące duchowych i psychicznych stanów człowieka oraz jako wewnętrzne spo-
strzeżenie idei w umyśle Boga. Podkreśla się, że Malebranche odróżnia idee 
jako wynik poznania zmysłowego i podstawę poznania naukowego od tego, 
co jest specyfi cznym, wewnętrznym przeżywaniem i reagowaniem podmiotu. 
Właśnie te przeżycia byłyby związane z oceną przyjemności i przykrości, poza 
którą powinniśmy wykraczać w poszukiwaniu harmonii ludzkich władz oraz 
harmonii tego, co ludzkie, i tego, co boskie. Jak się wydaje, wedle Malebran-
che’a właściwą kategorię ocen estetycznych podmiotu receptywnego byłaby 
– wraz z ideą piękna – h a r m o n i z a c j a jako pewien p o r z ą d e k  d a n y 
w  p r o c e s a c h  p o z n a w c z y c h  i  p r z e ż y w a n i u: „Czy zatem wiesz, że 
tylko Bóg działa w duszach i że pragnie je wszystkie uczynić szczęśliwymi oraz 
doskonałymi – szczęśliwymi przez doznawanie przyjemności, a doskonałymi 
przez dostosowanie do porządku? Albowiem tylko smak przyjemności czyni 
szczęśliwym, podobnie jak tylko umiłowanie porządku czyni doskonałym”53. 
Receptywny charakter doznań podmiotu, jak i w ogóle procesów poznaw-
czych człowieka, stanowi potwierdzenie harmonizacji tego, co ogólne, i tego, 
co jednostkowe, boskiej transcendencji i doczesnego świata, sfery duchowej 
i materialnej (cielesnej w przypadku człowieka), myślenia i doznawania jako 
procesów współbieżnych, a przede wszystkim boskiego planu, którego dosko-
nałość jest potwierdzana – paradoksalnie i à rebours54 – przez niedoskonałość 
tego, co doczesne: poszczególnych bytów, ich jakości, postępowania, niemoż-
ności, niestałości. Badacze podkreślają ważność zagadnienia piękna w myśli 
Malebranche’a i zwracają uwagę na jego sposób argumentowania, w którym 
stosuje odwołania do negatywności tego, co niedoskonałe i co zarazem podlega 
zanegowaniu. Alain Badiou analizuje dowodzenie Malebranche’a, w którym 
negatywność świata doczesnego była argumentem za poszukiwaniem dosko-
nalszego świata, a negatywne elementy doczesności znajdowały dialektyczne 
dopełnienie w doskonałości świata transcendentnego55. Celem oratorianina 
było wskazanie doskonałości jako koniecznego, logicznego dopełnienia nega-
tywności, wciąż napotykanej w niedoskonałościach doczesnego świata56.

53  T e n ż e, „Medytacja dziewiąta”, w: tenże, Medytacje chrześcijańskie i metafi zyczne, s. 127.
54  Por. P. T o u b o u l, Introduction, „Dix-septième siècle” 2017, nr 1(274), s. 17.
55  Por. A. B a d i o u, ‘March 18, 1986,’ from Alain Badiou, ‘Malebranche: The Seminar of 

Alain Badiou (Being 2 – The Theological Figure, 1986)’, tłum. J.E. Smith, „Parrhesia: A Journal 
of Critical Philosophy” 2015, nr 23, s. 19.

56  Por. V. W i e l, Forme concessive et conversion à la beauté chez Malebranche, „Dix-septième 
siècle” 2017, nr 1(274), s. 21.

Maria GOŁĘBIEWSKA



271

Jak już wspomniano, rozważania Malebranche’a dotyczące piękna zawarte 
są przede wszystkim w Traité de la nature et de la grâce [Traktat o naturze 
i łasce]. Filozof stwierdzał tam między innymi, że dzięki sprzeczności między 
złem (brzydotą) i dobrem (pięknem), „grzech jest warunkiem piękna dzieła 
i perfekcji jego wykonania”57. Rozważał bowiem zagadnienie doskonałości 
boskiego planu, którego zaledwie częściową realizację znajdujemy w docze-
sności. Jego szczególne cechy dane są rozpoznaniu w budowie wszechświata 
– w jego harmonizacji i porządku, który jest potwierdzany przez rozpoznawane 
prawa matematyczne i fi zyczne. François Trémolières rozpatruje różne aspek-
ty „piękna porządku”, które można wskazać w argumentacji Malebranche’a, 
zawartej w Traktacie o naturze i łasce. Oratorianin zauważa tu, że „Bóg nie 
jest nigdy bardziej zachwycający niż w owej «prostocie sposobów», jaką no-
wożytna nauka kartezjańska odkrywa w naturze (ekonomii praw fi zyki): nauka 
rozpatrywana jest jako asceza, która zobowiązuje nas do rozpoznawania pod 
pozorami tego, co zmysłowe – rzeczywistości inteligibilnej”58, a w ujawnia-
jących się przyczynach – „jedynie przyczyn okazjonalnych”59 o dającej się 
dostrzec i wskazać zgodności.

W znanym i często cytowanym fragmencie przywoływanego traktatu czy-
tamy: „Można powiedzieć w sensie najprawdziwszym, że Boga życzeniem 
było, aby wszystkie jego dzieła (créatures) były doskonałe”60, ponieważ „wcale 
nie kocha on potworów”61 i „wcale nie uczynił praw Natury, by je poczynać”62. 
I dalej: „Ludzie często wydają sądy o pięknie pewnych rzeczy w odniesieniu 
do ułomności innych. Z pewnością Kościół Jezusa Chrystusa – przyszły Świat 
będzie bardziej doskonały niż obecny Świat”63. We wszechświecie dany jest 
ludzkiemu rozpoznaniu „osobliwy nieład, który stanowi nawet w Uniwersum 
pewien rodzaj piękna”64. „Z pewnością zamiarem Boga w akcie stworzenia 
było właśnie uczynienie pięknego Dzieła. Zatem wszelka nieregularność znie-
kształca Dzieło. Bóg zasługuje na podziw, ale dużo bardziej dzięki prostocie 
swoich dróg niż dzięki pięknu Uniwersum. Jeśli Bóg uczynił Świat dla czło-
wieka, dlaczegóż tyle ziem nieurodzajnych, dlaczego więcej mórz niż ziemi 
nadającej się do zamieszkania? Otóż wszystko to jest następstwem prostoty 
jego dróg”65, a „byłoby to pewne formalne nieposłuszeństwo (désobéissance 

57  M a l e b r a n c h e, Traité de la nature et de la grâce, Index, s. 223.
58  F. T r é m o l i è r e s, La beauté de l’ordre, „Dix-septième siècle” 2017, nr 1(274), s. 69.
59  Tamże.
60  M a l e b r a n c h e, Traité de la nature et de la grâce, „Premier discours”, XXII, s. 35.
61  Tamże.
62  Tamże.
63  Tamże, XXII, „Additions”, s. 36.
64  Tamże, XXII, s. 35.
65  Tamże, XXII, „Additions”, s. 36.

Podmiot intencji i przeżyć



272

formelle)”66. Doczesna „rozmaitość i porządek”67 świetności (franc. gloire) 
„będą pięknem przyszłego Świata (la beauté du Monde futur)”68. Malebranche 
argumentuje: „Zatem potrzeba, by to Bóg sam był wszelką świetnością pięk-
na i perfekcji przyszłego Świata. To Dzieło, które nieskończenie przewyższa 
wszystkie inne, musi być Dziełem czystym i miłosiernym”69.

Trzeba podkreślić, że takie dialektyczne dopełnianie pozytywności i ne-
gatywności znajdujemy również w tezach antropologicznych Malebranche’a, 
w jego antropologii można bowiem wyróżnić dwa sposoby ujmowania czło-
wieka: jako grzesznika i śmiertelnika oraz jako przeznaczonego do świętości. 
Byłyby one podstawą dwóch antropologii: „naturalnej” i „ponadnaturalnej”, 
dotyczących człowieka jako bytu postawionego wobec celu, który wydaje się 
niemożliwy do osiągnięcia, choć dany jest do rozpoznania, człowieka jako 
bytu potencjalnie o większej mocy niż wskazują potoczne przekonania70. Roz-
poznanie tego, co piękne, wykraczałoby zatem poza podstawowe doznania 
zmysłowe i łączyłoby się właśnie z owym „ponadnaturalnym” ujmowaniem 
człowieka wraz z jego możliwościami ontologicznymi i epistemologicznymi: 
istnienia oraz poznania, doznawania i przeżywania. Całe boskie dzieło jest 
bowiem, za pośrednictwem Chrystusa, „dla człowieka i w relacji do człowie-
ka”71. Dialektykę negatywności i pozytywności odnajdujemy w charakterystyce 
człowieka, który jest stworzony do odczuwania tak przyjemności, jak i przy-
krości, ponieważ został obdarzony „łaską światła, łaską przyjemności, łaską 
odrazy [wstrętu]”72. Ekstrapolacja przyjemności i przykrości, znana z fi lozofi i 
starożytnej, uzyskuje tutaj dopełnienie w argumentacji dotyczącej zmysłowego 
przeżycia, które skupiając się na „wyższym pięknie”, wspomaga nadzieję na 
zbawienie. Malebranche argumentuje: „Pismo i Rozum nas uczą, że to dzięki 
Jezusowi Chrystusowi świat trwa, i że to dzięki godności tej boskiej Osoby 
świat otrzymuje piękno, które czyni go przyjemnym oczom Boga”73. Zatem to 
Chrystus wprowadza piękno do świata i to za Jego pośrednictwem człowiek 
uzyskuje możliwość doznawania piękna, jak i tworzenia dzieł na podobieństwo 
piękna rozpoznanego: „Pismo Święte uczy nas, że to właśnie Jezus Chrystus 
musi czynić wszelkie piękno, świętość, potęgę i wspaniałość tego wielkiego 
Dzieła”74. Piękno doczesnego świata podoba się zatem człowiekowi dzięki temu, 

66  Tamże.
67  Tamże, XXXII, „Additions”, s. 43.
68  Tamże.
69  Tamże, XXXIV, s. 44.
70  Por. np. tamże, „Troisième discours”, IX, s. 123.
71  Tamże, „Second discours”, LV, s. 112.
72  B. S a i n t  G i r o n s, Une esthétique d’après la chute. Grâce de lumière, grâce de délectation 

et d’horreur, „Dix-septième siècle” 2017, nr 1(274), s. 31.
73  M a l e b r a n c h e, Traité de la nature et de la grâce, „Premier discours”, XXVII, s. 41.
74  Tamże, XXV, s. 39.

Maria GOŁĘBIEWSKA



273

że podoba się ono Bogu, a receptywne wyposażenie (dyspozycje) i nastawienie 
(intencje) człowieka umożliwiają rozpoznanie tego, co piękne, w doczesności – 
rozpoznanie piękna inteligibilnego i piękna zmysłowego, które prowadzi ludzką 
uwagę ku transcendencji i najwyższemu pięknu „Jego dzieła”75.

Trzeba zaznaczyć, że badacze rozważają „platonizm estetyczny” Male-
branche’a76, wskazując Platońskie źródła jego koncepcji idei i pomniejszając 
znaczenie Kartezjańskich tez dotyczących idei mentalnych, uwewnętrznio-
nych (nie zaś idei pojętych jako transcendentne wzorce): „Oceniamy perfekcję 
Dzieła na podstawie zgodności Dzieła i idei, którą wieczna Mądrość (Sagesse 
éternelle) w nim nam daje: bowiem nie istnieje nic pięknego ani nic przy-
jemnego bez relacji wobec piękna istotowego, koniecznego i samodzielnego 
(indépendante). Otóż to piękno inteligibilne, uczynione zmysłowym (sensible), 
staje się jeszcze w tym [zmysłowym] stanie podległe pięknu i perfekcji. W ten 
sposób, dzięki owemu pięknu wszystkie cielesne stworzenia muszą otrzymać 
swoje piękno i swój blask. Wszystkie umysły (esprits) muszą mieć te same 
myśli i te same skłonności, co dusza Jezusa, jeśli chcą być przyjemne dla 
znajdujących piękno i to co miłe – jedynie w tym, co zgodne z mądrością 
i prawdą”77. Bóg „nas naucza”, że „ponieważ piękno inteligibilne zasadza 
się na relacji (rapport), jaką ma z wieczną Mądrością, to piękno zmysłowe 
musi w pewien sposób, który jest nam bardzo mało znany, mieć jakąś relację 
z Prawdą wcieloną (Vérité incarnée)”78. Piękno zmysłowe zatem − wedle Ma-
lebranche’a − nie poddaje się łatwo opisowi ani charakterystyce, lecz pozostaje 
pośrednim elementem prowadzącym podmiot doznań receptywnych ku pięknu 
inteligibilnemu, które związane jest z racjonalizacją i pojęciowością.

W argumentacji Malebranche’a, obok odwołań do ciała pojmowanego mate-
rialnie i fi zykalnie, rozpoznawanego i rozważanego w kontekście niedoskonałej 
doczesności, napotykamy metaforykę ciała znaną z retoryki religijnej. I tak Ma-
lebranche pisze o „ciele Kościoła”, w którym można odnaleźć „nieskończoność 
piękna i ozdób”79 w relacji z wyższym „ciałem mistycznym”80. Z kolei wraz 
z metaforyką domu („Dom Boga”81) pojawia się metaforyka architektury (bu-
dowli, fundowania, konstrukcji) i Boga jako architekta – „Architekta wiecznej 
Świątyni, Mediatora między Bogiem a ludźmi, Pana Kościoła”82. Co więcej, 

75  Tamże, „Second discours”, XVII, „Additions”, s. 86.
76  Por. C. T a l o n - H u g o n, Le platonisme esthétique de Malebranche: la contagion imagina-

tive selon le livre II de „La Recherche de la vérité”, „Dix-septième siècle” 2017, nr 1(274), s. 43.
77  M a l e b r a n c h e, Traité de la nature et de la grâce, „Premier discours”, XXIX, s. 41n.
78  Tamże, „Second discours”, LVII, s. 113.
79  Tamże, X, s. 71.
80  Tamże.
81  Tamże, XII, „Additions”, s. 73.
82  Por. tamże.

Podmiot intencji i przeżyć



274

Malebranche uważał, że „Stary Testament stanowi źródło zdarzeń istotnych, 
dotyczących architektury”83. Patricia Touboul uznaje, że w odniesieniu do roz-
ważań zawartych w Traktacie o naturze i łasce można zapytać: jakim archi-
tektem i jakiego rodzaju artystą jest − według Malebranche’a – Bóg?84. Filozof 
podkreśla doskonałość boskiej konstrukcji Świata, przemyślanej w drobnych 
szczegółach: „umysł Architekta (l’esprit d’un Architecte)”85 myśli na przykład 
„o czworokątnych kamieniach, […] gdy te rodzaje kamieni są niezbędne w jego 
budowli”86. Z kolei transcendentne „piękno Niebiańskiego Jeruzalem”87 („pięk-
no dostojnej Świątyni”88) mogło znaleźć odpowiedniki w realności doczesnego 
świata dzięki chrystologicznemu pośrednictwu i wcieleniu. „Bóg stworzył ten 
Świat widoczny jedynie po to, by oddać w nim kształt niewidzialnego Miasta”89, 
ale to „Jezus Chrystus uczyni z niego piękno podstawowe (franc. principale beau-
té)”90. Jezus Chrystus „musi rozlać […] pewien rodzaj (franc. espèce) piękna 
w Uniwersum, aby uczynić go przyjemnym swojemu Ojcu”91. Stanowi to za-
powiedź łaski i piękna „duchowej substancji” nowego, odrodzonego człowieka 
„w niebie”92. Malebranche łączy piękno – jako dar Boga – z Jego miłością, jako 
że „Bóg kocha ludzi i piękno swojego dzieła”93, a dzięki Łasce możliwe stało 
się „nadawanie tego piękna i owej proporcji, która musi być wiecznym przed-
miotem boskiej miłości”94. Wzorem zaś ma być „piękno duchowej Budowli”, 
czyli najwyższej „Świątyni”: „Piękno Świątyni uczynione jest z porządku i róż-
norodności ornamentów w niej połączonych”95. „Piękno duchowej Budowli 
(Édifi ce spirituel) jest uczynione właśnie dzięki nieskończonej rozmaitości łask, 
jakie ten, który jest Panem, rozpościera na wszelkie części składające się na 
nią; to właśnie porządek i zachwycające relacje umieszcza między nimi i są to 
rozmaite stopnie świetności”96.

83  D. L a r o q u e, Yves Marie André. L’architecture et l’ombre de Malebranche, „Dix-septième 
siècle” 2017, nr 1(274), s. 97.

84  Por. P. T o u b o u l, Quel genre d’artiste est Dieu? D’une possible réponse de Malebranche 
aux objections de Fénelon sur le „Traité de la nature et de la grâce”, „Dix-septième siècle” 2017, 
nr 1(274), s. 79.

85  M a l e b r a n c h e, Traité de la nature et de la grâce, „Second discours”, XII, „Additions”, 
s. 73.

86  Tamże.
87  Tamże, XLIX, s. 108.
88  Tamże, „Premier discours”, XXV, s. 40.
89  Tamże, „Second discours”, LV, s. 112.
90  Tamże.
91  Tamże, LIX, s. 114.
92  Tamże, „Premier discours”, XXXII, s. 42.
93  Tamże, „Troisième éclaircissement”, XXI, s. 184.
94  Tamże, „Second discours”, XV, s. 74.
95  Tamże, „Premier discours”, XXX, s. 42.
96  Tamże.

Maria GOŁĘBIEWSKA



275

Metaforyka architektury – budowli, konstrukcji i fundowania − odwołuje 
się do relacyjnego uporządkowania i harmonizacji, do stanowienia porządku 
i stosowania „środków najbardziej zgodnych z porządkiem”97. Odwołuje się 
więc do ustanawiania ładu, który – inaczej niż w codziennych doświadcze-
niach materialnego świata i jego poszczególnych bytów – byłby nieskończony 
i niewymierny, choć zarazem stanowiłby miarę dla tego, co doczesne. „Zasada, 
którą Bóg wybrał spośród wszystkich nieskończonych połączeń Natury i Ła-
ski, musi stwarzać skutek najbardziej godny Jego wielkości i Jego mądrości, 
wystarczający, by odpowiedzieć w ogóle na wszelkie trudności”98 wynikające 
z Tajemnic wiary. Najwyższe piękno („nieskończoność piękna”99) okazuje się 
zatem niewymierne i miarodajne (normatywne) równocześnie, a owa relacja 
wzorcowej nieskończoności i policzalnej skończoności doczesnego świata sama 
okazuje się najlepiej zharmonizowana dzięki okazjonalizmowi i receptywnemu 
wyposażeniu człowieka. Receptywność zapewnia bowiem o t w a r t o ś ć  n a 
n i e s k o ń c z o n o ś ć  w z o r c a, nieosiągalnego i niemożliwego do zrealizowa-
nia tu i teraz. Równocześnie – jako połączenie aktywności i bierności podmiotu 
przeżyć – umożliwia ona w y s i ł e k  d o j r z e n i a  m i a r y  i  d o r ó w n a n i a  
j e j  dzięki intencjom poznawczym i zamiarom woli. Niekończąca się harmo-
nizacja tych obu receptywnych aktywności: rozpoznania miary i jej realizacji, 
to zarazem harmonizacja tego, co teoretyczne i praktyczne, normatywne i urze-
czywistniane, ogólne i jednostkowe, ale również argument wskazujący, że dzięki 
ludzkim wysiłkom nigdy nie uda się stworzyć świata na podobieństwo tego 
uznawanego za najwyższy, pełnego Doskonałości i Piękna – nie uda się stworzyć 
Paruzji na ziemi. 

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Alquié, Ferdinand. Le cartésianisme de Malebranche. Paris: Vrin, 1974.
Arnauld, Antoine. Des vraies et des fausses idées. Edited by Denis Moreau. Paris: 

Vrin, 2011.
Augustyn, Władysław. Podstawy wiedzy u Descartes’a i Malebranche’a. Warszawa: 

PWN, 1973.
Badiou, Alain. “‘March 18, 1986,’ from Alain Badiou, ‘Malebranche: The Seminar 

of Alain Badiou (Being 2 – The Theological Figure, 1986).’” Translated by Ja-
son E. Smith. Parrhesia: A Journal of Critical Philosophy, no. 23 (2015): 2−25. 
https://www.parrhesiajournal.org/parrhesia23/parrhesia23_badiou.pdf.

97  Por. tamże, „Premier éclaircissement”, XIV, s. 164.
98  Tamże, „Second discours”, XLIX, s. 108.
99  Tamże, „Premier éclaircissement”, XIV, s. 164.

Podmiot intencji i przeżyć



276

Carr Jr., Thomas M. “The Role of Language in the Theory of Communication of Ni-
colas Malebranche.” French Language and Literature Papers, no. 63 (1981): 1−7. 
https://digitalcommons.unl.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1064&context=mo-
dlangfrench.

Depraz, Natalie. Attention et vigilance. À la croisée de la phénoménologie et des 
sciences cognitives. Paris: PUF, 2014.

Gaonach, Jean-Marie. La théorie des idées dans la philosophie de Malebranche. 
Genève: Slatkine Reprints, 1970.

Guion, Béatrice. “Préface.” Dix-septième siècle, no. 1 (274) (2017): 9−15.
Laroque, Didier. “Yves Marie André: L’architecture et l’ombre de Malebranche.” Dix-

septième siècle, no. 1 (274) (2017):  97−112.
Locke, John. Examen de la “vision en Dieu”de Malebranche. Translated by Jean 

Pucelle. Paris: Vrin, 1978.
Malebranche, Nicolas. De la recherche de la vérité. Où l’on traitte de la nature de 

l’esprit de l’homme, & de l’usage qu’il en doit faire pour éviter l’erreur dans 
les Sciences. Paris: André Pralard, 1674−1675. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b8619708b.

———. Medytacje chrześcijańskie i metafi zyczne. Translated by Małgorzata Frankie-
wicz. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2002.

———. Poszukiwanie prawdy. Vols. 1−2. Translated by Małgorzata Frankiewicz. 
Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 2011.

———. Traité de la nature et de la grâce. Oeuvres complètes de Malebranche. 
Vol. 5. Edited by Ginette Dreyfus. Paris: Vrin, 1976.

———. Traktat o moralności. Translated by Piotr Rak. Kęty: Wydawnictwo Marek 
Derewiecki, 2006.

Merleau-Ponty, Maurice. L’union de l’âme et du corps chez Malebranche, Biran 
et Bergson. Paris: Vrin, 2002.

Paliard, Jacques. “La connaissance par idée et la connaissance par sentiment chez 
Malebranche. ”Les Études Philosophiques 15, no. 1−2 (1941): 16−9.

Saint Girons, Baldine. “Une esthétique d’après la chute: Grâce de lumière, grâce de 
délectation et d’horreur.” Dix-septième siècle, no. 1 (274) (2017): 31−41.

Talon-Hugon, Carole. “Le platonisme esthétique de Malebranche: la contagion ima-
ginative selon le livre II de ‘La Recherche de la vérité.’” Dix-septième siècle, 
no. 1 (274) (2017): 43−54.

Touboul, Patricia. “Introduction.” Dix-septième siècle, no. 1 (274) (2017): 17−9.
———. “Quel genre d’artiste est Dieu? D’une possible réponse de Malebranche aux 

objections de Fénelon sur le ‘Traité de la nature et de la grâce.’” Dix-septième 
siècle, no. 1 (274) (2017): 79−96.

Trémolières, François. “La beauté de l’ordre.” Dix-septième siècle, no. 1 (274) (2017): 
69−78.

Wiel, Véronique. “Forme concessive et conversion à la beauté chez Malebranche.” 
Dix-septième siècle, no. 1 (274) (2017): 21−30.

Maria GOŁĘBIEWSKA



277

ABSTRAKT / ABSTRACT

Maria GOŁĘBIEWSKA − Podmiot intencji i przeżyć. Receptywność podmiotu i oceny 
estetyczne według Nicolasa Malebranche’a

DOI 10.12887/32-2019-3-127-15

Kategoria receptywności, odbiorczości podmiotu wykracza poza prostą alterna-
tywę pojęć aktywności i bierności. Zagadnienie receptywności i przekroczenie 
koncepcji podmiotu absolutnie aktywnego przedstawione zostały w tezach on-
tologicznych, a w szczególności antropologicznych Nicolasa Malebranche’a. 
Zdaniem historyków fi lozofi i tezy te zapowiadają późniejsze rozważania nad 
receptywnością, które znajdujemy na przykład w fenomenologii. Zapropono-
wana przez Malebranche’a koncepcja receptywności dotyczy między innymi 
statusu doznań zmysłowych jako podstawy zarówno ocen poznawczych, jak 
i ocen, które można określić – odwołując się do starogreckiej kategorii „aisthe-
sis” – jako estetyczne: odnoszą się one do przyjemności i przykrości doznań 
zmysłowych. Malebranche, wychodząc od założeń kartezjanizmu, w swojej 
koncepcji podmiotu jako związku duszy i ciała rozwinął teorię okazjonali-
zmu. W tekście przedstawiam tezy tego fi lozofa dotyczące koncepcji podmiotu 
receptywnego – podmiotu procesów poznawczych i zarazem przeżyć zmy-
słowych, które podlegają ocenom zwanym estetycznymi. W bycie, jakim jest 
człowiek, i w jego procesach poznawczych receptywność wykracza − według 
Malebranche’a − poza podział na to, co bierne, i co aktywne. Poznanie jest 
tu punktem wyjścia innych działań podmiotu: sądów etycznych (działań ro-
zumu wobec woli) i sądów estetycznych (działań rozumu wobec zmysłów). 
Jean-Marie Gaonach podkreśla, że różnica między poznaniem a odczuwaniem,  
którą ustala Malebranche, wiąże się ściśle ze wskazywaną przez niego różnicą 
między dwiema podstawowymi zdolnościami duszy, a raczej między dwoma 
rodzajami jej receptywności: „zmysłem” i „czystym pojmowaniem”. Przez 
„zmysł” rozumie on, oprócz zmysłowości w znaczeniu podstawowym, pamięć 
i wyobraźnię. Zmysł zakłada połączenie duszy i ciała. Jest jak kanał, dzięki 
któremu zachodzi wszelka komunikacja między nami a światem zewnętrznym. 
To właśnie dzięki niemu możemy postrzegać rzeczy materialne: bądź dzięki 
zmysłowości, jeśli są one obecne, bądź − pod nieobecność rzeczy − za pomocą 
obrazów. 
Malebranche proponuje reprezentacyjną, przedstawieniową koncepcję spostrze-
gania. Uznaje, że wynikiem spostrzegania są umysłowe (pojawiające się w du-
szy) przedstawienia przedmiotów poznawanych zmysłowo. Ostatecznie wynik 
poznania, którego początkiem jest percepcja zmysłowa, stanowią idee jako 
przedstawienia umysłowe w duszy. Malebranche bardzo szeroko pojmuje spo-
strzeganie: jako spostrzeżenie zmysłowe i jako wewnętrzne spostrzeżenie, które 
dotyczy duchowych i psychicznych stanów człowieka, oraz jako wewnętrzne 
spostrzeżenie idei w umyśle Boga. Podkreśla się, że Malebranche odróżnia idee 
jako wynik poznania zmysłowego i podstawę poznania naukowego od tego, co 
jest pewnego rodzaju wewnętrznym przeżywaniem i reagowaniem podmiotu.

Podmiot intencji i przeżyć



278

Zdaniem fi lozofa przeżycia te związane są z oceną przyjemności i przykrości, 
poza którą powinniśmy wykraczać w poszukiwaniu harmonii ludzkich 
władz oraz harmonii tego, co ludzkie, i co boskie. Wydaje się, że według 
Malebranche’a właściwą kategorię ocen estetycznych podmiotu receptywnego 
stanowi – obok idei piękna – właśnie harmonizacja jako pewien porządek dany 
w procesach poznawczych i w przeżywaniu.

Słowa kluczowe: Malebranche, receptywność, doznanie, spostrzeganie, zmysł, 
idea, piękno

Kontakt: Instytut Filozofi i i Socjologii Polskiej Akademii Nauk, ul. Nowy 
Świat 72, 00-330 Warszawa
E-mail: mgolebiewska@ifi span.waw.pl
Tel. 22 6572814
http://www.ifi span.pl/members/mgolebieifi span-waw-pl/

Maria GOŁĘBIEWSKA − The Subject of Intentions and Lived-Experiences: Recepti-
vity of the Subject and Aesthetic Evaluations, according to Nicolas Malebranche

DOI 10.12887/32-2019-3-127-15

The category of receptivity of the subject overpasses a simple alternative of 
the notions of activity and passivity. In his ontological theses (and especially 
in his anthropological ones) Nicolas Malebranche addresses the issue of recep-
tivity, going beyond the concept of an absolutely active subject. Historians of 
philosophy claim that the aforementioned theses anticipate the later considera-
tions regarding receptivity developed, e.g., in phenomenology. Malebranche’s 
conception of receptivity concerns, among others, the status of sensual impres-
sions as the basis of cognitive evaluations, as well as evaluations that may be 
described, referring to the ancient Greek category of ‘aisthesis,’ as aesthetic 
evaluations of sensual impressions: pleasure or resentment related to sensual 
experience. Adopting the Cartesian principles as his starting point, Malebranche 
developed the theory of occasionalism in the context of conception of the subject 
as a combination of body and soul. In my paper, I present Malebranche’s theses 
pertaining to the concept of the receptive subject—the subject of cognitive 
processes, as well as of sensual experiences that are submitted to evaluations 
termed ‘aesthetic.’ According to Malebranche, receptivity exceeds the division 
between the passive and the active in the human being and in their cognitive 
processes. Cognition is the starting point for other actions of the subject: ethical 
judgements (the reason in relation to the will) and aesthetic judgements (the 
reason in relation to the senses). Jean-Marie Gaonach stresses that the differ-
ence Malebranche has established between cognition and reception is strictly 
related to the difference—indicated by him—between the soul’s two primary 
faculties, or rather two types of its receptivity, namely, the ‘sense’ and ‘pure 
understanding.’ He believes ‘sense’ to include, apart from sensuality in its basic 
meaning, also memory and imagination. Sense presupposes the combination of 

Maria GOŁĘBIEWSKA



279

soul and body, being like a channel through which all communication between 
us and the external world takes place. It is due to sense that we are able to 
perceive material things, either via sensuality when they are present, or, when 
they are absent, via images.
Malebranche proposes a representative theory of perception. He admits that 
the effects of perception are mental (contained in the soul) representations of 
sensually perceived objects. Eventually, the result of cognition that begins in 
sensual perception is an assortment of ideas as mental representations in the 
soul. Malebranche describes perception in a very broad context: both as sensual 
perception and as internal perception related to spiritual and psychological 
states of the human being, and also as an internal perception of ideas in the 
mind of God. It is emphasized that Malebranche distinguishes between ideas 
as results of sensual cognition being the basis of scientifi c cognition and the 
subject’s internal lived-experiences and reactions.
The philosopher links those lived-experiences to our evaluation of pleasure and 
resentment above which we should rise in search for the harmony of human 
faculties and for the harmony of the human and the divine. It is this harmoni-
zation, comprehended as a certain order given in cognitive processes and in 
lived-experience, that Malebranche seems to consider—together with the idea 
of beauty—as the appropriate criterion of aesthetic evaluations passed by the 
subject.

Keywords: Malebranche, receptivity, impression, perception, sense, idea, 
beauty

Contact: Institute of Philosophy and Sociology, Polish Academy of Sciences, 
ul. Nowy Świat 72, 00-330 Warsaw, Poland
E-mail: mgolebiewska@ifi span.waw.pl
Phone: +48 22 6572814
http://www.ifi span.pl/members/mgolebieifi span-waw-pl/

Podmiot intencji i przeżyć


