
329

Ks. Krzysztof SASUŁA 

„DZIKA ŚWIĘTOŚĆ” I KICZ
Uwagi o mistyce – w aspekcie estetycznym, etycznym,

psychologicznym i teologicznym

Podczas gdy w przypadku mistyki mamy do czynienia z odpowiedniością i spój-
nością formy i treści przeżycia, tym, co zatrzymuje na sobie całość uwagi w przy-
padku kiczowatego przeżycia religijnego jest forma. Nie służy ona niczemu 
zewnętrznemu ani nie prowadzi do różnej od siebie warstwy treści doświadczenia. 
Doświadczenie takie jest łatwe i nie wymaga pogłębienia refl eksji – wystarczy to, 
co w sposób prosty i gotowy jawi się w przeżyciu.

Główna teza niniejszego artykułu wyrasta z przekonania autora, że tak 
zwane doświadczenia mistyczne można różnicować między innymi w oparciu 
o kategorie estetyczne. Tworzenie swoistej typologii doświadczeń mistycznych 
jest zadaniem trudnym, gdyż kwestią sporną pozostaje wciąż sama defi nicja 
mistyki. Teologowie katoliccy, chcąc niejako chronić mistykę chrześcijańską 
przed wpływami tak zwanego mistycyzmu o proweniencji niechrystocentrycz-
nej, defi niują ją jednoznacznie jako „drogę duchową człowieka do osiągnięcia 
poprzez wiarę bezpośredniego spotkania z Bogiem już w życiu doczesnym”1 
lub jako samo spotkanie z Bogiem, nazywane zjednoczeniem mistycznym 
(łac. unio mystica), które również stanowi zwieńczenie celowego procesu du-
chowego rozwoju osoby ku Bogu2. Peter Dinzenbacher stwierdza w związku 
z tym dobitnie: „Kulminacyjny punkt mistyki, zjednoczenie Boga z duszą 
(unio mystica), jest [...] nieomal zawsze wielorako uwarunkowany; najwyższej 
szczęśliwości nie osiąga się bez żadnego przygotowania, nie spada ona niby 
«z jasnego nieba». W szerszym sensie mistyka jest raczej całościową postawą 
religijną, która ma doprowadzić do tego rodzaju przeżycia. […] Spełnienie 
owego dążenia polega na krótkotrwałym zniesieniu różnicy między jego pod-
miotem, czyli duszą człowieka, a przedmiotem, do którego się dąży, czyli 
Bogiem”3. Jeśli uwzględnić jednak (za przykładem nauk religioznawczych) 
wszystkie znane formy doświadczeń religijnych, defi nicja pojęcia mistyki bar-
dzo się rozszerza4 – to, co „mistyczne”, może dotyczyć również „rozpłynięcia” 

1  P.  D i n z e n b a c h e r, Wstęp, w: Leksykon mistyki, tłum. B. Widła, red. P. Dinzenbacher, 
Verbinum – Wydawnictwo Księży Werbistów, Warszawa 2002, s. V.

2  Por. tamże.
3  Tamże.
4  Pot. tamże.

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 329-347
DOI 10.12887/32-2019-3-127-18



330

się duszy w czymś bezosobowym, boskim, we wszechświecie, „a nawet być 
może w czymś, co jest jeszcze poza Bogiem, w pustce czy niebycie”5. Jak pod-
kreśla Stanisław Urbański, odwołując się do pism ks. Pawła Smolikowskiego, 
„głównym skutkiem [tego przeżycia – K.S.] jest przemiana wewnętrzna chrze-
ścijanina, polegająca na wyrzeczeniu się miłości własnej na rzecz całkowitej 
miłości Boga oraz na poddaniu się woli Bożej”6. Tę właśnie cechę postrzega 
autor jako dystynktywną w stosunku do innych przeżyć ekstatycznych, również 
klasyfi kowanych niekiedy jako mistyka. Próby odgraniczania chrześcijańskiej 
mistyki od mistycyzmu pozachrześcijańskiego nie powiodły się na gruncie 
terminologicznym, prawdopodobnie z powodu trudności związanych z jed-
noznacznym defi niowaniem i operacjonalizacją pojęcia „mistyka”7. Wydaje 
się jednak, że w świetle powyższego opisu jakości i struktury doświadczenia 
mistycznego (w ujęciu tak chrześcijańskim, jak i niechrześcijańskim) za jed-
ną z cech konstytutywnych mistyki chrześcijańskiej należy uznać wyrazistą, 
niezbywalną celowość doświadczenia mistycznego – jego celem ostatecznym 
niezmiennie pozostaje Bóg. 

Chociaż mistyka pojmowana jest ogólnie jako najwyższy stopień życia 
duchowego8, poza paradygmatem chrześcijańskim jej cel nie jest jednak 
zawsze jasno określony. André Comte-Sponville, opisując jedno ze swoich 
doświadczeń mistycznych, osadza je w duchowości, jednakże w duchowości 
pozbawionej Boga: „Nie było rozmowy. Nie było znaczenia. Nie było pytań. 
Tylko niespodzianka. Tylko oczywistość. Tylko szczęście, które wydawało się 
nieskończone. [...]. Nie było już ego, nie było rozdzielenia, nie było reprezenta-
cji rzeczy: tylko cicha obecność wszystkiego. Nie było sądów wartościujących: 
tylko sama rzeczywistość”9. W przypadku tego rodzaju mamy do czynienia 
niejako ze skupieniem na samym przeżyciu: nie ma tu dążenia „ku czemuś”, 
a wartością okazuje się doświadczenie samo w sobie, nie w swojej określonej 
celowości, stadialności i rozwojowości jednak, lecz w nieskrępowaniu żadną 
powinnością osiągnięcia punktu docelowego „tu i teraz”. „Nie było czasu: tyl-

5  A. B e r t h o l e t, H. Freiherr  v o n  C a m p e n h a u s e n, Wörterbuch der Religionen, Verlag 
Kröner, Stuttgart 1985, s. 412. Cyt. za: Dinzenbacher, dz. cyt., s. V.

6  S.  U r b a ń s k i, Teologia modlitwy. Studium ascetyczno-mistyczne dwudziestolecia mię-
dzywojennego z uwzględnieniem duchowości szkoły zmartwychwstańczej, Wydawnictwo UKSW, 
Warszawa 1990, s. 228.

7  Typologię doświadczenia mistycznego w ujęciu historycznym przedstawia m.in. Stanisław 
Urbański (zob. t e n ż e, Duchowość integrująca Europę, w: Duchowość Europy, red. M. Szymula, 
Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2000, s. 113-116). Przez sam fakt wyróżnienia poszczególnych 
„szkół duchowości” w kontekście mistyki autor wskazuje na problem zależności rozumienia terminu 
„mistyka” od warunków, w których termin ten funkcjonuje. 

8  Por. A.  C o m t e - S p o n v i l l e, Duchowość ateistyczna, tłum. E. Aduszkiewicz, Wydaw-
nictwo Czarna Owca, Warszawa 2011, s. 149.

9  Tamże, s. 143.

Ks. Krzysztof SASUŁA



331

ko teraźniejszość”10. Socjolog religii Roger Bastide określił zjawisko tego typu 
mianem „dzikiej świętości” (franc. sacré sauvage)11. W uproszczeniu można 
powiedzieć, że doświadczenie takie nie znosi żadnego ograniczenia, ze swej 
natury nie jest okiełznane przez paradygmat religijny ani przez system wierzeń 
i dąży do funkcjonowania ponad podziałami kulturowymi. „Dzika świętość” 
zaspokaja pewne potrzeby religijne, ale nie wiąże się z podejmowaniem odpo-
wiedzialności etycznej. Comte-Sponville wszak podkreśla: „Nie było sądów 
wartościujących: tylko sama rzeczywistość”.

W tym miejscu pojawia się zagadnienie kluczowe dla niniejszych roz-
ważań. Strukturę przeżycia tożsamą ze scharakteryzowanym wyżej pokrótce 
doświadczeniem „dzikiej świętości” mają również odczucia indukowane środ-
kami psychoaktywnymi, niekiedy określane jako „mistyczne”12. Identyczność 
ich podstawowych cech z cechami doświadczeń mistycznych można stwier-
dzić, analizując istniejące świadectwa13. Przeżycia mistyczne wywoływane za 
pomocą środków psychoaktywnych można więc uznać za odmianą „dzikiej 
świętości” – nie mają one celu transcendentnego i pozostają zamknięte w swo-
jej immanencji. Zofi a J. Zdybicka pisze: „W działaniu ludzkim wyróżnia się 
cele pośrednie względne, będące środkami do osiągnięcia celów dalszych, oraz 
cel ostateczny, nadający sens całej ludzkiej egzystencji. Wszystkie te działania 
nacechowane są rozumną (świadomą) celowością. Działając, człowiek zawsze 
działa dla celu. U człowieka warunkiem celowego działania jest poznanie do-
bra, które zamierza osiągnąć. Człowiek więc w sposób świadomy stawia sobie 
cele i realizuje w sposób dobrowolny, czy to w dziedzinie poznania, moralno-
ści, twórczości, czy religii, upragnione dobro”14. Badaczka podkreśla jednak 
przy tym: „Przedstawiciele nowych nurtów myślowych postulują, by człowiek 
żył w sytuacji braku celu i sensu życia, nie szukając prawd koniecznych, na 
których mógłby oprzeć swoje życie”15. Oczywiście, działając w sposób na-
turalny, człowiek zawsze działa z uwzględnieniem jakiegoś celu, wydaje się 
jednak, że w wielu wypadkach można mówić o próbach konstytuowania prze-

10  Tamże.
11  Zob. R.  B a s t i d e, Le sacré sauvage, w: tenże, Le sacré sauvage, et autres essais,  Payot, 

Paris 1975, s. 216-222. Zob. też: t e n ż e, Dzika świętość, tłum. J.J. Pawlik, „Konteksty. Polska Sztuka 
Ludowa” 62(2008) nr 1, s. 23-31.

12  Opierając się na nauczaniu Kościoła, można oczywiście stwierdzić, że przeżycia tego rodzaju 
nie powinny być określane jako mistyka, lecz raczej jako pseudomistyka.

13  Można na przykład porównać „mistykę ateistyczną” Comte-Sponville’a ze świadectwem 
i próbą namysłu teoretycznego Aldousa Huxleya (zob. A.  H u x l e y, Drzwi percepcji. Niebo i piekło, 
tłum. P. Kołyszko, H. Waniek, Przedświt, Warszawa 1991).

14  Z.J. Z d y b i c k a, Bóg – Osobowa Prawda i Miłość – ostatecznym celem życia człowieka, 
„Człowiek w Kulturze” 19(2007), http://dlibra.kul.pl/Content/33810/38308_V-31560_Bog---osobowa-
Prawda.pdf, s. 115.

15  Tamże, s. 112.

„Dzika świętość” i kicz



332

zeń swoistej swobody polegającej na pozornej bezcelowości działań. Człowiek 
w istocie rezygnuje wówczas ze świadomości istnienia jakiegokolwiek celu, 
a przez to możliwe cele nie są przezeń oceniane względem ich jakości (do-
bra). W sytuacji takiej doświadczenia, „uwolnione” od jasno sprecyzowanej 
celowości, automatycznie same w sobie stają się celami. W tym kontekście 
osadzam kategorię religijnego kiczu, stawiając zarazem hipotezę, że przeżycie 
mistyczne indukowane środkami psychoaktywnymi stanowi jego przykład.

KICZ W PRZEŻYCIU RELIGIJNYM A KICZ ARTYSTYCZNY
FORMA I TREŚĆ

Określenie pewnej formy przeżycia jako kiczu jest ryzykowne z uwagi 
na fakt, że pojęcie kiczu funkcjonuje głównie na gruncie refl eksji nad sztuką 
i dotyczy utworu literackiego, plastycznego bądź muzycznego, bądź też przed-
miotu, nie zaś przeżycia. Słowo „kicz” jest więc w niniejszych rozważaniach 
rozumiane w sensie analogicznym. Kiczu w przeżyciu religijnym nie sposób 
rozpatrywać we wszystkich aspektach w taki sam sposób, w jaki analizuje-
my kicz  artystyczny, chociaż oba zjawiska niewątpliwie wykazują szereg 
cech wspólnych16. Aby jednak doświadczenie „dzikiej świętości” wywołane 
środkami psychoaktywnymi opisać jako odmianę religijnego kiczu17, należy 

16  Podobny, jakkolwiek odrębny problem wiąże się ze sztuką religijną nakierowaną na ewoko-
wanie przeżyć o charakterze religijnym, nieposiadających jednak mistycznej głębi W przekonaniu 
Piotra Kowalskiego kicz tego typu wywołuje ucieczkę od głębszej refl eksji. (zob. P.  K o w a l s k i, 
Religijność potoczna. Notatki na temat kiczu i religii, „Dekada Literacka” 2002, nr 3-4 (185-186), 
s. 38). Autor pisze: „Można uwolnić się od wątpliwości, polegając na automatyzmach, stereotypach 
i różnego autoramentu rzeczoznawcach” (tamże, s. 38). Sztuka religijna często jednak wywołuje 
również problem „kiczowatego” sposobu doświadczania (por. R. P i o t r o w s k a, Między religią, 
sztuką a kiczem, http://www.racjonalista.pl/kk.php/s,4597).

17  Przeżycia tego rodzaju defi niuję jako kicz tylko w odniesieniu do kontekstu religijnego. 
Nie można powiedzieć, że są one kiczem jako takie. Nazwanie czegoś kiczem łączy się bowiem 
nierozerwalnie z kontekstem, w jakim rozważa się dane zjawisko czy też z kontekstem, w jakim 
dane zjawisko jest naturalnie osadzone, a zatem z pewnym systemem odniesienia i z określonym 
systemem wartości. W analizowanym wypadku treści, które pretendują do miana religijnych i rów-
nowartościowych z mistyką chrześcijańską, jak na przykład sformułowany przez André Comte-
-Sponville’a projekt „duchowości bez Boga” (zob. C o m t e - S p o n v i l l e, dz. cyt.), kategoryzuję 
jako kicz w relacji do cech i celów religijności i duchowości katolickiej. Stawiany przeze mnie za-
rzut pozostaje w mocy jedynie pod warunkiem, że oba typy doświadczeń (mistyka chrześcijańska 
i przeżycie „dzikiej świętości”) traktowane są jako równoprawne i równie korzystne dla rozwoju 
duchowego człowieka. Oczywiście ważne pozostaje przy tym pojęciowe rozróżnienie religijności 
i duchowości (por. np. B.J.  Z i n n b a u e r, K.I.  P a r g a m e n t, B. C o l e, M.S.  R y e, E.M.  B u t t e r, 
T.G.  B e l a v i c h, K.M.  H i p p, A.B.  S c o t t, J.L.  K a d a r, Religion and Spirituality: Unfuzzying 
the Fuzzy, „Journal for the Scientifi c Study of Religion” 36(1997) nr 4, s. 555), niemniej w przypad-
kach, które omówię (szczególnie w pracy Aldousa Huxleya) rozróżnienia te się zacierają.

Ks. Krzysztof SASUŁA



333

najpierw określić, czym charakteryzuje się ów kicz i co odróżnia go od kiczu 
artystycznego.  

Biorąc pod uwagę perspektywę semiotyczną, można powiedzieć, że 
w przypadku kiczu artystycznego, podobnie jak w sztuce jako takiej, domi-
nuje funkcja estetyczna. Tak jak dzieło sztuki, kicz cechuje się naddanym mu 
uporządkowaniem i wykorzystuje taki sam jak ono repertuar znaków, różnica 
zaś między kiczem a dziełem sztuki tkwi – jak twierdzi Marek Hendrykowski 
– w sposobie posługiwania się tym repertuarem. „Dzieło sztuki wytrąca znaki 
z inercji ich dotychczasowego użycia”18, kicz artystyczny zaś utrwala nadaną 
im wcześniej funkcję estetyczną. W przypadku wytworu, który określamy 
jako kicz, nie można powiedzieć, że jego forma zatrzymuje na sobie uwagę 
odbiorcy, ewokując niejako treść dzieła, i że może ono być, jako pewna całość 
artystyczna, obiektem refl eksji i celem samo w sobie. W przypadku kiczu 
proces percepcji przebiega w sposób prosty i szybki19, w kontakcie z dziełem 
sztuki zaś ów proces – jak wskazywali na to w swoich koncepcjach chociażby 
formaliści rosyjscy – ulega wydłużeniu i cechuje go skomplikowanie. Wiktor 
Szkłowski był przekonany, że proces percepcji sztuki może być determino-
wany przez zabiegi formalne, które określał jako „chwyty”20 „Chwyt” zakłóca  
rutynowy proces percepcji i zmusza odbiorcę dzieła do zastanowienia, profi -
lując efekt poznawczy21.

W przypadku przeżycia religijnego mamy zapewne jednak do czynienia 
z inną funkcją formy oraz z innym stosunkiem formy do treści, niż dzieje się 

18  M.  H e n d r y k o w s k i, Kłopoty z kiczem fi lmowym, w: Niedyskretny urok kiczu. Problemy 
fi lmowej kultury popularnej, red. G. Stachówna, Universitas, Kraków 1997, s. 13.

19  Zob. J. P i l ch,  Łatwość kiczu. O tandecie w sztuce, polityce i obyczajach. Z Jerzym Pil-
chem rozmawiają Krzysztof Burnetko i Michał Nawrocki, „Tygodnik Powszechny” 2003, nr 5(2795) 
z 2 II 2003, http://www.tygodnik.com.pl/numer/279505/pilch.html.

20  „Jeżeli zaczniemy rozpatrywać ogólne prawa percepcji, to zobaczymy, że działania, które 
stają się czymś zwykłym, przyjmują postać czynności automatycznych. [...] Wyzwalanie rzeczy 
z automatyzacji dokonuje się w sztuce”. W.B.  S z k ł o w s k i, Sztuka jako chwyt, tłum. R. Łużny, 
w: Teoria badań literackich za granicą. Antologia, t. 2, Od przełomu antypozytywistycznego do roku 
1945, cz. 3, Od fenomenologii do egzystencjalizmu. Estetyzm i New Criticism, tłum. K. Krzemień-
-Ojak i in., wybór S. Skwarczyńska, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1986, s. 14n.

21  Por. tamże, s. 16.
Interesującą rzeczą jest, że na polu sztuki sam kicz może zostać wykorzystany jako „chwyt”, 

czyli zabieg artystyczny. Maria Poprzęcka twierdzi na przykład, że współcześnie nie sposób używać 
kategorii kiczu w jej dawnym rozumieniu, niespójność, brzydota, bezguście, zabawa z kiczem, mie-
szanie gatunków sztuki wysokiej i masowej czy tandety z luksusem to bowiem zjawiska, które cho-
ciaż do niedawna pozostawały na marginesie sztuki, obecnie znalazły się w jej centrum (zob. M. P o -
p r z ę c k a, Przy klatce z niedźwiedziami, „Tygodnik Powszechny” 2006, nr 7 (2953), https://
www.tygodnikpowszechny.pl/przy-klatce-z-niedzwiedziami-129978). Swoistej reinterpretacji ki-
czu w sztuce dokonano na przykład w latach sześćdziesiątych ubiegłego wieku w ramach kampu 
(zob. np. S.  S o n t a g, Notatki o kampie, tłum. W. Wartenstein, „Literatura na Świecie” 1979, 
nr 9, s. 309-316).

„Dzika świętość” i kicz



334

to w przypadku dzieła sztuki22. Właściwa kiczowi „łatwość” formy polega 
tu na czymś zupełnie innym, gdyż – jak zakładam – sztuka ma inny cel niż 
chrześcijańskie przeżycie religijne23, kicz zaś można defi niować wyłącznie 
z uwzględnieniem celu danego dzieła.

Oczywiście i w tej kwestii pojawiają się pewne trudności – jednoznaczne 
zdefi niowanie formy i treści nastręcza problemów już w przypadku wytworów 
artystycznych, a jeszcze trudniej choćby teoretycznie wydzielić te obszary 
w odniesieniu do doświadczeń religijnych. Przyjmuję, że forma i treść prze-
życia religijnego są ze sobą zespojone, przy czym treść odpowiada na pytanie 
„co przeżywam?”, forma zaś jest związana z pytaniem „jak?”. Zaprezentowane 
w ten sposób rozróżnienie teoretyczne ma niewątpliwie charakter uproszczony, 
gdyż w praktyce przeżywania trudno rozsądzić, w jaki sposób elementy te są 
sobie przyporządkowane. Można jednak zauważyć, że w przypadku przeżyć 
religijnych związanych z mistyką chrześcijańską odpowiedzią na pytanie „co 
przeżywam?” jest z reguły stwierdzenie „bliskość Boga”, w przypadku do-
świadczenia „dzikiej świętości” zaś próba określenia „co” przysparza istotnej 
trudności, główny akcent pada bowiem na pytanie „jak?”. Przeżycie nie ma 
tu jasnego celu, który można by powiązać z treścią. „Nie było znaczenia”24 – 
stwierdza Comte-Sponville – i jest to stwierdzenie znamienne. Całość uwagi 
zdaje się pochłaniać forma, a jej łatwość polega na programowym przyjęciu 
bezcelowości. Jan Andrzej Kłoczowski, odnosząc się w jedynym z wywiadów 
do kiczu religijnego, stwierdził: „Nie lubimy trudnych rzeczy, nie lubimy, gdy 
stawia się nam wysokie wymagania. Chcemy, żeby wszystko było gotowe, 
przygotowane. [...] [kicz – K.S.] jest efektem naszego duchowego lenistwa”25. 
Mówił też: „Jest to [New Age z jego „dziką świętością” – K.S.] wybieranie 
sobie z różnych religii wygodnych elementów, a także […] stosowanie skró-
tów. Wielki mistyk latami pracuje nad swoją medytacją, natomiast tutaj, w celu 
wywołania wizji, używa się metody najprostszej – narkotyków”26.

Podczas gdy w przypadku mistyki mamy do czynienia z odpowiedniością 
i spójnością formy i treści przeżycia, tym, co zatrzymuje na sobie całość uwagi 

22  Przyjmuję, że treść i forma są ze sobą nierozerwalnie powiązane, przy czym forma stanowi 
warstwę znaków, treść zaś – warstwę desygnatów. W przypadku dzieła artystycznego znak kieruje 
uwagę ku sobie (jest to szczególnie widoczne w wypadku języka poetyckiego), znaczenie realizuje 
się zaś przez konkretne użycie formy (por. W.  T a t a r k i e w i c z, Dwa pojęcia formy, „Przegląd 
Filozofi czny” 45(1949) nr 1-2, s. 92n.).

23  Nie wyklucza to oczywiście przypadków, w których sztuka służy przeżyciom religijnym,  
mówimy jednak w takim przypadku o bardzo konkretnym wykorzystaniu sztuki.

24  C o m t e - S p o n v i l l e, dz. cyt., s. 143.
25  J.A. K ł o c z o w s k i OP, O kiczu w religii i miłości. Z o. Janem Andrzejem Kłoczowskim OP,

dominikaninem, fi lozofem religii, rozmawia Sławomir Rusin,  https://opoka.org.pl/biblioteka/P/PR/o-
kiczu-w-religii.html:https://opoka.org.pl/biblioteka/P/PR/o-kiczu-w-religii.html.

26  Tamże.

Ks. Krzysztof SASUŁA



335

w przypadku kiczowatego przeżycia religijnego jest forma27. Nie służy ona 
niczemu zewnętrznemu ani nie prowadzi do różnej od siebie warstwy treści 
doświadczenia. Doświadczenie takie jest łatwe i nie wymaga pogłębienia re-
fl eksji – wystarczy to, co w sposób prosty i gotowy jawi się w przeżyciu. 

Aldous Huxley pisze: „Zawsze wydawało mi się możliwe, za pośrednic-
twem hipnozy lub na przykład autohipnozy, systematycznej medytacji, czy 
poprzez zażycie odpowiedniego środka chemicznego, dokonanie takiej zmiany 
normalnego stanu świadomości, by poznać, od wewnątrz to, o czym mówi 
wizjoner, medium, a nawet mistyk”28. Huxley nie sytuuje więc przeżyć induko-
wanych na przykład meskaliną29 w obszarze doświadczeń jakościowo różnych 
od mistyki chrześcijańskiej (mówi tu bowiem o mistyce w ogólności, mając 
tym samym na myśli każdą mistykę30) i uważa, że działanie środków psycho-

27  Oczywiście zarzutu tego nie można by podnieść w odniesieniu do sztuki przy założeniu, że 
jest ona rozumiana jako pewien „chwyt”. W przypadku przeżycia „banalność” formy ujawnia się 
w inny sposób i musi być inaczej rozumiana.

28  A. H u x l e y, Drzwi percepcji, tłum. P. Kołyszko, w: tenże, „Drzwi percepcji”. „Niebo 
i piekło”, s. 10.

29  Efekty zażycia meskaliny utrzymują się do dwunastu godzin. Wysokie dawki (400-600 mg) 
wywołują silne zmiany percepcyjne i bardzo wyraźne efekty wizualne. Działanie meskaliny 
określane jest zwykle jako przyjemne i rozświetlające umysł, choć czasami jako niepokojące i od-
rażające. Alkaloid ten występuje w sposób naturalny w niektórych kaktusach, między innymi 
w pejotlu (Lophophora williamsii) (zob. J. N o w a k o w s k i, hasło „Meskalina”, , w: Podręcz-
ny słownik chemiczny, red. R. Hassa, J. Mrzigod, J. Nowakowski, Videograf II, Katowice 2004, 
s. 239). Jak każda substancja psychoaktywna, meskalina może powodować także działania nie-
pożądane – przyjmowana doustnie i często, wywołuje mdłości, a nawet wymioty. Możliwe jest 
również jej wstrzykiwanie – wstrzyknięcie zbyt stężonego roztworu może spowodować porażenie 
nerwów i długo utrzymujący się ból (zob. C. L ü s c h e r, M.A.  U n g l e s s, The Mechanistic 
Classifi cation of Addictive Drugs, „PLoS Med.” 2006, nr 3(11), https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
articles/PMC1635740/?tool=pmcentrez). Obok fi zycznego zatrucia organizmu zażywanie środków 
psychoaktywnych może spowodować niechciane zmiany w psychice. Ponieważ wielu uzależnionych 
użytkowników tych substancji ma problemy z ograniczeniem lub zaprzestaniem ich używania, zda-
rzają się przypadki hospitalizacji tych osób w jednostkach psychiatrycznych. Etycy i psychologowie 
zajmujący się badaniem skutków zażywania substancji psychoaktywnych, prezentują podzielone 
zdania co do moralnej kwalifi kacji spożycia narkotyku. W Polsce zgodnie z ustawą z 29 lipca 2005 roku 
o przeciwdziałaniu narkomanii rozprowadzanie meskaliny jest zakazane (zob. Rozporządzenie Mi-
nistra Zdrowia z dnia 17 sierpnia 2018 r. w sprawie wykazu substancji psychotropowych, środków 
odurzających oraz nowych substancji psychoaktywnych, Dz.U. 2018, poz. 1591, https://gis.gov.pl/
wp-content/uploads/2018/08/Rozporz%C4%85dzenie-w-spr.-SP-%C5%9AO-i-NSP.pdf).

30  Sformułowanie „każdą mistykę” wymaga istotnego dopowiedzenia. Do dziś nie rozwiązano 
w sposób zadowalający sporu dotyczącego charakteru mistyki w odniesieniu do jej kulturowego tła. 
Trudno zatem stwierdzić, czy mistyka jest jedna, uniwersalna i ponadkulturowa, czy też istnieje 
wiele jej odmian (szerzej na ten temat por. np. M.  B a ł a, Filozofi a mistyki, „Studia Philosophiae 
Christianae” 43(2007) nr 1, s. 89-96). Tworzona jest typologia doświadczeń mistycznych ze względu 
na ich rodzaje, a przede wszystkim przebieg. Tak więc mówi się na przykład o mistyce przeżyciowej 
bądź spekulatywnej, a także ekstatycznej czy dialogicznej (por. tamże, s. 92). Próbą rozwiązania 
problemu zależności mistyki od kultury jest na przykład następujące stwierdzenie: „Ostateczna Rze-

„Dzika świętość” i kicz



336

aktywnych można stawiać na równi ze szczytowym momentem duchowego 
rozwoju chrześcijanina. Huxley stwierdza zarazem, że ludzie są głodni trans-
cendencji, ale pewne próby jej osiągnięcia prowadzą na manowce: „Niezliczona 
liczba ludzi jest spragniona autotranscendencji i z zadowoleniem odnalazłaby 
ją w kościele. Ale, niestety, «głodne owieczki czekają, lecz pozostają niena-
karmione». Biorą udział w obrzędach, słuchają kazań, powtarzają modlitwy; 
ale ich pragnienie pozostaje niezaspokojone. Rozczarowani, uciekają się do 
butelki. […] Rzeczywistym obiektem kultu jest butelka, a jedynym religijnym 
przeżyciem jest stan niepohamowanej i przebojowej euforii, która towarzyszy 
spożyciu trzeciego cocktailu”31. Widzimy więc, że „chrześcijaństwo i alkohol 
nie mogą iść i nie idą ze sobą w parze”32. W innym miejscu stwierdza: „Potrzeba 
wykroczenia poza krępującą jaźń jest […] podstawowym pragnieniem duszy. 
Kiedy z jakichkolwiek powodów ludziom nie udaje się przekroczyć siebie za 
pośrednictwem kultu religijnego, dobrych uczynków i ćwiczeń duchowych, są 
skłonni uciekać się do chemicznych surogatów religii”33. Dodaje jednak z prze-
konaniem: „Chrześcijaństwo i meskalina bardziej godzą się ze sobą”34. Wła-
ściwości alkoholu i meskaliny są oczywiście różne, w obu przypadkach jednak 
chodzi o uzyskanie natychmiastowego, zadowalającego efektu z pominięciem 
żmudnej drogi duchowego rozwoju. Chodzi o zabicie duchowej „nudy”, nie zaś 
o postęp w dziedzinie życia wewnętrznego. Mistyk nie szuka bowiem ekstazy 
ze względu na jakość doznań, ale szuka Boga – dlatego też mistykom chrześci-
jańskim nie jest obce doświadczenie tak zwanej nocy ciemnej35. Pytanie „co?” 
jest wówczas ważniejsze od pytania „jak?”, a lęk, jaki powodują duchowa noc 
i jej przytłaczająca pustka, jest owocny i stanowi integralny element mistycznej 
drogi. Jak pisze Stanisław Urbański, noc ciemna to stan będący „przygotowa-
niem do znacznie doskonalszego, tzw. ekstatycznego zjednoczenia z Bogiem, 
zwanego inaczej zaręczynami duchowymi”36. Urbański podkreśla przy tym, 

czywistość jest sama w sobie niepoznawalna, a różne objawienia religijne są tylko niedoskonałymi 
próbami jej opisu. Żadne z nich nie zawiera w sobie pełni. Seria objawień występujących niezależnie 
od siebie w odrębnych nurtach ludzkiej kultury doprowadziła do ukształtowania się religii ludzkości. 
Widziane z tej perspektywy religie świata nie są konkurencyjne względem siebie. Ta sama Boska 
Rzeczywistość objawiła się całej ludzkości, a ludzkość dała różne odpowiedzi uwarunkowane kul-
turowo, etnicznie, historycznie i geografi cznie” ( tamże, s. 94). 

31  H u x l e y, Drzwi percepcji, s. 41.
32  Tamże, s. 41. 
33  Tamże, s. 42. 
34  Tamże, s. 41.
35  Na temat zjawiska „nocy ciemnej” por. np. J.W. G o g o l a OCD, „Noc ciemna”. Wprowa-

dzenie, w: św. Jan od Krzyża, Dzieła, tłum. o. B. Smyrak OCD, Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 
Kraków 2010, s. 490.

36  U r b a ń s k i, Teologia modlitwy. Studium ascetyczno-mistyczne dwudziestolecia między-
wojennego z uwzględnieniem duchowości szkoły zmartwychwstańczej, s. 229.

Ks. Krzysztof SASUŁA



337

za ks. Pawłem Smolikowskim, że podczas owego zjednoczenia „ciało palone, 
bite, kłute nic nie czuje”37, doświadczenie mistyczne nie musi się więc wiązać 
z pobudzeniem zmysłów, a niekiedy powoduje ich wygaszenie. Bez względu 
jednak na to, jak przebiegają same „zaręczyny duchowe”, są one zwieńcze-
niem drogi. W przeciwieństwie do „kiczowatego przeżycia” wywołanego za 
pomocą narkotyku, doświadczenie mistyczne wymaga drogi długiej i trudnej. 
W pierwszym wypadku nie jest istotne, co przedstawia się człowiekowi w uzy-
skanej przezeń wizji, ale w jaki sposób wizję tę człowiek uzyskuje. Kluczowe 
znaczenie ma sposób doznawania. Tymczasem mistyk chrześcijański pozostaje 
żywo zainteresowany naturą swoich wizji. Tak jak św. Faustyna, może nawet 
pytać z nieufnością: „Czy Ty jesteś Bóg mój, czy widmo jakie?”38.

Warto w tym kontekście przywołać opis praktyk religijnych, do których 
odnosi się Huxley, wskazując na rzekomą możliwość uzyskania doświadczenia 
mistycznego w wyniku zażycia substancji psychoaktywnej: „Można odnaleźć 
grupy afi liowane przy Amerykańskim Kościele Narodowym, […] gdzie pla-
sterki pejotlu zastępują sakramentalny chleb i wino. Wierni Amerykańskiego 
Kościoła Narodowego traktują kaktus jako specjalny dar Boga dla Indian 
i przyrównują jego efekty do działania Ducha Świętego. Profesor J.S. Slotkin 
[…] twierdzi […]: «Nigdy nie odwiedziłem żadnego domu modlitwy białego 
człowieka, w którym byłoby tyle uczuć religijnych i dobrych obyczajów». 
Cóż, możemy zapytać, przeżywają ci pobożni i obdarzeni dobrymi maniera-
mi pejotyści? Nie umiarkowane poczucie cnoty, które pozwala przeciętnemu 
niedzielnemu wiernemu chodzącemu do kościoła przetrwać dziewięćdziesiąt 
minut nudy. Nawet nie owe wzniosłe uczucia, inspirowane myślami o Stwórcy, 
Odkupicielu, Sędzim i Pocieszycielu, jakie ożywiają pobożnych. Dla tych 
wiernych Amerykańskiego Kościoła Narodowego doświadczenie religijne 
jest czymś bardziej bezpośrednim i oświecającym, bardziej spontanicznym 
[…]. Czasem […] mają oni wizje, na przykład ukazuje im się sam Chrystus. 
Czasem słyszą głos Wielkiego Ducha. Czasem uświadamiają sobie obecność 
Boga i tych niedostatków osobistych, które muszą być naprawione, jeśli oni 
mają pełnić Jego wolę. Praktyczne skutki tego chemicznego otwarcia drzwi 
do Innego Świata wydają się w pełni pozytywne. […] Nie można pochopnie 
potępiać jako złe drzewa o tak wybornych owocach”39.

Oczywiście nie sposób stwierdzić, na ile autentyczne są relacje profesora 
Slotkina, które przywołuje Huxley. Zrównanie mistyki chrześcijańskiej z do-
świadczeniami wywoływanymi środkami psychoaktywnymi  jest w przypad-

37  Tamże.
38  F. K o w a l s k a ZMBM, Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej, Zgromadzenie 

Sióstr Matki Bożej, Warszawa 1979, fragm. 54, https://www.faustyna.pl/zmbm/dzienniczek-sw-
siostry-faustyny/.

39  H u x l e y, Drzwi percepcji, s. 41.

„Dzika świętość” i kicz



338

ku tego wywodu ewidentne, choć Huxley zdaje się dostrzegać pewne braki 
i niedoskonałości „owoców” duchowych, które powstały na bazie doświadczeń 
z meskaliną. „Poznałem kontemplację w jej szczytowych przejawach. W jej 
szczytowych przejawach, chociaż wciąż jeszcze nie w jej pełni. Albowiem 
w swojej pełni droga Marii obejmuję drogę Marty i podnosi ją, jeśli można tak 
rzec, do swej wyższej mocy. Meskalina otwiera drogę Marii, ale zamyka drzwi 
przed drogą Marty. Daje dostęp do kontemplacji – ale do kontemplacji, która jest 
nie do pogodzenia z działaniem czy nawet z wolą działania, samą myślą o dzia-
łaniu. W przerwach pomiędzy doznawanymi przez siebie objawieniami osoba 
zażywająca meskalinę zdaje się odczuwać, że chociaż w pewien sposób wszyst-
ko jest w cudowny sposób tak jak powinno być, w inny sposób coś jest nie tak. 
Dręczy ją właściwie ten sam problem co kwietystę […]. Meskalina nie potrafi  
w żaden sposób rozwiązać tego problemu […]. Nad kwietystą góruje aktywny 
kontemplatyk, święty, człowiek, który podług wyrażenia Eckharta jest gotów 
zejść z siódmego nieba, by podać kubek wody swemu choremu bratu”40.

Podczas gdy w mistyce chrześcijańskiej powodem i celem doświadczenia 
mistycznego jest Bóg, doświadczenie oparte na zażyciu narkotyku – jak wska-
zuje przywołany fragment – całkowicie podlega temu aktowi i pozostaje profi -
lowane przez narkotyk w całości swojego przebiegu. Jest to różnica znacząca. 
Przeżycie indukowane środkami psychoaktywnymi wykazuje poza tym pewne 
braki i skazy: „Chociaż w pewien sposób wszystko jest w cudowny sposób 
tak jak powinno być, w inny sposób coś jest nie tak”. Odnosząc się zaś do 
„drogi Marii” i „drogi Marty”, trudno powiedzieć, by meskalina umożliwiała 
„obranie najlepszej cząstki”41, ostatecznie bowiem „nad kwietystą góruje ak-
tywny kontemplatyk, święty”. W porównaniu z duchowymi owocami mistyki 
chrześcijańskiej doświadczenia opisywane przez Huxleya okazują się więc 
kiczem, a zatem stanowią duchowy bubel. Jakkolwiek wywołują pewne skutki 
psychiczne (co podkreślał Solotkin), „droga meskaliny” nie jest w istocie ani 
„drogą Marii”, ani „drogą Marty”, na żadnym  jej etapie nie jest bowiem istot-
ne, czy na drodze tej pojawi się Chrystus. Doświadczenie wywołane środkami 
psychoaktywnymi może realizować się poza systemem religijnym i może też 
mieć typowy dla „dzikiej świętości” charakter eklektyczny, powodowany rów-
nież faktem, że istotne jest w nim samo doznawanie. Jego jedyny cel stanowi 
osiągnięcie doznania o dużej intensywności – ponieważ nie jest nim Bóg ani 
świętość, elementy tego przeżycia pojawiają się w umyśle w sposób swobod-
ny, na prawach skojarzeń, lub zmierzają ku doświadczeniu próżni: „Nie było 

40  Tamże, s. 26.
41  Według Ewangelii Łukasza Jezus powiedział do Marty: „Marto, Marto, martwisz się i nie-

pokoisz o wiele, a potrzeba (mało albo) tylko jednego. Maria obrała najlepszą cząstkę, której nie 
będzie pozbawiona” (Łk 10,41).

Ks. Krzysztof SASUŁA



339

reprezentacji rzeczy: tylko cicha obecność wszystkiego. Nie było sądów war-
tościujących: tylko sama rzeczywistość”. Tymczasem według Jana od Krzyża 
traktowanie doznawania samego w sobie jako najistotniejszego w doświad-
czeniu mistycznym (także tym, które pochodzi od Boga) postrzegane jest 
jako przeszkoda w osiągnięciu najwyższego, ostatniego stadium mistycznego, 
jakim jest zjednoczenie: „Dusza, zatrzymując się na posiadaniu tych objawień, 
nie dąży do prawdziwego wyrzeczenia i ogołocenia ducha”42, a „pożądanie 
tych objawień otwiera drogę szatanowi, by mógł duszę oszukiwać innymi 
widziadłami, które umie on bardzo naśladować i przedstawić je duszy jako 
dobre”43. Jeśli nawet dążąc do zjednoczenia z Bogiem, człowiek ucieka się do 
prowokowania doznań mistycznych i pragnie osiągać tego rodzaju stany sa-
modzielnie, bez doskonalenia się i łaski, zatrzymuje się na powierzchni swoich 
doświadczeń. „Własne działanie duszy jest nieudolne i niskie, gdyż władze 
duszy nie mogą same przez się czynić i rozważać niczego jak tylko to, co 
jest ujęte w pewne formy, kształty i obrazy. To wszystko zaś jest tylko łupiną 
i przypadłością samej substancji i ducha, który się pod tą zewnętrzną osłoną 
ukrywa”44. Kicz w przeżyciu duchowym jest więc związany z ową „łupiną”, 
„zewnętrzną osłoną”, z zewnętrzną formą doznań. Choć mogłoby się wyda-
wać, że sacré sauvage, umożliwiając rezygnację z paradygmatu religijnego, 
oferuje swoistą możliwość uwolnienia się od formy, okazuje się, że jest wręcz 
przeciwnie – nie ma tu znaczenia treść doświadczeń („co?”), ale ich forma 
(„jak?”): „dzika świętość” pozostaje nieskrępowana przez żaden zewnętrzny 
wobec siebie cel. W przypadku, gdy zachodzi próba podniesienia owej „łupi-
ny” do godności doświadczenia religijnego równorzędnego chrześcijańskim 
doświadczeniom mistycznym, można mówić wprost o religijnym kiczu.

MIEJSCE PIĘKNA I MIEJSCE PRAWDY

Hermann Broch twierdził, że istotą kiczu jest mylenie kategorii etycznej 
z estetyczną45. W przypadku kiczu jego twórca chce działać pięknie, nie zaś 

42  J a n  o d  K r z y ż a, Droga na Górę Karmel, ks. II, rozdz. 11, „O przeszkodach i trudno-
ściach, jakie mogą wyniknąć z pojęć umysłowych, otrzymanych w sposób nadprzyrodzony przez 
ukazanie się ich zewnętrznym zmysłom cielesnym. Jak dusza powinna się wobec nich zachować”, 
nr 7  w: tenże, Dzieła, s. 268.

43  Tamże, s. 269.
44  T e n ż e, Droga na Górę Karmel, ks. III, rozdz. 13, „Mówi o korzyściach, jakie dusza 

odnosi, odrzucając pojmowania wyobrażeniowe. Odpowiada na niektóre zarzuty i objaśnia różni-
cę, jaka zachodzi pomiędzy pojmowaniami wyobrażeniowymi naturalnymi i nadprzyrodzonymi”, 
nr 4, s. 403.

45  Por. H. B r o c h, Kilka uwag o kiczu, tłum. D. Borkowska w: tenże, „Kilka uwag o kiczu” 
i inne eseje, tłum. D. Borkowska, J. Garewicz, R. Turczyn, Czytelnik, Warszawa 1998, s. 114.

„Dzika świętość” i kicz



340

dobrze – zależy mu na pięknym efekcie, a zatem można też powiedzieć, że 
„kicz powstaje na skutek rezygnacji z prawdy na rzecz piękna”46. O ile Bro-
cha koncepcja kiczu w sztuce (ze względu na swój stricte modernistyczny 
rodowód) wydaje się niektórym już nieaktualna47, można w ciekawy sposób 
wykorzystać ją w celu porównania chrześcijańskich doświadczeń mistycznych 
i przeżyć wywoływanych zażyciem środków psychoaktywnych. Odmienny 
jest w przypadku tych dwóch typów doświadczeń nie tylko stosunek ich formy 
do treści, ale również relacja piękna i prawdy, którą odzwierciedlają48. 

Według Brocha każde działanie (nie tylko w dziedzinie sztuki) pozytywne 
w sensie moralnym przynosi również efekt estetycznie pozytywny49. Osta-
tecznie piękno wydaje się więc czymś w rodzaju „skutku ubocznego” dobre-
go działania, które zostało ukierunkowane na prawdę jako wartość naczelną. 
Można zatem powiedzieć, że mistyk osiąga piękno, mimo że bezpośrednio do 
niego nie dąży. Jan od Krzyża stwierdza wręcz: „Wiem, że nie może być nic 
piękniejszego, / Że wszelka piękność pochodzi od Niego, / Choć się dobywa 
wśród nocy”50. W Drodze na Górę Karmel zaleca: „Staraj się zawsze skłaniać 
nie do tego, co łatwiejsze, lecz do tego co trudniejsze; Nie do tego co przy-
jemniejsze, lecz do tego co nieprzyjemniejsze; Nie do tego co smakowitsze, 
lecz do tego co niesmaczne […] Nie do tego co wzniosłe i cenne, lecz do tego 
co niskie i wzgardzone”51.

Opisując doświadczenie wywołane zażyciem narkotyku, Aldous Huxley 
zanotował: „Nadal patrzyłem na kwiaty i zdawało mi się, iż w ich żywym świe-
tle odnajduję jakościowy odpowiednik oddychania – chociaż oddychania bez 
powrotu do punktu wyjścia, bez periodycznego odpływu, jedynie z powracają-
cym przypływem od piękna do piękna pogłębionego, od głębokiego do jeszcze 
głębszego sensu. Przyszły mi na myśl takie słowa jak Łaska i Przemienienie, 
i to właśnie, między innymi, oznaczały. Mój wzrok przenosił się z róży na 
goździk, i z pierzastego rozżarzenia na gładkie woluty obdarzonego czuciem 
ametystu, które tworzyły irys”52.W przypadku mistyki chrześcijańskiej prawda 
i sens utożsamiane są z Bogiem jako celem ostatecznym ludzkiej egzystencji, 

46  A.  T a j b e r, East-Etyka (East Ethics)  (Ciudad de México, wrzesień 2006), https://tajber.
asp.krakow.pl/A.R.T./Artur_Tajber_text_05.html.

47  Por. A.  M o l e s, Kicz, czyli sztuka szczęścia, tłum.  A. Szczepańska, E. Wende, Państwowy 
Instytut Wydawniczy, Warszawa 1978, s. 26, 97, 146.

48  Na potrzeby niniejszego tekstu przyjmuję defi nicję piękna jako kategorii celu o charakterze 
estetycznym, pisząc o prawdzie, odwołuję się zaś – za Brochem – do przestrzeni etycznej (por. 
B r o c h, Kilka uwag o kiczu, s. 114).

49  Por. tamże, s. 113-115.
50  J a n  od  K r z y ż a, Znam dobrze źródło (Que bien se yo la fonte). Śpiew duszy cieszącej się 

poznaniem Boga przez wiarę w: tenże, Dzieła, s. 101.
51  T e n ż e, Droga na Górę Karmel, ks. I, rozdz. 13, nr 5-6, s. 228.
52  H u x l e y, Drzwi percepcji, s. 12.

Ks. Krzysztof SASUŁA



341

a rozumna natura człowieka odpowiada na obecne w niej powołanie do zbliże-
nia się do prawdy. Mistyk może na tej drodze doświadczyć piękna i w istocie 
go doświadcza, lecz nie ono stanowi centrum przeżycia mistycznego. Relacja 
Huxleya wskazuje, że w przeżyciu, którego doznał, akcent padł na doznania 
zmysłowe zmodyfi kowane przez działanie narkotyku, a on sam skupił się na 
ich walorach estetycznych. Pisarz wspomina co prawda o „Łasce” i „Przemie-
nieniu”, ale kwestii tych nie pogłębia, poprzestając na skojarzeniu o prowe-
niencji raczej estetycznej.

Podmiot przeżycia wywołanego działaniem narkotyku nie doświadcza 
problemów dotyczących wysłowienia tego, co się mu jawi; jest również prze-
konany, że w swojej wizji uchwycił piękno w jego istocie i głębi sensu. Warto 
w tym miejscu ponownie przywołać refl eksje na temat kiczu, które sformuło-
wał Broch. Twierdzi on, iż piękno manifestuje się w postaci pięknych zjawisk, 
nie zaś samo w sobie, kicz natomiast jest rezultatem fałszywego przekonania, 
że ideał może stać się przedmiotem praktycznej realizacji53. Odnosząc tę myśl 
do przeżycia mistycznego, można powiedzieć, że mistyk chrześcijański za-
wsze doświadcza trudności w wysłowieniu tego, co wymyka się jego pojmo-
waniu: przedmiot doświadczenia mistycznego przedstawia się bowiem jako 
„coś całkiem innego”54, a „język tylko bełkoce o takim uszczęśliwieniu”55. 
Jeśli przedmiot przywołanego opisu, którego autorem jest Huxley, a w którym 
pojawiają się słowa „Łaska” i „Przemienienie”, zdefi niować jako przeżycie 
religijne, to przeżycie owo okazuje się naznaczone egzaltacją. Ta zaś – w ro-
zumieniu Brocha – stanowi cechę kiczu. W kiczowatym doświadczeniu religij-
nym zatem coś, co jedynie się jawi, rozumiane jest wprost jako pełnia sensu, 
przy czym cechę opisu tej rzeczywistości stanowi zdumiewająca plastyczność. 
Przepaść między językiem a doświadczeniem, tak istotna w odniesieniu do 
mistyki chrześcijańskiej, w przypadku wizji narkotycznej nie jawi się w tym 
wypadku jako dolegliwa (a przynajmniej nie ujawnia tego spisana relacja). 
Wydaje się, że wizja taka, sama w sobie skupiona na walorze estetycznym, 
na bogactwie kolorów, kształtów i skojarzeń, poddaje się swobodnie opisowi, 
który – podobnie jak ona sama – ma charakter estetyczny i plastyczny. 

Eklektyzm doświadczenia „dzikiej świętości”, w tym wypadku przeżycia 
religijnego wywołanego środkami psychoaktywnymi, jest konsekwencją faktu, 
że w przeżyciu tym pierwiastek estetyczny zyskuje przewagę nad elementem 
prawdziwościowym. Elementy składowe tego doświadczenia nie są podporząd-
kowane żadnej nadrzędnej wobec niego, transcendentnej rzeczywistości, tym 

53  Por.  B r o c h, Kilka uwag o kiczu, s. 101-117.
54  R. O t t o, Świętość. Elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek do elementów 

racjonalnych, tłum. B. Kupis, Thesaurus Press, Wrocław 1993, s. 59.
55  Tamże, s. 61.

„Dzika świętość” i kicz



342

zaś, co je spaja, jest uwolniony przez narkotyk strumień ludzkiej świadomości. 
W przeżyciu tego rodzaju wszystko, co obecne jest w świadomości i pod-
świadomości jego podmiotu, może zamanifestować się w losowym układzie. 
Jeśli aspekt estetyczny doświadczanej wizji przywiedzie podmiotowi na myśl 
sacrum – Boga, wówczas, na zasadzie skojarzenia, relacjonując to przeżycie, 
będzie on mówił o Bogu. Nie wykaże jednak troski o to, czy jego przeżycie 
w istocie pojawiło się jako rezultat relacji z osobowym Bogiem, czy też sta-
nowiło jedynie unaocznienie pewnych wyobrażeń na temat Boga, wywołane 
zażyciem określonej substancji. Eklektyczna natura wizji charakterystycznych 
dla kiczowatego doświadczenia religijnego jest zatem – z jednej strony – re-
zultatem prymatu jego formy („jak?”) nad niesioną przezeń treścią („co?”), 
z drugiej zaś – zamiany miejsc prawdy i piękna w hierarchii dóbr. Ostatecznie 
można więc powiedzieć, że kiczowatość doświadczenia religijnego indukowa-
nego zażyciem narkotyków wyrasta z błędu w w systemie wartości.

Odnosząc się do natury kiczu, Hermann Broch zauważył również, że nie 
jest on zdolny zmieniać świata – imituje jedynie jego formowanie i nie po-
trafi  stworzyć własnego języka. W przypadku porównywanych tutaj typów 
doświadczeń jest to kwestia istotna – chrześcijański mistyk dąży do zmiany 
rzeczywistości w przekonaniu, że powinien spełniać wolę Bożą, urzeczy-
wistniając tym samym pewien konkretny plan naprawy świata. Zmagając się 
z niedoskonałością intelektu i nieadekwatnością języka wobec Objawienia, 
mistycy chrześcijańscy starają się nieść określone orędzie. Eklektyczna „dzika 
świętość” niejako „zapożycza” dostępne obrazy i symbole z systemów wy-
obrażeń, które są dostępne doznającemu człowiekowi; podmiot pozostaje przy 
tym jednak na poziomie przeżywania, nie przechodząc do poziomu działania. 
Zauważa to sam Huxley, pisząc, że meskalina „daje dostęp do kontemplacji 
– ale do kontemplacji, która jest nie do pogodzenia z działaniem, czy nawet 
z wolą działania, samą myślą o działaniu”. Chociaż pisząc o wpływie me-
skaliny na osobowość człowieka, Huxley podkreślał, że nie można pochop-
nie potępiać jako złych „drzew o tak wybornych owocach”, trudno określić, 
w jakim stopniu oddziaływanie to się utrzymuje. Biorąc pod uwagę relacje 
przedstawione przez pisarza, nie można powiedzieć, że narkotyk jest w stanie 
zmienić jednostkę tak znacznie, jak poprzez doświadczenie mistyczne czyni to 
Bóg, podnosząc ludzi słabych i małych do godności świętych, co miało miej-
sce na przykład w przypadku z św. Faustyny, która ukończyła zaledwie trzy 
klasy szkoły podstawowej. Różnica jakościowa między opisywanymi typami 
doświadczeń jest zatem wyraźna: do mistyka chrześcijańskiego przychodzi 
coś zupełnie nowego, „innego”, podczas gdy narkotyczne wizje ujawniają 
i prawdopodobnie aktywizują coś, co człowiek już w sobie ma. Ten brak „no-
wego”, „innego”, brak „zmiany” postrzegam również jako cechę religijnego 
kiczu w doświadczeniu indukowanym narkotykiem.

Ks. Krzysztof SASUŁA



343

*

„Nie jestem na tyle głupi, by stawiać znak równości między tym, co się dzieje 
pod wpływem meskaliny lub innego środka, istniejącego czy tego, który zostanie 
wytworzony w przyszłości, a uświadomieniem sobie celu i ostatecznego zamysłu 
ludzkiego życia: Oświeceniem, Widzeniem Uszczęśliwiającym. Sugeruję tylko, 
że doznanie po zażyciu meskaliny jest tym, co katoliccy teologowie nazywają 
«niezasłużoną łaską», niekonieczną do zbawienia, ale potencjalnie pomocną, któ-
rą w przypadku jej otrzymania należy zaakceptować, składając za nią dzięki”56. 
Huxley w wielu miejscach swojego tekstu wikła się w sprzeczności. W katoli-
cyzmie owa „niezasłużona łaska” prowadzi bowiem do uświadomienia sobie 
„celu […] ludzkiego życia”, do czego nie jest w stanie doprowadzić człowieka 
zażywanie jakiegokolwiek narkotyku. Mimo to jednak Huxley stawia znak rów-
ności między chrześcijańskim doświadczeniem mistycznym a doświadczeniem 
indukowanym środkami psychoaktywnymi („doznanie po zażyciu meskaliny jest 
tym, co katoliccy teologowie nazywają «niezasłużoną łaską»”).

Przedstawione przeze mnie analizy mają charakter jedynie cząstkowy i od-
wołują się do wybranych aspektów kategorii estetycznych (chociaż poruszam 
również ich aspekt etyczny). Wymiar tych analiz jest przy tym ściśle teoretyczny. 
Mówiąc o doświadczeniu mistycznym, nie jesteśmy bowiem w stanie sformu-
łować jego ostatecznej defi nicji, a przy tym nie możemy zgłębić jego natury, 
gdyż jedyny materiał badawczy, do którego mamy dostęp, stanowią świadec-
twa pisemne związane z rzeczywistością konkretnych doświadczeń. Nie mamy 
możliwości dokonania ich przekonującej i ostatecznej weryfi kacji – wobec nie-
dostępności całościowej prawdy o doświadczeniu mistycznym należy z tego 
rodzaju prób zrezygnować. Samo dążenie do uchwycenia istoty doświadczenia 
mistycznego jest jednak niezwykle cenne, podobnie jak wartościowe są choćby 
niewielkie fragmenty, przebłyski prawdy o naturze przeżyć religijnych. 

Celem niniejszego tekstu było wskazanie na pewne cechy dystynktywne 
chrześcijańskiego doświadczenia mistycznego, które dobrze widać na tle do-
świadczeń o zupełnie innej – jak zakładam – naturze. Porządkowanie wiedzy 
dotyczącej tego zagadnienia, dokonywane na drodze tworzenia swoistej typo-
logii doświadczeń mistycznych, jest istotne, niemniej jednak głównym celem 
badaczy powinno być doskonalenie defi nicji mistyki. Wypracowanie ostatecz-
nej, zadowalającej deskrypcji tego fenomenu prawdopodobnie nie jest możli-
we, istotne jest jednak budowanie pewnego spójnego paradygmatu, w ramach 
którego doświadczenia takie mogą być rozumiane i opisywane. Niniejszy tekst 
stanowi pewną propozycję odróżniania mistyki chrześcijańskiej od przeżyć tę 
mistykę naśladujących, a narzędziem tego odróżnienia była kategoria kiczu.

56  H u x l e y, Drzwi percepcji, s. 44.

„Dzika świętość” i kicz



344

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Bała, Maciej. “Filozofi a mistyki.” Studia Philosophiae Christianae 43, no. 1 (2007): 
87–98.

Bastide, Roger. Le sacré sauvage, et autres essais. Paris: Payot, 1975.
—–—. “Dzika świętość.” Translated by Jacek Jan Pawlik. Konteksty: Polska Sztuka 

Ludowa 62, no. 1 (2008): 23–31.
Bertholet, Alfred, and Hans Freiherr von Campenhausen. Wörterbuch der Religionen. 

Stuttgart, Verlag Kröner, 1985.
Broch, Hermann. “Kilka uwag o kiczu.” Translated by Danuta Borkowska. In Broch, 

Kilka uwag o kiczu i inne eseje. Translated by Danuta Borkowska, Jan Garewicz, 
and Ryszard Turczyn. Warszawa: Czytelnik, 1998.

Comte-Sponville, André. Duchowość ateistyczna. Translated by Elżbieta Aduszkie-
wicz. Warszawa: Wydawnictwo Czarna Owca, 2011.  

Dinzenbacher, Peter. “Wstęp.” In Leksykon mistyki. Translated by Bogusław Widła 
and  edited by Peter Dinzenbacher. Warszawa: Verbinum—Wydawnictwo Księży 
Werbistów, 2002.

Gogola, Jerzy Wiesław. “‘Noc ciemna.’ Wprowadzenie.” In Jan od Krzyża, Dzieła. Trans-
lated by Bernard Smyrak. Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2010.

Hendrykowski, Marek. “Kłopoty z kiczem fi lmowym.” In Niedyskretny urok kiczu: 
Problemy fi lmowej kultury popularnej. Edited by Grażyna Stachówna. Kraków: 
Universitas, 1997.

Huxley, Aldous. Drzwi percepcji. Translated by Piotr Kołyszko. In Huxley, Drzwi 
percepcji. Niebo i piekło. Translated by Piotr Kołyszko and Henryk Waniek. War-
szawa: Wydawnictwo Przedświt, 1981.

—–—. Drzwi percepcji. Niebo i piekło. Translated by Piotr Kołyszko and Henryk 
Waniek. Warszawa: Wydawnictwo Przedświt, 1981.

Jan od Krzyża, Droga na Górę Karmel. In Jan od Krzyża, Dzieła. Translated by 
Bernard Smyrak. Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2010.

—–—. Znam dobrze źródło: Śpiew duszy cieszącej się poznaniem Boga przez wiarę. 
In Jan od Krzyża, Dzieła. Translated by Bernard Smyrak. Kraków: Wydawnictwo 
Karmelitów Bosych, 2010.

Kłoczowski, Jan Andrzej. “O kiczu w religii i miłości: Z o. Janem Andrzejem Kło-
czowskim OP, dominikaninem, fi lozofem religii, rozmawia Sławomir Rusin.”  
https://opoka.org.pl/biblioteka/P/PR/o-kiczu-w-religii.html.

Kowalska, Faustyna. Dzienniczek. Miłosierdzie Boże w duszy mojej. Warszawa: Zgro-
madzenie Sióstr Matki Bożej, 1979. https://www.faustyna.pl/zmbm/dzienniczek-
sw-siostry-faustyny/.

Kowalski, Piotr. “Religijność potoczna: Notatki na temat kiczu i religii.” In Dekada 
Literacka, no 3–4 (185–186) (2002): 35–42.

Lüscher, Christian, and Mark A. Ungless. “The Mechanistic Classifi cation of Addic-
tive Drugs.” PLoS Med., no. 3 (11) (2006), https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
articles/PMC1635740/?tool=pmcentrez.

Ks. Krzysztof SASUŁA



345

Moles, Abraham André. Kicz, czyli sztuka szczęścia. Translated by  Anita Szczepańska 
and Ewa Wende. Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy, 1978.

Nowakowski, Janusz. “Meskalina.” In Podręczny słownik chemiczny. Edited by Ro-
muald Hassa, Janusz Mrzigod, and Janusz Nowakowski. Katowice: Wydawnictwo 
Videograf II, 2004. 

Otto, Rudolf. Świętość: Elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek do ele-
mentów racjonalnych. Translated by Bogdan Kupis. Wrocław: Thesaurus Press, 
1993.

Pilch, Jerzy. “Łatwość kiczu: O tandecie w sztuce, polityce i obyczajach: Z Jerzym Pil-
chem rozmawiają Krzysztof Burnetko i Michał Nawrocki.” Tygodnik Powszechny, 
no. 5 (2795) (2003). Feb. 2,  2003. http://www.tygodnik.com.pl/numer/279505/
pilch.html.

Piotrowska, Roma. “Między religią, sztuką a kiczem.” http://www.racjonalista.pl/
kk.php/s,4597.

Poprzęcka, Maria. “Przy klatce z niedźwiedziami.” Tygodnik Powszechny, no 7 (2953) 
(2006). https://www.tygodnikpowszechny.pl/przy-klatce-z-niedzwiedziami-129978.

“Rozporządzenie Ministra Zdrowia z dnia 17 sierpnia 2018 r. w sprawie wykazu 
substancji psychotropowych, środków odurzających oraz nowych substancji psy-
choaktywnych.” Dziennik Ustaw 2018, item 1591. https://gis.gov.pl/wp-content/
uploads/2018/08/Rozporz%C4%85dzenie-w-spr.-SP-%C5%9AO-i-NSP.pdf. 

Sontag, Susan. “Notatki o kampie.” Translated by Wanda Wartenstein. Literatura na 
Świecie, no. 9 (1979): 309–16.

Szkłowski, Wiktor Borisowicz. “Sztuka jako chwyt.” Translated by Ryszard Łużny. 
In Teoria badań literackich za granicą: Antologia. Vol. 2. Od przełomu antypo-
zytywistycznego do roku 1945. Part 3. Od fenomenologii do egzystencjalizmu. 
Estetyzm i New Criticism. Translated by Krystyna Krzemień-Ojak, et al., and 
edited by Stefania Skwarczyńska. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1986.

Urbański, Stanisław. “Duchowość integrująca Europę.” In Duchowość Europy. Edited 
by Marek Szymula. Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2000.

—–—. Teologia modlitwy: Studium ascetyczno-mistyczne dwudziestolecia międzywo-
jennego z uwzględnieniem duchowości szkoły zmartwychwstańczej. Warszawa: 
Wydawnictwo UKSW, 1990.

Tajber, Artur. “East-Etyka (East-Ethics).” https://tajber.asp.krakow.pl/A.R.T./Artur_
Tajber_text_05.html.

Tatarkiewicz, Władysław. “Dwa pojęcia formy.” Przegląd Filozofi czny 45, no. 1–2 
(1949): 87–101.

Zdybicka, Zofi a J. “Bóg—Osobowa Prawda i Miłość—ostatecznym celem czło-
wieka.” Człowiek w Kulturze 19 (2007): 111–24. http://dlibra.kul.pl/Conten-
t/33810/38308_V-31560_Bog---osobowa-Prawda.pdf. 

Zinnbauer, Brian J., Kenneth I. Pargament, Brenda Cole, Mark S. Rye, Eric M. Butter, 
Timothy G. Belavich, Kathleen M. Hipp, Allie B. Scott, and Jill L. Kadar. “Reli-
gion and Spirituality: Unfuzzying the Fuzzy.” Journal for the Scientifi c Study of 
Religion 36, no. 4 (1977): 549–64.

„Dzika świętość” i kicz



346

ABSTRAKT / ABSTRACT

Ks. Krzysztof SASUŁA – „Dzika świętość” i kicz. Uwagi o mistyce – w aspekcie 
estetycznym, etycznym, psychologicznym i teologicznym

DOI 10.12887/32-2019-3-127-18

Artykuł jest próbą opisania różnicy między chrześcijańskim doświadczeniem 
mistycznym a doświadczeniem indukowanym środkami psychoaktywnymi 
(które również często zyskuje miano „mistycznego”). W jej opisie przydatna 
okazała się kategoria kiczu, głównie w ujęciu Hermanna Brocha. Pojęcie ki-
czu zostało zaadaptowane do refl eksji o doświadczeniu religijnym, w związku 
z czym przedstawiono, w jaki sposób należy je rozumieć w odniesieniu do 
takiego doświadczenia i w odróżnieniu od znaczenia tego pojęcia w dziedzinie 
sztuki. Autor stosuje przede wszystkim metodę porównawczą, zestawiając tek-
sty dotyczące chrześcijańskiego przeżycia mistycznego (m.in. świadectwa Jana 
od Krzyża) oraz przeżycia indukowanego zażyciem narkotyków (głównym 
źródłem są Drzwi percepcji Aldousa Huxleya). Do najważniejszych problemów 
poruszonych w trakcie analiz należy relacja piękna i prawdy, która inaczej się 
prezentuje w chrześcijańskim doświadczeniu mistycznym, a inaczej w przy-
padku religijnej wizji narkotycznej, określanej w artykule mianem religijnego 
kiczu. Istotnym pojęciem jest tu „dzika świętość” – eklektyczna, nieukierunko-
wana ściśle przestrzeń symboliki religijnej, która łączy się z wizją narkotyczną 
i jest znacząco różna od uporządkowanego, włączonego w konkretny system 
religijny doświadczenia mistyka chrześcijańskiego.
 
Słowa kluczowe: mistyka, mistycyzm, chrześcijaństwo, piękno, kicz, dzika 
świętość

Kontakt: Instytut Jana Pawła II, Wydział Filozofi i, Katolicki Uniwersytet 
Lubelski Jana Pawła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
Tel. 81 44453217 
E-mail: krzysztof.sasula@gmail.com

Fr. Krzysztof SASUŁA – The “Savage Sacred” and Kitsch: Some Remarks on the 
Aesthetic, Ethical, Psychological, and Theological Aspects of Mysticism

DOI 10.12887/32-2019-3-127-18

The article is an attempt to describe the difference between the Christian mys-
tical experience and the experience induced by psychoactive drugs (which is 
also frequently described as “mystical”). In order to introduce the borderline 
between the two types of experience the author employs the category of kitsch, 
as worked out by Hermann Broch, simultaneously describing how to under-
stand the concept of kitsch in its application to the analysis of the experience 
induced by psychoactive drugs. The author uses the comparative method, jux-
taposing texts on the Christian mystical experience (e.g. those by St. John of 

Ks. Krzysztof SASUŁA



347

the Cross) with The Doors of Perception by Aldous Huxley. Among the most 
important issues discussed by the author is that of the relationship between 
truth and beauty, which is rendered differently in the case of each of the two 
types of experience in question. A drug incited religious vision is described as 
kitschy. An important concept used throughout the analyses is that of the ‘wild 
sacred,’ as introduced by Roger Bastide. The ‘wild sacred’ denotes an eclectic, 
unordered space of religious symbolism engendered by a narcotic vision and, as 
such, opposed to the experience of a Christian mystic, which is part of a specifi c 
religious belief system.

Keywords: mysticism, mystical visions, Christianity, beauty, kitsch, the ‘wild 
sacred’

Contact: John Paul II Institute, Faculty of Philosophy, John Paul II Catholic 
University of Lublin, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
Phone: +48 81 44453217
E-mail: krzysztof.sasula@gmail.com

„Dzika świętość” i kicz


