
351

Wojciech KACZMAREK

OD DOŚWIADCZENIA CZŁOWIEKA DO MIŁOŚCI OSOBY
Osoba i relacje osobowe w twórczości literackiej

Karola Wojtyły–Jana Pawła II

Dramat Adama polegał na tym, że jego „ja” nie potrafi ło wyjść ku „ja” drugiego 
człowieka, a zatem w pełni go zaafi rmować. Proces „przenikania człowieka”, 
który rozpoczął się w nim podczas pracy nad obrazem „Ecce Homo”, a następ-
nie trwał i rozwijał się w kontakcie z biedakami z miejskiej ogrzewalni, odsłonił 
przed nim słabość natury ludzkiej, która sama z siebie nie jest w stanie odtworzyć 
wpisanego weń obrazu Boga.

Stwierdzenie, że problematyka antropologiczna, a przede wszystkim za-
gadnienie osoby, stanowi pierwszoplanowy temat twórczości naukowej Karola 
Wojtyły, może nie wydawać się odkrywcze. Podobny pogląd rzadko bywa 
jednak formułowany w odniesieniu do literackiego dorobku tego autora. Woj-
tyła należał do fi lozofów i myślicieli akceptujących ścisły, podporządkowany 
wymogom naukowym i dyscyplinie metodologicznej sposób prowadzenia 
badań oraz świadomie stawiających granicę między prowadzeniem refl eksji 
naukowej a realizacją twórczości literackiej, choć tak w jednym, jak i w dru-
gim obszarze wykazywał tę samą wrażliwość, przedstawiał ten sam sposób 
postrzegania świata i posługiwał się podobnym językiem. 

W niniejszych rozważaniach pragnę zwrócić uwagę na pewien wymiar 
jednolitości fi lozofi i i poezji Wojtyły w ich ujmowaniu relacji osobowych. Jako 
fi lozof obejmował on swoim oglądem całe spektrum relacji, których osoba 
ludzka doświadcza w kontakcie z inną osobą. Twórczość literacka dawała mu 
natomiast szansę, by ukazywać te relacje w ich ukierunkowaniu nie tylko na 
inną osobę ludzką, ale także na Osoby Boskie. Można powiedzieć, że odnie-
sienia te są w pewnym sensie nawet bardziej wyraziste w poezji i dramatach 
Wojtyły niż w jego antropologii, „osoba” jest bowiem także – i pierwotnie 
– pojęciem teatralnym, ściśle związanym z pojęciem „prosopon”: pojęciem 
maski1, która umożliwia z jednej strony relację osoby z nią samą, z drugiej 
zaś jej relacje z innymi osobami, a ostatecznie z Wielkim Reżyserem, który 
ów wymiar prosopon ustalił2. Świadomy tych zależności, Wojtyła zbudował 
bardzo interesującą – jak się wydaje – wizję literacką i teatralną osoby: wizję 

1  Por. R.R.  C h o d k o w s k i, Teatr grecki, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2003, 
s. 202-207.

2  Na temat relacji prosopon–persona zob. J. R a t z i n g e r, Znaczenie osoby w teologii, 
tłum. R. Skrzypczak, „Personalizm” 2005, nr 8, s. 35-48.

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 351-376
DOI 10.12887/32-2019-3-127-19



352

opartą na biblijnym i w pewnym sensie także teatralnym akcie stworzenia czło-
wieka  n a  o b r a z  i  p o d o b i e ń s t w o  Boże3. Ten obraz i podobieństwo 
dotyczą właśnie człowieka jako osoby, osoba ludzka jest bowiem podobna do 
Osoby Jezusa, Boga-Człowieka.

Powstająca współcześnie literatura przedmiotu w coraz większym stopniu 
potwierdza, że tekstów literackich Wojtyły w istocie nie należy oddzielać od 
jego dociekań fi lozofi cznych, chociaż badacze wskazują też na niezależność 
dyskursu, który autor prowadził – odpowiednio – w ramach poezji i w ramach 
fi lozofi i. Pewną istotną cechę wzajemnej zależności tych obszarów w myśli 
Wojtyły podkreśla Mirosława Ołdakowska-Kufl owa: „Charakterystyczne jest, 
iż wszystkie postaci ukazane w poezji Papieża Polaka obdarzone są niezwy-
kle pogłębioną samoświadomością. Swoje dzieło o antropologiczno-etycznym 
charakterze, Osoba i czyn, po zdefi niowaniu tytułowych pojęć oraz ich wza-
jemnej relacji, Autor rozpoczyna od studium świadomości człowieka”4.

Zarówno w poezji, jak i w dramatach Wojtyły pojawia się szereg pojęć fi lo-
zofi cznych, a należą do nich: „osoba”, „fakt człowieka”, „czyn”, „doświadcze-
nie człowieka” i „poznanie prawdy bytu”. Pojęcia te, mimo że zakotwiczone 
są w języku potocznym, wyznaczają też jednak perspektywę fi lozofi czną i to 
właśnie do niej Wojtyła nawiązuje w swoich utworach literackich. W pod-
jętych tu refl eksjach trzeba zatem przede wszystkim zdefi niować pojęcie  
o s o b y. W tekstach fi lozofi cznych Wojtyła łączył metafi zyczną antropologię 
tomistyczną z analizą fenomenologiczną, podkreślając jedyność i niepowta-
rzalność osoby. Jego konkluzja jest bardzo jasna: „Osoba zawsze jest jednostką 
natury rozumnej, jak głosi pełna defi nicja Boecjusza: «persona est rationalis 
naturae individua substantia». Tym niemniej ani pojęcie natury (rozumnej), 
ani też jej indywidualizacja zdają się nie oddawać owej specyfi cznej pełni, 
jaka odpowiada pojęciu osoby. Owa pełnia to nie tylko konkretność, to już ra-
czej jedyność i niepowtarzalność. Język potoczny dysponuje tutaj lapidarnym, 
a zarazem dosadnym wyrażeniem zaimkowym: osoba – to ktoś. Ów zaimek 
jest kapitalnym skrótem semantycznym, natychmiast bowiem wywołuje sko-
jarzenie, a w nim porównanie i przeciwstawienie do «coś». Zidentyfi kowanie 
osoby jako suppositum domaga się uwzględnienia owej różnicy, jaka zachodzi 
pomiędzy «ktoś» a «coś»”5 . 

3  W ten sposób ujmuje akt stwórczy, a zarazem akt odkupienia człowieka Hans Urs von Baltha-
sar (zob. H.U.  v o n  B a l t h a s a r, Teodramatyka, tłum. W. Szymona OP i in., t. 1, Prolegomena, 
tłum. M. Mijalska, M. Rodkiewicz, W. Szymona OP, Wydawnictwo M, Kraków 2005).

4  M.  O ł d a k o w s k a - K u f l o w a, Blask Słowa. Inspiracja biblijna w twórczości literackiej 
Jana Pawła II, Instytut Teologii Biblijnej „Verbum”, Kielce 2004, s. 12.

5  K.  W o j t y ł a, Osoba i czyn, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, 
red. T. Styczeń, W. Chudy, J. Gałkowski, A. Rodziński, A. Szostek, Towarzystwo Naukowe KUL, Lub  -
lin 2000, s. 123.

Wojciech KACZMAREK



353

Znamienne jest to, że do języka dyskursu antropologicznego autor w miej-
sce pojęcia aktu ludzkiego (łac. actus humanus) wprowadza nowe słowo, 
a mianowicie „czyn”, które można interpretować też jako „actus personae”. 
Czyn osoby staje w centrum manifestowania się osoby wobec innych ludzi, 
wszak człowiek, „bytuje wspólnie z innymi”6.

Wojtyła przywraca pierwotny sens doświadczeniu, wskazując, że  p o z n a-
n i u   p r z e d m i o t u  zawsze towarzyszy odkrywanie jego wartości. W prze-
ciwieństwie do tego stanowiska, doświadczenie ujmowane bywa w myśli współ-
czesnej jako wynik abstrakcji obiektywizującej dane doświadczenia, przy czym 
ów pierwotny ładunek uczuciowy wobec  p r z e d m i o t u  poznania ulega wów-
czas uchyleniu. Analizując myśl fi lozofi czną Karola Wojtyły, Rocco Buttiglione 
podkreśla istotny związek etyki i metafi zyki w jego pracach, które pozwalają 
odkrywać prawdę bytu poprzez poznanie moralne7. Na potrzeby naszej analizy 
ważna jest wyłaniająca się z Wojtyłowskiej myśli fi lozofi cznej koncepcja osoby 
uwikłanej w działanie i w relacje z innymi osobami. Koncepcja ta, co prawda, 
znalazła swój teoretyczny wyraz w Osobie i czynie, dziele z roku 1967, ale warto 
podkreślić, że już znacznie wcześniej sformułowana została w dziełach literac-
kich Wojtyły. Wyraźnie skrystalizowany osobowy wymiar człowieka pojawia 
się na przykład w dramacie Brat naszego Boga8, datowanym na lata 1945-1950. 
Jak zatem manifestuje się w tym dziele osoba ludzka? 

6  Tamże,  s. 302.
7  Por. R.  B u t t i g l i o n e, Myśl Karola Wojtyły, tłum. J. Merecki, Instytut Jana Pawła II KUL, 

Lublin 2010, s. 125
8  Zob. K.  W o j t y ł a, Brat naszego Boga, w: Karol Wojtyła, „Poezje. Dramaty. Szkice”. Jan 

Paweł II, „Tryptyk rzymski”, red. M. Skwarnicki, Wydawnictwo Znak, Kraków 2004. Tekst ten był 
już wielokrotnie interpretowany przez wybitnych literaturoznawców, między innymi przez Stefana 
Sawickiego (zob. S. S a w i c k i, Trylogia dramatyczna Karola Wojtyły, w: Dramat i teatr religijny 
w Polsce, red. I. Sławińska, W. Kaczmarek, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1991, s. 447-456), 
Krzysztofa Dybciaka (zob. K. D y b c i a k, Karol Wojtyła jako dramaturg, w: Inspiracje religijne 
w literaturze, red. A. Merdas RSCJ, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa 1983, s. 54-67), 
i Mirosławę Ołdakowską-Kufl ową (zob. M.  O ł d a k o w s k a - K u f l o w a, „Brat naszego Boga” 
Karola Wojtyły na tle literackich kreacji postaci Adama Chmielowskiego, w: Karol Wojtyła / Jan 
Paweł II wobec tradycji kultury polskiej, red. G. Halkiewicz-Sojak, A. Komorowska, B. Łuczak, 
M. Sokulski, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2015, s. 321-347) W ostatnim okresie Zofi a 
Zarębianka zaproponowała odczytanie tego dramatu w świetle encykliki Jana Pawła II Dives in 
misericordia. Autorka nie podjęła jednak zasadniczego pytania o sposób, w jaki bohater dramatu 
całkowicie wyrzeka się siebie, by stać się jednym z biedakami, w których odkrywa cierpiącego Chry-
stusa. Brak odniesienia do Wojtyłowej koncepcji osoby sprawia, że wysiłki interpretacyjnie autorki 
okazują się mało owocne i zatrzymują się na ukazaniu zewnętrznego wymiaru działań człowieka, 
nie prowadząc do odsłonięcia sposobu urzeczywistniania przezeń – poprzez jego czyny – Bożego 
miłosierdzia, wspólnotowości i braterstwa (zob. Z. Z a r ę b i a n k a, Koncepcja miłosierdzia zawar-
ta w dramacie „Brat naszego Boga” Karola Wojtyły w świetle encykliki „Dives in misericordia” 
Jana Pawła II, w: taż, Spotkanie ze Słowem. O twórczości literackiej Karola Wojtyły, Pasaże, Kra-
ków 2018, s. 151-163).

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



354

„PRÓBA PRZENIKNIĘCIA CZŁOWIEKA”

W Bracie naszego Boga centralnym zagadnieniem okazuje się człowiek 
„wewnętrzny”, ujęty w dynamice poznawczej wobec świata i wobec drugiego 
człowieka. Tym, co wybitnie odróżnia Wojtyłę nie tylko od innych autorów 
prac literackich, ale też od innych antropologów, jest fakt, iż stawia on pytanie: 
W jaki sposób człowiek  s t a j e  s i ę  i  j e s t  o s o b ą? Dogłębna refl eksja 
nad osobą, pojawiająca się już w tym dramacie Wojtyły, była niewątpliwie 
owocem jego znajomości praktyki teatralnej oraz istoty relacji osobowych, 
uzewnętrzniającej się w praktyce scenicznej. Zasadniczy cel utworu stano-
wiła próba  p r z e n i k n i ę c i a  człowieka, którą trzeba rozumieć jako 
pragnienie dotarcia do źródeł człowieczeństwa. Dramat poświęcony postaci 
Adama Chmielowskiego od samego początku nie miał być tekstem hagiogra-
fi cznym ani też historycznym9. Założenia autora były inne, pozahistoryczne. 
We wstępie pisał: „Będzie to próba przeniknięcia człowieka. Sama postać jest 
ściśle historyczna. Niemniej pomiędzy samą postacią a próbą jej przeniknięcia 
przebiega pasmo dla historii niedostępne. W ogóle bowiem człowiek ma to 
do siebie, że niepodobna go wyczerpać historycznie. Pierwiastek pozahisto-
ryczny w nim tkwi, owszem, leży u źródeł jego człowieczeństwa. Próba zaś 
przeniknięcia człowieka łączy się z sięganiem do tych źródeł”10. Nieco dalej 
zaś doprecyzowywał swoją myśl: „Zawsze bowiem uwagę naszą musi przykuć 
fakt. Fakt człowieczeństwa – i to konkretnego człowieczeństwa; założyliśmy, 
że taki fakt nie jest już wyłącznie historyczny”11.

W jaki sposób ma się jednak dokonać owo przeniknięcie? Według Woj-
tyły może się to stać jedynie poprzez doświadczenie człowieka jako osoby: 
doświadczenie człowieka jako siebie. Wyjaśnienie tej relacji znajdujemy 
w Osobie i czynie: „Kiedy jednak mowa o doświadczeniu człowieka, to chodzi 
nade wszystko o fakt, że człowiek styka się, tzn. nawiązuje kontakt poznaw-
czy z sobą samym. Kontakt ten ma charakter doświadczalny poniekąd wciąż, 
a równocześnie za każdym razem, kiedy zostaje nawiązany. […] Zachodzą 
w nim momenty bardziej wyraziste, a prócz tego cały ciąg momentów mniej 
wyrazistych, a wszystkie one składają się na swoisty całokształt doświadczenia 
tego człowieka, którym jestem ja sam. Doświadczenie to składa się z wielości 
doświadczeń i stanowi jakby ich sumę lub raczej wypadkową”12.  

9  W analizie tej wykorzystuję swoje wcześniejsze obserwacje (zob. W.  K a c z m a r e k, Prze-
niknąć człowieka. Osoba i Słowo w dramaturgii Karola Wojtyły, „Zeszyty Naukowe KUL” 47(2004) 
nr 3(187), s. 31-41).

10  W o j t y ł a, Brat naszego Boga, s. 314.
11  Tamże.  
12  T e n ż e, Osoba i czyn, s. 51.

Wojciech KACZMAREK



355

W dramacie Brat naszego Boga autor, wychodząc od konkretnego  f a k t u  
c z ł o w i e c z e ń s t w a, jak gdyby  o d  z e w n ą t r z, kieruje się ku jego isto-
cie, a więc  d o  w e w n ą t r z, ku przestrzeni, w której rozgrywa się prawdziwy 
dramat Adama – brata Alberta. W punkcie wyjścia mamy więc konkretnego 
człowieka, żyjącego w historycznym czasie i w realiach konkretnej biografi i13. 
Droga do świętości, którą osiągnął późniejszy brat Albert14, okazała się drogą 
do wnętrza, a dokładniej, do odkrycia jego jedności z Chrystusem15. Świę-
tość objawiła się w jego przypadku w czynach prowadzących go do punktu, 
w którym mógł  s t a ć  się  j a k  c h l e b, a zatem ofi arować się drugiemu 
człowiekowi, tak jak Chrystus ofi arował się wszystkim ludziom. Tym zaś, 
co w dramacie Wojtyły sprawia, że możliwe staje się  p r z e n i k n i ę c i e  
c z ł o w i e k a, wniknięcie w przestrzeń wnętrza Adama i poznanie doko-
nującego się tam procesu przemiany jego osobowości, jest ujawnienie relacji 
łączącej jego „ja”, rozumianego jako podmiot poznawczy, z „ty” drugiego 
człowieka. Adam uznaje, że warunek tej relacji stanowi afi rmacja drugiego 
w jego godności osobowej: gdy pozostaje on niezależnym, innym „ja”. 

W istocie dramat Adama polegał na tym, że jego „ja” nie potrafi ło wyjść 
ku „ja” drugiego człowieka, a zatem w pełni go zaafi rmować. Proces „przeni-
kania człowieka”, który rozpoczął się w nim podczas pracy nad obrazem Ecce 
Homo, a następnie trwał i rozwijał się w kontakcie z biedakami z miejskiej 
ogrzewalni, odsłonił przed nim słabość natury ludzkiej, która sama z siebie 
nie jest w stanie odtworzyć wpisanego weń obrazu Boga: „Przecież nie mogę 

13  Różne sposoby kształtowania tej postaci przez autora w tekstach dramatycznych: w brulionie 
zatytułowanym Brat Albert i w tekście Brat naszego Boga, przedstawiła Mirosława Ołdakowska-
-Kufl owa (zob. M. O ł d a k o w s k a - K u f l o w a, „Brat naszego Boga” Karola Wojtyły na tle 
literackich kreacji postaci Adama Chmielowskiego). Badaczka podjęła to zagadnienie po raz kolejny 
po ogłoszeniu brulionowej wersji Brata naszego Boga przez ks. Jana Machniaka (zob. J. M a c h n i a k, 
Święty brat Albert Chmielowski w myśli Karola Wojtyły – Jana Pawła II, Wydawnictwo św. Stanisława 
BM, Kraków 2013, s. 45-98 – tekst rękopisu z roku 1945). Duchowy portret bohatera tego dramatu 
znacznie różni się od obrazu postaci wykreowanej w ostatecznej wersji Brata naszego Boga. (zob. 
M. O ł d a k o w s k a - K u f l o w a, O obrazie, podobieństwie i udziale w widzeniu, czyli sztuka 
według Karola Wojtyły, „Ekspresje. Expressions. Rocznik Literacko-Społeczny Stowarzyszenia Pi-
sarzy Polskich za Granicą” 6(2015), s. 183-188). Obecnie wczesne „wersje” tego dramatu ukazały się 
w wydaniu krytycznym dzieł Karola Wojtyły (zob. K. W o j t y ł a, [Przyjaciel naszego Boga], w: K.  W o j-
t y ł a, J a n  P a w e ł II, Dzieła literackie i teatralne, red. J. Popiel i in., t. 1, Juwenilia (1938-
-1946), red. J. Popiel, Wydawnictwo Znak, Kraków 2019, s. 247-304; zob. też: M.  B u r g h a r d t, 
J.  M a c h n i a k, [Przyjaciel naszego Boga]. Uwagi edytorskie, w: Wojtyła, Jan Paweł II, Juwenilia 
(1938-1946), s. 477-495.

14  Jan Paweł II beatyfi kował Brata Alberta w roku 1983 na Błoniach krakowskich, a w roku 
1989 w Rzymie dokonał jego kanonizacji (por.  J a n  P a w e ł II, Dar i Tajemnica. W pięćdziesiątą 
rocznicę moich święceń kapłańskich, Wydawnictwo św. Stanisława BM, Kraków 1996, s. 32-34). 

15  Zob. A. K u r n i k, Odkrywanie świętości. „Brat naszego Boga” Karola Wojtyły, w: Prze-
strzeń słowa. Twórczość literacka Karola Wojtyły–Jana Pawła II, red. Z. Zarębianka, J. Machniak, 
Wydawnictwo św. Stanisława BM, Kraków 2006, s. 387-395.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



356

miłować równocześnie, bo nie mogę miłować po połowie. Są to dla mnie dwie 
otchłanie, które ciągną. Nie można pozostawać ciągle w połowie drogi między 
jedną a drugą”16. 

Aby zbliżyć się do ludzi z ogrzewalni, Adam będzie ostatecznie musiał 
wyrzec się siebie i w ten właśnie sposób się z nimi zjednoczyć. Takiemu dąże-
niu „ja” ku drugiemu „ja” towarzyszy jednak lęk przed utratą siebie. Dylemat, 
przed którym stanął Adam, dotyczył w gruncie rzeczy jego relacji do siebie 
i do Boga: Adam dostrzegł bowiem, że stracić życie dla tych biedaków, wyrzec 
się siebie, by się z nimi zjednoczyć, można tylko wtedy, gdy najpierw całko-
wicie zjednoczy się z Bogiem, wedle słów Chrystusa: „Bo kto chce zachować 
swoje życie, straci je, a kto straci swe życie z mego powodu, ten je zachowa” 
(Łk 9,24). 

Dokonujący się w Adamie proces wewnętrzny autor dramatu określił jako 
„przetwarzanie sobą”17, jako etap będący konsekwencją odkrycia w każdej 
osobie ludzkiej obrazu Boga i jej podobieństwa do Boga. Wojtyła przedstawia 
ten proces, ukazując pracę Adama przy sztaludze nad obrazem Ecce Homo. 
Malarz prowadził wewnętrzny dialog ze swoim dziełem. W didaskaliach, które 
zawierają zarówno dyspozycje dla inscenizatora, jak i pytania oraz refl eksje 
dramaturga, pojawiają się zdania: „Adam z obrazem człowieka. Człowieka- 
-Chrystusa. Ecce Homo. Czy właśnie ten obraz musiał narosnąć w jego duszy 
od widzenia ludzi opuszczonych? Los obrazu i los człowieka. Adam jest ma-
larzem. Przybory leżą na ziemi. Rzecz dzieje się znowu w nim”18.

Obraz Chrystusa wywołał w Adamie zaskakujący zwrot: zapragnął on 
zbliżyć się do spotkanych w ogrzewalni biedaków, zjednoczyć się z nimi19, 
ale wciąż nie wiedział, jak ma się to stać w praktyce. Dopiero przekreśle-
nie własnej woli Adama – owego muru, który oddzielał go od innych ludzi, 
a w konsekwencji rezygnacja z własnej projekcji dobra i służby, pozwoliły mu 
zjednoczyć się z ludźmi, do których poszedł i z którymi zamieszkał. Tajemni-
ca niedokończonego portretu powróci jednak i zostanie rozwiązana w scenie 
spotkania Adama z napotkanym przy miejskiej latarni żebrakiem. Początkowo 
malarz chciał mu pomóc, ale podjęte działania zatrzymał tajemniczy TAMTEN 
– ktoś do tego momentu mało sprecyzowany. Najpierw wydaje się, że jest to 

16  W o j t y ł a, Brat naszego Boga, s. 352.
17  Tamże, s. 320. 
18  Tamże, s. 348.
19  Działania, które Adam wkrótce podejmie, odpowiadają ujęciu, jakie reprezentował John 

Henry Newman w swojej metodzie personacji, zgodnie z którą osoba stanowi klucz do poznania 
całej rzeczywistości. Jeśli Bóg objawia się zawsze jako Osoba i do swojej Osoby odnosi wszystkie 
elementy objawiania się człowiekowi, to również człowiek jako osoba poznaje najgłębiej drugiego 
w jego byciu osobą (zob. B. G a c k a, Metoda personacji Johna H. Newmana, „Zeszyty Naukowe 
KUL” 36(1993) nr 1-4(141-144), s. 57-70).

Wojciech KACZMAREK



357

jakiś „cień” Adama, że to jego własne myśli, sumienie lub inteligencja, ale 
okazuje że się, że TAMTEN jest demonem. Adam, chcąc pomóc biedakowi, 
zapytał: „Czemu tu stoisz?”20. Zanim jednak otrzymał odpowiedź, TAMTEN 
odciągnął go od próby udzielenia pomocy żebrakowi:

– Ależ cicho! Nie przerywaj mu snu –
– Snu? Jest wyraźnie wycieńczony i z wycieńczenia... – (nie kończy). A przy tym 

jest w nim coś więcej niż żebrak oparty o latarnię.
– Czyżby? Nic o tym nie wiem21.

W identyfi kacji TAMTEGO pomaga Adamowi jednak motyw obrazu i po-
dobieństwa.

– A właśnie. W nim jest obraz.
– Ach tak, dla ciebie wszystko ma wartość obrazu. Jesteś malarz.
– Obraz pozamalarski. Obraz nieuchwytny mojemu oku, a który trawi od dawna 

moją duszę.
– Nie poddawaj się. Odstąp. Zapomnij.
ADAM (jakby nie dosłyszał): Obraz i podobieństwo.
– Podobieństwo? Czyje?
– Nie wiesz! Więc jednak jest sfera w mojej myśli, której u ciebie brak. Więc 

ty jednak nie wyrastasz z mojego umysłu jak własna moja myśl. Ha, odkryłem cię. 
Odkryłem cię tym obrazem i podobieństwem, którego nie chcesz znać, o którym nie 
chcesz wiedzieć... choć wiesz – – 

A, czekaj – obraz i podobieństwo. Widzisz – on jest dzieckiem, on jest synem. 
Ja tak samo. Ty…

– Ja nie. Nigdy.
– Nie? – A zatem wielkie zwierciadło świata w tobie świeci pustką, matową 

pustką twojego bytu, której nie rozświetla nic22.

Ostatecznie Adam rozpoznaje w TAMTYM kusiciela, demona, który nie 
chce mieć udziału w Boskim podobieństwie wpisanym we wnętrze każdego 
człowieka. W fi nalnym momencie sceny Adam bierze na swoje ramiona włó-
częgę, mówiąc:

– No chodź, przyjacielu. Nie mówisz nic? Ręce... ho, zmarzłeś... Nie możesz 
iść... No, chodź!

(prawie go wlecze na plecach)
– No, chodź. Uratowałeś mnie23.

20  W o j t y ł a, Brat naszego Boga, s. 347.
21  Tamże. 
22  Tamże.
23  Tamże, s. 348.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



358

Adam odkrywa w żebraku nie tylko kogoś, kto potrzebuje pomocy, ale wpisa-
ne weń obraz i podobieństwo do Chrystusa i ostatecznie dostrzega, że dzięki temu 
spotkaniu on sam został  u r a t o w a n y, to znaczy wyrwany z życia „dla siebie”. 
Po tym zdarzeniu, gdy wraca do pracy nad Ecce Homo, wypowiada słowa:

Ty musisz przybrać dla mnie ten kształt.
Ten kształt, który obejmuję duszą, i te plamy barw na płótnie – i Ty w tylu 

ludziach – to jedno –
(z wysiłkiem)
– To jedno!
(odstępuje jeszcze na krok)
Przecież tak Cię utrwalę w tylu, tylu ludziach24.

Dokonującą się przemianę wewnętrzną Adama, narastający w nim proces 
„przetwarzania”, utożsamić teraz możemy z odnajdywaniem przezeń Boga 
w sobie samym i w drugim człowieku, w relacji będącej wyznacznikiem bycia 
osobą25. Adamowi wydaje się, że dokonał już wyboru, że jest już gotów wyrzec 
się siebie i zjednoczyć stać się z biedakami z ogrzewalni, ale ostatni „akord” 
dokonującej się w nim przemiany nastąpi dopiero po spotkaniu z Mówcą. 

Będzie on „kusił” Adama i biedaków z ogrzewalni przemianą, jaka mo-
głaby w nich nastąpić pod wpływem rewolucji. Jej gwałtowność zmieniłaby 
struktury społeczne, które są odpowiedzialne za niesprawiedliwy podział dóbr 
i doświadczaną przez nich nędzę. Trzeba tylko posłużyć się „siłą gniewu”, jaka 
w nich drzemie, i wykorzystać ją w powszechnej rewolucji. Adam zauważa 
jednak, że Mówca traktuje mieszkańców ogrzewalni całkowicie przedmioto-
wo. W istocie nie interesuje go ich los ani ich godność i zabiega on jedynie 
o ich udział w rewolucji społecznej, wzywa do walki politycznej26. Adam prze-
ciwstawia Mówcy inną drogę wyjścia: Losu biedaków nie zmienią struktury 
społeczne ani nawet dobra ziemskie, potrzebują oni czegoś więcej: odkrycia, 
że są osobami, że noszą w sobie ogromną wartość, że są stworzeni na obraz 
i podobieństwo Boga. Ta pewność doprowadzi Adama do ostatecznej decyzji, 
by zamieszkać wraz z nimi w ogrzewalni. Jego „ja” wtopi się w wymiar wspól-
noty, którą będzie tworzyć wiele ludzkich „ja”, by pojawiło się dobro wspólne, 
pozwalające odkryć wartość życia „pełnego wszelkich dóbr”, życia „w planie 

24  Tamże, s. 349n.
25  Analizując ten dramat, Zofi a Zarębianka woli mówić o pewnych postawach, poprzez które 

wyraża się świętość bohatera i jego „profi l wewnętrzny” (por. Z a r ę b i a n k a, Koncepcja mi-
łosierdzia zawarta w dramacie „Brat naszego Boga” Karola Wojtyły w świetle encykliki „Dives 
in misericordia” Jana Pawła II, s. 99). Nie ma to jednak związku z prezentowaną przez Wojtyłę  
koncepcją odkrywania  o s o b y w  relacji do  i n n y c h  o s ó b  i do  B o g a.

26  W Osobie i czynie Wojtyła wskazuje, że zarówno indywidualizm, przez stawianie dobra jed-
nostki ponad dobrem wspólnym, jak i totalizm podporządkowujący jednostkę i jej dobro społeczeń-
stwu, są dwoma formami ograniczania uczestnictwa (por.  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 312-315).

Wojciech KACZMAREK



359

Boga”. Stanie się tak za sprawą odkrycia obrazu i podobieństwa do Boga, jakie 
każdy człowiek nosi w sobie. Służąc biedakom, Adam w wolnym akcie oddaje 
swoje „ja” tym, do których został posłany. Wojtyła wróci do tej relacji, opisując 
ją również językiem fi lozofi cznym: „W relacji: «ja»–«ty» odnajdujemy w róż-
nych postaciach tę drogę, jaką przechodzi układ: soi–autrui («ja»–«drugi»), 
jeżeli ma się ukształtować jako autentyczna communio personarum”27.

W fi nalnej scenie Adam pyta, jak oddać się drugiemu, jak przekreślić swoje 
„ja”, by mogło się ono zatopić w „ja” innego. Dylemat ten Adam przedstawia 
spowiednikowi, licząc na jakieś rozwiązanie:

[Adam] – Cóż mi powiesz na to, mój ojcze?
[Spowiednik] – Daj się kształtować miłości28.

Odpowiedź spowiednika: „Daj się kształtować miłości”, znaczy: Daj się 
prowadzić Bogu. Bohater wciąż jednak nie widzi rozwiązania praktycznego. 
Nie wie, jak ma zrealizować tę relację. Dlatego pojawia się pytanie: 

[Adam] – Jak? 
[Spowiednik] – Nie wiem. Twoja miłość jest twoją własnością, jest dobrem tobie 

udzielonym. Ja nie mogę sądzić twej miłości aż do najmniejszych jej drgnień – 
[Adam] – Gdybyś jednak zechciał przeważyć. Nakazać coś lub zakazać, odrzu-

cić lub uznać – 
[Spowiednik] – To są zbyt wielkie sprawy i zbyt ważne. Takich spraw nie nakazuje 

się miłości. Pomyśl. Nasz Pan dokonuje przez nią tylu dóbr, tylu ogromnych dóbr. Ona 
nas łączy z Nim bardziej niż cokolwiek innego. Bo w niej odmienia się wszystko29.

Kenoza, na którą decyduje się Adam, ma dokonać się nie tylko w warstwie 
idei czy przewartościowania posiadanej przez niego wizji życia, ale w czynie, 
który doprowadzi go do życia wśród ubogich i do bycia z nimi w jedności. 
W ten sposób dramat Wojtyły odkrywa najgłębszy wymiar ludzkiego istnienia 
wyrażonego w kerygmacie św. Pawła: Szczęście polega na tym, by nie żyć dla 
siebie, ale dla Boga30.

„DAĆ SIĘ PROWADZIĆ MIŁOŚCI”

Ślady obrazu i podobieństwa osoby do Boga, mocno uwidocznione w Bra-
cie naszego Boga, pojawiają się także w późniejszych tekstach literackich 

27  Tamże, s. 455.
28  T e n ż e, Brat naszego Boga, s. 352.
29  Tamże.
30  Por. 2 Kor 5,15;  Dz 20,35.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



360

Wojtyły. Wyraźne są zwłaszcza w dramacie Przed sklepem jubilera31, napisa-
nym w roku 1960. Również sytuacje tam opisane rozgrywają się w przestrzeni 
wewnętrznej, domaga się tego bowiem natura miłości; tym razem jednak owa 
przestrzeń wewnętrzna postaci służy autorowi do ukazania zagrożeń, na jakie 
narażona jest miłość. Pierwsze z nich to brak relacji międzyludzkich izolujący 
osobę od innych osób. Drogą do pełnej miłości okazuje się w tym tekście 
wolność oddania się osoby drugiej osobie. Ten sam warunek miłości wskazany 
został w paralelnym do dramatu Przed sklepem jubilera dziele fi lozofi cznym 
Wojtyły zatytułowanym Miłość i odpowiedzialność32, pochodzącym również 
z roku 1960. Autor stwierdza tam, że każda osoba ludzka „jest z natury panem 
siebie samej (sui iuris), i że nie może siebie innej osobie przekazać w całości 
czy też odstąpić, jest bowiem alteri incommunicabilis”33. „Właśnie dlatego 
samej naturze osoby sprzeciwia się najgruntowniej, aby była ona przedmiotem 
użycia”34 – dodaje. Jest jednak wyjątek od tej zasady, a mianowicie relacja mi-
łości. Wojtyła pisze: „Może natomiast osoba x oddać siebie osobie y z miłości 
oraz jako współtwórca tego zjednoczenia osób, jakie niesie z sobą miłość. 
Oddać siebie z miłości – to znaczy właśnie aktem swej wolnej woli powie-
rzyć swoją własną osobę drugiej, w ten sposób np. kobieta przez małżeństwo 
powierza swoją osobę mężczyźnie”35. 

W dramacie Przed sklepem jubilera ukazane zostały trzy pary małżeń-
skie poszukające realizacji swoich celów w kontekście powołania do świę-
tości, które wpisane jest w sakrament małżeństwa. Owe trzy pary to jakby 
trzy możliwe wybory, których dokonuje człowiek, pragnąc zrealizować swój 
zamysł szczęścia, życia pełnego. Drogi bohaterów dramatu tworzą labirynt: 
wiele z nich to drogi zamknięte, ślepe, prowadzące na manowce. Tylko jedna 
prowadzi do celu, którym jest świętość. Klucz do tak rozumianej pełni czło-
wieczeństwa stanowi zdanie się na Boga, oddanie mu swojego „ja”, by w za-
mian otrzymać Jego miłość. Jedna z bohaterek dramatu, Teresa, wypowiada 
tę prawdę w sentencji: „Przyszłość zależy od miłości”36. Myśl ta jest jakby 
echem słów, które od swojego spowiednika usłyszał Adam Chmielowski: Daj 
się prowadzić miłości. 

Inna bohaterka tego samego dramatu, Anna, w obliczu rozpadu swojego 
małżeństwa szuka kogoś, z kim mogłaby rozpocząć „nowe” życie. Pragnie 
więc sprzedać swoją obrączkę ślubną, by w ten sposób zamknąć wygasły roz-

31  Zob. K. W o j t y ł a, Przed sklepem jubilera, w: Karol Wojtyła, „Poezje. Dramaty. Szkice”. 
Jan Paweł II, „Tryptyk rzymski”, s. 393-446.

32  Zob. t e n ż e, Miłość i odpowiedzialność, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1960.
33  Tamże, s. 66.
34  Tamże,
35  Tamże.
36  T e n ż e, Przed sklepem jubilera, s. 410.

Wojciech KACZMAREK



361

dział życia małżeńskiego ze Stefanem. Gdy staje przed jubilerem, okazuje się, 
że przedmiot nic nie waży:

[...] „Obrączka ta nic nie waży,
waga stale wskazuje zero
i nie mogę wydobyć z niej
ani jednego miligrama.
Widocznie mąż pani żyje –
wtedy żadna obrączka z osobna
nic nie waży – ważą tylko obie.
Moja waga jubilerska 
ma tę właściwość,
że nie odważa metalu,
Lecz cały byt człowieka i los”37.

Mimo zerwanych relacji w Annie trwa  z a p i s  planu Boga, który w sakra-
mencie złączył jej historię z historią Stefana. I choć Anna chce realizować swój 
plan, od tajemniczego powiernika jej trosk, Adama, dowie się o Oblubieńcu, 
który będzie niebawem przechodził ulicami miasta, i który może odmienić 
jej los.

ADAM
[...] Oblubieniec idzie tą ulicą i chodzi każdą z ulic! Jakże mam ci dowieść 

tego, że jesteś oblubienicą. Trzeba by teraz przebić jakąś warstwę twojej duszy, tak 
jak przebija się warstwę poszycia i gleby poszukując źródła wody pośród zieleni 
lasu38. 

Jakże wielkie było zdumienie Anny, gdy biegnąc za Oblubieńcem, zoba-
czyła w jego obliczu twarz swego niekochanego męża, Stefana:

ANNA
Zobaczyłam twarz, której nienawidzę, i zobaczyłam też twarz, którą powinnam 

miłować. Dlaczego wystawiasz mnie na taką próbę?

ADAM
W twarzy Oblubieńca każdy z nas odnajduje podobieństwo twarzy tych, w któ-

rych uwikłała nas miłość po tej stronie życia i egzystencji. Wszystkie są w Nim39.

Zaimek „Nim”, pisany wielką literą, odsyła wprost do Chrystusa, w Nim 
bowiem ukryty jest los każdego człowieka. Miłość oblubieńcza odkrywa 
w każdym człowieku obraz Boga. Adam wskazuje Annie, że jedynym „le-

37  Tamże, s. 416.
38  Tamże, s. 426n.
39  Tamże, s. 428.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



362

karstwem”, które może przezwyciężyć jej frustrację, jest miłość. W Miłości 
i odpowiedzialności Wojtyła pisał, że miłość oblubieńcza, będąca szczytem 
miłości między mężczyzną a kobietą, prowadzi do ich wzajemnego oddania 
się sobie z miłości. Zakłada ona jednak relację obustronną i w tym tkwi jej 
piękno – ale też i ryzyko, tylko bowiem w relacji do Boga, powierzając Mu 
siebie, człowiek może być pewien miłości i oddania. W przypadku relacji 
międzyludzkiej jawi się jednak niebezpieczeństwo, że być może żadna z osób 
nie będzie potrafi ła żyć w wymiarze daru z siebie albo też jedna z nich nie 
będzie realizować swego oddania z całą wielkodusznością, że nie będzie ona 
relacji tej respektować i że wykorzysta ją egoistycznie40. Ten ostatni przypadek 
pozostaje w jakiejś mierze udziałem Anny z dramatu Przed sklepem jubilera, 
chociaż zraniona żona przyzna się też do swojej winy i do wycofania się z re-
lacji wobec męża:

Nie chciałam się czuć jak przedmiot,
którego nie można utracić,
gdy się raz już posiadało na własność.
Czy w tym wszystkim był jakiś egoizm?
– Z pewnością czyniłam za mało,
by Stefana wytłumaczyć przed sobą.
Bo czyż miłość ma być kompromisem?
Czy nie winna wciąż rodzić się z walki
O miłość drugiego człowieka?41

W Miłości i odpowiedzialności autor przedstawia szczegółowy opis takie-
go przypadku: „Osoba rzuca tutaj niejako siebie samą na szalę miłości. Mał-
żeństwo tego się właśnie domaga od mężczyzny i od kobiety – stąd jego moc 
atrakcyjna: ludzie szukają w nim jakiejś pełnej realizacji miłości. [...] Tkwi 
w tym coś, co może się wydać wręcz paradoksem. Oto miłość jak powiedziano 
z natury swojej prowadzi do maximum rozwoju osoby. W niej i przez nią osoba 
ludzka osiąga największą pełnię swego «istnienia». A równocześnie miłość 
sama najgłębiej wyraża się właśnie w oddaniu własnej osoby drugiej osobie, 
jak gdyby w zagubieniu siebie w drugim”42. 

Paradoks miłości wyrażonej w całkowitym powierzeniu się drugiemu, prze-
żywały wszystkie przedstawione w dramacie pary małżeńskie. Wzajemność to 

40  Życie w wymiarze „daru z siebie samego”, czyli daru bezinteresownego wobec drugiej osoby,  
jest według Karola Wojtyły szczególną dyspozycją osoby, która doświadcza zarówno samoposiada-
nia, jak i samopanowania: „Tylko ten mianowicie, kto sam siebie posiada, może też siebie samego 
oddać – i to oddać bezinteresownie. I tylko ten, kto sobie samemu panuje, może też z siebie samego 
uczynić dar – i to znowu dar bezinteresowny” (t e n ż e, Osobowa struktura samostanowienia, 
w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, s. 431).

41  T e n ż e, Przed sklepem jubilera, s. 413.
42  T e n ż e, Miłość i odpowiedzialność, s. 67.

Wojciech KACZMAREK



363

w przypadku miłości synonim odpowiedzialności. W wymogu wzajemności 
kryje się także tajemnica miłości oraz jej dramat. Za Emmanuelem Lévinasem 
moglibyśmy powiedzieć, że w „innym” trzeba odkryć „twarz” Boga43: oddanie 
się drugiej osobie będzie wówczas prowadziło do maksimum rozwoju osoby. 
W oparciu o swoją wiedzę fi lozofi czną Wojtyła wyznaczał bohaterom swoich 
utworów literackich trudną ścieżkę dociekań, odnoszącą się do poznania natu-
ry Boga i natury człowieka. Odcinał się przy tym zdecydowanie od tez teolo-
gii apofatycznej44. Dla bohaterów dramatu poznanie Boga równoznaczne jest 
z poznaniem Jego planu zbawienia człowieka. Człowiek zraniony grzechem 
pierworodnym często żyje tylko dla siebie, a tymczasem – jak zaświadcza 
św. Paweł, „za wszystkich umarł (Chrystus) po to, aby ci, co żyją, już nie żyli 
dla siebie, lecz dla Tego, który za nich umarł i zmartwychwstał” (2 Kor 5,15). 

Temat ten podejmował Karol Wojtyła także w innych swoich tekstach lite-
rackich. W pochodzącej z roku 1965 Wędrówce do miejsc świętych pisał:

Moje miejsce jest w Tobie. Twoje miejsce jest we mnie. Jest to wszakże miejsce 
wszystkich ludzi. A przecież nie jestem na nim pomniejszony przez wszystkich. 
Jestem bardziej sam (niż gdyby nie było nikogo innego): jestem sam na sam. I zara-
zem jestem przez wszystkich pomnożony w Krzyżu, który na tym miejscu stał. To 
pomnożenie – a nie pomniejszenie – pozostaje tajemnicą: Krzyż idzie pod prąd45.

A w jego Wigilii wielkanocnej 1966 Chrystus wołał do człowieka:

Do Ciebie wołam, Człowieku, Ciebie szukam – w którym
historia ludzi może znaleźć swe Ciało.
Ku tobie idę, i nie mówię „przybądź”,
ale po prostu „bądź”46.

 
„Bądź”, forma czasownika „być” w trybie rozkazującym, wskazuje na 

konieczność oczekiwania na interwencję Chrystusa, której wymiar jest wy-

43  Por.  E. L é v i n a s, Całość i nieskończoność. Esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, 
Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2012, s. 41-43. Por. też: J. T i s c h n e r, Filozofi a  dramatu. 
Wprowadzenie, Instytut Wydawniczy Znak, Kraków 2001, s. 51.

44  Jak zauważa Mirosława Ołdakowska-Kufl owa, Wojtyła wielokrotnie podkreślał, że „czło-
wiek jest w stanie poznać Boga przynajmniej na tyle, na ile jest mu to potrzebne, by wejść w osobową 
relację z Nim” (M. O ł d a k o w s k a – K u f l o w a, „Kim jest On?”. Obraz Boga w twórczości 
Karola Wojtyły–Jana Pawła II, w: Karol Wojtyła–Jan Paweł II artysta słowa, red. M. Ołdakow-
ska-Kufl owa, W. Kaczmarek, Wydawnictwo KUL, Lublin 2015, s. 68) i że „Bóg czasem bardziej 
przemawia milczeniem, znaczącym milczeniem, o ile człowiek pozostaje w relacji z Nim” (tamże), 
a „taka relacja zasługuje na miano spojenia osób” (tamże).

45  K.  W o j t y ł a, Wędrówka do miejsc świętych, w: Karol Wojtyła, „Poezje. Dramaty. Szkice”. 
Jan Paweł II, „Tryptyk rzymski”, s. 141.

46  T e n ż e, Wigilia wielkanocna 1966, w: Karol Wojtyła, „Poezje. Dramaty. Szkice”. Jan Paweł II,
 „Tryptyk rzymski”, s. 143.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



364

zwalający i zbawczy. Pełna realizacja bytu osobowego jest bowiem możli-
wa tylko w relacji do Boga. Z tego powodu refl eksja Wojtyły kieruje się ku 
prawdzie metafi zycznej. Wskazuje on jednak, że relacje osobowe rodzą się 
zawsze w doświadczeniu, które należy pojmować jako urzeczywistnianie 
poznania w aspekcie wartości47. Dla Wojtyły odpowiedź na egzystencjalne 
pytanie o sens życia, o istotę bycia osobą, nie jest możliwa bez odniesienia 
się do prawdy w znaczeniu prawdy metafi zycznej, której źródło pozostaje 
poza bytem ludzkim. W tym właśnie sensie Wojtyła dokonał zasadniczego 
przełomu w fenomenologicznym myśleniu o człowieku. Uznał bowiem, że 
immanencja bytu-dla-siebie, oparcie się w uzasadnianiu ludzkich czynów na 
subiektywnych danych wewnętrznych, jest niewystarczającą podstawą dla 
zbudowania adekwatnego pojęcia osoby. Opcja indywidualistyczna w myśle-
niu o człowieku, oparta tylko na cogito, podkreśla wyłącznie autonomię osoby 
i nie pozwala na realizację jej pełni ani wolności. Warunkiem tej realizacji jest 
natomiast prawda – lecz nie prawda „tworzona” przez człowieka, lecz jedynie 
przezeń odkrywana48. 

Uchwycenie relacji wolności do prawdy ujawnia się również w tekstach 
poetyckich Karola Wojtyły. W wizji nakreślonej w Wigilii wielkanocnej 1966 
łączy on prawdziwą wolność człowieka z miłością, która jest w tym tekście 
traktowana jako synonim prawdy:

Przez tyle pokoleń idziemy – każdy z nas idzie – na spotkanie wolności,
która się nie sprzeciwi miłości, ale miłością wypełni.
Przez tyle pokoleń idziemy – każdy z nas idzie – w stronę swej własnej 

wolności.
Czy wolność jest próżnią…49

Zawieszenie myśli, na które wskazuje wielokropek, to jakby pytanie bez 
odpowiedzi. W kolejnej sekwencji poeta opisuje jednak zły użytek, jaki czło-
wiek może czynić z wolności.

47  Z tego powodu wielu fi lozofów, na przykład ks. Kazimierz Kłósak, Jerzy Kalinowski, Mie-
czysław Gogacz, ks. Stanisław Kamiński czy o. Mieczysław A. Krąpiec, odmawiało uznania Osoby 
i czynu za rozprawę fi lozofi czną. Ich uwagi krytyczne zostały opublikowane w „Analecta Craco-
viensia” (zob. K. K ł ó s a k, Teoria doświadczenia człowieka w ujęciu Kardynała Karola Wojtyły, 
„Analecta Cracoviensia” 1973-1974, nr 5-6, s. 81-84; J.  K a l i n o w s k i, Metafi zyka i fenomenolo-
gia osoby ludzkiej. Pytania wywołane przez „Osobę i czyn”, „Analecta Cracoviensia” 1973-1974, nr 5-6, 
s. 63-71; M. G o g a c z, Hermeneutyka „Osoby i czynu” (Recenzja książki Księdza Kardynała Ka-
rola Wojtyły „Osoba i czyn”, Kraków 1969), „Analecta Cracoviensia” 1973-1974, nr 5-6, s. 125-138;
ks. S.  K a m i ń s k i, Jak fi lozofować o człowieku?, „Analecta Cracoviensia” 1973-1974, nr 5-6, 
s. 73-79; M.A.  K r ą p i e c OP, Książka Kardynała Karola Wojtyły monografi ą osoby jako podmiotu 
moralności, „Analecta Cracoviensia” 1973-1974, nr 5-6, s. 57-61).

48  Por.  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 198.
49  T e n ż e, Wigilia wielkanocna 1966, s. 150n. 

Wojciech KACZMAREK



365

(Wielką próżnią człowieka i próżnią historii – na tej próżni zaszczepiono bogac-
two i ubóstwo, zwycięstwo i klęskę – na tej próżni łamano piony i ścieśniano hory-
zonty – granice wolności – wolność potwierdzała się wciąż – wolność przewyższyła 
ludzi – odchodzili ludzie, nie wiedząc, że jej nadużyli – gdy wiedzieli, odchodzili 
z poczuciem winy – czasem spadały głowy – wolność pozostawała wielką próżnią 
do wypełnienia)50.

I pointuje te rozważania słowami:

Wypełniłeś naszą wolnością TWÓJ ZNAK51.

Znakiem tym, jak wynika z kontekstu całego wiersza, jest Krzyż Jezusa: 
źle wykorzystana wolność kończy się właśnie tą formą zniszczenia człowie-
ka, której symbolem jest Ukrzyżowany. Tak manifestuje się wolność, która 
pozbawiona została odniesienia do prawdy.

„FAKT CZŁOWIECZEŃSTWA”

Prawda i poszukiwanie prawdy są też w człowieku związane z odnajdy-
waniem  o b r a z u  B o ż e g o  w osobie ludzkiej i jej  p o d o b i e ń s t w a  
do Boga. Życie człowieka przedstawia się wówczas jako swoiste itinerarium 
prowadzące do zgłębienia istoty istnienia, do punktu pierwotnego, którym jest 
stwórczy akt Boga. Proces ów dokonuje się – w przekonaniu Wojtyły – po-
przez doświadczenie, poprzez  f a k t  c z ł o w i e c z e ń s t w a  wyznaczony 
przez trzy rodzaje relacji, w które wkracza osoba: do siebie samej, do innych 
osób bytujących obok niej i do Boga, który jest niepoznawalny i inny, ale 
którego obecność jest dla poznającego „ja” nieredukowalna. Inny człowiek 
i Bóg jawią się zatem w osobowym doświadczeniu człowieka i dopiero ono 
pozwala lepiej usytuować i zrozumieć istotny wymiar poznania, którego pod-
miotem jest „ja”.

W tekstach literackich Wojtyły relacje stanowiące o istocie doświadczenia 
ludzkiego są najpełniej widoczne w misterium zatytułowanym Promieniowa-
nie ojcostwa52. Jedynym światem utworu jest tu świat wnętrza osoby:

Oto stale powraca myśl, że powinienem w każdym człowieku odnaleźć siebie 
– szukając nie od zewnątrz, lecz od wewnątrz –53 

50  Tamże, s. 151.
51  Tamże.
52  Zob. t e n ż e, Promieniowanie ojcostwa (misterium), w: Karol Wojtyła, „Poezje. Dramaty. 

Szkice”. Jan Paweł II, „Tryptyk rzymski”, s. 447-480.
53  Tamże, s. 447.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



366

Refl eksję obecną w tym misterium jeszcze mocniej uniwersalizuje uka-
zana w nim droga wewnętrzna w poznaniu Boga i człowieka stworzonego 
na Jego obraz i podobieństwo. Główną postacią dramatu jest Adam. Można 
powiedzieć, że Adam to postać reprezentująca każdego człowieka. Adam to 
poszukujący sensu swojego życia Everyman. W części pierwszej utworu, za-
tytułowanej „Adam”, bohater dokonuje autoprezentacji:

Od tylu lat żyję jak człowiek wygnany z głębszej mojej osobowości, a równo-
cześnie skazany na to, by ją zgłębiać. W ciągu tych lat docierałem do niej w nieusta-
jącym trudzie, często jednak myślałem z przerażeniem, że ją gubię – że oto zaciera 
się pośród procesów historii, gdzie decyduje ilość, czyli masa. To wszystko wiąże 
się z imieniem Adam, które noszę. Jest to imię, poprzez które muszę się spotykać 
z każdym człowiekiem – równocześnie zaś w tym właśnie imieniu to, co wnosi każdy 
człowiek, może zezwyczajnieć, a nawet może się zdewaluować. Trudne mam imię. 
Ileż razy myślałem, że muszę zatrzeć swoje ślady, że siebie samego muszę zatrzeć, 
by w ten sposób utożsamić się z każdym człowiekiem, którego dzieje pisze tłum54.

Adam organizuje narrację we wszystkich cząstkach dzieła55. W utworze 
chodzi nie tylko o niego jako o konkretnego człowieka, przybranego ojca 
Moniki z drugiej części dramatu, ale właśnie o kogoś, kto reprezentuje wszyst-
kich ludzi. Pytanie o sens życia stawiane przez człowieka – Adama – wiąże 
bowiem Wojtyła z prezentacją istoty ojcostwa i macierzyństwa, które są w sa-
mym Bogu. Dramat staje się w ten sposób swoistym poematem o narodzinach 
do życia pełnego. Adam poszukuje drogi do tej pełni nie na zewnątrz osoby, 
ale w jej wnętrzu.  

Zasadnicze pytanie, które stawia jako pierwsze, dotyczy relacji między 
planem życia, który nosi w sobie, a planem Bożym, w którym zawarta jest 
pełnia człowieczeństwa. 

Lękam się słowa „moje”, choć równocześnie miłuję to, co w nim się zawiera. 
Lękam się jednak, gdyż słowo to stawia mnie zawsze wobec Ciebie. Analiza słowa 
„moje” prowadzi mnie zawsze do Ciebie. I oto ja wolę nawet zrezygnować z posługi-
wania się nim, niż odnajdować w Tobie ostateczny jego sens. Chcę bowiem wszystko 

54  Tamże.
55  Próbę wniknięcia w przeżycia wewnętrze głównego bohatera dramatu podjęła w interesują-

cym studium Emanuela Bednarczyk-Stefaniak. Stosując fenomenologiczną metodę wglądu w  myśli 
i samoświadomość bohaterów utworu, pokazała skomplikowany wymiar ich wewnętrznego świata 
i przeżywanych przez nich relacji osobowych. Cenne jest też zestawienie uzyskanych wyników ana-
lizy dramatu z  refl eksją fi lozofi czną podjętą przez Karola Wojtyłę w Osobie i czynie (zob. E.  B e d-
n a r c z y k - S t e f a n i a k, „Adamie, przyjmij promieniowanie ojcostwa, Adamie – stań się 
dzieckiem”. Studium dramatu Karola Wojtyły pt. Promieniowanie ojcostwa, „Wrocławski Przegląd 
Teologiczny” 27(2019) nr 1, s. 181-206).  

Wojciech KACZMAREK



367

mieć przez siebie, a nie przez Ciebie. Jest to nonsens – ilu jednak ludzi zaprzęgło 
się w służbę tego nonsensu?56

Trwanie w „nonsensie życia” ma konsekwencje: rodzi bytową samotność.

Chociaż jestem jak człowiek, którego można wyłączyć przed nawias i znów 
podstawić pod dzieje wszystkich ludzi, jakby ich wspólny mianownik – to jednak 
pozostaję samotny. Łatwiej mi czuć się samotnym, niż myśleć o śmierci. Samotności 
także nikt nie nazywa grzechem. Łatwiej mi czuć się samotnym niż winnym grzechu. 
Ale przecież wiem, kim był Adam i kim jest. Stanął on kiedyś na pograniczu ojcostwa 
i samotności. Któż go odciął od ludzi, kto uczynił samotnym pośród nich wszystkich? 
A jeśli samotnym stał się z własnej woli?57

Z refl eksji prowadzonych przez Adama wypływa wniosek, że samotność 
jest wynikiem oderwania się od Boga:

Najdziwniejsze zaś jest to, co zawsze okazuje się w końcu: że nigdy nie jesteś 
przeciwko mnie. Wchodzisz w to, co ja nazywam samotnością, i rozbijasz opór, który 
Ci stawiam. […] Kształtujesz mnie i rozwijasz wbrew temu, co sobie wyobrażam 
o własnym „ja” i o wszystkich ludziach – a jednak czynisz to zgodnie z tym, czym 
jestem58. 

Na przykładzie Adama Wojtyła pokazuje, że Bóg „działa”, zawsze respek-
tując wolność człowieka, a równocześnie kształtując go w taki sposób, by mógł 
osiągnąć pełnię – by mógł miłować:

Chcesz, abym miłował. Trafi asz do mnie przez dziecko, przez maleńką córeczkę 
lub synka – i mój upór słabnie. Nie pozostaje nic z tej samotności, którą usiłuję 
przeciwstawiać się Tobie – Ty natomiast wyrażasz się głęboko. I przestaję nawet 
stopniowo odczuwać, że to Ty wyrażasz siebie we mnie, a stopniowo zaczynam 
mniemać, że to ja wyrażam siebie w sobie59. 

Tytułowy proces  p r o m i e n i o w a n i a  o j c o s t w a  wyraża się zatem 
w zaproszeniu, które Bóg kieruje do człowieka, by ten uczestniczył w Jego 
„dawaniu życia”. Jeden z najprzenikliwszych interpretatorów Promieniowa-
nia ojcostwa, Zbigniew W. Solski, wskazywał: „[Dramat ten – W.K.] ukazuje 
duchową wędrówkę człowieka w poszukiwaniu własnej tożsamości. Samotny 
mężczyzna pokonuje trzy etapy peregrinatio pro Christi amore, aby odnaleźć 

56  W o j t y ł a, Promieniowanie ojcostwa (misterium), s. 450.
57  Tamże, s. 448n.
58  Tamże, s. 451.
59  Tamże.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



368

odpowiedzi na zasadnicze pytania o sens swojej egzystencji, relację z Bogiem, 
najbliższą rodziną, a poprzez rodzinę z innymi ludźmi i całym światem”60. 

Oderwany od Boga, od źródła życia, człowiek jest sam i pozostaje za-
mknięty w sobie. Samotność jest zatem zaprzeczeniem promieniowania ojco-
stwa: zatrzymuje życie w sobie, a nie dając go drugiemu, nie rodzi miłości. 
Stefan Sawicki, interpretując zasadnicze przesłanie dramatu, napisał z kolei: 
„Promieniowanie ojcostwa to rzecz o przezwyciężaniu zamknięcia, egoizmu, 
narcyzmu, bolesnej samotności, nie tyle przez określoną wspólnotę społeczną, 
czy wspólnotę przekonań, ile przez realność Bożego ojcostwa, poprzez konty-
nuację tego ojcostwa, ale i przez akceptację swojego wobec Boga synostwa. 
To misterium naszej jedności, w perspektywie osobowej, z Ojcem, który jest 
– przywołuje Wojtyła głęboko obecne w poezji toposy – jedyną Drogą i osta-
tecznym Źródłem”61.

Perspektywa osobowych relacji człowieka z Bogiem okazuje się kluczowa 
w odczytaniu tego niezwykłego dzieła. Podążając tropem myśli Józefa Tisch-
nera, który także poddał dramat Wojtyły analizie, można by powiedzieć, że 
aby móc w pełni realizować swój byt osobowy, „ja” nie powinno nigdy kwe-
stionować drugiego „ja”. W przekonaniu Tischnera w każdym spotkaniu osób 
Wojtyła widzi  p r o m i e n i o w a n i e  t w ó r c z e j  w z a j e m n o ś c i: „Ja 
dzięki tobie staję się sobą i ty dzięki mnie stajesz się sobą”62. W „ja”, w którym 
człowiek rozpoznaje swój fakt bycia osobą, znajduje się bowiem źródło jego 
relacji osobowej do Boga.

Według Wojtyły zasadniczym problemem egzystencji ludzkiej jest prze-
kroczenie progu oddzielającego człowieka od innych ludzi. Egzystencja ta, 
skażona grzechem i zanurzona w „niewoli śmierci”, z której człowiek nie 
może sam się wyzwolić, potrzebuje zbawczej interwencji Chrystusa, „aby 
uwolnić tych wszystkich, którzy całe życie przez bojaźń śmierci podlegli byli 
niewoli” (Hbr 2,15). 

Bez interwencji Boga spotkanie osób jest więc niemożliwe, człowiek bo-
wiem, wskutek grzechu odłączony od Jego miłości, pozostaje samotny i „za-
mknięty” w kręgu śmierci. Promieniowanie ojcostwa pokazuje, że wyborowi 
dobra moralnego przez bohatera towarzyszy zmaganie z presją owego „za-
mknięcia w sobie”. W stanie, w którym znajduje się bohater, relacje osobowe, 
w których pozostaje, ulegają redukcji do oczekiwanego przezeń efektu. Chce 
on przede wszystkim osiągnąć pełnię poznania i nie akceptuje niepewności, 

60  Z.W.  S o l s k i, Ojcostwo i tożsamość, w: Przestrzeń słowa. Twórczość literacka Karola 
Wojtyły–Jana Pawła II, s. 335.

61  S a w i c k i, Trylogia dramatyczna Karola Wojtyły, s. 452.
62  Ks. J. T i s c h n e r, Promieniowanie twórczej wzajemności, w: Twórczość Karola Wojtyły. Ma-

teriały z sesji zorganizowanej z okazji 46. Kongresu Eucharystycznego we Wrocławiu, red. Z.W. Solski, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1998, s. 43.

Wojciech KACZMAREK



369

kruchości ani ułamkowości w poznawaniu rzeczywistości. Wojciech Chudy 
zauważył: „Kluczowym [...] elementem personalizmu Wojtyły jest koncepcja 
samostanowienia, będąca «teoretycznym hymnem» na cześć wolności osoby. 
Człowiek jako osoba, odkrywszy prawdę – w szczególności prawdę moralną – 
sam musi stawić czoła odpowiedzialności związanej z tym odkryciem. Ma do 
wyboru: pójść za wskazaniem prawdy – i urzeczywistnić siebie jako osobę, albo 
rozminąć się z prawdą, zrobić unik wobec jej wskazań – i oddalić swoje urzeczy-
wistnienie, inaczej: zdeformować w jakimś stopniu swoje bycie osobowe”63. 

Problem samostanowienia osoby w odniesieniu do jej relacji z drugimi, 
najmocniej, a zarazem całościowo zarysowany właśnie w Promieniowaniu 
ojcostwa, ukazują wyraźnie także teksty poetyckie Wojtyły. Fundamentalna 
prawda, że człowiek jest istotą relacyjną, domaga się określenia przebiegu jego 
relacji z innymi osobami. Mówiąc o intersubiektywności ludzkiego czynu, któ-
ry stanowi kategorię poznawczą „ja” zwróconego w stronę innego człowieka, 
Wojtyła w poezji i w dramacie najczęściej używał terminu „uczestnictwo”64. 
Termin ten lepiej opisywał działania, które człowiek podejmuje wspólnie z in-
nymi, realizując osobowy wymiar swojego bytowania65. Drugi, z którym czło-
wiek nawiązuje relację, nigdy nie może być przedmiotem ani instrumentem, 
nie może zostać „użyty” tak, jak używane są rzeczy. Relacja zawsze ujmuje 
drugiego w jego podmiotowości66. 

Ujęcie istoty bytu jest ze względu na poznawczą przygodność człowieka 
z konieczności cząstkowe, a relacje w których ujawnia się „ja”, w praktyce 

63  W. C h u d y, Na odsiecz prawdzie o osobie ludzkiej, w: Buttiglione, Myśl Karola Wojtyły, 
s. 17n.

64  Problematyce tej Wojtyła poświęcił czwarty rozdział swojej pracy Osoba i czyn, zatytuło-
wany właśnie „Uczestnictwo” (zob. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 301-335).  

65  W refl eksji fi lozofi cznej, którą Karol Wojtyła zawarł w Osobie i czynie, ważny jest aspekt 
przekraczania przez człowieka immanencji bytu-dla-siebie i samostanowienia poprzez wartości 
moralne wyrażone w czynie i decydujące o spełnianiu się osoby. Autor stwierdza: „Wartości moralne 
bowiem są tak istotne dla osoby, że prawdziwe jej spełnienie dokonuje się nie tyle przez sam czyn, 
ile przez moralną dobroć tego czynu. Zło zaś moralne stanowi raczej o nie-spełnieniu, chociaż oso-
ba również wówczas spełnia czyn” (tamże, s. 197). Myśl Wojtyły odnajdziemy także w nauczaniu 
Soboru Watykańskiego II: „Człowiek [...] nie może odnaleźć się w pełni inaczej, jak tylko poprzez 
bezinteresowny dar z siebie samego” (Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele 
w świecie współczesnym Gaudium et spes, nr 24, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. 
Deklaracje. Tekst polski, Pallottinum, Poznań 1967, s. 555).

66  Jako fi lozof Wojtyła wie, że na gruncie tomizmu pytanie, w jaki sposób ujawnia się człowiek 
jako osoba, pozostaje bez odpowiedzi. Tomaszowa refl eksja antropologiczna zatrzymuje się bowiem 
na opisie istoty ludzkiego bytu i zdolności, w jakie został on „wyposażony”. Akceptując tę meta-
fi zyczną koncepcję „ja”, Wojtyła wie zarazem, że jest ono samoistnym podmiotem i że – właśnie 
jako takie – stanowi podstawę antropologii fi lozofi cznej. Pyta zatem o sposób ujawniania się tego 
„ja” jako osoby i nie odrzucając zakorzenionego w tradycji pojęcia „suppositum” (podmiotowości 
w sensie metafi zycznym), akcentuje moment doświadczenia człowieka, poprzez które ten istnieje, 
bytuje i działa.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



370

również mają charakter niepełny. W poetyckim cyklu Profi le Cyrenejczyka, 
tekście napisanym przez Wojtyłę w  roku 1957, czytamy:

Weź myśl i dokończ człowieka
lub też mu pozwól rozpocząć siebie samego na nowo
lub też inaczej: niech on Ci tylko pomaga,
a Ty go prowadź67.

Poeta może odwołać się do Chrystusa, bo tylko On wie, co znaczy „być 
człowiekiem” i tylko On może „dokończyć człowieka”. Sposób jest jeden: 
człowiek, tak jak Cyrenejczyk, ma Mu pomagać, a On będzie go prowadził. 
Poeta podkreśla jednak, że człowiek musi zrozumieć swoją sytuację. Po grze-
chu, który „w nim mieszka” (Rz 7,17), człowiek pozostaje okaleczony, jest 
niczym ślepiec:

Stukając białymi laskami w bruk
stwarzamy dystans nieodzowny.
Kosztuje każdy krok.
W pustych źrenicach wciąż umiera świat
do siebie samego niepodobny:
świat złożony nie z barw, lecz z łoskotów
(kontury, linie szmerów).
Pomyśl, z jakim trudem dojrzewa się do całości,
gdy zawsze tylko część zostaje – i tę część musimy wybierać.

O jakże chętnie każdy z nas wziąłby cały ciężar
człowieka, który bez laski białej obejmuje od razu przestrzeń!
Czy zdołasz nas nauczyć, że są krzywdy inne prócz naszej?
Czy potrafi sz przekonać, że w ślepocie może być szczęście?68

Pytania stawiane przez podmiot w końcowej części tego fragmentu nie do-
magają się odpowiedzi, ale raczej egzystencjalnego potwierdzenia ich trafności 
w bytowaniu człowieka jako osoby, w której Bóg odcisnął swój obraz i którą 
stworzył na swoje podobieństwo. Właśnie to ujęcie doświadczenia człowieka 
czyni refl eksję Wojtyły niezwykle płodną w aspekcie literatury i teatru. 

Przypatrzmy się jeszcze rozwiązaniom, które znajdujemy w Profi lach Cy-
renejczyka. Szymon z Cyreny staje wobec drogi krzyżowej Chrystusa:

Oko w oko z Człowiekiem. Ulica i wiele twarzy –
I uderzenie w skroniach jak kuźni miarowy huk.
Ja nie idę szukać przygód. Nikogo nie chcę obrażać.

67  K.  W o j t y ł a, Profi le Cyrenejczyka, w: Karol Wojtyła, „Poezje. Dramaty. Szkice”. Jan 
Paweł II, „Tryptyk rzymski”, s. 119.

68  Tamże, s. 121.

Wojciech KACZMAREK



371

Chcę wystarczyć sobie samemu.
Niech przeto nie wdziera się we mnie żaden nędzarz, skazaniec ni Bóg69.

W końcowym fragmencie dzięki poetyckiej przerzutni widzimy, że sytu-
acja dotyczy każdego człowieka:

Mój mały świat: sprawiedliwość ściśnięta kleszczami norm!
Twój wielki świat, Twój wielki świat: źrenica, belka – i On!70

*

Świat człowieka jest małym światem, a świat Boga światem wielkim. Speł-
nieniem człowieka jako osoby jest więc wejście w świat Boga. Aby tego doko-
nać, człowiek musi przekroczyć samego siebie, pozwolić, by Bóg niejako wszedł 
w jego przestrzeń wewnętrzną. Jeśli każdy człowiek nosi w sobie obraz Boży 
i podobieństwo do Boga, to w relacjach osób najważniejszym celem poznania 
jest właśnie wzajemne odkrywanie owego  o b r a z u  i  p o d o b i e ń s t w a. 

Pragnąc umożliwić ten typ poznania, Karol Wojtyła stosował w swoich 
tekstach literackich formę medytacji, która pozwala wniknąć do wnętrza oso-
by, w przestrzeń dotąd niedostępną, by tam szukać prawdy o relacjach „ja” 
do „ja” innych ludzi. Próby defi niowania osoby, szukania odpowiedzi wobec 
możliwości nawiązania relacji z drugim „ja”, diagnozowania zastanej sytuacji 
wewnętrznej osoby, przybierały w jego utworach formę fenomenologicznych 
„wglądów” świat osoby. 

Podobnie często wracającym motywem, zarówno w liryce, jak i w drama-
cie Karola Wojtyły, była wędrówka. Rozumiał ją autor podwójnie, zarówno 
jako przemieszczanie się w przestrzeni zewnętrznej, na przykład podczas wę-
drówek górskich, ale także, a może nawet przede wszystkim, jako wędrówkę 
myśli, w e w n ę t r z n e  p r z e m i e r z a n i e  d r o g i  ku zrozumieniu 
i poznaniu siebie i świata. Wędrowanie miało też swoisty kierunek – zazwyczaj 
wiązało się z drogą „pod prąd”, by dotrzeć do źródła, czyli do przyczyny, do 
sensu istnienia, do wnętrza osoby. 

W fi nalnym okresie swojej twórczości literackiej Karol Wojtyła, już jako 
Jan Paweł II, napisał w Tryptyku rzymskim: 

„Uczynił Bóg człowieka na swój obraz i podobieństwo,
mężczyzną i niewiastą stworzył ich –
i widział Bóg, że było bardzo dobre […]”.

69  Tamże, s. 126.
70  Tamże, s. 127.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



372

[...]
Dlaczego o tym właśnie jedynym dniu powiedziano:
„Widział Bóg, że wszystko, co uczynił, było bardzo dobre”?
Czy temu nie przeczą dzieje?
Choćby nasz wiek dwudziesty! I nie tylko dwudziesty!
A jednak żaden wiek nie może przesłonić prawdy
o obrazie i podobieństwie71.

Wydaje się, że w tym poszukiwaniu obrazu i podobieństwa do Boga w oso-
bie ludzkiej mieszczą się wszystkie poszukiwania literackie Karola Wojty-
ły–Jana Pawła II. Stanowią one potwierdzenie dociekań fi lozofi cznych autora 
dotyczących zagadnienia osoby. 

F a k t  c z ł o w i e c z e ń s t w a, będący punktem wyjścia fi lozofi cznej 
refl eksji Wojtyły, jest też podstawą obrazu człowieka, który buduje on w swo-
ich dziełach literackich. Podmiot liryczny jego wierszy i bohaterowie jego 
dramatów ukazują osobowy wymiar relacji łączących ich z innymi ludźmi. 
Sam fakt człowieczeństwa nie zakłada jednak spełnienia się osoby, wymaga 
ono bowiem od niej „udźwignięcia” relacji do innych osób. Dopiero stan tych 
relacji i dojrzałość osoby w jej spojrzeniu na świat oraz na drugiego człowie-
ka „rzucają światło” na to, czym w istocie jest spełnienie osobowego bytu 
człowieka. Wracamy w ten sposób do naszej pierwotnej konstatacji: w czynie 
osoba odkrywa, kim jest w relacji do innej osoby, przekracza w nim siebie 
i zarazem doświadcza swojej transcendencji. Wtedy właśnie pojawia się przed 
nią możliwość życia w wymiarze bezinteresownego daru z siebie samej dla 
drugiego i dopiero wówczas objawia się jej pełnia.

Literacki dorobek Karola Wojtyły stanowi znakomity przykład poszukiwa-
nia przez etyka sposobu ukazania niepowtarzalności osoby w jej wewnętrznej 
tajemnicy. Tajemnica ta sprawia, że nie sposób zdefi niować osoby w języku 
ściśle naukowym, defi nicję tę można natomiast wyrazić właśnie w poezji i dra-
macie. Wydaje się, że Wojtyła sięgał do literatury właśnie w tym celu. Miał 
rację ks. Tadeusz Styczeń, gdy postulował: „Może więc tak należy pisać nasze 
podręczniki etyki, jak Pascal pisał swe Myśli? Ale nie inne efekty uzyskują 
właściwymi sobie środkami również poeci, dramaturdzy, literaci. Dlaczegóż 
by im zatem nie udzielić głosu w wykładzie etyki w twórczości pisarskiej, 
w dziedzinie, w której koniec końców o jedno tylko chodzi: o objawienie 
osoby i jej zaafi rmowanie?”72.

71  J a n  P a w e ł II, Tryptyk rzymski, w: Karol Wojtyła, „Poezje. Dramaty. Szkice”. Jan Paweł II,
„Tryptyk rzymski”, s. 513n.

72  T.  S t y c z e ń, Objawiać osobę, w: tenże, Dzieła zebrane, red. A.M. Wierzbicki, t. 3, Ob-
jawiać osobę, red. A.M. Wierzbicki, Towarzystwo Naukowe KUL–Instytut Jana Pawła II KUL, 
Lublin 2013, s. 20.

Wojciech KACZMAREK



373

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Balthasar, Hans Urs von. Teodramatyka. Vol. 1. Prolegomena. Translated by Magdale-
na Mijalska, Monika Rodkiewicz, and Wiesław Szymona. Kraków: Wydawnictwo 
M, 2005.

Bednarczyk-Stefaniak, Emanuela. “‘Adamie, przyjmij promieniowanie ojcostwa, 
Adamie—stań się dzieckiem.’ Studium dramatu Karola Wojtyły pt. ‘Promienio-
wanie ojcostwa.’” Wrocławski Przegląd Teologiczny 27, no. 1 (2019): 181–206.

Burghardt, Marta, and Jan Machniak, “[Przyjaciel naszego Boga]: Uwagi edytorskie.” 
In Karol Wojtyła, Jan Paweł II, Dzieła literackie i teatralne. Edited by Jacek 
Popiel, et. al. Vol 1. Juwenilia (1938-1946), edited by Jacek Popiel. Kraków: 
Wydawnictwo Znak, 2019.

Buttiglione, Rocco. Myśl Karola Wojtyły. Translated by Jarosław Merecki. Lublin: 
Instytut Jana Pawła II KUL, 2010.

Chodkowski, Robert R. Teatr grecki. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2003.
Chudy, Wojciech. “Na odsiecz prawdzie o osobie ludzkiej.” In Rocco Buttiglione, 

Myśl Karola Wojtyły. Translated by Jarosław Merecki. Lublin: Instytut Jana Pawła 
II KUL, 2010.

Dybciak, Krzysztof. “Karol Wojtyła jako dramaturg.” In Inspiracje religijne w litera-
turze, edited by Alina Merdas. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1983.

Gacka, Bogumił. “Metoda personacji Johna H. Newmana.” Zeszyty Naukowe KUL 
36, no. 1–4 (141–144) (1993): 57–70.

Gogacz, Mieczysław. “Hermeneutyka Osoby i czynu (Recenzja książki Księdza Kar-
dynała Karola Wojtyły Osoba i czyn, Kraków 1969).” Analecta Cracoviensia, no. 
5–6  (1973–1974): 125–38.

Jan Paweł II. Dar i Tajemnica: W pięćdziesiątą rocznicę moich święceń kapłańskich. 
Kraków: Wydawnictwo św. Stanisława BM, 1996.

—–—. Tryptyk rzymski. In Karol Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice. Jan Paweł II, Tryp-
tyk rzymski. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

Kaczmarek, Wojciech. “Przeniknąć człowieka: Osoba i Słowo w dramaturgii Karola 
Wojtyły.” Zeszyty Naukowe KUL 47, no. 3 (187) (2004): 31–41.

Kalinowski, Jerzy. “Metafi zyka i fenomenologia osoby ludzkiej: Pytania wywołane 
przez Osobę i czyn.” Analecta Cracoviensia, no. 5–6  (1973–1974): 63–71.

Kamiński, Stanisław. “Jak fi lozofować o człowieku?” Analecta Cracoviensia, no. 5–6  
(1973–1974): 73–9.

Kłósak, Kazimierz. “Teoria doświadczenia człowieka w ujęciu Kardynała Karola 
Wojtyły.” Analecta Cracoviensia, no. 5–6  (1973–1974): 81–4.

Krąpiec, Mieczysław A. “Książka Kardynała Karola Wojtyły monografi ą osoby jako 
podmiotu moralności.” Analecta Cracoviensia, no. 5–6  (1973–1974): 57–61.

Kurnik, Agnieszka. “Odkrywanie świętości: ‘Brat naszego Boga’ Karola Wojtyły.” 
In Przestrzeń słowa: Twórczość literacka Karola Wojtyły–Jana Pawła II. Edited 
by Zofi a Zarębianka and Jan Machniak. Kraków: Wydawnictwo św. Stanisława 
BM, 2006.

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



374

Lévinas, Emmanuel. Całość i nieskończoność: Esej o zewnętrzności. Translated by 
Małgorzata Kowalska. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2012.

Ołdakowska-Kufl owa, Mirosława. Blask Słowa: Inspiracja biblijna w twórczości lite-
rackiej Jana Pawła II. Kielce: Instytut Teologii Biblijnej “Verbum,” 2004.

—–—. “‘Brat naszego Boga’ Karola Wojtyły na tle literackich kreacji postaci Adama 
Chmielowskiego.” In Karol Wojtyła / Jan Paweł II wobec tradycji kultury pol-
skiej. Edited by Grażyna Halkiewicz-Sojak, Agnieszka Komorowska, Bartłomiej 
Łuczak, and Michał Sokulski. Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2015.

—–—. “Kim jest On?” Obraz Boga w twórczości Karola Wojtyły–Jana Pawła II.” 
In Karol Wojtyła-Jan Paweł II: Artysta słowa. Edited by Mirosława Ołdakowska-
Kufl owa and Wojciech Kaczmarek. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2015.

—–—. “O obrazie, podobieństwie i udziale w widzeniu, czyli sztuka według Karola 
Wojtyły.” Ekspresje. Expressions. Rocznik Literacko-Społeczny Stowarzyszenia 
Pisarzy Polskich za Granicą 6 (2015): 183–8.

Ratzinger, Joseph. “Znaczenie osoby w teologii.” Translated by Robert Skrzypczak, 
Personalizm, no. 8 (2005): 35–48.

Sawicki, Stefan. “Trylogia dramatyczna Karola Wojtyły.” In Dramat i teatr religijny 
w Polsce. Edited by Irena Sławińska and Wojciech Kaczmarek. Lublin: Towarzy-
stwo Naukowe KUL, 1991.

Sobór Watykański II. Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
Gaudium et spes. In Sobór Wytykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje: Tekst 
polski. Poznań: Pallottinum, 1967.

Solski, Zbigniew W. “Ojcostwo i tożsamość.” In Przestrzeń słowa: Twórczość literac-
ka Karola Wojtyły–Jana Pawła II. Edited by Zofi a Zarębianka and Jan Machniak. 
Kraków: Wydawnictwo św. Stanisława BM, 2006.

Styczeń, Tadeusz. “Objawiać osobę.” In Styczeń, Dzieła zebrane. Edited by Alfred 
M. Wierzbicki. Vol. 3. Objawiać osobę. Edited by Alfred M. Wierzbicki. Lublin, 
2013.

Tischner, Józef. “Promieniowanie twórczej wzajemności.” In Twórczość Karola Woj-
tyły: Materiały z sesji zorganizowanej z okazji 46. Kongresu Eucharystycznego 
we Wrocławiu. Edited by  Zbigniew W. Solski. Wrocław: Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Wrocławskiego, 1998.

—–—. Filozofi a  dramatu: Wprowadzenie. Kraków: Instytut Wydawniczy Znak, 
2001.

Wojtyła, Karol. “Brat naszego Boga.” In Karol Wojtyła,  Poezje. Dramaty. Szkice. Jan 
Paweł II, Tryptyk rzymski. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

—–—. Miłość i odpowiedzialność. Lublin: Towarzystwo Naukowe, 1960.
—–—. “Osoba i czyn.” In Osoba i czyn oraz inne studia antropologiczne. Edited 

by Tadeusz Styczeń, Wojciech Chudy, Jerzy Gałkowski, Adam Rodziński, and 
Andrzej Szostek. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2000.

—–—. “Osobowa struktura stanowienia.” In Osoba i czyn oraz inne studia antropo-
logiczne. Edited by Tadeusz Styczeń, Wojciech Chudy, Jerzy Gałkowski, Adam 
Rodziński, and Andrzej Szostek. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2000.

Wojciech KACZMAREK



375

—–—. “Profi le Cyrenejczyka.” In Karol Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice. Jan Paweł II,
Tryptyk rzymski. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

—–—. “Promieniowanie ojcostwa (misterium).” In Karol Wojtyła, Poezje, dramaty, 
szkice. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

—–—. “Przed sklepem jubilera.” In Karol Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice. Jan Pa-
weł II, Tryptyk rzymski. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

—–—. “[Przyjaciel naszego Boga]”. In Karol Wojtyła, Jan Paweł II, Dzieła literackie 
i teatralne. edited by Jacek Popiel, et. al. Vol 1. Juwenilia (1938-1946). Edited by 
Jacek Popiel. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2019.

—–—. “Wędrówka do miejsc świętych.” In Karol Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice. 
Jan Paweł II, Tryptyk rzymski. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

—–—. “Wigilia wielkanocna 1966.” In Karol Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice. Jan 
Paweł II, Tryptyk rzymski. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2004.

Zarębianka, Zofi a. “Koncepcja miłosierdzia zawarta w dramacie ‘Brat naszego Boga’ 
Karola Wojtyły w świetle encykliki ‘Dives in misericordia’” Jana Pawła II. In Za-
rębianka, Spotkanie w Słowie: O twórczości literackiej Karola Wojtyły. Kraków: 
Pasaże, 2018.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Wojciech KACZMAREK – Od doświadczenia człowieka do miłości osoby. Osoba 
i relacje osobowe w twórczości literackiej Karola Wojtyły–Jana Pawła II

DOI 10.12887/32-2019-3-127-19

Pierwszoplanowym tematem prac fi lozofi cznych Karola Wojtyły było za-
gadnienie osoby. Twórczość literacka, rozpoczęta przez Wojtyłę pod koniec 
lat trzydziestych ubiegłego wieku i kontynuowana w latach pięćdziesiątych 
oraz sześćdziesiątych, a także później, gdy był już on kardynałem i papieżem, 
zbiegła się z koncepcją osoby tworzoną przez niego na gruncie fi lozofi cznym 
i teologicznym. W artykule ukazuję, że poezje i dramaty autorstwa Wojtyły 
odzwierciedlają w pełni przemyślaną i dojrzałą koncepcję osoby, którą 
wypracował on jako fi lozof personalista. Według Wojtyły osoba jest z jednej 
strony nieredukowalnym podmiotem, z drugiej zaś relacją, odkrywa bowiem 
w pełni samą siebie wyłącznie w relacji do Boga i do drugiego człowieka. 
Koncepcja ta widoczna jest bardzo wyraźnie zwłaszcza w dramatach autorstwa 
Wojtyły, a także w jego liryce. W swoich utworach literackich dokonuje on 
swoistego opisu doświadczenia relacji osobowych w kontekście antropologii 
chrześcijańskiej. O ile w pracach fi lozofi cznych Wojtyła łączy metafi zyczną 
antropologię tomistyczną z analizą fenomenologiczną, podkreślając jedyność 
i niepowtarzalność osoby, o tyle w tekstach literackich stosuje oryginalny 
sposób „przenikania do wnętrza osoby” – podmiotu literackich działań. 
Podkreślając relacyjność osoby, Wojtyła wskazywał także na zagrożenia, które 
mogą powodować jej izolację od innych osób. Podkreślał, że drogą do bycia 

Od doświadczenia człowieka do miłości osoby



376

w pełni osobą jest życie w wymiarze daru, bezinteresownego oddania siebie 
samego drugiej osobie, które dokonuje się w horyzoncie wolności. 

Słowa klucze: osoba, antropologia, relacje osobowe, personalizm

Kontakt: Katedra Dramatu i Teatru, Instytut Literaturoznawstwa, Wydział 
Nauk Humanistycznych, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 
Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
Tel. 81 4454310
E-mail: wojkacz@kul.lublin.pl

Wojciech KACZMAREK – From the Human Experience to the Love of a Person: The 
Human Person and Their Relationships with Others, as seen in the Literary Output of 
Karol Wojtyła–John Paul II

DOI 10.12887/32-2019-3-127-19

The central issue of the philosophical works of Karol Wojtyła was the human 
person. Wojtyła’s literary works, which he began writing at the end of the 
1930s and continued through the 1950s and 1960s, and even later, when he was 
a cardinal and then the pope, coincided with his philosophical and theological 
refl ections on man. In my article, I attempt to show— from a personalistic 
perspective—that his poems and dramas embody a mature and completely 
thought-over concept of the person. According to Wojtyła, the human being 
is both an irreducible subject and—since they are able to discover themselves 
completely only in the relationship to God and another person—a relation. 
This concept is clearly visible in Wojtyła’s poetry and in his dramas. In his 
literary works, he continues the description of personal relations in the context 
of Christian anthropology. While in his philosophical works Wojtyła combined 
metaphysical Thomistic anthropology with phenomenological analysis, thus 
highlighting the uniqueness of the person, in his literary output, he applied an 
original formula  of “penetrating into the person’s interior.” Wojtyła empha-
sized the fact that man is a relational being, but he also pointed out the situations 
in which a person may be separated from other people and which, therefore, 
threaten the person’s subjectivity. In order to be fully a person, one needs to 
feel free to give oneself selfl essly to another person.
  
Keywords: person, anthropology, personal relations, personalism

Contact: Katedra Dramatu i Teatru, Instytut Literaturoznawstwa, Wydział 
Nauk Humanistycznych, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 
Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
Phone: +48 81 4454310
E-mail: wojkacz@kul.pl

Wojciech KACZMAREK


