
377

Piotr CHLEBOWSKI

„KSZTAŁTEM JEST MIŁOŚCI”
O idei piękna w twórczości Norwida

Doskonałość pierwotną człowieka Norwid rozpatruje przez pryzmat dwu pojęć: 
całości i piękna. Zakresy znaczeń tych centralnych leksemów w dużym stopniu 
pokrywają się, tworząc układy współzależności semantycznych wyznaczających 
etyczne i estetyczne powinności oraz walory ludzkiego bytu. Jego „wytworność” 
niejako warunkuje sens piękna i sztuki, włącza je w ontologiczną strukturę bytu, 
zarówno w planie egzystencjalnym, jak i historiozofi cznym.

Problematyka estetyczna stanowi w przypadku twórczości Cypriana Norwida 
zespół zagadnień o znacznym stopniu komplikacji i złożoności. A przy tym obej-
muje całą twórczość artysty: począwszy od lat najwcześniejszych, od tak zwanego 
okresu warszawskiego, aż po końcowe akordy, tak silnie wybrzmiewające w trak-
tatowym Milczeniu1. Autor Vade-mecum z niekłamaną pasją zgłębiał istotę pojęć 
i zjawisk dotykających piękna, stale też powracał do refl eksji nad istotą sztuki, 
jej wytworami i kondycją twórcy. Ta niezwykła twórczość Norwida w znacznym 
stopniu porusza się wokół zasadniczych i podstawowych pytań z owego obszaru 
zagadnień: Czy między estetyką a etyką istnieje niemożliwa do przezwyciężenia 
przepaść, czy wręcz odwrotnie: obie wartości są aspektami tej samej rzeczywisto-
ści? Czy między tym, co estetyczne, a tym, co praktyczne, istnieje jakiś związek? 
Jaką rolę w życiu narodów i społeczeństw odgrywa sztuka? Czy istnieje sztu-
ka narodowa? Jaki jest sens sztuki i jakie są jej zadania? Jaki związek zachodzi 
między prawdą, dobrem i pięknem? A także: Czy owe transcendentalia istnieją 
samoistnie, niezależnie od podmiotu? Czy w ich świetle każdy byt – a w tym 
przede wszystkim człowiek – jest niesprzeczny, poznawalny i rzeczywisty (w tym 
sensie, że stanowi element rzeczywistości, rozumianej jako dzieło Boga)? Co łączy 
sztukę z pracą? Czy są to aksjologiczne układy i pojęcia oderwane od siebie? 
A może przeciwnie, sztuka według Norwida – jak twierdził jeszcze przed wojną 
Jan Piechocki2 – wyrasta wprost z pracy, wymaga wysiłku (zarówno fi zycznego, 
jak i intelektualnego)? Kwestie użyteczności i praktyczności sztuki, jej zdolności 
do przeistoczenia rzeczywistości i podmiotu, jej aksjologicznego wpływ na porzą-
dek świata, a w końcu także jej relacji do religii, do sfery sacrum i profanum – to 
wszak tylko drobne sygnały rozbudowanej refl eksji Norwida.

1  Zob. C. N o r w i d, Milczenie, w: tenże, Pisma wszystkie, oprac. J.W. Gomulicki, t. 6, Proza, 
cz. 1, PIW, Warszawa 1971, s. 221-242.

2  Zob. J. P i e c h o c k i, Norwidowa koncepcja sztuki-pracy, Księgarnia Uniwersytecka, 
Poznań 1929.

MYŚLĄC OJCZYZNA...

„Ethos” 32(2019) nr 3(127) 377-405
DOI 10.12887/32-2019-3-127-20



378

Skromne ramy artykułu uniemożliwiają przeprowadzenie pełnego, systema-
tycznego wykładu nie tylko na temat Norwidowskiej estetyki, ale nawet Norwi-
dowskiego pojęcia piękna, jeśli nie chcemy zawężać całości rzeczy wyłącznie 
do ujęć leksykografi cznych. Problematyka ta nadal czeka na swego wnikliwego 
monografi stę. Zaproponowane tu ujęcie ma zatem znacznie skromniejsze cele. 
Przede wszystkim zmierzam do uchwycenia tej problematyki od strony antro-
pologii i aksjologii. Sądzę, że w pismach Norwida pojęcie piękna silnie łączy się 
z refl eksją nad istotą ludzkiego bytu, nad jego doskonałością, powinnością trwania. 
Dopiero podejście aksjologiczne motywuje estetyczny wymiar świata, w tym także 
człowieka: pozwala zbliżyć się do istoty piękna, określić charakter tego, co wydaje 
się niepochwytne i niedefi niowalne. Związek estetyki z antropologią prowadzi nas 
wprost ku pojęciu pracy, ku praktycznym wymiarom sztuki i jej wytworów. 

Poniższy wywód ma zatem charakter problemowy i skupia się na wybra-
nych aspektach (uznanych oczywiście za prymarne) wyróżnionego tytułem za-
gadnienia. Układ diachroniczny – bez wątpienia możliwy, a może i w pewnym 
sensie pożądany – z uwagi na przyjętą tu strategię nie znalazł zastosowania, 
choć w jednym z odcinków wywodu zyskał właściwą sobie motywację3. 

„POWSTAŁ, ZUPEŁNIE-WYTWORNYM”4

W drugiej pieśni poematu Cypriana Norwida Rzecz o wolności słowa czy-
tamy:

Powiadają, że on się kształtuje stopniowo,
Że stopą jest dzisiejszych, co wczorajszych głową,

3  W jakimś stopniu próbę realizacji takiego ujęcia podjął ponad pół wieku temu Stefan Morawski 
w artykule Poglądy estetyczne Cypriana Kamila Norwida (zob. S. M o r a w s k i, Poglądy estetyczne 
Cypriana Kamila Norwida, w: tenże, Studia z historii myśli estetycznej XVIII i XIX wieku, PWN, War-
szawa 1961, s. 311-326). Artykuł przedstawia poglądy estetyczne Norwida w ujęciu diachronicznym. 
Zwraca uwagę na nominatywny charakter pojęcia piękna we wczesnym okresie twórczości poety oraz 
na związek tegoż pojęcia z pracą i wysiłkiem. W pewnym sensie Morawski uznaje pracę za spoiwo 
ideowe i centralną kategorię Norwidowskiej estetyki. Przeświadczenia te wprost łączą się z pogląda-
mi Morawskiego o wyraźnie marksistowskim zabarwieniu. Stąd silne akcenty podnoszące kwestie 
ludowe; także dotyczące sztuki narodowej, ujętej przede wszystkim w perspektywie socjologicznej 
i społecznej. Z nowszych prac próbę całościowego ujęcia poglądów estetycznych poety przynosi 
książka Dariusza Pniewskiego (zob. D. P n i e w s k i, Między obrazem i słowem. Studia o poglądach 
estetycznych i twórczości literackiej Norwida, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2005). W od-
różnieniu od koncepcji Morawskiego, rzecz ta nie jest obciążona jakimś kontrowersyjnym balastem 
metodologiczno-ideologicznym. Zob. też: A. M e l b e c h o w s k a - L u t y, Sztukmistrz. Twórczość 
artystyczna i myśl o sztuce Cypriana Norwida, Wydawnictwo Neriton, Warszawa 2001.

4  Pierwsza część niniejszego artykułu – dotycząca interpretacji wskazanego fragmentu Rzeczy 
o wolności słowa – stanowi przeredagowany, krótki fragment mojej pracy Cypriana Norwida „Rzecz 
o wolności słowa” (por. P. C h l e b o w s k i, Cypriana Norwida „Rzecz o wolności słowa”. Ku epopei 
chrześcijańskiej, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2000, s. 84-92).

Myśląc Ojczyzna...



379

I że raczej upadku logiki jest echem
Niż upadku człowieka… to, co zwiemy grzechem.
Jeźli jest tak?...

… to czemu kamienne-siekiery,
Naczynia i co tylko z pierwszej mamy Ery
Zebrawszy – nie przedstawia POSTĘPU-KSZTAŁCENIA,
Ani się potęguje? ni w łańcuch spierścienia?
Od pierwszej bryły myśli, która (uczą) była
W Człowieku, tak jak matka człowieczeństwa – bryła!

Owszem – – uważę jeszcze, że taki kamienny
Topór, w zrobieniu swoim, jest raczej odmienny
Niż mniej-kształtny: artysta dzisiejszy go zdoła
Wziąść za wzór rzeczy wielkiej, nie bez-twórczej zgoła!
Tam jest skąpstwo-rzemiosła, nie jego dzieciństwo,
Tam jest prędzej styl-wielki niżli barbarzyństwo!

*

Przy takowym toporze, i tak urobionym!
Jak wielka myśl, bez ozdób – byłem zadziwionym,
Widząc kolię niewiasty z paciorków… pierwotną!?
Więc – są pierwotne-kolie?...

…więc, człowiek-natury
Szukał jakiegoś piękna, ponad piękno-skóry
Zmysłowe – i nie zaczął od potrzeb, bez wdzięku,
A mówią: że… i słowo poczęło się z jęku…5.

Wyrażona tu ocena pierwotnych narzędzi, które są raczej „odmienne” niż 
„mniej-kształtne”, czy pierwotnych ozdób, zrodzonych z potrzeby „wdzięku” 
– to istotna przesłanka wielokrotnie wyrażanej przez Norwida tezy o doskona-
łości pierwszych ludzi, ale również o ich późniejszym upadku wskutek grze-
chu pierworodnego i (następnie) odradzaniu się poprzez trud i pracę, sztukę 
i rzemiosło, kulturę i dzieje. Kultura była – wedle poety – podporządkowana 

5  C. N o r w i d, Rzecz o wolności słowa”, pieśń II, w. 69-91, w: tenże, Dzieła wszystkie, t. 4, 
Poematy 2, oprac. S. Sawicki, P. Chlebowski, Instytut Badań nad Twórczością Cypriana Norwida 
KUL–Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2011, s. 223n. Cytaty z Norwida podaję według dwu 
źródeł. Tam, gdzie to możliwe, pochodzą one z wydanych tomów krytycznej edycji Dzieł wszystkich, 
przygotowanej przez Stefana Sawickiego. W pozostałych przypadkach korzystam z Pism wszystkich, 
opracowanych przez Jana Wiktora Gomulickiego (zob. t e n ż e, Pisma wszystkie, oprac. J.W. Go-
mulicki, t. 1-11, PIW, Warszawa 1971-1976). Decyzja ta, motywowana obecnym stanem edytorskim 
twórczości Norwida, pociąga za sobą zasadniczą konsekwencję: rozbieżność w zakresie zastoso-
wanych konwencji grafi cznych. W sposób szczególny dotyczy to Norwidowskich podkreśleń, które 
w Pismach wszystkich oddawano w postaci tak zwanego rozstrzelonego druku, natomiast w Dziełach 
wszystkich – w postaci kursywy (przy jednoczesnej rezygnacji z tego wyróżnienia przy zwrotach 
i wyrazach obcych). 

Myśląc Ojczyzna...



380

generalnej zasadzie ochrony i przenoszenia w historię niezmiennego ideału, 
objawionego przez Stwórcę6. Stąd poczucie piękna od samego początku towa-
rzyszyło człowiekowi, więcej jeszcze – było elementem organizującym jego 
byt i wyodrębniającym go spośród innych bytów naturalnych. To poczucie 
odbijało w sobie również pragnienie bezpośredniego kontaktu z Najwyższym. 
Kultura materialna „człowieka-natury”, niezwykle oszczędna w swym arty-
stycznym wyrazie, dowodzi wielkości stylu jej twórcy (twórców). Ideał sztuki, 
do jakiego dążył Norwid, właśnie tu znajduje swoje pełne potwierdzenie. Su-
rowość i oszczędność narzędzi odsłania niezwykłość artystycznego zamysłu 
oraz pełnię i naturalność ich „wdzięku”. Są one wyrazem harmonijnego zespo-
lenia funkcjonalności i artyzmu, łączenia celów praktycznych z estetycznymi, 
w pełni realizują postulat, w którym – parafrazując słowa z Promethidiona 
– „sztuka a praktyczność – jedno”7.

Wydobyty tu argument, skrojony na romantyczną miarę, bo odwołujący się 
do niepochwytnego i niemierzalnego poczucia piękna, łączy się ściśle z wąt-
kiem dotyczącym pracy (z trzeciej pieśni poematu Rzecz o wolności słowa), 
która „trawi” i „kształtuje”8 ludzki byt, stopniowo przywracając mu utracony 
ideał. Praktyczność (użyteczność) piękna stanowi siłę napędową wszelkiego 
trudu człowieka, ma inspirującą moc, wzbudzającą zapał do pracy, zmierzają-
cej do odkupienia ludzkości; ale też i twórczy wysiłek, na zasadzie sprzężenia 
zwrotnego, jest warunkiem istnienia sztuki, warunkiem jej celowości9. 

Artystyczne aspiracje „człowieka natury” były – zdaniem poety – miarą 
jego dojrzałości, pełni i doskonałości. Dowodem na to są znaleziska archeolo-
giczne, które nie potwierdzają tezy o „postępie-kształcenia” ludzkości w za-
kresie jej uzdolnień, wrażliwości i duchowych aspiracji10. Bo – jak po latach 

6  Por. E. F e l i k s i a k, Norwidowski świat myśli, w: taż, Poezja i myśl. Studia o Norwidzie, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2001, s. 159n.

7  Por. C. N o r w i d, Promethidion, Bogumił, w. 196, w: tenże, Dzieła wszystkie, t. 4, s. 109 
(„Pieśń a praktyczność – jedno”).

8  T e n ż e, Rzecz o wolności słowa, pieśń III, w. 10, s. 225.
9  Powraca tu przedstawiona przez Norwida w Promethidionie współzależność, która two-

rzy się między praktycznością piękna a pracą (por. t e n ż e, Promethidion, Bogumił, w. 137-203, 
s. 107-109). Por. też: H. S i e w i e r s k i, „Promethidion” Cypriana Norwida. Próba interpretacji, 
„Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego. Prace Historycznoliterackie” 1980, nr 39, s. 74. 
Zob. P i e c h o c k i, dz. cyt.; W. A r c i m o w i c z, Cyprian Norwid i Jerzy Sorel o społecznych za-
daniach sztuki, „Przegląd Powszechny” 1931, nr 570, s. 309-328; S. S a w i c k i, Wstęp, w: C. Norwid, 
Promethidion. Rzecz w dwóch dialogach z epilogiem, Universitas, Kraków 1997 (por. zwł. s. 19-22). 

10  Podobne poglądy przeciwników teorii postępu kulturowego oraz przyrodniczego ewolu-
cjonizmu należały w tamtym czasie do najczęściej przywoływanych i formułowanych. Na gruncie 
polskim przykładem może być Józef Ignacy Kraszewski, który w podobny sposób określał i oceniał 
przedmioty codziennego użytku w kulturze wczesnosłowiańskiej (por. J.I. K r a s z e w s k i, Sztuka 
u Słowian szczególnie w Polsce i Litwie przedchrześcijańskiej, Wydawnictwo Drukarni A.H. Kirkora 
i sp., Wilno 1860, s. 8, 44, 60).

Myśląc Ojczyzna...



381

napisze Norwid w traktacie Milczenie – „Człowiek od pierwszego na świat 
kroku wchodzi jak zupełna postać umysłowa: jest poetą! I innego my umysło-
wego człowieka nie znamy udowodnie na początku dziejów, jedno poetę!”11. 

Cytowany wcześniej fragment z Rzeczy o wolności słowa komentował 
przed laty Jacek Trznadel. Wskazując na odmienność poglądów Norwida od 
poglądów Georga Wilhelma Friedricha Hegla i Herberta Spencera w aspekcie 
refl eksji historiozofi cznej, tak ujmował całe zagadnienie: „Dla Norwida, zgod-
nie zresztą z dogmatyką katolicką, jest to krzywa [dziejów – P.Ch.] gwałtownie 
opadająca w dół, z wyżyny doskonałości (Raj), aby potem w cierpliwym i trud-
nym mozole, w krwi i cierpieniu znów się wznosić. Człowiek, jak to określa 
poeta, w swym «prologu» był «wytwornym». W myśl słownika Lindego słowo 
«wytworny» można przyjąć jako wyborowy, a więc niezwykły, świetny, a tak-
że wytwarzający, twórczy. Oczywiście Biblię rozumie Norwid jako dokument 
dziejów. Przykład dawnej doskonałości widzi także w pięknie sztuki ludowej, 
pierwotnej […]. Nie ma pewności, czy chodziło mu o rzeczywisty związek 
problemu sztuki ludów pierwotnych z biblijną prawdą o Raju, czy o odblask 
tej nieskażonej, rajskiej natury człowieka. Odblask w sztukach? Czy też jest to 
tylko dowód o naturze człowieka, choć nie umiejscowiony dokładnie w czasie, 
dowód przez sztukę? Pierwotna doskonałość, nie tylko już sztuki greckiej, ale 
i dawnej, ludowej, byłaby tym dowodem przeciw ewolucji od «zera», skoro 
ani sztuka, ani moralność nie osiągnęły potem wyższych wcieleń”12.

Trznadel zwraca uwagę na metaforyczne wyrażenie „Człowiek był wytwor-
nym”13. Powraca ono raz jeszcze w tekście Rzeczy o wolności słowa, w nieco 
zmienionej wersji: „[...] człowiek całym powstał, zupełnie-wytwornym, / […] 
/ Bo cały był i piękny... [...]”14. Można zatem mówić o szczególnej wartości 
semantycznej tej formuły zarówno dla zagadnienia doskonałości bytu ludz-
kiego, jak i dla całego poematu. Semantyczną migotliwość i wieloznaczność 
wzbudza tu przede wszystkim słowo „wytworny”. Po pierwsze, wydobywa 
aspekt aksjologiczny człowieczego „jestem”, bo zgodnie z zapisami słowniko-
wymi (nie tylko słownika Lindego, ale również wileńskiego i warszawskiego) 
oznacza kogoś lub coś „doskonałego”, „celnego”, „skończonego”, „pięknego”, 
„wykonanego lub stworzonego po mistrzowsku”. Po wtóre, określa człowieka 
jako istotę kreatywną, jako artystę, co doskonale potwierdza przywołany wcze-
śniej kontekst archeologiczny – ocena pierwotnych narzędzi i ozdób. Wyrazy 
dookolne z tej „drugiej wersji”: „całym”, „zupełnie”, wzmocnione jeszcze 
przez przymiotniki z wersu dziewiątego: „cały”, „piękny”, dodatkowo uwypu-

11  N o r w i d, Milczenie, cz. III, s. 242.
12  J. T r z n a d e l, Czytanie Norwida. Próby, PIW, Warszawa 1978, s. 76.
13  N o r w i d, Rzecz o wolności słowa, pieśń II, w. 17, s. 221.
14  Tamże, pieśń III, w. 7-9, s. 225.

Myśląc Ojczyzna...



382

klają ową doskonałość, absolutną skończoność. „Cały”, „zupełny”, „piękny” 
– to określenia mające przecież u Norwida istotne właściwości aksjologiczne. 
„Całość Norwida – pisze Jadwiga Puzynina – ewoluuje wyraźnie ku poję-
ciu «całości doskonałej», a dalej «czegoś doskonałego»”15. Owa „całość” nie 
ogranicza się przy tym jedynie do jakiejś kompletności czy skończoności, ale 
uruchamia pole wartości, w tym konkretnym przypadku odniesione wprost 
do człowieka. Stąd można przyjąć, że „cały” i „zupełny” to w tekście Rzeczy 
o wolności słowa taki, który posiada absolutnie wszystkie ważne cechy, a przez 
to stanowi istotę całkowicie doskonałą, skończoną i dobrą16. I wreszcie po trze-
cie, „wytworny” to również „stworzony”, „odniesiony harmonii stworzenia”17, 
włączony w cały twórczy akt Przedwiecznego (zwrócił na to uwagę Piotr 
Lehr-Spławiński, uzupełniając spostrzeżenia Trznadla). Wprawdzie znacze-
nia tego nie poświadczają zapisy słownikowe, taką możliwość semantyczną 
stwarza jednak kontekst. „Wytworny” wchodzi bowiem w opozycyjną rela-
cję do teorii „mędrców dzisiejszych”18, że człowiek powstał „d’une manière 
spontanée”19. Zdanie: „[...] I Ludzkości prolog / W Raju jest [...]”20 wskazuje 
natomiast pośrednio na źródło ludzkiego bytu, stanowiąc semantyczne dopeł-
nienie przywołanych znaczeń. W tym sensie „wytworny” to tyle co stworzony 
na obraz i podobieństwo Boga; zgodnie z przekonaniem Norwida „człowiek 
jest zawsze obrazem i podobieństwem Boga żywego”21. Ta idea Bożego ob-
razu akcentuje wyjątkową godność ludzkiego bytu, jego współuczestnictwo 
w dziele stworzenia oraz zbawienia. „Wytworny” odnosi się zatem zarówno 
do sfery ontycznej człowieka, jak i do sfery jego twórczej aktywności, która 
naznaczona jest stygmatem „współtworzenia” dziejów22.

15  J. P u z y n i n a, „Całość” Norwida, w: „Całość” w twórczości Norwida, red. J. Puzynina, 
E. Teleżyńska, Wydział Polonistyki Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1992, s. 59. Zob. też: 
G. H a l k i e w i c z - S o j a k, Wobec tajemnicy i prawdy. O Norwidowskich obrazach „całości”, 
Wydawnictwo UMK, Toruń 1998.

16  Korzystam tu z defi nicji przymiotnika „cały”, jaką podaje Radosław Pawelec w artykule 
Część prawdy o słowie „cały” (por. R. P a w e l e c, Część prawdy o słowie „cały”, w: Studia nad 
językiem Cypriana Norwida, red. J. Chojak, J. Puzynina, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszaw-
skiego, Warszawa 1990, s. 72n.).

17  P. L e h r - S p ł a w i ń s k i, Darwin – Narwid – Norwid, w: Dziewiętnastowieczność. Z poetyk 
polskich i rosyjskich XIX wieku. Prace poświęcone X Międzynarodowemu Kongresowi Slawistów 
w Sofi i, red. E. Czaplejewicz, W. Grajewski, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1988, 
s. 121n. 

18  N o r w i d, Rzecz o wolności słowa, pieśń II, w. 1, s. 221.
19  Tamże, pieśń II, w. 6, s. 221.
20  Tamże, pieśń II, w. 17-18, s. 221.
21  T e n ż e, List do Karola Ruprechta, Paryż, październik? 1867, w: tenże, Pisma wszystkie, 

t. 9, Listy. 1862-1872, PIW, Warszawa 1971, s. 314.
22  Por. A. D u n a j s k i, Człowiek – „Boga żywego obraz”, „Studia Norwidiana” 1(1983), 

s. 87n. U Norwida idea Bożego obrazu, w aspekcie ontologicznym, dotyka nie tylko rzeczywistości 

Myśląc Ojczyzna...



383

Człowiek upadał – wedle Norwida – z wyżyn doskonałości, ponieważ 
„całość” i „piękno” bytu stworzonego w naturalny sposób implikowały brak 
pokory wobec Stwórcy: „I nie było mu łatwo być równie pokornym!... / Bo cały 
był i piękny… i upadł…”23. Ten brak pokory Norwid ściśle łączy z brakiem 
samopoznania. Pierwotna doskonałość przysłoniła stale obecną, bo przecież 
zapisaną w akcie stwórczym, „dwoistość” bytu, skłonność do zła et cetera. 
Stąd pojawia się w poprzedzającym analizowane tu wersety Rzeczy o wolności 
słowa znamienny fragment, ujęty w tryb pytania:

Czemu? na wstępie w życie nie jest przyrodzona
Dwoistość ta, tak trudna, tak nieunikniona,
Lecz otrzymana sztuką życia i rozwagi? –
Potrzebna pierw, nim człowiek dostrzegł, że jest nagi,
Lecz napotkana później, i później o wiele,
Jakby, niżeli środki, wprzód istniały – cele!24

Tekst akcentuje niezmienność natury ludzkiego bytu – bytu stworzonego 
na obraz i podobieństwo Boga, niosącego w sobie dar Bożego piękna, jakie 
Stwórca przelał w akcie kreacyjnym na swoje stworzenie. Ludzkie dojrzewa-
nie odbywa się także w procesie rozciągniętym w czasie, w procesie histo-
rycznych przeobrażeń. Mowa tu przecież o upadku człowieka. Biblijny układ 
odniesienia, choć zarysowany dość oszczędnie i dyskretnie, głównie w zdaniu: 
„człowiek dostrzegł, że jest nagi”, w tekście obecny jest w planie znaczeń 
ogólnych. Ten kontekst wydobywa istotny sens ostatniego z cytowanych wy-
żej wersów. Upadek człowieka, tak silnie związany z jego stanem pierwotnej 
doskonałości (rozumianej zarazem w znaczeniu estetycznym i etycznym), 
odsłania z punktu widzenia całej historii ludzkości swój głęboki sens i logikę. 
Nie można tej logiki rozpatrywać w relacji do założeń „logiki-ścisłej”25, lecz 
jedynie przez pryzmat Bożego planu dziejów. Jeżeli dla zwolenników teorii 
ewolucji, z którymi poeta prowadził jednostronny spór, idea pierwotnej dosko-
nałości oraz grzechu pierworodnego „raczej upadku logiki jest echem”26 – bo 
przeczy stopniowemu kształtowaniu się istoty ludzkiej od form prymitywnych, 
zwierzęcych nawet, do wysoko zorganizowanych – to dla poety w tym ciągu 

ducha, ale również w jakimś sensie rozciąga się na sferę cielesności (por. np. N o r w i d, List do Teofi la 
Lenartowicza z 23 stycznia 1856 r., w tenże, Dzieła wszystkie, t. 11, Listy, cz. 2, oprac. J. Rudnicka, To-
warzystwo Naukowe KUL–Biblioteka Narodowa, Lublin–Warszawa 2016, s. 45; por. też: D u n a j s k i, 
dz. cyt., s. 82n.).

23  N o r w i d, Rzecz o wolności słowa, pieśń III, w. 8-9, s. 225.
24  Tamże, pieśń II, w. 57-62, s. 223.
25  T e n ż e, Assunta (czyli spojrzenie). Poema, w: tenże, Pisma wszystkie, t. 3, Poematy, PIW, 

Warszawa 1971, s. 296.
26  T e n ż e, Rzecz o wolności słowa, pieśń II, w. 71, s. 223.

Myśląc Ojczyzna...



384

zdarzeń ujawnia się niezwykły plan dziejów oraz sens ludzkiej egzystencji. 
Dla ewolucjonistów i teoretyków postępu cel historii stanowiło, analogicznie 
do świata przyrody, powstanie lub zbudowanie formy najdoskonalszej, dla 
Norwida zaś – zbawienie ludzkości. Ów cel był więc w ujęciu poety predeter-
minowany („niżeli środki, wprzód istniały – cele!”). Według Norwida Bożym 
planem kieruje logika paradoksu, która pozwala na określenie punktu dojścia 
u początku, pozwala również na określenie doskonałości w momencie wejścia 
człowieka w czas, przez który prowadzi droga doskonalenia i dojrzewania.

„BO CAŁY BYŁ I PIĘKNY”

Doskonałość pierwotną człowieka Norwid rozpatruje – co znamienne – 
przez pryzmat dwu pojęć: całości i piękna. Zakresy znaczeń tych centralnych 
leksemów w dużym stopniu pokrywają się, tworząc układy współzależności 
semantycznych wyznaczających etyczne i estetyczne powinności oraz walory 
ludzkiego bytu. Jego „wytworność” niejako warunkuje sens piękna i sztuki, 
włącza je w ontologiczną strukturę bytu, zarówno w planie egzystencjalnym, 
jak i historiozofi cznym. W trzeciej pieśni Rzeczy o wolności słowa myśl tę 
poeta fi ltruje wspomnianą krytyką koncepcji ewolucjonistycznych, bardzo 
ekspansywnych w drugiej połowie dziewiętnastego wieku:

Nie! – Człowiek nie do-pełzał z wolna człowieczości
Od nijakości jakiejś, nicości i czczości,
Od najniższej tu rzeczy… bo gdyby tak było,
Toć są globy daleko mniej wytworne bryłą
I od naszego niższe… gdzież? nareszcie atom,
Najdoskonalej marny, wyrwałbym tym światom!

*

Nie! – człowiek całym powstał, zupełnie-wytwornym,
I nie było mu łatwo być równie pokornym!...
Bo cały był i piękny… i upadł…27.

Pamiętajmy, że piękno i sztuka należą do pojęć kluczowych czy też raczej 
pojęć-kluczy w twórczości Norwida. Nawiązując do tradycji platońskiej – 
ważnej i zasadniczej nie tylko dla romantyków, ale chyba dla całego dziewięt-
nastego stulecia – twórca Promethidiona ściśle łączył ze sobą oba te terminy, 
widząc ich współzależność w sferze ontologii i w sferze praxis. W pewnym 
sensie można rzecz całą sprowadzić do oczywistej formuły, że istotą sztuki 

27  Tamże, pieśń III, w. 1-9, s. 225.

Myśląc Ojczyzna...



385

jest piękno. A na pytanie: czym jest piękno? poeta odpowiada „defi nicyjnie” 
w Promethidionie ustami wiecznego-człowieka, swego port-parole: „Kształ-
tem jest Miłości”28. Trudno przy tym jednoznacznie orzec, który z tych kom-
ponentów pojęciowych jest prymarny. Czy piękno stanowi po prostu cechę 
miłości? Czy może uobecnianie się miłości w świecie, jej wcielanie, staje się 
możliwe poprzez piękno? Obie interpretacje są tu możliwe. Jedna nie wyklucza 
drugiej29. Stefan Sawicki pisał o interesującym nas zagadnieniu przy okazji ana-
lizy Promethidiona: „Jeśli piękno rodzi się poprzez wcielanie się miłości, jeśli 
jest tego wcielenia funkcją, to zaczyna być jasne, że powtarzająca się w takim 
procesie sztuka musi być również zależna od tej siły sprawczej, jaką jest miłość, 
i to zależna w jej aspekcie istotnym. Miłość w tej koncepcji, zgodnie z tradycyj-
nym trójpodziałem, reprezentuje świat dobra i ujawnia charakterystyczne dla 
Norwida rozumienie sztuki, gdzie «drugą osobą» piękna jest dobro”30.

Kwestię relacji między pięknem a dobrem podejmuje poeta, ujmując rzecz 
całą w perspektywie plastyki, w tekście W odpowiedzi na dziewiąty „List z Po-
znania”: „P i ę k n e  albowiem jest rumieńcem i jest jakoby barwą  d o b r a – 
i jest jakoby tym rumieńcem, który wyrzuca na twarz serce niewidzialnie 
w sobie poruszone”31. Piękno może istnieć tylko wówczas, gdy miłość ulega 
wcieleniu, gdy uobecnia się w rzeczywistości, a przy tym dzieje się to w ści-
słym związku z etycznymi powinnościami artysty oraz odbiorcy – w związku 
z sumieniem. Sztuka to przestrzeń, w której ujawnia się piękno. Ten ścisły 

28  T e n ż e, Promethidion, Bogumił, w. 109, s. 106.
29  W literaturze przedmiotu relacje te ujmowane są bardzo różnie. Andrzej Mierzejewski wska-

zuje na przykład na prymat miłości nad estetyką, uznając to pierwsze pojęcie za źródło i podstawę 
tego drugiego, które łączy się z pojęciem oraz ideą piękna (zob. A. M i e r z e j e w s k i, „Kształ-
tem jest miłości”. U źródeł Norwidowskiego pojęcia piękna, „Studia Norwidiana” 5-6(1987-1988), 
s. 3-29; A. D u n a j s k i, Norwidowe piękno jako kształt miłości, „Prace Filologiczne” 43(1998), 
s. 143-145; S. S a w i c k i, „Kształtem jest miłości” – Norwid o kulturze, „Studia Norwidia-
na” 19(2001), s. 5-15; T. Z g ó ł k a, „Promethdion” C.K. Norwida – jedność dobra i piękna, „Nurt” 
1984, nr 9(229), s. 37-38). Grażyna Halkiewicz-Sojak zwracała uwagę, iż tej migotliwości seman-
tycznej towarzyszy stosowny układ zależności: „Metafory piękna jasno wskazują, że nie stanowi ono 
wartości autonomicznej. Zostało w sposób konieczny powiązane z dobrem i prawdą. Jest  rumieńcem 
bohaterstwa i kształtem Miłości, odsłania wartości religijne i etyczne, a nie estetyczne. Dlatego też 
niemożliwe jest w tej twórczości piękno zła. Taka jakość, obecna skądinąd w estetyce romantycz-
nej, jest przez Norwida konsekwentnie negowana” (G. H a l k i e w i c z - S o j a k, Norwidowskie 
metafory i defi nicje piękna, w: Piękno wieku dziewiętnastego. Studia i szkice z historii literatury 
i estetyki, red. E. Nowicka, Z. Przychodniak, Wydawnictwo Poznańskiego Towarzystwa Przyjaciół 
Nauk, Poznań 2008, s. 63). Sfera tego, co estetyczne, i sfera tego, co etyczne, są tu nierozerwalne, 
jedno warunkuje drugie, jedno decyduje o istnieniu drugiego. Są to bowiem dwa aspekty tej samej 
rzeczywistości.

30  S. S a w i c k i, Zbliżenia do „Promethidiona”, w: tenże, Wartość – sacrum – Norwid 2. Studia 
i szkice aksjologicznoliterackie, Wydawnictwo KUL, Lublin 2007, s. 181.

31  C. N o r w i d, W odpowiedzi na dziewiąty „List z Poznania”, w: tenże, Pisma wszystkie, 
t. 6, s. 592.

Myśląc Ojczyzna...



386

związek łączący sztukę z miłością poprzez piękno odwołuje się do tradycji 
antycznej, ale także do późniejszych nurtów w historii, włącznie z romanty-
zmem. Prawdziwa sztuka nie może się obejść bez miłości, ze wszystkimi kon-
sekwencjami, jakie wynikają z naszego zakorzenienia w rzeczywistości, w tym 
również towarzyszącego powstawaniu każdego dzieła czy ogólnie sztuki bólu, 
łączącego się z „momentem materialnym”32, zdaniem Norwida uosabianym 
przez Marię Magdalenę. „Nie należy bowiem zapomnieć, że była ona również 
tradycyjnie, a w XVII w. szczególnie, uważana nie tylko za «świętą czystej 
miłości», lecz także za doskonałą  p i ę k n o ś ć” 33.  Stąd zatem owa genetyczna 
zależność wskazanego pojęcia piękna od miłości w tradycji chrześcijańskiej 
(jej źródeł poeta poszukuje bowiem w Bogu, a nie na przykład – jak romantycy 
– w człowieku) decyduje o oryginalności ujęcia, przynajmniej w stosunku do 
najbliższej Norwidowi aktualności, czyli do wieku dziewiętnastego34. 

Dalej – we wspomnianym wyżej Promethidionie – poeta stawia znak rów-
ności między pięknem a przymiotem Bożym. Piękno staje się tu odbiciem czy 
też emanacją tego, co Boże. Stworzenie – całe stworzenie, a zatem również 
i człowiek (a może raczej: przede wszystkim człowiek) – stanowi odbicie 
piękna swego Stwórcy35:

Kształtem miłości piękno jest; i tyle,
Ile ją człowiek oglądał na świcie,
W ogromnym Bogu albo w sobie – pyle,
Na tego Boga wystrojonym dziecię,
Tyle o pięknem człowiek wie i głosi – 
Choć każdy w sobie cień pięknego nosi
I każdy – każdy z nas – tym piękna pyłem36.

To Bóg jest prawdziwym i największym artystą, człowiek zaś jedynie bywa 
sztukmistrzem, pośrednikiem – w jakimś sensie kontynuatorem dzieła Najwyż-

32  M i e r z e j e w s k i, dz. cyt., s. 23. 
33  Tamże, s. 23n. 
34  Andrzej Mierzejewski zauważa: „Norwidowskie rozumienie miłości, usytuowanej w cen-

trum chrześcijaństwa, oparte jest przede wszystkim na autorytecie Pisma Świętego – «prawdzie 
objawionej», a więc na tym wszystkim, co «powiedziane jest» na ten temat w Biblii” (tamże, s. 5).

35  Koncepcja ta – choć nie bezpośrednio – wpisuje się w dziewiętnastowieczną dyskusję dotyczą-
cą ontycznej istoty piękna, obiektywności bądź subiektywności jego istnienia (zob. W. S t r ó ż e w s k i, 
O pojęciach piękna, „Znak” 11(1959) nr 7-8(61-62), s. 866-887; t e n ż e, Spór o transcendentalność 
piękna, „Zeszyty Naukowe KUL” 4(1961) nr 3, s. 19-37; t e n ż e, Transcendentalia i wartości, w: tenże, 
Istnienie i wartość, Wydawnictwo Znak, Kraków 1981, s. 11-96; t e n ż e, Wokół piękna. Szkice z estety-
ki, Universitas, Kraków 2002; A. K u c z y ń s k a, Piękno – mit i rzeczywistość, Wiedza Powszechna, 
Warszawa 1972; P. J a r o s z y ń s k i, Metafi zyka piękna. Próba rekonstrukcji teorii piękna w fi lozofi i kla-
sycznej, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1986; t e n ż e, Spór o piękno, Impuls, Kraków 2002).

36  N o r w i d, Promethidion, Bogumił, w. 115-121, s. 106.

Myśląc Ojczyzna...



387

szego. Ten element wybraństwa i niezwykłej roli artysty to bodaj najbardziej 
romantyczny rys Norwidowej koncepcji sztuki37. O ile w okresie warszawskim 
poeta podkreślał potrzebę współdziałania twórcy i odbiorcy, poety i słuchacza 
(czytelnika), o tyle w czasach wędrówek po Europie, wyjazdu do Ameryki oraz 
pobytu w Paryżu punkt ciężkości przenosił na autora i dzieło38. O właściwo-
ściach i jakościach estetycznych decydowała zdaniem Norwida uobecniająca 
się w dziele potęga uczucia jego twórcy. Nawet gdy dzieło ulega destrukcji, 
gdy czas i wydarzenia historyczne sprawiają, że stworzone ulega rozpadowi, to 
z owych ruin oraz „posad budowy i pierwszego planu rozłożenia”39, to choćby 
z kamienia węgielnego, nawet po setkach lat – do odbiorcy przemawiać będzie 
piękno. Piękno pierwotnego ideału, oryginału, pierwotnego planu czy zamysłu. 
Wyrazem tego poglądu może być gorzka nowela Menego, gdzie znajdujemy 
znamienny dialog między narratorem a głównym bohaterem, występującym 
pod kryptonimem B. Chodzi o malarza Tytusa Byczkowskiego, który popełnił 
samobójstwo w Wenecji – w tekście Norwida występuje on jako artysta nie-
spełniony, doświadczony przez los i okoliczności:

B. uśmiechnął się smutnie.
I mówiłem dalej: Gdyby kiedyś znaleziono te plany pokolorowane elegancko, 

których dzisiaj pełno na wystawach, trzeba by stu nowych Witruwiuszów i sto razy 
śmielszych w przypuszczaniu, ażeby współczesnym dać pojęcie, jakich to pomników 
śladu nawet nie zostało na ziemi! Tylko, widzisz, nic tu nie zginęło, co prawdziwie 
piękne, bo to ma w sobie nieśmiertelności iskrę, miłość! Trzeba gmachu pięknego, 
ażeby mógł piękną być ruiną. Trzeba pięknej ruiny, ażeby dotrwała aż do końca, aż 
do posad budowy i pierwszego planu rozłożenia, aż do głazu pierwszego, na którym 
legendy siadać będą w ciężkich wieńcach bluszczowych, aż do głębi pod głazem, 
gdzie medale stare w wazach leżą i pargamin żółty z opisaniem pierwotnego pomy-
słu! Roma, quanta fuit, ipsa ruina docet.

– Więc nic, myślisz, nie ginie?...
– Nic, co jest z miłości poczętego40.

Przykład Byczkowskiego ma walor negatywnego exemplum: braku speł-
nienia, rozdźwięku między pięknem i miłością. Biografi a tragicznego artysty 
jest jakby wołaniem o harmonię i jedność tych sfer. Narrator poddaje zatem 
krytyce artystyczne dokonania Byczkowskiego i jego artystyczną biografi ę 

37  Por. O. K r y s o w s k i, Wizja sztuki w „Promethdionie”, „Poznańskie Studia Polonistyczne. 
Seria Literacka” 4(1997), s. 107n.

38  Por. T. M a k o w i e c k i, Młodzieńcze poglądy Norwida na sztukę, w: tenże, Poeta i my-
śliciel. Rozprawy i szkice o Norwidzie, oprac. E. Chlebowska, W. Toruń, Towarzystwo Naukowe 
KUL, Lublin 2013, s. 75n. 

39  C. N o r w i d, Menego, w. 48, w: tenże, Dzieła wszystkie, t. 7, Proza, cz. 1, oprac. R. Skręt, In-
stytut Badań nad Twórczością Cypriana Norwida–Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2007, s. 36. 

40  Tamże, w. 41-55, s. 36.

Myśląc Ojczyzna...



388

– wskazując na brak oryginalności i zgubne dla sztuki posłuszeństwo. Nie 
omieszka jednak przy tym podkreślić, że mimo to B. mógł stanowić wzór 
cierpliwości i pokory, cóż jednak z tego, że „wykonywanej sprawiedliwiej 
aniżeli pojętej”41. Podkreśla ponadto, że „B. na skrzypcach grał z biegłością 
szczególną”42 – nawet jeśli w szczelinach tych słów przebija lekki grymas 
ironii, narrator nie odmawia Byczkowskiemu autentyzmu, zaangażowania 
w sztukę. Zaangażowanie i artystyczna pasja nie są jednak gwarantem speł-
nienia. Dlatego narrator Menego uwypukla tragiczny rozziew między potrzebą 
a możliwościami, zagubieniem a zatraceniem, brakiem a spełnieniem. Bez-
pośrednim zwrotem i przyczyną wewnętrznego upadku bohatera staje się ni 
mniej, ni więcej tylko wspaniała wizja Wenecji i skarbów jej kultury. To ona 
przecież – paradoksalnie – wprowadza B. w przestrzeń mroku: pamiętajmy, 
że światło nie tylko staje się źródłem życia i twórczej energii, ale także potrafi  
sparaliżować i oślepić.

„PRACOWAĆ MUSISZ”

Tragiczny przypadek Byczkowskiego – opisany na kartach Menego – jest 
wołaniem o prawdziwą sztukę, o której rozmawiają dyskutanci w Promethidio-
nie. Rodzi się ona wówczas, gdy dochodzi do wcielania miłości, stanowiącej 
fundament piękna43. Stąd tak silny u Norwida związek sztuki z wartościami, 
zwłaszcza z dobrem, ale także z pracą, będącą warunkiem twórczego wysiłku, 
kształtowania rzeczywistości44. Stąd też, być może, ogromna atencja poety 
dla rzeźby i wysiłku, który towarzyszy artyście. Dla Norwida wzorem artysty 
był przecież Michał Anioł, który – jak czytamy w Promethidionie – „kuł sam 
w marmurze”45. Zdaniem autora tych słów praca stale łączy się z jakimś typem 
wysiłku: fi zycznego, psychicznego, duchowego, a także moralnego, społecz-
nego i oczywiście intelektualnego. Ma ona w założeniu kształtować, przy-
wracać to, co stało się w życiu człowieka domeną utraty, zagubienia. W tym 
systemie praca była fundamentem ludzkiej egzystencji, wpisanym w historię 
ludzkości i jednostki: „Dziś – praca / Coś w nim trawi – kształtuje, i coś mu 
powraca”46 – czytamy w trzeciej pieśni Rzeczy o wolności słowa. Motyw pracy 
rozumianej jako następstwo grzechu pierworodnego stale pojawia się w utwo-

41  Tamże, w. 77, s. 37.
42  Tamże, w. 98, s. 38.
43  Por. D u n a j s k i, Norwidowe piękno jako kształt miłości, s. 143-145.
44  Zob. B. K u c z e r a - C h a c h u l s k a, „Czas siły – zupełnej”. O kategorii wysiłku w poezji 

Norwida, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1998.
45  N o r w i d, Promethidion, Bogumił, w. 195, s. 109.
46  T e n ż e, Rzecz o wolności słowa, pieśń III, w. 9-10, s. 225.

Myśląc Ojczyzna...



389

rach Norwida, w różnych ujęciach i wariantach, poecie towarzyszy jednak 
głębokie przeświadczenie, że to właśnie dzięki niej realizuje się powrót do 
Boga. W Epilogu Promethidiona czytamy: „Końcem końców, praca z grzechu 
jest i tylko ją miłość odkupuje”47. Tę myśl rozwija w początkowych wersetach 
wiersza Praca (pochodzącego – co znamienne – z roku 1864):

„Pracować musisz” – głos ogromny woła,
Nie z  p o t e m  d ł o n i  t w e j, lub  t w e g o  g r z b i e t u,
(Bo prac początek, doprawdy, jest nie tu):
„Pracować musisz z potem twego CZOŁA!”
– Bądź sobie, jak tam chcesz, r e a l n y m  człekiem,
Nic nie poradzisz! – twoje każde dzieło,
Choćby się z trudów Herkulejskich wszczęło,
Niedopełnionem będzie i kalekiem;
Pokąd pojęcie pracy, korzeń jeden,
Nie trwa, dopóty wszystkie tracą zgoła;
Głos brzmi w twej piersi: „P o s t r a d a ł e m  E d e n!”
Głos brzmi nad tobą: „P r a c u j  z  p o t e m  c z o ł a”48. 

Eschatologiczny wymiar pracy, jej – by tak rzec – teleologiczny aspekt, bo-
daj najdobitniej i najpełniej wyraził Norwid w końcowych zdaniach rozprawki 
Do Spartakusa (o pracy) z roku 1866: „Zaprawdę powiadam, że Rodzic ludz-
kości, skazanym będąc na pracę z  p o t e m  C Z O Ł A, miał sobie dane w tym-
że samym ukazie zapewnione, iż żona jego da początek potomstwu, z którego 
narodzi się Z b a w c a. Dlatego to praca człowieka, lubo z  p o k u t n e g o  
ź r ó d ł a  p o c h o d z ą c a, nie tylko że się na smętnościach pokutnych nie 
ogranicza, owszem, byłaby niecałą rzeczą, gdyby nie obejmowała Zbawstwa 
– czyli byłaby bez-celną ilotów pańszczyzną”49. 

Oto praca jest tu nie tylko rodzajem pokuty i ekspiacji za grzech, za upa-
dek, ale także drogą prowadzącą do zbawienia – niemal przestrzenią nowego 
przymierza ze Stwórcą. Warto w tym miejscu zwrócić uwagę, że takie wywyż-
szenie pracy nie redukuje materialnego jej wymiaru, również przedmiotowe-
go czy nawet ekonomicznego sensu każdego ludzkiego wysiłku. Dążenie do 
swoistej równowagi między podmiotowym a przedmiotowym aspektem pracy 
(z zachowaniem ich odrębności i tożsamości) – przy jednoczesnym traktowa-
niu tego pierwszego czynnika jako prymarnego i źródłowego – wiązało się 
ściśle z problematyką estetyczną, która w przemyśleniach poety ma zawsze 
swój etyczny awers. Zofi a Trojanowiczowa, zajmująca się tą problematyką 

47  T e n ż e, Promethidion, Epilog, w. 108, s. 136.
48  T e n ż e, Praca, w. 1-12, w: tenże, Pisma wszystkie, t. 1, Wiersze, cz. 1, PIW, Warsza-

wa 1971, s. 387.
49  T e n ż e, Do Spartakusa (o pracy), w: tenże, Pisma wszystkie, t. 6, s. 642.

Myśląc Ojczyzna...



390

w twórczości Norwida, pisała: „Norwidowska «sztuka – praca» miała otwierać 
przed ludzkością perspektywę godności człowieka i godności pracy, miała 
łączyć wysiłki umysłowe i fi zyczne w jeden «łańcuch prac», wytwarzać nowe 
więzi społeczne, a w konsekwencji prowadzić do odrodzenia moralnego i spo-
łecznego jednostek i zbiorowości”50. I dalej jeszcze podkreślała: „Naczelna 
zasada koncepcji «sztuki – pracy» wynikała ze stwierdzenia ścisłego związku 
między pracą, pięknem i sztuką”51. Sztuka powiązana z pracą, wyprowadzona 
z jej ethosu, odrodzi społecznie ludzkość i naród52.

Piękno stworzonego – ów „profi l Boży” – miało w tej koncepcji wzywać do 
pracy, stanowiącej drogę do Najwyższego, do zbawienia. W jaki sposób poeta 
łączył wysiłek z eschatologią? Głównie rozpatrując rzecz całą na płaszczyź-
nie etyki, a mianowicie relacji międzyludzkich, codziennego praktykowania 
ewangelicznego przykazania miłości. Właśnie miłość pozwala przekształcić 
piętno kary w stygmat eschatologicznej nagrody, realizowanej w bardzo real-
nej rzeczywistości, poprzez mozolne i uporczywe wcielanie ideału w konkret, 
w określony kształt i materię. Prometej Adam w Promethidionie tak oto opo-
wie o pracy i jej związku z pięknem:

Prometej Adam wstał, na rękach z ziemi 
Podnosząc się, i mówić zacznie tak: „Próżniacy!
Próżniacy wy – ciekawość siły wam zatrwoży,
Gdy jak o pięknem rzekłem, że jest profi l Boży,
Przez grzech stracony nawet w nas, profi lu cieniach,
I mało gdzie, i w rzadkich odczuwam sumieniach,
Tak i o pracy powiem, że – zguby szukaniem,
Dla której pieśni – ustawnym się nawoływaniem53.

Piękno-podnieta, piękno-zachęta, piękno-imperatyw miało wyzwalać 
w człowieku twórcze możliwości. Wyzwalać poprzez pracę i na drodze pracy. 
„Wytworność” ludzkiego bytu nieuchronnie musi bowiem prowadzić – przy 
wysiłku na rzecz dobra i prawdy – do tworzenia piękna, do wyzwalania go 
z otaczającej materii, do przekształcania rzeczywistości zgodnie z wezwaniem 

50  Z. T r o j a n o w i c z o w a, Norwidowskie refl eksje o pracy. W stronę encykliki „Laborem exer-
cens”, w: taż, Romantyzm – od poetyki do polityki. Interpretacje i materiały, wybór i red. A. Artwińska, 
J. Borowczyk, P. Śniedziewski, Universitas, Kraków 2010, s. 65.

51  Tamże.
52  Por. t a ż, Cypriana Norwida mesjanizm sztuki, czyli o poszukiwaniu „wszech-doskonałości”, 

w: taż, Romantyzm – od poetyki do polityki, s. 46. Zob. też: t a ż, Norwid o pracy ludzkiej, „W dro-
dze” 11(1983) nr 10(122), s. 24-32; J. M a c i e j e w s k i, Kategoria pracy w kontekście aksjologii 
Norwida, w: C.K. Norwid w setną rocznicę śmierci. Materiały z sesji naukowej zorganizowanej 
w dniach 18 i 19 maja 1983 r., red. J. Pośpiech, Wyższa Szkoła Pedagogiczna im. Powstańców Ślą-
skich w Opolu, Opole 1984, s. 27-40.

53  N o r w i d, Promethidion, Bogumił, w. 153-160, s. 107n.

Myśląc Ojczyzna...



391

Najwyższego z Księgi Rodzaju: „Bądźcie płodni i rozmnażajcie się, abyście 
zaludnili ziemię i uczynili ją sobie poddaną” (Rdz 1,28).

Próbując rozpoznać i zsumować dość skomplikowane relacje łączące poję-
cia piękna, pracy i miłości w Promethidionie, Tadeusz Makowiecki z charak-
terystyczną dla swych badań fi nezją podkreślał: „Ogólnie można stwierdzić, 
że Norwid w tym monologu [chodzi o monolog Bogumił z poematu – P.Ch.] 
często używa pojęć «sztuka» i «piękno», nie przeprowadzając  między nimi 
rozgraniczeń, a dalej, że określa piękno (sztukę) dwojako. Raz wyprowadza je 
z miłości, której piękno ma być kształtem lub ściślej – wyrazem; a więc miłość 
jakoby warunkuje piękno jako poprzednik. Drugie określenie piękna przepro-
wadza poeta za pomocą pojęcia pracy. Praca jest jakby następnikiem; piękno 
(sztuka) zachwyca, porywa człowieka do pracy, do realizacji miłości w świecie 
rzeczywistym, do zmartwychwstania. A celem najwyższym człowieka jest 
wstać z martwych, przestać być martwym, biernym pionkiem w grze losu, 
a być świadomym, jak powie Norwid gdzie indziej – «zwolonym» współ-
twórcą rzeczywistości. Jedynie za pomocą tych dwóch pojęć: miłości i pracy, 
określa Norwid ustami Bogumiła pojęcie piękna (czy sztuki); wszelkie inne 
terminy, które się w tym dialogu pojawiają, mają trzeciorzędne znaczenie”54.

„SUMIENNOŚĆ W OBLICZU ŹRÓDEŁ”

Wywyższenie pracy w przestrzeni sztuki prowadziło Norwida do podno-
szenia wartości form prostych, bliskich codzienności, wszelkich wytworów 
ludzkiego intelektu i zręczności obecnych w zwykłym życiu. Jakie były kon-
sekwencje tak szerokiego rozumienia sztuki – dodajmy: rozumienia, które 
zrywa z zasadami romantycznego indywidualizmu – podnoszącego czynności 
oraz wytwory tychże czynności do najwyższych wartości? Otóż piękno, wy-
zwalane pod wpływem miłości, dostrzegał poeta nie tylko w dziełach wybit-
nych, wielkich, ale także w przedmiotach (wytworach) codziennego użytku. 
Stąd tak silnie krytykował zwyczaj rozdzielania ekspozycji sztuk pięknych 
od ekspozycji sztuki użytkowej w ramach różnego typu wystaw, modnych 
w dziewiętnastym wieku, a do obszaru sztuki zaliczał wszelkie zjawiska oraz 
wytwory powstające z potrzeby lub powinności wobec estetyki i wartości55: 
„Rozdzielenie ekspozycji publicznych na ekspozycje, czyli wystawy, sztuk 
pięknych i rzemiosł albo przemysłu jest najdoskonalszym dowodem, o ile sztu-

54  T. M a k o w i e c k i, „Promethidion”, w: tenże, Poeta i myśliciel. Rozprawy i szkice o Nor-
widzie, s. 205.

55  Zob. E. D ą b r o w i c z, „Piękno powszechne”. Norwid wobec wystaw światowych, w: Piękno 
wieku dziewiętnastego, s. 343-359.

Myśląc Ojczyzna...



392

ka dziś swej powinności nie wypełnia. Wystawa powinna być, przeciwnie, tak 
urządzona, ażeby od statuy pięknej do urny grobowej, do talerza, do szklanki 
pięknej, do kosza uplecionego pięknie, cała cyrkulacja idei piękna w czasie 
danym uwidomioną była. Żeby od gobelinu, przedstawującego Rafaelowski 
pędzel jedwabną tkaniną, do najprostszego płócienka cała gama idei pięknego 
rozlewająca się w pracy uwidomioną była – wtedy wystawy będą użytecznie 
i sprawiedliwie na uszanowanie i ocenienie pracy wpływać. – Dziś jest to 
rozdział duszy z ciałem, czyli śmierć!...”56.

Kategoria piękna miała w rozumieniu Norwida zakres niezwykle szeroki. 
Poeta dostrzegał obecność piękna w różnych przejawach życia – w różnych 
przejawach ludzkiej działalności. Nie jest to oczywiście myśl nowa. Prze-
ciwnie: można ją znaleźć już w fi lozofi i grackiej, zwłaszcza w myśli Platona, 
który – jak pamiętamy – uznał piękno za powszechną właściwość bytów57. 
Niekoniecznie jednak twórca Uczty łączył je ze sztuką, którą rozumiał w sensie 
przedmiotowym i praktycznym: jako czynności lub wytwory o charakterze 
użytkowym. W tamtym czasie w jednym szeregu sytuowano sztukę rzeźby 
z rzemiosłem, malarstwo z szewstwem. Słowem: nie rozróżniano przedmio-
tów wyłącznie estetycznych i przedmiotów o charakterze użytkowym oraz 
praktycznym (czyli wytworów rzemiosła). Więcej jeszcze: pojęcie piękna 
odnoszono także do dziedziny etyki – mówiono bowiem o pięknie moralnym. 
W klasycznej rozprawie Dzieje sześciu pojęć Władysław Tatarkiewicz wska-
zywał: „Grecy rozumieli piękno szerzej: obejmowali tą nazwą nie tylko piękne 
rzeczy, kształty, barwy, dźwięki, ale również piękne myśli i piękne obyczaje. 
Platon w Hippiaszu większym jako przykłady przytacza piękne charaktery 
i piękne prawa. To, co w słynnym ustępie Uczty (210 E – 211 D) nazywał ideą 
piękna, mógł był również nazwać ideą dobra, nie chodziło bowiem o pięk-
no widzialne i słyszalne. Filozofowie klasycznej Grecji za najprawdziwsze 
piękno mieli właśnie duchowe, moralne piękno charakteru, umysłowe piękno 
myśli”58.

Można rozróżnić trzy antyczne pojęcia piękna59. Pierwsze – najszersze – 
określało wiele przejawów życia, w tym również etykę. Drugie zawężano do 
właściwości estetycznych; piękno obejmowało zatem to, co wywołuje przeży-
cia estetyczne, czyli barwy, dźwięki, myśli. To właśnie pojęcie zdominowało 
i zdeterminowało później europejską kulturę. Jako trzecie należy wymienić 
piękno w sensie estetycznym obejmujące jednak wyłącznie dziedziny zwią-
zane ze wzrokiem: piękne mogły być jedynie kształty i barwy. W twórczości 

56  N o r w i d, Promethidion, Epilog,  w. 184-194, s. 139.
57  Por. P l a t o n, Hippiasz mniejszy, 292 D; t e n ż e, Uczta, 210 E-211 D.
58  W. T a t a r k i e w i c z, Dzieje sześciu pojęć: sztuka, piękno, forma, twórczość, odtwórczość, 

przeżycie estetyczne, PWN, Warszawa 1988, s. 139.
59  Por. tamże, s. 138n.

Myśląc Ojczyzna...



393

Norwida zasadniczym rdzeniem pojęciowym piękna jest wskazane tu pojęcie 
drugie – najważniejsze dla kultury europejskiej i jej tożsamości – choć poeta 
nie rezygnuje ze znaczenia pierwszego i trzeciego.

W początkowym okresie twórczości Norwida piękno było podstawowym 
pojęciem, jakim posługiwał się on60, poruszając problematykę estetyczną. 
W powstających wówczas tekstach – jak choćby w Promethidionie czy w bro-
szurze O sztuce (dla Polaków)61 – poeta podkreślał powszechny wymiar piękna, 
co zbliżało jego koncepcję do ujęć Karola Libelta z Estetyki, czyli Umnictwa 
pięknego (z roku 1848)62. W refl eksji Norwida piękno stanowiło fundament 
ludzkiego życia, a zarazem element jednoczący sztukę z pracą. Znamienne 
jest przy tym, że rzeczownikiem „piękno” oraz przymiotnikiem „piękny” po-
eta posługuje się często w latach pięćdziesiątych dziewiętnastego wieku, ale 
już w kolejnej dekadzie częstotliwość użycia tych leksemów spada, ustępując 
słowom „oryginalność” i „oryginalne”63. W pewnym sensie twórca Quidama 
w pismach dotyczących sztuki, społeczeństwa i pracy, takich jak wykłady 
O Juliuszu Słowackim64 czy rozprawka O tszinie i czynie65, przesuwa akcenty 
w swoich poglądach estetycznych i etycznych oraz konstruuje bardzo ważne 
pojęcie – właśnie wspomnianą „oryginalność”. Rozumie ją przede wszystkim 
jako „s u m i e n n o ś ć  w  o b l i c z u  ź r ó d e ł”66. A z kolei w rozprawie Do 
Spartakusa (o pracy) dzięki temu pojęciu poszerza i pogłębia znaczenie pracy:

Zaprawdę odpowiadam na pytanie:  c  o   j  e  s  t   p  r  a  c  a ? – że:  p  r  a  c  a  
j e s t  t o  o r y g i n a l n o ś ć; co jest oryginalność? – patrz  m o j e  p o j ę c i e  
o  o r y g i n a l n o ś c i  w  k u r s i e  o  S ł o w a c k i m  w y ł o ż o n e  p u b l i c z n i e  
w  P a r y ż u, na karcie, nie pamiętam, której.

60  W badaniach zwracano uwagę na klasyczne, antyczne źródło sensu tego pojęcia u Norwida 
(por. E. Ż y r e k - H o r o d y s k a, „Oda o urnie greckiej” i „Marmur-biały” w kontekście poglądów 
estetycznych Johna Keatsa i Cypriana Kamila Norwida, „Porównania” 2018, nr 1(22), s. 129-132.

61  Zob. C. N o r w i d, O sztuce (dla Polaków), w: tenże, Pisma wszystkie, t. 6, s. 333-351.
62  Zob. K. L i b e l t, Estetyka, czyli Umnictwo piękne. Część ogólna, Księgarnia Jana Kon-

stantego Żupańskiego, Poznań 1849, http://www.wbc.poznan.pl/dlibra/publication/540511/edition 
/457847/content.

63  W latach 1850-1859 Norwid w swoich pismach użył 177 razy przymiotnika „piękny” oraz 
29 razy rzeczownika „piękno”, podczas gdy w dekadzie szóstej odpowiednio: pierwszego z wy-
mienionych 144 razy, drugiego – jedynie 6 razy. Z kolei „oryginalność” w tym pierwszym okresie 
pojawiła się tylko raz, zaś „oryginalny” zaledwie 6 razy. Dla porównania oba leksemy zwiększy-
ły znacznie swoją reprezentację w szóstej dekadzie: pierwszy – do 25 użyć, drugi – do 22 użyć 
(por. Wstęp, w: Słownictwo estetyczne Cypriana Norwida, red. J. Chojak, Wydział Polonistyki–Pra-
cownia Słownika Języka C. Norwida UW, Warszawa 1994. s. X).

64  Zob. C. N o r w i d, O Juliuszu Słowackim w sześciu publicznych posiedzeniach, w: Pisma 
wszystkie, t. 6, s. 404-464.

65  Zob. t e n ż e, O tszinie i czynie. Do M… wtóry list, w: tenże, Pisma wszystkie, t. 7, Proza, 
cz. 2, PIW, Warszawa 1973, s. 55n.  

66  T e n ż e, O Juliuszu Słowackim, Lekcja III, s. 423.

Myśląc Ojczyzna...



394

P r a c a  j e s t  t a k  d a l e c e  s a m o d z i e l n o ś c i ą, i ż  n a j e m n i k  
u l i c ę  b r u k u j ą c y, j e ś l i  t y l k o  t a k  j a k  d r u d z y  r ę k ą  r u s z a, 
a  n i e  w k ł a d a  w  r o b o t ę  s w e g o  o r y g i n a l n e g o  a k c e n t u… t o  
p r ó ż n i a k… i  d o ś w i a d c z o n y  d o z o r c a  p r a c y  o d d a l a  g o.

T o  p o j ę c i e  m o j e  o  p r a c y  c a ł e  j e s t, b o  o d  b r u k u j ą c e g o  
u l i c ę  d o  K o p e r n i k a  t e ż  s a m e  i  j e d n e, i  z u p e ł n e. Zaś dlatego 
całe, że prawdziwe: sic est.

Kto jest świadomy rzeczy, ten wie szczerze, iż  o s i e m  w i e r s z y  z Geor-
gik  W i r g i l i u s a  k o s z t o w a ł o  w i ę c e j  p r a c y  n i ż  u p r a w i e n i e  
ó s m e j  c z ę ś c i  m i l i o n o w y c h  d ó b r  z i e m s k i c h, k t ó r e  d o  t e g o ż  
W i r g i l i u s a  n a l e ż a ł y6 7.

Refl eksja dotycząca twórczości i oryginalności z biegiem lat nabiera w pi-
smach Norwida ogromnego znaczenia. W okresie powstania styczniowego 
mnożą się postulaty i apele poety, aby działania – zwłaszcza w wymiarze spo-
łecznym i narodowym – odpowiadały jego zdynamizowanym koncepcjom. 
Nawet polityka nie powinna być naśladownictwem czy też przejmowaniem 
obcych wzorców i postaw, lecz szukaniem własnych dróg oraz żywym i twór-
czym praktykowaniem form życia publicznego. Oryginalność – rozwijająca 
przecież idee piękna – nie powinna opierać się na jakimś tanim efekcie zasko-
czenia, nie powinna koncentrować się na poszukiwaniu wyjątkowości, lecz 
tkwić głęboko w aksjologicznym układzie ludzkich powinności względem 
drugiego człowieka i Boga. W stosunku do idei piękna oryginalność przesuwa 
zatem akcenty na aktywność, kładzie nacisk na twórczą rolę człowieka. „Profi l 
Boży” nie tyle zatem odsłania się, ile wręcz staje się w człowieku poprzez 
twórczość i oryginalność. A zatem praca, trud i wysiłek sprawiają, że bytujemy 
na „obraz i podobieństwo”, niejako „dobijamy się” o ten stan, a nie jedynie 
odsłaniamy, ujawniamy ów pierwotny, doskonały wizerunek. „Dlatego to po 
epokach szarlatanizmu jeden atom oryginalnej i sumiennej pracy przeważa 
góry naśladownictwa. Malenieczka książeczka Kopernika porusza światy, a ty-
siące woluminów leży bez życia. Widzieliśmy Byrona zastawiającego książki 
i widzieliśmy naród powstający z niewoli, z najcięższej niewoli jasyru, gdy 
tymczasem nikną wolumina strategii, a naśladownictwem wypchnięte ekspe-
dycje cofają postęp sprawy. Tylko oryginalność dobrze pojęta, tylko twórczość 
prawdziwa może utrafi ć i postawić się czynną w planach Bożych – to jest zwy-
ciężyć – bo jedyny Pan, Mistrz nasz i Nauczyciel jest twórczy wiecznie”68.

Myliłby się jednak ten, kto by sądził, że poeta w swojej późniejszej twór-
czości zupełnie zrezygnował z idei piękna i sztuki czy też je zarzucił. Jolanta 
Chojak – której książce dotyczącej słownictwa estetycznego w twórczości 

67  T e n ż e, Do Spartakusa (o pracy), s. 641.
68  T e n ż e, O Juliuszu Słowackim, Lekcja III, s. 425n.

Myśląc Ojczyzna...



395

Norwida (a zwłaszcza opracowaniu „Pola wyrazowego piękna”69) ten frag-
ment mojego wywodu wiele zawdzięcza – zastrzega: „Nie oznacza to jednak 
degradacji ideału piękna w myśli Norwida. W Rzeczy o wolności słowa (1868 
[sic!]) czy wierszu Piękno-czasu (1880) Norwid podkreśla wymiar duchowy 
piękna, przeciwstawia je temu, co czysto zmysłowe […], powabne lub ude-
rzające”70.

Sfera jakości estetycznych, włączona w ciąg antropologiczny, uruchamiać 
musiała pole twórczych i zrazem etycznych powinności bytu. Piękno, trud 
jego wydobycia, wychwycenia lub spełnienia, musi prowadzić do wartości 
etycznych: „Nie ma mienia bez sumienia”71 – czytamy w części trzeciej tekstu 
Pieśni społecznej cztery stron72.

„BO PIĘKNO NA TO JEST…” 

Ścisły związek sztuki z pięknem, tak mocno podkreślany przez uczestni-
ków dialogu Bogumił w Promethidionie, z jednej strony wychodził naprzeciw 
tendencjom zapoczątkowanym jeszcze w osiemnastym wieku, a silnie zako-
rzenionym w wieku następnym (zwłaszcza od czasów Friedricha Wilhelma 
Josepha Schellinga i Karla Wilhelma Ferdinanda Solgera). Z drugiej zaś – 
modyfi kował, a nawet łamał owe tendencje (w drugiej połowie dziewiętna-
stego wieku właściwie stające się już konwencjami): oto bowiem Norwid, 
poszerzając zakres sztuki w duchu antyku i średniowiecza, poszerzał zarazem 
kategorię piękna. Poeta – zapewne nieświadomie – sytuował się po stronie 
tych współczesnych sobie myślicieli (oraz ich spadkobierców), którzy prze-
łamywali elitarność sztuki. Jak zauważał Stefan Sawicki: „Znalazł się wśród 
tych XIX-wiecznych myślicieli (a także ich XX-wiecznych kontynuatorów), 
którzy – jak William Morris (1834-1896), John Ruskin (1819-1900) czy Wal-

69  Zob. Słownictwo estetyczne Cypriana Norwida, rozdz. „Pole wyrazowe piękna”, s. 79-133.
70  Wstęp, w: Słownictwo estetyczne Cypriana Norwida, s. X.
71  C. N o r w i d, Pieśni społecznej cztery stron, cz. III, w: tenże, Dzieła wszystkie, t. 4, s. 29.
72  Ten ścisły związek sfery etycznej, moralnej z istotą piękna (rozumianego przecież szero-

ko, bardzo szeroko) pojawia się także na późniejszych etapach twórczości Norwida, na przykład 
w dramacie Aktor (zob. C. N o r w i d, Aktor, w: tenże, Pisma wszystkie, t. 4, Dramaty, cz. 1, PIW, 
Warszawa 1971, s. 339-442; B. K u c z e r a - C h a c h u l s k a, Między estetyką i etyką. Jeszcze 
o „Aktorze” Norwida, w: taż: Norwida «przypowieść o pięknem» i inne szkice z pogranicza genologii 
i estetyki, Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2008, s. 59-
-73). Sfera piękna – z kolei w innym tekście z tegoż tomu podkreśla Kuczera-Chachulska – łączy się 
nie tylko ze sferą etyki jako takiej, ale wręcz z obszarem odpowiedzialności moralnej, co przenosi 
akcent ze sfery wolitywnej, tak charakterystycznej dla romantyków, na sferę pragmatyki, działania 
czy twórczości (zob. t a ż, Estetyczno-etyczne „oscylacje” Norwida, w: taż, Norwida «przypowieść 
o pięknem» i inne szkice z pogranicza genologii i estetyki, s. 75-84).

Myśląc Ojczyzna...



396

ter Crane (1845-1915) – nie mogli pogodzić się z elitarnością sztuki. Gdy 
oni jednak formułowali swe poglądy w związku z ówczesną myślą społeczną 
i zwrotem ku utylitaryzmowi artystycznemu średniowiecza, chcąc zbliżyć 
sztukę do życia codziennego i doświadczeń szerokich warstw społeczeństwa, 
Norwid wychodził raczej z typowych dla epoki uniwersalnych przesłanek 
fi lozofi czno-religijnych, z których wysnuwał bliskie mu wnioski. Skoro sztuka 
była dla niego ściśle związana z pięknem, a piękno pojmował tak uniwersalnie, 
że w jego rozumieniu docierał nie do człowieka, nie do idei, lecz do Boga, 
to i w królestwie człowieka sztuka nie mogła mieć granic, naturalnie poza tą 
granicą, jaką zakreśliła jej natura”73.

Przekraczanie ograniczeń związanych z pojęciem sztuki i piękna, uwy-
puklanie ich sytuacyjnych walorów, prowadziło wprost do egzystencjalnego 
ujmowania obu tych pojęć. Sztuka stawała się towarzyszką ludzkiego losu, 
a przy tym – w konsekwencji – nie była wyłącznie domeną ducha oraz idei, 
ale łączyła się z trudem i wysiłkiem; ze wspomnianą wcześniej pracą. To-
warzyszące sztuce piękno wyzwala i pobudza nas do pracy, uszlachetnia jej 
fi zyczny, materialny aspekt:

Bo nie jest światło, by pod korcem stało,
Ani sól ziemi do przypraw kuchennych,
Bo piękno na to jest, by zachwycało
Do pracy – praca by się zmartwychwstało74. 

Polisemantyczność leksemu „zachwycać” – oznaczającego przecież za-
równo pasję i umiłowanie, jaki i „wspomożenie” (ów „za-chwyt”) – podkreśla 
wielowymiarowy układ zależności, jaki wyłania się z relacji piękna do pracy. 
Pośrednikiem między nimi staje się właśnie sztuka: niezbędne ogniwo, które 
pozwala rozpoznać i zrozumieć wartość ludzkiego wysiłku i trudu, skierowa-
nego ku dobru.

Statuę grecką weź – zrąb jej ramiona – 
Nos – głowę – nogi opięte w koturny,
I ledwo torsu grubą zostaw bryłę;
Jeszcze za żywych stu uduchowiona,
Jeszcze to nie głaz ślepy – jedną żyłę
Pozostaw, wskrzesi!... i tę zrąb – zostanie
Materii tyle prawie… co gadanie!...
To w tym – o pięknem przypowieść ma leży!...
I tak ja widzę przyszłą w Polsce sztukę,
Jako chorągiew na prac ludzkich wieży,

73  S a w i c k i, Zbliżenia do „Promethidiona”, s. 186.
74  N o r w i d, Promethidion, Bogumił, w. 183-186, s. 108.

Myśląc Ojczyzna...



397

Nie jak zabawkę ani jak naukę,
Lecz jak najwyższe z rzemiosł apostoła
I jak najniższą modlitwę anioła75. 

Sztuka staje się zatem czymś niezwykle ważnym i kluczowym – aksjologicz-
nie organizującym ludzkie trwanie, podnoszącym codzienność i egzystencjalny 
wymiar naszego bytu na wyżyny. Stanowi układ bezpośredniego odniesienia 
i miarę każdego wysiłku. Zbliżenie dwu pojęć: sztuki i pracy, utożsamienie wy-
siłku artystycznego z wysiłkiem fi zycznym oraz intelektualnym poeta uznawał za 
istotny wkład rodzimej myśli w dziedzinę estetyki, a właściwie w jej prakseolo-
giczny aspekt. W jednym z przypisów do Promethidiona stwierdzał: „Wszystkie 
organizacje pracy ofi cjalne są dzieciństwem logicznym – nic z nich nie może 
być – nie mają siły ograniczania skłonności rzemieślniczych; jak można oznaczyć 
prawem liczbę ślusarzy – kamieniarzy – rzeźbiarzy itd.? – Egipska i babilońska 
to stara historia, z której już nic wycisnąć dla społeczeństwa chrześcijańskiego 
nie można. – Po wystawie dla wszech-przemysłu w Londynie wymyślonej, która 
jest tym samym w panowaniu komersu, czym był Panteon za czasów Agrypy dla 
wszech bogów świata, bałwochwalstwo przemysłowe dojdzie do zenitu swego, tak 
jak tamto za czasów, kiedy Panteon wszech bogów świata objął. A potem – potem 
przez postawienie sztuki tak, aby była najniższą modlitwą i najwyższym rzemio-
słem (o czym tu śpiewamy), i przez postawienie estetyzmu tak, ażeby żywotnym 
i dodatnim ascetyzmem stał się – miara ta (materialnie i po babilońsku dzisiaj 
szukana) się otrzyma. Tę myśl polską w zarysie dostępnym naprzód rzucam”76.

Natomiast w sprawozdaniu z wystawy artystycznej w Paryżu, wydruko-
wanym w „Gońcu Polskim” (w numerze z 22 stycznia 1851 roku), a zatytu-
łowanym Z pamiętnika, sztukę nazywa „k o ś c i o ł e m  p r a c y”77. A znów 
w jednym z fragmentów Promethidionowego Epilogu powie, że „sztuka po-
święcenia zupełnego wymaga i jest jednym z zakonów pracy ludów i pracy 
ludzkiej”78. Słowo „zakon” nie tylko oznacza tu „prawo”, „nakaz” czy „obo-
wiązek”, ale ma także charakter sakralny, uwypuklając wspólnotę artysty i jego 
dzieła – w tej wspólnocie praca zyskuje niezwykłą wartość i szlachetny wymiar, 
staje się przecież drogą ku eschatologii, zarówno w wymiarze zbiorowym, hi-
storycznym, jak i indywidualnym, egzystencjalnym. Raz jeszcze powtórzmy:

Bo piękno na to jest, by zachwycało
Do pracy – praca, by się zmartwychwstało. 

75  Tamże, w. 325-337, s. 116.
76  Tamże, s. 117 (przyp.).
77  T e n ż e, Z pamiętnika, w: tenże, Pisma wszystkie, t. 6, s. 375.
78  T e n ż e, Promethidion, Epilog, w. 168n., s. 138.

Myśląc Ojczyzna...



398

Bez wątpienia Norwid rozumiał sztukę sakralnie, i to w kilku wymiarach czy 
aspektach, nie tylko w znaczeniu wspomożenia pracy. Dostrzegał również – o czym 
pisał w rozprawie O sztuce (dla Polaków) – że w samym pięknie, w jego upra-
wianiu, „leży pewne  u c z u c i e - w y ż s z e g o - p o r z ą d k u - r z e c z y”79. 
W późnym okresie swej twórczości, w wierszu Lapidaria, powie:

Cała plastyki tajemnica
Tylko w tym jednym jest,
Że duch – jak błyskawica,
A chce go ująć gest – 80.

Dalej pojawia się sugestywny motyw poruszania „ducha zasłoną”81: twórczą 
i aktywną wolą człowieka. Tylko artystyczny wymiar tej działalności – pozba-
wiony ograniczeń, skierowany ku dobru – może zredukować dystans między 
odległym i zarazem rozległym horyzontem ludzkich potrzeb a ograniczonym 
naturą, wąskim i skromnym zakresem możliwości. Analizując wspomniany 
tekst Norwida, Bernadetta Kuczera-Chachulska wskazuje, że to poruszanie 
„zasłony” ma sens głęboki i zarazem płynący wprost z natury: „Dlaczego 
«w rytm» odbywa się poruszanie «zasłony»? Bo ustawicznie, bo w ciągłych 
powrotach, dyktowanych nie kaprysem zepsutej twórczej wyobraźni, ale głę-
boko umiejscowionym, wpisanym w naturę człowieka pragnieniem rozpozna-
nia tego, co wieczne. Pulsację powrotów wyznacza, być może, opisana gdzie 
indziej, natura «mszczącego się BRAKU» (Fortepian Szopena)”82.

79  Tenże, O sztuce (dla Polaków), cz. IV, s. 345.
80  T e n ż e, Lapidaria, w. 1-4, w: tenże, Pisma wszystkie, t. 2, Wiersze, cz. 2, s. 223.
81  Tamże.
82  B. K u c z e r a - C h a c h u l s k a, Refl eksja Norwida nad sensem i zadaniami sztuki w „Lapi-

dariach”, w: taż, Norwida „przypowieść o pięknem” i inne szkice z pogranicza genologii i estetyki, 
s. 113. Norwidowy tekst – siłę jego argumentów, stojących po stronie estetyki i aktywności arty-
stycznej – osłabia niejasny, dość mgliście rysujący się związek między gestem sztuki a motywem 
dziecka (a także relacją matka–dziecko). Podobnie rzecz ma się z puentą, która formalnie przynależy 
do wypowiedzi Mecenasa – waloryzowanego bez wątpienia ujemnie względem postaci Rzeźbiarza. 
Kuczera-Chachulska we frazie „Nie ch a j  i m  B óg  o d p u ś c i ! ” (N o r w i d, Lapidaria, w. 31, 
s. 224) dostrzega ironiczny sens i zarazem sygnał metatekstowy, co pozwala tę wypowiedź, jeśli nie 
utożsamić z autorem, to bez wątpienia postawić w jego pobliżu: „Strofa ostatnia, zwłaszcza zamyka-
jący całość wers, obciążone zostały podwójnością sensów i jedną ze znaczeniowych płaszczyzn od-
nieść należy do instancji nadawczej w wierszu (podmiotu lirycznego)” (K u c z e r a - C h a c h u l-
s k a, Refl eksja Norwida nad sensem i zadaniami sztuki w „Lapidariach”, s. 114). A dalej jeszcze 
dodaje: „Czytelnik wdrożony w lekturę wierszy Norwida zwróci uwagę przede wszystkim na ostre, 
ironiczne wybrzmienie zamknięcia końcowej strofy” (tamże, s. 115). Co do obecności ironii, nie ma 
tu dyskusji. Ale kto jest jej adresatem. Interlokutor Mecenasa? Odbiorca tekstu? Sytuacja? Trudno 
jednoznacznie orzec. Jeśli przyjmiemy, że słowa te należy przypisać nadawcy, wówczas trudno 
mówić o ostrości frazy. Taki zabieg można byłoby nazwać wręcz zabiegiem rutynowym. Gestem 

Myśląc Ojczyzna...



399

Sztuka to pogranicze dwóch światów. To najwyższa z czynności oraz wy-
tworów prac ludzkich, a zarazem coś najniższego w hierarchii eschatologicz-
nej. We wspomnianej wcześniej broszurze O sztuce (Dla Polaków) czytamy: 
„Jakoż wobec religii sztuka, samoistność swą tracąc, wstępuje już w porządek 
potęgi wyższej życia, gdzie o tyle tylko żywa jest sobie, o ile litery światłem 
staje się, o ile kona sobie, a   n  a  j  j  a  ś  n  i  e  j  s  z  y  m -  t  a  j  e  m-
n  i  c  o  m  wiary objawionej, jako uwidomiające ciało, postać i forma, 
posługuje. Ołtarz już kresem jest samoistnego sztuki bytu, i jeżeli w sztuce 
wojskowej, medycynie, matematyce, prawie, historii itp. udział sztuki wybiera 
sobie właśnie że najżywotniej-samodzielne części tych umiejętności, stając się  
jakoby ołtarzem świętego ognia ich, to – przeciwnie – na stopniach religijne-
go  o  ł  t  a  r  z  a   o  ł  t  a  r  z  ó  w   udział ów sztuki na najnormalniejszej 
właśnie części ogranicza się – tak iż powiedzieć by można, że prawdziwej 
religii  f o r m a udziela jeszcze  d u c h a  wiadomościom doczesnym przez 
sztukę”83. 

*

W ujęciu Norwida rzeczywistość sztuki i związane z nią w sposób oczy-
wisty piękno zakorzenione są w ludzkim bycie. Ich transcendentalność tyleż 
ma charakter absolutny i niezawisły, ile łączy się w sposób bezpośredni z czło-
wiekiem, z jego „wy-twornością” gwarantowaną stwórczym aktem Boga. Jako 
ucieleśnienie piękna stanowiącego odblask piękna obrazu Boga człowiek 
wszak „koniecznie bywa artystą”84 – by posłużyć się słowami wiersza Mo-
ralności. Ten antropologiczny moment decyduje o oryginalności koncepcji 
Norwida. Wokół tegoż momentu ogniskują się niemal wszystkie inne kwestie: 
problematyka pracy, sztuki narodowej, ludowości, stylu; stąd też wypływa 
imperatyw miłości. Twórca Promethidiona buduje zatem swoją estetyczną 
koncepcję w oparciu o określoną wizję człowieka: zanurzonego w doczesno-
ści, historii, także aktualności, zarazem jednak odniesionego do „harmonii 
stworzenia”85, kiedy to „atomem swoim w gwiazdę się zamienia”86. Każde 
wcielanie koncepcji twórczej wymaga wysiłku, pracy, w tym także pracy fi -
zycznej, a jednocześnie – paradoksalnie – przekracza w tym aspekcie fi zycz-
nym horyzont doczesności. Relacja stwórcy do stworzonego, analogicznie do 
kreacyjnej postawy Boga, ukazuje swoją pełnię w miłości i poprzez miłość. 

spodziewanym. Ale przecież ta wypowiedź należy do Mecenasa, z którym autor raczej się nie 
utożsamia.

83  N o r w i d, O sztuce (Dla Polaków), cz. IV, s. 343.
84  T e n ż e, Moralności, w. 1, w: tenże, Pisma wszystkie, t. 2, s. 78.
85  T e n ż e, Rzecz o wolności słowa, pieśń I, w. 23, s. 218.
86  Tamże, pieśń I, w. 24, s. 218.

Myśląc Ojczyzna...



400

Łączenie sztuki z miłością – za pośrednictwem piękna – można uznać za 
przejaw postawy klasycznej, sięgającej do koncepcji starożytnych (choćby Pla-
tońskich), trzeba jednakże pamiętać w tym przypadku o chrześcijańskiej moty-
wacji jako źródle tego pomysłu. Ostatecznym punktem odniesienia i przyczyną 
miłości jest oczywiście Bóg, choć jej podmiotem – człowiek. Warto zwrócić 
uwagę, że sygnalizowane tu elementy Norwidowskiej estetyki korespondują 
z ujęciami teologicznymi w twórczości poety, który Objawienie rozpatrywał 
właśnie od strony rzeczywistości, od strony tego, co stworzone87. 

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Arcimowicz, Władysław. “Cyprian Norwid i Jerzy Sorel o społecznych zadaniach 
sztuki.” Przegląd Powszechny, no. 570 (1931): 309–28.

Chlebowski, Piotr. Cypriana Norwida “Rzecz o wolności słowa”: Ku epopei chrze-
ścijańskiej. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2000.

Chojak, Jolanta, ed. Słownictwo estetyczne Cypriana Norwida. Warszawa: Wydział 
Polonistyki and Pracownia Słownika Języka C. Norwida UW, 1994.

Dąbrowicz, Elżbieta. “‘Piękno powszechne’: Norwid wobec wystaw światowych.” 
In Piękno wieku dziewiętnastego: Studia i szkice z historii literatury i estetyki. 
Edited by Elżbieta Nowicka and Zbigniew Przychodniak. Poznań: Wydawnictwo 
Poznańskiego Towarzystwa Przyjaciół Nauk, 2008.

Dunajski, Antoni. “Człowiek – ‘Boga żywego obraz.’” Studia Norwidiana 1 (1983): 
81–8.

—–—. “Norwidowe piękno jako kształt miłości.” Prace Filologiczne, no. 43 (1998): 
143–5. 

Feliksiak, Elżbieta. “Norwidowski świat myśli.” In Feliksiak, Poezja i myśl: Studia 
o Norwidzie. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2001.

Halkiewicz-Sojak, Grażyna. “Norwidowskie metafory i defi nicje piękna.” In Piękno 
wieku dziewiętnastego: Studia i szkice z historii literatury i estetyki. Edited by 
Elżbieta Nowicka and Zbigniew Przychodniak. Poznań: Wydawnictwo Poznań-
skiego Towarzystwa Przyjaciół Nauk, 2008.

—–—. Wobec tajemnicy i prawdy: O Norwidowskich obrazach “całości”. Toruń: 
Wydawnictwo UMK, 1998.

Jaroszyński, Piotr. Metafi zyka piękna: Próba rekonstrukcji teorii piękna w fi lozofi i 
klasycznej. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1986.

—–—. Spór o piękno. Kraków: Impuls, 2002.

87  O słuszności wprowadzonego tu porównania i zarazem tropu teologicznego może świadczyć 
niedawno wydana książka Bernadetty Kuczery-Chachulskiej (zob. B. K u c z e r a - C h a c h u l s k a,
Cyprian Norwid. Estetyka teologiczna, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Kardynała Stefana 
Wyszyńskiego, Warszawa 2018). 

Myśląc Ojczyzna...



401

Kraszewski, Józef Ignacy. Sztuka u Słowian szczególnie w Polsce i Litwie przedchrze-
ścijańskiej. Wilno: Wydawnictwo Drukarni A. H. Kirkora i sp., 1860.

Krysowski, Olaf. “Wizja sztuki w ‘Promethdionie.’”. Poznańskie Studia Polonistycz-
ne: Seria Literacka 4 (1997): 107–28.

Kuczera-Chachulska, Bernadetta. Cyprian Norwid: Estetyka teologiczna. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, 2018.

—–—. “Czas siły – zupełnej”: O kategorii wysiłku w poezji Norwida. Lublin: Redak-
cja Wydawnictw KUL, 1998.

—–—. “Między estetyką i etyką: Jeszcze o ‘Aktorze’ Norwida.” In Kuczera-Cha-
chulska, Norwida “przypowieść o pięknem” i inne szkice z pogranicza genologii 
i estetyki. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyń-
skiego, 2008. 

—–—. “Refl eksja Norwida nad sensem i zadaniami sztuki w ‘Lapidariach.’” In Ku-
czera-Chachulska, Norwida «przypowieść o pięknem» i inne szkice z pogranicza 
genologii i estetyki. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana 
Wyszyńskiego, 2008.

Kuczyńska, Alicja. Piękno: Mit i rzeczywistość. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1972.
Lehr-Spławiński, Piotr. “Darwin – Narwid – Norwid.” In Dziewiętnastowieczność: 

Z poetyk polskich i rosyjskich XIX wieku. Prace poświęcone X Międzynarodowemu 
Kongresowi Slawistów w Sofi i. Edited by Eugeniusz Czaplejewicz and Wincenty 
Grajewski. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1988.

Libelt, Karol. Estetyka, czyli Umnictwo piękne: Część ogólna. Poznań: Księgarnia 
Jana Konstantego Żupańskiego, 1849. http://www.wbc.poznan.pl/dlibra/publica-
tion/540511/edition/457847/content.

Maciejewski, Janusz. “Kategoria pracy w kontekście aksjologii Norwida.” In C. K. Nor-
wid w setną rocznicę śmierci: Materiały z sesji naukowej zorganizowanej w dniach 
18 i 19 maja 1983 r. Edited by Jerzy Pośpiech. Opole: Wyższa Szkoła Pedago-
giczna im. Powstańców Śląskich w Opolu, 1984.

Makowiecki, Tadeusz. “Młodzieńcze poglądy Norwida na sztukę.” In Poeta i myśli-
ciel: Rozprawy i szkice o Norwidzie. Edited by Edyta Chlebowska and Włodzi-
mierz Toruń. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2013.

—–—. “Promethidion.” In Poeta i myśliciel: Rozprawy i szkice o Norwidzie. Edited 
by Edyta Chlebowska and Włodzimierz Toruń. Lublin: Towarzystwo Naukowe 
KUL, 2013.

Melbechowska-Luty, Aleksandra. Sztukmistrz: Twórczość artystyczna i myśl o sztuce 
Cypriana Norwida. Warszawa: Wydawnictwo Neriton, 2001.

Mierzejewski, Andrzej. “‘Kształtem jest miłości’: U źródeł Norwidowskiego pojęcia 
piękna.” Studia Norwidiana 5-6 (1987-1988): 3-29.

Morawski, Stefan. “Poglądy estetyczne Cypriana Kamila Norwida.” In Morawski, 
Studia z historii myśli estetycznej XVIII i XIX wieku. Warszawa: PWN, 1961.

Norwid, Cyprian. “Assunta (czyli spojrzenie): Poema.” In Norwid, Pisma wszystkie. 
Edited by Juliusz Wiktor Gomulicki. Vol. 3. Poematy. Warszawa: PIW, 1971.

Myśląc Ojczyzna...



402

—–—. “Do Spartakusa (o pracy).” In Norwid, Pisma wszystkie. Edited by Juliusz 
Wiktor Gomulicki. Vol. 6. Proza. Part 1. Warszawa: PIW, 1971.

—–—. “List do Karola Ruprechta: Paryż, październik? 1867.” In Norwid, Pisma 
wszystkie. Edited by Juliusz Wiktor Gomulicki. Vol. 9. Listy. 1862-1872. War-
szawa: PIW, 1971.

—–—. “Menego.” In Norwid, Dzieła wszystkie. Vol. 7. Proza. Part 1. Edited by Ro-
ścisław Skręt. Lublin: Instytut Badań nad Twórczością Cypriana Norwida and 
Towarzystwo Naukowe KUL, 2007.

—–—. “Milczenie.” In Norwid, Pisma wszystkie. Edited by Juliusz Wiktor Gomulicki. 
Vol. 6. Proza. Part 1. Warszawa: PIW, 1971.

—–—. “O Juliuszu Słowackim w sześciu publicznych posiedzeniach.” In Norwid, 
Pisma wszystkie. Edited by Jan Wiktor Gomulicki. Vol. 6. Proza. Part 1. Warsza-
wa: PIW, 1971.

—–—. “O sztuce (dla Polaków).” In Norwid, Pisma wszystkie. Edited by Juliusz 
Wiktor Gomulicki. Vol. 6. Proza. Part 1. Warszawa: PIW, 1971.

—–—. “Pieśni społecznej cztery stron.” In Norwid, Dzieła wszystkie. Vol. 4. Poematy. 
Part 2. Edited by Stefan Sawicki and Piotr Chlebowski, Lublin: Instytut Badań nad 
Twórczością Cypriana Norwida and Towarzystwo Naukowe KUL, 2011.

—–—. “Praca.” In Norwid, Pisma wszystkie. Edited by Juliusz Wiktor Gomulicki. 
Vol. 1. Wiersze. Part 1. Warszawa: PIW, 1971.

—–—. “Promethidion.” In Norwid, Dzieła wszystkie. Vol. 4. Poematy. Part 2. Edited 
by Stefan Sawicki and Piotr Chlebowski. Lublin: Instytut Badań nad Twórczością 
Cypriana Norwida and Towarzystwo Naukowe KUL, 2011.

—–—. “Rzecz o wolności słowa.” In Norwid, Dzieła wszystkie. Vol. 4. Poematy. 
Part 2. Edited by Stefan Sawicki and Piotr Chlebowski, Lublin: Instytut Badań nad 
Twórczością Cypriana Norwida and Towarzystwo Naukowe KUL, 2011.

—–—. “W odpowiedzi na dziewiąty ‘List z Poznania.’” In Norwid, Pisma wszyst-
kie. Edited by Juliusz Wiktor Gomulicki. Vol. 6. Proza. Part 1. Warszawa: PIW, 
1971.

—–—. “Z pamiętnika.” In Norwid, Pisma wszystkie. Edited by Juliusz Wiktor Gomu-
licki. Vol. 6. Proza. Part 1. Warszawa: PIW, 1971.

Pawelec, Radosław. “Część prawdy o słowie ‘cały.’” In Studia nad językiem Cypriana 
Norwida. Edited by Jolanta Chojak and Jadwiga Puzynina. Warszawa: Wydaw-
nictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 1990.

Piechocki, Jan. Norwidowa koncepcja sztuki-pracy. Poznań: Księgarnia Uniwersy-
tecka, 1929.

Pniewski, Dariusz. Między obrazem i słowem: Studia o poglądach estetycznych i twór-
czości literackiej Norwida. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2005.

Puzynina, Jadwiga. “‘Całość’ Norwida.” In “Całość” w twórczości Norwida. Edited 
by Jadwiga Puzynina and Ewa Teleżyńska. Warszawa: Wydział Polonistyki Uni-
wersytetu Warszawskiego, 1992.

Sawicki, Stefan. “‘Kształtem jest miłości’ – Norwid o kulturze.” Studia Norwidia-
na 19 (2001): 5–15.

Myśląc Ojczyzna...



403

—–—. “Wstęp.” In Cyprian Norwid, Promethidion: Rzecz w dwóch dialogach z epi-
logiem. Kraków: Universitas, 1997.

—–—. “Zbliżenia do ‘Promethidiona.’”. In Sawicki, Wartość – sacrum – Norwid 2: 
Studia i szkice aksjologicznoliterackie. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2007.

Siewierski, Henryk. “‘Promethidion’ Cypriana Norwida: Próba interpretacji.” Zeszy-
ty Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego: Prace Historycznoliterackie, no. 39 
(1980): 57–89.

Stróżewski, Władysław. “O pojęciach piękna.” Znak 11, no. 7-8 (61-62) (1959): 
866–87

—–—. “Spór o transcendentalność piękna.” Zeszyty Naukowe KUL 4, no. 3 (1961): 
19–37.

—–—. “Transcendentalia i wartości.” In Stróżewski, Istnienie i wartość. Kraków: 
Wydawnictwo Znak, 1981.

—–—. Wokół piękna: Szkice z estetyki. Kraków: Universitas, 2002.
Tatarkiewicz, Władysław. Dzieje sześciu pojęć: sztuka, piękno, forma, twórczość, 

odtwórczość, przeżycie estetyczne. Warszawa: PWN, 1988.
Trojanowiczowa, Zofi a. “Cypriana Norwida mesjanizm sztuki, czyli o poszukiwaniu 

‘wszech-doskonałości.’” In Trojanowiczowa, Romantyzm – od poetyki do polityki: 
Interpretacje i materiały. Selected and edited by Anna Artwińska, Jerzy Borow-
czyk, and Piotr Śniedziewski. Kraków: Universitas, 2010.

—–—. “Norwid o pracy ludzkiej.” W drodze 11, no. 10 (122) (1983): 24–32.
—–—. Norwidowskie refl eksje o pracy: W stronę encykliki “Laborem exercens”. 

In Trojanowiczowa, Romantyzm – od poetyki do polityki: Interpretacje i mate-
riały. Selected and edited by Anna Artwińska, Jerzy Borowczyk, and Piotr Śnie-
dziewski. Kraków: Universitas, 2010.

Trznadel, Jacek. Czytanie Norwida: Próby. Warszawa: PIW, 1978.
Zgółka, Tadeusz. “‘Promethdion’ C. K. Norwida – jedność dobra i piękna.” Nurt, 

no. 9 (229) (1984): 37–8.
Żyrek-Horodyska, Edyta. “‘Oda o urnie greckiej’ i ‘Marmur-biały’ w kontekście po-

glądów estetycznych Johna Keatsa i Cypriana Kamila Norwida.” Porównania, 
no. 1 (22) (2018): 127–43.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Piotr CHLEBOWSKI  – „Kształtem jest Miłości”. O idei piękna w twórczości Nor-
wida

DOI 10.12887/32-2019-3-127-20

Artykuł stanowi próbę syntetycznego spojrzenia na ideę piękna w twórczości 
Norwida oraz wydobycia najważniejszych aspektów tej złożonej problematyki. 
Sztuka i piękno są w pismach twórcy Promethidiona rozumiane w sposób po-
dobny do transcendentaliów znanych z tradycji klasycznej i manifestują się 

Myśląc Ojczyzna...



404

poprzez zasady doskonałości, ontologicznej nieuchronności i niezawisłości 
etycznej. O oryginalności koncepcji estetycznych poety decyduje w znacz-
nym stopniu moment antropologiczny, a wokół niego ogniskują się inne ważne 
kwestie, dotyczące pracy, sztuki narodowej, ludowości stylu; tu także znajduje 
uzasadnienie oryginalna – choć silnie zakorzeniona w Ewangelii oraz myśli pa-
trystycznej – koncepcja miłości. Ostatecznym punktem odniesienia i przyczyną 
miłości jest Bóg, podmiotem zaś – człowiek. Artykuł uwypukla mechanizm 
budowania przez Norwida koncepcji estetycznej w oparciu o określoną wizję 
człowieka: zanurzonego w doczesności, w historii, także w aktualności, 
a zarazem odniesionego do „harmonii stworzenia”. Każde wcielenie koncepcji 
twórczej wymaga wysiłku, pracy, w tym także pracy fi zycznej, a jednocześnie 
przekracza – paradoksalnie – w tym aspekcie fi zycznym horyzont doczesności. 
Relacja twórcy do tworzonego, analogicznie do kreacyjnej postawy Boga, uka-
zuje swoją pełnię w miłości i poprzez miłość.

Słowa kluczowe: Norwid, piękno, miłość, praca, estetyka, Promethidion, Rzecz 
o wolności słowa, człowiek

Kontakt: Ośrodek Badań nad Twórczością C. Norwida, Instytut Literaturo-
znawstwa, Wydział Nauk Humanistycznych, Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II, ul. Chopina 27, p. 550, 20-023 Lublin
E-mail: quidam@kul.lublin.pl 
Tel. 81 7436062
https://www.kul.pl/piotr-chlebowski-publikacje,art_21659.html

Piotr CHLEBOWSKI – “It is the shape of Love.” The Concept of Beauty, as seen in 
the Output of Cyprian Norwid

DOI 10.12887/32-2019-3-127-20

The article is an attempt at a synthetic examination of the concept of beauty 
in Norwid’s work. The paper highlights the most important aspects of this 
complex problem. The author of Promethidion conceives of art and beauty as 
if they were transcendental categories in their classical sense, manifested by 
the principles of perfection and their ontological inevitability, as well as by 
ethical autonomy. The originality of the poet’s aesthetic concepts is, to a large 
extent, determined by his anthropological insight, the object of his focus being  
such important issues as work, national art, folklore, and style. The concept of 
love—although strongly rooted in the Gospel and in the patristic thought—also 
fi nds its justifi cation here. According to Norwid, the ultimate point of reference 
and the origin of love is God, whereas the human being is its subject. 
The article emphasizes the scheme Norwid used to construct his aesthetic ideas 
based on a specifi c vision of man as a being immersed in mortality, in history, 
as well as in the present moment, and, simultaneously, related to the ‘harmony 
of creation.’ Any incarnation of a creative concept requires effort and work, 
including physical work, at the same time paradoxically—in this physical as-

Myśląc Ojczyzna...



405

pect— going beyond the horizon of the earthly life. The relation of the creator 
to the created, by analogy to God’s creative attitude, manifests its fullness in 
love and through love.

Translated by Rafał Augustyn

Keywords: Norwid, beauty, love, work, aesthetics, Promethidion, Rzecz 
o wolności słowa, human being

Contact: Ośrodek Badań nad Twórczością C. Norwida, Instytut Literaturo-
znawstwa, Wydział Nauk Humanistycznych, Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II, ul. Chopina 27, p. 550, 20-023 Lublin, Poland
E-mail: quidam@kul.lublin.pl 
Phone: + 48 81 7436062
https://www.kul.pl/piotr-chlebowski-publikacje,art_21659.html

Myśląc Ojczyzna...


