
KWARTALNIK 
INSTYTUTU 
JANA PAWŁA II KUL 

Nr 151
lipiec−wrzesień 2025

KU WARTOŚCIOM PODSTAWOWYM

W numerze m.in.

Arkadiusz GUDANIEC
* Doświadczenie, podmiot i byt

Giovanni SALMERI
* Przyszłość świadomości

Jove Jim S. AGUAS
* Just Society and the Culture of Peace

Ks. Alfred M. WIERZBICKI
* Wokół Jana Pawła II wizji Europy

Furio PESCI
* Błędy współczesności a nowa paideia

Jakub GUŻYŃSKI
* Dwa rodzaje równości

Arkadiusz GUDANIEC
* Doświadczenie, podmiot i byt

Giovanni SALMERI
* Przyszłość świadomości

Jove Jim S. AGUAS
* Just Society and the Culture of Peace

Ks. Alfred M. WIERZBICKI
* Wokół Jana Pawła II wizji Europy

Furio PESCI
* Błędy współczesności a nowa paideia

Jakub GUŻYŃSKI
* Dwa rodzaje równości



ZESPÓ  REDAKCYJNY CZASOPISMA „ETHOS. 
KWARTALNIK INSTYTUTU JANA PAW A II KUL”

ks. Marek S OMKA – redaktor naczelny
Jaros aw MERECKI SDS – zast pca redaktora naczelnego

Natalia GONDEK – sekretarz redakcji
Tomasz GÓRKA – sekretarz redakcji

Dorota CHABRAJSKA – redaktor j zykowy (j. polski, j. angielski)
Miros awa CHUDA – redaktor j zykowy (j. polski) 

Wojciech KRUSZEWSKI – redaktor j zykowy (j. polski)
Ferdi McDERMOTT – redaktor j zykowy (j. angielski)

Patrycja MIKULSKA – redaktor j zykowy (j. polski, j. angielski, j. francuski, j. w oski)
REDAKTORZY MERYTORYCZNI

ks. Grzegorz BARTH (nauki teologiczne), Barbara CHYROWICZ SSpS (  lozo  a) 
ks. Stanis aw FEL (nauki socjologiczne), Tomasz GARBOL (literaturoznawstwo)

Piotr GUTOWSKI (  lozo  a), Wojciech KACZMAREK (literaturoznawstwo)
Karol KLAUZA (nauki teologiczne), Bernadetta KUCZERA-CHACHULSKA (literaturoznawstwo)

Ewa Agnieszka LEKKA-KOWALIK (  lozo  a), Hubert ASZKIEWICZ (historia) 
Ma gorzata U. MAZURCZAK (nauki o sztuce), Iwona NIEWIADOMSKA (psychologia) 

Maciej NOWAK (literaturoznawstwo), ks. S awomir NOWOSAD (nauki teologiczne) 
Krzysztof WIAK (nauki prawne), ks. Alfred M. WIERZBICKI (  lozo  a)

RADA NAUKOWA

Jove Jim AGUAS, Michel BASTIT, Sergio BELARDINELLI, Gerald J. BEYER, Rocco BUTTIGLIONE 
Christoph BÖHR, John CROSBY, Aimable-André DUFATANYE, Krzysztof DYBCIAK, Michael JAMES 

Stanislav KOŠ , Balázs M. MEZEI, Antonio PARDO CABALLOS, Furio PESCI
Adam POTKAY, Giovanni SALMERI, Stefan SAWICKI, ks. Jan SOCHO , Manfred SPIEKER 

Eleonore STUMP, Linda ZAGZEBSKI

RECENZENCI TOMU

Mariano CRESPO, Wojciech DASZKIEWICZ, Andrzej DEMCZUK, ks. Andrzej DRAGU A 
Dominika DZWONKOWSKA, Beata ECLER-NOCO , ks. Grzegorz HO UB, ks. Maciej HU AS

Stephan KAMPOWSKI, Jan K OS, Paolo LABINAZ, Rafa  LIS, Grzegorz MANIA, ks. Jan MAZUR
ks. Piotr MAZURKIEWICZ, ks. Maciej OLCZYK, Marek PIECHOWIAK, Joseph P. RICE, Micha  ROT

Alina RYNIO, ks. Henryk SKOROWSKI, ks. Andrzej SZOSTEK, ks. Jerzy TUPIKOWSKI 
Paul J. WOJDA, Mariusz WOJEWODA, ks. Wojciech WOJTY A

Przygotowanie do druku
Dorota CHABRAJSKA, Miros awa CHUDA, Tomasz GÓRKA, Patrycja MIKULSKA

Przygotowanie komputerowe
Konrad NOWAKOWSKI

Fotogra  a na ok adce` 
Maciej NOWAK 

„Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Paw a II KUL” jest pismem  lozo  cznym publikowanym 
w wersji papierowej (jest to wersja pierwotna) i elektronicznej.

Do  nansowano ze rodków
Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego
pochodz cych z Funduszu Promocji Kultury

ISSN 0860-8024,    e-ISSN 2720-5355
www.czasopisma.kul.pl/ethos

Nak ad 400 egz.



1

Rok 38
2025 nr 3(151)ETHOS

KU WARTOŚCIOM PODSTAWOWYM

* Od Redakcji – Przed zmierzchem Zachodu (T.G.) 9
DOI 10.12887/38-2025-3-151-01

* From the Editors – Before the Twilight of the West (T.G.) 17
DOI 10.12887/38-2025-3-151-02

* JAN PAWEŁ II – „Czyż jestem stróżem brata mego?” (Rdz 4,9). Wynaturzo-
ne pojęcie wolności (Fragment encykliki Evangelium vitae, nr 18-20) 27

* JOHN PAUL II – “Am I my brother’s keeper?” (Gen 4:9): A Perverse 
Idea of Freedom (Extract from the Encyclical Evangelium Vitae, Sec-
tions 18–20) 33

ZROZUMIEĆ BYT LUDZKI

* Arkadiusz GUDANIEC – Doświadczenie, podmiot i byt. U podstaw fi lozo-
fi cznej antropologii Karola Wojtyły 39
DOI 10.12887/38-2025-3-151-05

* Govanni SALMERI – Przyszłość świadomości. Julian Jaynes na nowo od-
czytany (tłum. P. Mikulska) 56
DOI 10.12887/38-2025-3-151-06

* Ks. Robert J. WOŹNIAK – Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a. Próba 
syntezy 80
DOI 10.12887/38-2025-3-151-07

* Jarosław JĘCZEŃ – John Paul II’s Theology of the Body Reread in the 
Digital World 103
DOI 10.12887/38-2025-3-151-08

O WŁAŚCIWY KSZTAŁT WSPÓLNOTY

* Jove Jim S. AGUAS – Just Society and the Culture of Peace 121
DOI 10.12887/38-2025-3-151-09



2

* Julianna J. THOMSON, Mark J. ROZELL – Challenges to Protecting Reli-
gious Freedoms: The Roles of Government and Societal Norms 155
DOI 10.12887/38-2025-3-151-10

* Stanisław FEL – Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospo-
darczych. Jana Pawła II koncepcja praw człowieka 174
DOI 10.12887/38-2025-3-151-11

W STRONĘ AKSJOLOGII SPOŁECZNEJ

* Ks. Alfred M. WIERZBICKI – Wielość podłożem jedności. Wokół Jana 
Pawła II wizji Europy 201
DOI 10.12887/38-2025-3-151-12

* Furio PESCI – Błędy współczesności a nowa paideia. Refl eksje wokół myśli 
Mortimera J. Adlera (tłum. P. Mikulska) 220
DOI 10.12887/38-2025-3-151-13

* Jakub GUŻYŃSKI – Dwa rodzaje równości 236
DOI 10.12887/38-2025-3-151-14

KAROL WOJTYŁA – JAN PAWEŁ II
INSPIRACJE

* Wioletta SZYMCZAK – Karola Wojtyły teoria uczestnictwa. Potencjał ba-
dawczy i aplikacyjny z perspektywy socjologii 259
DOI 10.12887/38-2025-3-151-15

MYŚLĄC OJCZYZNA...

* Anna RUSIN – Sacrum w twórczości ateisty? O muzyce wokalno-instru-
mentalnej Szymona Laksa 295
DOI 10.12887/38-2025-3-151-16

OMÓWIENIA I RECENZJE

* Bartłomiej KNOSALA, Norbert CIEŚLIK – Imperia sztucznej inteligencji 
(rec. K. Crawford, Atlas sztucznej inteligencji. Władza, pieniądze i środo-



3

wisko naturalne, tłum. T. Chawziuk, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagielloń-
skiego, Kraków 2024) 319
DOI 10.12887/38-2025-3-151-17

* Henadz ZHYLEVICH – Od narracji do storysellingu (B.Ch. Han, „Kryzys 
narracji” i inne eseje, tłum. R. Pokrywka, Wydawnictwo Krytyki Politycz-
nej, Warszawa 2024) 326
DOI 10.12887/38-2025-3-151-18

PRZEZ PRYZMAT ETHOSU

* Hubert ŁASZKIEWICZ – Historyk jest jak pszczoła... 331
DOI 10.12887/38-2025-3-151-19 

* Noty o autorach 339



4



5

Volume 38 
Number 3 (151)
July—September
2025ETHOS

TOWARDS THE CORE VALUES

* Od Redakcji, Przed zmierzchem Zachodu (T.G.) 9
DOI 10.12887/38-2025-3-151-01

* From the Editors, Before the Twilight of the West (T.G.) 17
DOI 10.12887/38-2025-3-151-02

* JAN PAWEŁ II, „Czyż jestem stróżem brata mego?” (Rdz 4,9). Wynaturzone 
pojęcie wolności (Fragment encykliki Evangelium vitae, nr 18–20) 27

* JOHN PAUL II, “Am I my brother’s keeper?” (Gen 4:9): A Perverse 
Idea of Freedom (Extract from the Encyclical Evangelium Vitae, Sec-
tions 18–20) 33

TO UNDERSTAND THE HUMAN BEING

* Arkadiusz GUDANIEC, Experience, Subject, and Being: At the Roots of 
Karol Wojtyła’s Philosophical Anthropology 39
DOI 10.12887/38-2025-3-151-05

* Govanni SALMERI, The Future of Consciousness: Julian Jaynes Revisited 
(trans. P. Mikulska) 56
DOI 10.12887/38-2025-3-151-06

* Fr. Robert J. WOŹNIAK, Chantal Delsol and Her Sapiential Philosophy: An 
Attempt at a Synthesis 80
DOI 10.12887/38-2025-3-151-07

* Jarosław JĘCZEŃ, John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital 
World 103
DOI 10.12887/38-2025-3-151-08

FOR THE RIGHT SHAPE OF COMMUNITY

* Jove Jim S. AGUAS, Just Society and the Culture of Peace 121
DOI 10.12887/38-2025-3-151-09



6

* Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL, Challenges to Protecting 
Religious Freedoms: The Roles of Government and Societal Norms 155
DOI 10.12887/38-2025-3-151-10

* Stanisław FEL, A Universal Criterion to Evaluate Socioeconomic Systems: 
John Paul II’s Concept of Human Rights 174
DOI 10.12887/38-2025-3-151-11

TOWARDS SOCIAL AXIOLOGY

* Fr. Alfred M. WIERZBICKI, Plurality Is the Ground for Unity: Around John 
Paul II’s Vision of Europe 201
DOI 10.12887/38-2025-3-151-12

* Furio PESCI, Errors of Modernity and the New Paideia: On the Thought of 
Mortimer J. Adler (trans. P. Mikulska)  220
DOI 10.12887/38-2025-3-151-13

* Jakub GUŻYŃSKI, Two Types of Equality 236
DOI 10.12887/38-2025-3-151-14

KAROL WOJTYŁA—JOHN PAUL II
INSPIRATIONS

* Wioletta SZYMCZAK, Karol Wojtyła’s Theory of Participation: Research 
and Application Potential from the Perspective of Sociology 259
DOI 10.12887/38-2025-3-151-15

THINKING ABOUT THE FATHERLAND...

* Anna RUSIN, The Sacred in the Works of an Atheist? On Simon Laks’s 
Vocal-instrumental Music 295
DOI 10.12887/38-2025-3-151-16

NOTES AND REVIEWS

* Bartłomiej KNOSALA and Norbert CIEŚLIK, AI Empires (review of 
K. Crawford’s Atlas sztucznej inteligencji: Władza, pieniądze i środowisko 



7

naturalne, trans. T. Chawziuk, Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiel-
lońskiego, 2024) 319
DOI 10.12887/38-2025-3-151-17

* Henadz ZHYLEVICH, From the Narrative to Storyselling (review of 
B. Ch. Han, “Kryzys narracji” i inne eseje, trans. R. Pokrywka, Warszawa: 
Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2024) 326
DOI 10.12887/38-2025-3-151-18

THROUGH THE PRISM OF THE ETHOS

* Hubert ŁASZKIEWICZ, A Historian Is Like a Bee... 331
DOI 10.12887/38-2025-3-151-19 

* Contributors 339



8



9

OD REDAKCJI

PRZED ZMIERZCHEM ZACHODU

Tramonto dell’Occidente? [„Zachód słońca Zachodu?”]1 oraz Requiem 
per l’Occidente [„Requiem dla Zachodu”]2 to tytuły dwóch esejów Giorgia 
Agambena w cyklu „Una voce”, opublikowanych na łamach internetowego 
periodyku „Quodlibet” w roku 2024. Agamben od wielu lat analizuje proces 
transformacji cywilizacji zachodniej – transformacji, której istotą jest sekula-
ryzacja. Nie postrzega jej jednak jako prostego „odczarowania” i deteleogi-
zacji. Bliższa jest mu intuicja Carla Schmitta, że „w nowoczesności teologia 
jest wciąż obecna, a jej oddziaływanie przemożne”3. 

Na to samo zjawisko – obecność postaw religijnych lub quasi-religijnych 
pod powierzchnią deklarowanej w kulturze niechęci do nastawienia wobec 
rzeczywistości modelowanego przez wiarę religijną – wskazał Jan Paweł II 
w rozmowie z Vittoriem Messorim: „Proces odchodzenia od Boga ojców na-
szych, od Boga Jezusa Chrystusa, Ewangelii i Eucharystii, nie oznaczał zerwa-
nia z Bogiem bytującym poza światem. Owszem, ten Bóg deistów był stale 
obecny, był też chyba obecny u francuskich encyklopedystów, w dziełach Vol-
taire’a i Jeana-Jacques’a Rousseau, jeszcze bardziej w Philosophiae naturalis 
principia mathematica Isaaca Newtona, które oznaczają początek rozwoju 
fi zyki nowoczesnej”4. Papież opatrzył jednak swoją obserwację znaczącym 
uzupełnieniem: „Ale ten Bóg jest stanowczo Bogiem poza-światowym. Bóg 
obecny w świecie wydawał się niepotrzebny dla umysłowości wykształconej 
na przyrodniczym poznaniu świata. Podobnie Bóg działający w człowieku 
miał stać się niepotrzebny dla nowoczesnej świadomości, dla nowoczesnej 

1  Zob. G.  A g a m b e n, Tramonto del’occidente?, „Quodlibet”, 19 II 2024, Quodlibet, https://
www.quodlibet.it/giorgio-agamben-tramonto-dell-u2019occidente.

2  Zob.  t e n ż e, Requiem per l’Occidente, „Quodlibet”, 11 VII 2025, Quodlibet, https:// www.
quodlibet.it/giorgio-agamben-requiem-per-l-u2019occidente.

3  T e n ż e, Oikonomia. Królestwo i chwała. Przyczynek do teologicznej genealogii ekono-
mii i rządu, tłum. P. Laskowski, S. Matuszewski, P. Michalik, Wydawnictwo IFiS PAN, Warsza-
wa 2023, s. 38.

4  J a n  P a w e ł II, Przekroczyć próg nadziei. Jan Paweł II odpowiada na pytania Vittoria 
Messoriego, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1994, s. 56.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 9-15

DOI 10.12887/38-2025-3-151-01



10 Od Redakcji

nauki o człowieku, badającej mechanizmy świadome i podświadome jego 
postępowania. Racjonalizm oświeceniowy wyłączył prawdziwego Boga, 
a w szczególności Boga Odkupiciela, poza nawias”5. Ukazując konsekwencje 
owej opcji na rzecz Boga pozaświatowego, Jan Paweł II posłużył się formułą 
„żyć [...] jakby Bóg nie istniał”6, która z czasem stała się ważnym elementem 
debaty o stanie kultury mającej korzenie chrześcijańskie. 

W kulturze wybierającej życie „jakby Bóg nie istniał” Odkupiciel został 
potraktowany jako koncept kłócący się z rozumem, który – przeciwstawiony 
Bogu – miał się stać najważniejszym punktem odniesienia ludzkich dążeń 
i działań. Z kolei idea Boga pozaświatowego – w ocenie Jana Pawła II „tylko 
pewna niesprawdzalna hipoteza”7 – nie kłóci się z modelem życia „jakby Bóg 
nie istniał”; nie przeszkadza bowiem rozumowi aspirować do sprawowania 
pełni władzy.

W roku 1994, w którym ukazał się obszerny wywiad Messoriego z Papie-
żem, a więc już dobrze za półmetkiem dwudziestosiedmioletniego pontyfi katu, 
mogło się wydawać, że następuje odwrót od pozytywistycznego przekonania 
o wszechmocy ludzkiego rozumu wnioskującego niemal wyłącznie na podsta-
wie empirycznego poznania rzeczywistości. W odżywającej tęsknocie za sa-
crum – eksplorowanej przez myślicieli takich jak Mircea Eliade – Jan Paweł II
dostrzegał świadectwo instynktu samozachowawczego cywilizacji wprowa-
dzającej niezbędną korektę do paradygmatu myślenia jednowymiarowego, 
ślepego na całą sferę doświadczeń opisywalnych w językach symbolicznych 
i metaforycznych, a nie wyłącznie w języku matematycznym8.

Żywotność i popularność fi lozofi i religii – nie tylko w odmianie feno-
menologicznej, do której w rozmowie z Messorim nawiązuje Jan Paweł II 
– pozwalały żywić nadzieję, że kultura chrześcijańska znajdzie środowisko 
bardziej sprzyjające rozwojowi. Papież wyraźnie dostrzegał jednak ryzyko 
polegające na tym, że nowe zainteresowanie duchowością przybierze postać 
jakiejś nowej gnozy, na przykład na wzór New Age, zjawiska będącego kon-
glomeratem aktywności w tej dziedzinie. Unikając otwartej konfrontacji z tym 
nurtem, Jan Paweł II wyraźnie wskazał na otwarcie antychrześcijański cha-
rakter kierunków fi lozofi cznych i praktyk parareligijnych należących do New 
Age, które „bardzo głęboko zrywają z tym, co jest istotowo chrześcijańskie, 

5  Tamże.
6  Tamże, s. 57.
7  Tamże.
8  W rozmowie z Messorim Eliade przywołany został jako reprezentant myślenia hermeneu-

tycznego, eksplorującego znaczenia języka symbolicznego (por tamże, s. 46). Mircea Eliade co 
prawda zmarł w roku 1986, ale w latach dziewięćdziesiątych dwudziestego wieku ciągle żywa była 
recepcja jego twórczości. 



11Od Redakcji

nie mówiąc tego w sposób jasny”9. Ów gnostycki antychrystianizm – który 
w kolejnych latach ukazywał się w nowych odsłonach, stając się otwartą walką 
z chrześcijaństwem będącym przeszkodą na drodze do „nowego wspaniałego 
świata” – jawił się Papieżowi jako symptom powracającej w dziejach uzurpacji 
przez człowieka miejsca Boga: pragnienia człowieka, by zastąpić objawienie 
zawarte w Bożym słowie ludzką inwencją, tym, jak dosadnie powie Papież, 
„co jest wymysłem samego człowieka”10.

Krytyka antychrystianizmu nie wynikała z chęci obrony doczesnego stanu 
posiadania Kościoła. Jan Paweł II formułował ją z pozycji obawy o destrukcyj-
ny potencjał tego nurtu – niebezpieczny dla całej kultury i poszczególnych osób. 
Jeszcze w latach fermentu intelektualnego towarzyszącego obradom Soboru 
Watykańskiego II – jak wiadomo, bardzo ważnego dla formacji intelektualnej 
Karola Wojtyły – Joseph Ratzinger z niepokojem pisał o antysakramentalności 
kultury powojennej. Dostrzegał rzadko dzisiaj zauważany paradoks tego czasu 
– wielkiemu, niemającemu precedensu w historii chrześcijaństwa rozkwitowi 
teologii sakramentów, związanemu z odkryciami dotyczącymi starożytnych 
źródeł liturgii chrześcijańskiej, towarzyszył równie bezprecedensowy anty-
sakramentalizm kultury: „W czasach, w których przyzwyczailiśmy się w tkance 
rzeczy widzieć tylko materialny element pracy człowieka, w których – krótko 
mówiąc – świat uznaje się za materię, a materię za materiał, nie ma już wolnej 
przestrzeni dla owej symbolicznej przejrzystości rzeczywistości wskazującej 
na wieczność, będącej podstawą zasady sakramentalnej. [...] W rzeczach widzi 
się tylko rzeczy, tylko funkcję pracy człowieka i jego osiągnięć, a obierając 
taki punkt wyjścia, nie można już zrozumieć, w jaki sposób «rzecz» może się 
stać «sakramentem»”11. Inny aspekt paradoksalności tej sytuacji polega na tym, 
że ów materialistyczny antysakramentalizm kultury odcieleśnia człowieka: 
„Błąd antysakramentalnego idealizmu polega na tym, że czyni człowieka przed 
Bogiem czystym duchem. Zamiast człowieka zostało tu tylko widmo, które 
nie istnieje, oraz religijność, która chcąc budować na takich fundamentach, 
budowała na złudnym piasku”12. Zdaniem niemieckiego teologa przyczyną 
owego odcieleśniającego antysakramentalizmu jest podwójny błąd antropo-
logiczny: połączenie swego rodzaju herezji idealistycznej i marksistowskiej. 
Idealistyczny komponent tego błędu – osiągający szczyt w myśli Johanna 
Gottlieba Fichtego – to ujęcie człowieka jako autonomicznego ducha będącego 

9  Tamże, s. 81.
10  Tamże.
11  J.  R a t z i n g e r, Sakramentalne podstawy egzystencji chrześcijańskiej, tłum. W. Szymona, 

w: tenże, Opera Omnia, t. 11, Teologia liturgii. Sakramentalne podstawy życia chrześcijańskiego, 
red. K. Góźdź, M. Górecka, Wydawnictwo KUL, Lublin 2012, s. 185n.

12  Tamże, s. 199.



12 Od Redakcji

wolą i wolnością, a więc zdolnego tworzyć siebie13. Z marksizmu pochodzi zaś 
przeświadczenie, że człowiek to wyłącznie homo faber – materia jest dla niego 
zawsze wyłącznie materiałem, który należy uczynić przedmiotem ludzkiej 
pracy; ani materia sama w sobie, ani jej sens symboliczny nie mają tutaj zna-
czenia14, co powoduje, że życie sakramentalne traci jakąkolwiek podstawę. 

Charles Taylor w późniejszej o cztery dekady pracy A Secular Age15 wskazał 
na problem, który określił jako ekskarnację (ang. excarnation) chrześcijaństwa, 
czyli „stałe odcieleśnianie się życia duchowego, tak że jest ono coraz mniej 
ulokowane w głęboko znaczących formach cielesnych, a coraz bardziej sytu-
uje się «w głowie»”16. Dla kanadyjskiego fi lozofa było oczywiste, że proces 
owej ekskarnacji pozostaje sprzeczny z tajemnicą Boskiej inkarnacji, stano-
wiącą jedną z najważniejszych prawd chrześcijaństwa. Taylor, który przygląda 
się temu zjawisku z szerokiej perspektywy uwzględniającej różne tradycje 
religijne i fi lozofi czne, bierze też zresztą pod uwagę znaki sakramentalne, 
ubolewając, że odnajdywana w nich przez naszych przodków siła niełatwo 
znajduje ekwiwalent w kulturze wskazującej człowiekowi źródło pocieszenia 
„w głowie” – w jego własnej głowie. 

Błąd antropologiczny wskazany przez Ratzingera doprowadził cywilizację 
chrześcijańskiego Zachodu do stanu głębokiego kryzysu, na którego istotę 
wskazał Jan Paweł II w encyklice Evangelium vitae17. Jest nim konfl ikt, którym 
naznaczona jest cywilizacja naszej epoki – epoki, jak ujmuje to encyklika, zdo-
minowanej przez świeckość: „Poszukując najgłębszych korzeni walki między 
«kulturą życia» a «kulturą śmierci», nie możemy uznać za jej jedyną przyczynę 
[...] wynaturzonej idei wolności. Trzeba dojść do sedna dramatu, jaki przeżywa 
współczesny człowiek: jest nim osłabienie wrażliwości na Boga i człowieka, 
zjawisko typowe w kontekście społecznym i kulturowym zdominowanym 
przez sekularyzm, którego wpływy przenikają nawet do wnętrza wspólnot 
chrześcijańskich i wystawiają je na próbę. Kto poddaje się oddziaływaniu 
tej atmosfery, łatwo może się znaleźć w zamkniętym kole, które wciąga go 
niczym straszliwy wir: tracąc wrażliwość na Boga, traci się także wrażliwość 
na człowieka, jego godność i życie; z drugiej strony, systematyczne łamanie 
prawa moralnego, zwłaszcza w poważnej materii poszanowania życia ludz-
kiego i jego godności, prowadzi stopniowo do swoistego osłabienia zdolności 
odczuwania ożywczej i zbawczej obecności Boga”18.

13  Por. tamże, s. 198.
14  Por. tamże, s. 199.
15  Zob. Ch.  T a y l o r, A Secular Age, The Belknapp Press of Harvard University Press, Cam-

bridge, Massachusetts – London 2007.
16  Tamże, s. 771. O ile nie wskazano inaczej, tłumaczenie fragmentów obcojęzycznych – T.G.
17  Zob. J a n  P a w e ł II, Encyklika o wartości i nienaruszalności życia ludzkiego Evangelium 

vitae, „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 16(1995) nr 4(172), s. 4-50.
18  Tamże, nr 21, s. 13.



13

W innym miejscu tej profetycznej encykliki Jan Paweł II powtórzył wezwa-
nie św. Pawła: „«Postępujcie jak dzieci światłości! [...] Badajcie, co jest miłe 
Panu. I nie miejcie udziału w bezowocnych czynach ciemności» (Ef 5, 8.10-11). 
We współczesnym kontekście społecznym, naznaczonym przez dramatyczną 
walkę między «kulturą życia» a «kulturą śmierci», należy wykształcić w sobie 
silny zmysł krytyczny, pozwalający na rozeznanie prawdziwych wartości i au-
tentycznych potrzeb”19.

To wezwanie odnosi się do wyborów moralnych bezpośrednio modelu-
jących kształt kultury tak, że – zależnie od podejmowanych decyzji – służy 
ona życiu albo śmierci. Od roku 1995, w którym – w siedemnastym roku 
swego pontyfi katu – Jan Paweł II przypomniał swoim współczesnym: „de 
vitae humanae inviolabili bono”, sprawy świata oglądanego z perspektywy tej 
wyjątkowo wrażliwej kwestii ludzkiego życia przybrały bardzo niepokojący 
kształt; wystarczy wspomnieć o zmianach prawnych z roku 2021 skutkują-
cych radykalnym wzrostem stosowania eutanazji w Kanadzie czy o wpisaniu 
w roku 2024 tak zwanego „prawa do aborcji” do konstytucji francuskiej. 

W artykule z jesieni roku 2024 – trzeźwo komentującym zwycięstwo 
Donalda Trumpa, przez wiele osób postrzegane jako nadzieja na zasadnicze 
osłabienie wpływów „kultury śmierci” – Alan Fimister (współautor interesują-
cego kompendium fi lozofi i polityki20) zrekapitulował stan wojny dwóch kultur: 
„Pośród diabolicznej anarchii, neo-pogromów, małżeństw osób tej samej płci, 
samobójstw osób starszych i chorych oraz ludzi okaleczających się, aby dosto-
sować się do ułudy, jakoby zostali uwięzieni w niewłaściwym ciele, może się 
wydawać, że nie ma nadziei na uspokojenie spraw na tej ziemi. Niewątpliwie 
godzina jest późna”21. Intencją Fimistera – intelektualisty zaangażowanego 
w obronę praw tradycyjnie rozumianej rodziny – jest jednak podtrzymanie 
chrześcijańskiej nadziei; stanowiącej również lejtmotyw Evangelium vitae, 
encykliki wzywającej do nadziei. W artykule Fimistera wezwanie do prakty-
kowania cnoty nadziei wsparte zostało słowami Johna Henry’ego Newmana 
kończącymi jego mowę znaną jako Biglietto Speech, wygłoszoną w rzymskim 
Palazzo della Pigna po otrzymaniu „biglietto” z informacją o nominacji kardy-
nalskiej: „Kościół nie ma nic innego do zrobienia, jak tylko wykonywać swoje 
właściwe obowiązki z ufnością i spokojem; stać w miejscu i ujrzeć zbawienie 

19  Tamże, nr 95, s. 45.
20  Zob. T.  C r e a n, A.  F i m i s t e r, Integralism: A Manual of Political Philosophy, Editiones 

Scholasticae, Neunkirchen-Seelscheid 2020.
21  A.  F i m i s t e r, Say Not the Struggle Nought Availeth, „Voice of the Family”, 13 XI 2024, 

Voice of the Family: A Lay Initiative Formed to Defend Catholic Teaching on the Family, https://
voiceofthefamily.com/say-not-the-struggle-nought-availeth/.

Od Redakcji



14

Boże”22. Mówcy chodzi tutaj o nadzieję człowieka pokornego, o którym mówi 
werset jedenasty Psalmu 37, kończący tę wypowiedź: „Natomiast pokorni 
posiądą ziemię / i będą się rozkoszować wielkim pokojem”. Wystąpienie 
osnute jest wokół wyznania Newmana, że przez całe życie sprzeciwiał się on 
liberalizmowi w religii, to jest przekonaniu, że nie ma w niej żadnej pozytyw-
nej prawdy. W tym kontekście nadzieja człowieka pokornego, ze spokojem 
oczekującego, że ujrzy zbawienie Boże, okazuje się przylgnięciem do prawdy 
religii objawionej. 

Ów sugestywny akt nadziei wybitnego myśliciela nabiera nowego zna-
czenia w kontekście tej okoliczności, że niniejszy tom „Ethosu. Kwartalnika 
Instytutu Jana Pawła II KUL” ukazuje się na początku posługi papieża Leo-
na XIV, do której szczególnie ważnych aktów u jej początku należy ogłoszenie 
św. Johna Henry’ego Newmana doktorem Kościoła. Równocześnie Papież od 
razu okazał się kimś wyraźnie dostrzegającym potrzebę obrony kultury życia. 
W pierwszej homilii zauważył, że świat zdający się na „technologię, pieniądze, 
sukces, władzę, przyjemności”23 bez wahania odrzuca Chrystusa, gdy tylko 
uzna, że stawiane przez Niego wymagania są zbyt uciążliwe. Przy innej okazji
swoją rolę Papież określił jako naśladownictwo Mistrza, który przyszedł 
„«łowić» ludzkość, aby ocalić ją z wód zła i śmierci”24. Wierność tej misji 
w zeświecczonym świecie zdominowanym przez liberalizm jest – nawiążmy 
do słynnego tytułu wyboru tekstów Newmana w przekładzie Stanisława Brzo-
zowskiego25 – „przyświadczeniem” prawomocności nadziei. 

Autorzy prezentowanego tu tomu to myśliciele, o których również można 
powiedzieć, że „przyświadczają” nadziei. Chociaż dostrzegają cywilizacyjny 
kryzys, nie poddają się rozpaczy, ale poszukują dróg ratunku. Jove Jim S. Aguas
w artykule Just Society and the Culture of Peace, poświęconym potrzebie 
starań we współczesnym świecie o „społeczeństwo sprawiedliwe i kulturę po-
koju”26, zauważa na przykład, że należy się przeciwstawić „wszelkim ideolo-
giom, które niszczą lub poniżają człowieka w imię stanowisk populistycznych, 
materialistycznych i konsumpcyjnych”27. Odwołując się do bogatej refl eksji 

22  J.H.  N e w m a n, „Biglietto” Speech, The National Institute for Newman Studies: A Newman 
Reader, https://www.newmanreader.org/works/addresses/fi le2.html.

23  L e o n XIV, Homilia podczas Mszy Świętej „Pro Ecclesia” (Watykan, 9 V 2025), The Holy See, 
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pl/homilies/2025/documents/20250509-messa-cardinali.html.

24  T e n ż e, Homilia podczas celebracji eucharystycznej na rozpoczęcie posługi Piotrowej 
biskupa Rzymu (Watykan, 18 V 2025), The Holy See, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pl/
homilies/2025/documents/20250518-inizio-pontifi cato.html.

25  Zob. J.H.  N e w m a n, Przyświadczenia wiary, tłum. S. Brzozowski, Nakładem Księgarni 
Polskiej B. Połonieckiego, Lwów 1915.

26  Zob. J.J.S.  A g u a s, Just Society and the Culture of Peace, “Ethos. Kwartalnik Instytutu 
Jana Pawła II KUL” 38(2025) nr 3(151), s. 121-154. 

27  Tamże, s. 128.

Od Redakcji



15

fi lozofi cznej i teologicznej dotyczącej godności człowieka – refl eksji obecnej 
w myśli Arystotelesa i Tomasza z Akwinu oraz papieży poruszających tak zwa-
ną „kwestię społeczną” (łac. res socialis): Leona XIII, Piusa XI, Jana XXIII, 
Jana Pawła II i Franciszka – Aguas przypomina, że Kościół katolicki nigdy nie 
utracił nadziei, iż możliwa jest realizacja pozytywnej wizji pokojowego świata. 
Ksiądz Stanisław Fel z kolei, omawiając kwestię praw człowieka w nauczaniu 
Jana Pawła II, unaocznia inspirującą rolę zarówno papieskiej refl eksji w tej 
dziedzinie, jak i twórczości fi lozofi cznej Karola Wojtyły dla kwestii kultury 
życia, w różnych dziedzinach jej urzeczywistniania się28. Wszystkie teksty 
zebrane w niniejszym tomie – z różną intensywnością i na różnych polach 
refl eksji: teologicznej, fi lozofi cznej, politologicznej, socjologicznej, a także 
pedagogicznej – stanowią wyraz uważnego namysłu nad wyzwaniami kultury 
u kresu pierwszej ćwierci dwudziestego pierwszego wieku. Czytelnik znajdzie 
w nich nie tylko raport o cywilizacji w stanie kryzysu, ale przede wszystkim 
racjonalne pytanie, jak uchronić człowieka i jego środowisko życia od kata-
strofy.

Podsumowując jubileusz roku 2000 – otwierający nowe tysiąclecie dzie-
jów człowieka i dziejów chrześcijaństwa – Jan Paweł II wzywał, aby wypłynąć 
na głębię z nadzieją, która „«zawieść nie może» (Rz 5,5)”29. Te same słowa 
św. Pawła rozpoczynają bullę Spes non confundit30, ogłaszającą trwający obec-
nie jubileusz roku 2025. Treść nowego tomu „Ethosu. Kwartalnika Instytutu 
Jana Pawła II KUL” dobrze współbrzmi z tymi wezwaniami.

Tomasz Garbol

28  Zob. S. F e l, Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych. Jana Paw-
ła II koncepcja praw człowieka, “Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL” 38(2025) 
nr 3(151), s. 174-198.

29  J a n  P a w e ł II, List apostolski na zakończenie Wielkiego Jubileuszu Roku 2000 Novo 
millenio ineunte, nr 58, „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 22(2001) nr 2(230), s. 23.

30  Zob. F r a n c i s z e k, Bulla ogłaszająca Jubileusz Zwyczajny Roku 2025 Spes non confundit, 
nr 1, The Holy See, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/bulls/documents/20240509_spes-
non-confundit_bolla-giubileo2025.html.

Od Redakcji



16



17

FROM THE EDITORS

BEFORE THE TWILIGHT OF THE WEST

“Tramonto dell’Occidente?” (The twilight of the West?)1 and “Requiem per 
l’Occidente” (Requiem for the West)2 are the titles of two essays by Giorgio 
Agamben published, in a series “Una Voce,” in the online magazine Quodli-
bet in 2024. For many years now, Agamben has focused his refl ection on an 
analysis of the currently ongoing transformation of Western civilization: the 
transformation which essentially consists in secularization. However, the Ital-
ian thinker does not see the process in question as simply one of “disenchant-
ment” that triggers abandonment of the theistic worldview. Rather, he tends 
to adopt Carl Schmitt’s insight that „in modernity, theology continues to be 
present and active in an eminent way.”3

The same phenomenon, namely that of religious or quasi-religious attitudes 
pervading culture under the guise of its reluctance towards outlooks on reality 
modelled by religious faith, was addressed by John Paul II in his conversa-
tion with Vittorio Messori. “The process of turning away from the God of the 
Fathers, from the God of Jesus Christ, from the Gospel, and from the Eucharist 
did not bring about a rupture with a God who exists outside of the world. In 
fact, the God of the deists was always present; perhaps He was even present 
in the French Encyclopedists, in the work of Voltaire and of Jean-Jacques 
Rousseau, and even more so in Isaac Newton’s Philosophiae Naturalis Prin-
cipia Mathematica, which marked the beginning of modern physics,”4 said 
the Pope. Yet, to this observation, he added a signifi cant remark: “This God, 
however, is decidedly a God outside of the world. To a mentality shaped by 
a naturalistic consciousness of the world, a God present in the world appeared 

1  See Giorgio  A g a m b e n, “Tramonto del’occidente?” Quodlibet, February 19, 2024, Quodli-
bet, https://www.quodlibet.it/giorgio-agamben-tramonto-dell-u2019occidente.

2  See  Giorgio  A g a m b e n, “Requiem per l’Occidente,” Quodlibet, July 11, 2025, Quodlibet, 
https:// www.quodlibet.it/giorgio-agamben-requiem-per-l-u2019occidente.

3  Giorgio  A g a m b e n, The Kingdom and the Glory: For a Theological Genealogy of Economy 
and Government, trans. Lorenzo Chiesa (with Matteo Mandarini) (Stanford, California: Stanford 
University Press, 2011), EPUB (Chapter 1, “The Two Paradigms”).

4  J o h n  P a u l II, Crossing the Threshold of Hope, ed. Vittorio Messori, trans. Jenny McPhee 
and Martha McPhee (New York: Alfred A. Knopf, 1994), 52–53.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 17-23 

DOI 10.12887/38-2025-3-151-02



18

useless; similarly, a God working through man turned out to be useless to mod-
ern knowledge, to the modern science of man, which examines the workings of 
the conscious and the subconscious. The rationalism of the Enlightenment put 
to one side the true God—in particular, God the Redeemer.”5 While showing 
the implications of the option for “a God outside the world,” John Paul II used 
the phrase “live ... as if God did not exist,”6 which in time became an important 
point of reference in the debates on the state of a culture with Christian roots.

In a culture which promotes living “as if God did not exist,” the concept 
of the Redeemer is considered as being in confl ict with reason, which—as op-
posed to God—remains the crucial point of reference for human aspirations 
and actions. The idea of “a God outside of the world” in turn—which, accord-
ing to John Paul II, is merely “an unverifi able hypothesis”7—is not in confl ict 
with the model of life “as if God did not exist,” since it does not prevent reason 
from aspiring to wield full power.

In 1994, when Messori’s extensive interview with John Paul II was published, 
the pontifi cate of the Polish Pope was over halfway through, and, at that time, one 
might have already witnessed the beginning of the abandonment of the positiv-
ist belief in the omnipotence of human reason which makes its inferences based 
almost exclusively on the empirical view of reality. In the awoken longing for 
the sacred—explored by thinkers such as Mircea Eliade—John Paul II would see 
a testimony to the self-preservation instinct of the civilization which had introduced 
a necessary correction in the paradigm of one-dimensional thinking  that would 
have otherwise made it blind to an entire spectrum of experience described in 
a symbolic and metaphorical language rather than in the language of mathematics 
exclusively.8

The timelessness and the popularity of the philosophy of religion—not only 
in its phenomenological variety, to which John Paul II refers in his conversation 
with Messori—prompted a hope that the Christian culture would fi nd a favorable 
environment for its growth. However, the Pope clearly saw the risk that the new 
interest in spirituality might take the form of a new gnosis, such as, for instance, 
New Age, a conglomeration of the sort. While avoiding an open confrontation 
with the New Age beliefs, John Paul II would clearly point to the openly anti-
Christian character of the philosophical ideas and para-religious practices which, 
as its elements, were “in distinct, if not declared, confl ict with all that is essentially 

5  Ibidem, 53.
6  Ibidem.
7  Ibidem.
8  In Messori’s conversation with John Paul II, Eliade is mentioned as a representative of herme-

neutic thinking which explores the meanings of the symbolic language. See ibidem, 35. Although 
Mircea Eliade passed away in 1986, his work was still vividly discussed in the 1990s. 

From the Editors



19

Christian.”9 The gnostic ani-Christianism—which in the years to come would 
manifest its still new varieties and which soon began to openly challenge Christi-
anity it deemed an obstacle on the path to a “brave new world”—was considered 
by the Pope as a manifestation of the phenomenon of man repeatedly usurping the 
place of God and wishing to replace the Revelation present in God’s Word with 
a human invention, with what John Paul II called “purely human words.”10

The Pope’s critique of anti-Christianism did not result from his intention 
to defend the position of the Church in the world. Rather, John Paul II wished 
to express his concern about the destructive potential of such intellectual cur-
rents, which he considered as dangerous to culture as much as to individual 
persons. Already at the time of the intellectual ferment accompanying the 
Second Vatican Council—which, as we know, greatly contributed to Karol 
Wojtyła’s intellectual formation—Joseph Ratzinger shared his anxiety about 
the anti-sacramental nature of the postwar culture. He noticed the paradox of 
the time, one rarely, if ever, recognized today: the fact that the proliferation 
of sacramental theology, unprecedented in the history of Christianity and trig-
gered by the rediscovery of the spiritual riches of ancient Christian liturgy, 
was accompanied by an equally unprecedented anti-sacramental nature of the 
culture of the time: “In a time when we have grown accustomed to seeing in 
the substance of things nothing but the material for human labor—when, in 
short, the world is regarded as matter and matter as material—initially there 
is no room left for that symbolic transparency of reality toward the eternal on 
which the sacramental principle is based.... The contemporary understanding 
of the world is functionalist: it sees things merely as things, as a function of hu-
man labor and accomplishment, and given such a starting point, it is no longer 
possible to understand how a ‘thing’ can become a ‘sacrament.’”11 Another 
aspect of the paradox lies in that the materialist anti-sacramentalism of culture 
disembodies man: “The error of anti-sacramental idealism consists in the fact 
that it wants to make man into a pure spirit in God’s sight. Instead of a man, 
the only thing remaining is a ghost that does not exist, and any religiosity that 
tried to build on such foundations has built on shifting sand.”12 According to 
the German theologian, the disembodying anti-sacramental attitude is “based on 

9  Ibidem, 90.
10  Ibidem.
11  Joseph  R a t z i n g e r, Collected Works, ed. Gerhard Ludwig Muller et al., vol. 2, Theology 

of the Liturgy, ed. Michael J. Miller, trans. John Saward et al.  (San Francisco, Ignatius Press, 2014), 
EPUB (Part B: “Typos—Misterium—Sacramentum, I. The Sacramental Foundation of Christian 
Existence; 1. Preliminary Considerations: The Crisis of the Sacramental Idea in Modern Conscio-
usness”).

12  Ibidem (Part B: “Typos—Misterium—Sacramentum, I. The Sacramental Foundation of Chri-
stian Existence; 4. The Meaning of Sacraments Today”).

From the Editors



20

a twofold anthropological error”13 which combines the heresy inherent in ideal-
ism with that characteristic of the Marxist positions. The idealistic component of 
the anthropological error—which reached its extreme in the writings of Johann 
Gottlieb Fichte—consists in the misreading of human nature as that of an autono-
mous spirit combining will and freedom, and thus capable of forming himself 
completely by himself.14 On the other hand, it was Marxism that put forward the 
idea that man is merely homo faber, to whom things in themselves are no more 
than functions of his work; neither things nor their symbolic meaning have any 
relevance to him, which eliminates the very basis of sacramental life.15

Four decades later, in his work entitled A Secular Age,16 Charles Taylor 
wrote about the problem he described as an “excarnation”17 of Christianity, 
the essence of which lay in “a transfer out of embodied, ‘enfl eshed’ forms of 
religious life, to those which are ‘more in the head.’”18 The Canadian philoso-
pher considers it as obvious that the process of “excarnation” was in confl ict 
with the mystery of the Divine incarnation, which is among the most essential 
truths of the Christian faith. While looking at the phenomenon in question from 
a wide perspective of various religious and philosophical traditions, Taylor 
takes into consideration, among others, objects endowed with sacramental 
power, acknowledging with regret, that the power our predecessors found in 
them can hardly be found in a culture that persuades man that the consolation 
he wants to fi nd resides “in the head”19; indeed, in his own head.

The anthropological error Ratzinger identifi ed resulted in that the civiliza-
tion of the Christian West entered the state of a deep crisis, the essence of which 
was described by John Paul II in his Encyclical Evangelium Vitae.20 The nature 
of the crisis—expounds the Pope—is the confl ict that marks our civilization, 
which is dominated by secularism: “In seeking the deepest roots of the strug-
gle between the ‘culture of life’ and the ‘culture of death,’ we cannot restrict 
ourselves to the perverse idea of freedom.... We have to go to the heart of the 
tragedy being experienced by modern man: the eclipse of the sense of God and 
of man, typical of a social and cultural climate dominated by secularism, which, 
with its ubiquitous tentacles, succeeds at times in putting Christian communities 

13  See ibidem.
14  See ibidem.
15  See ibidem.
16  See Charles  T a y l o r, A Secular Age (Cambridge, Massachusetts, and London: The Belknapp 

Press of Harvard University Press, 2007).
17  Ibidem, 554.
18  Ibidem.
19  Ibidem, 613.
20  See J o h n  P a u l II, Encyclical on the Value and Inviolability of Human Life Evangelium 

Vitae, The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_
jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html.

From the Editors



21

themselves to the test. Those who allow themselves to be infl uenced by this 
climate easily fall into a sad vicious circle: when the sense of God is lost, there 
is also a tendency to lose the sense of man, of his dignity and his life; in turn, 
the systematic violation of the moral law, especially in the serious matter of 
respect for human life and its dignity, produces a kind of progressive darkening 
of the capacity to discern God’s living and saving presence.” 21

In his prophetic encyclical, in another place, John Paul II repeats St. Paul’s 
exhortation, “‘Walk as children of light ... and try to learn what is pleasing to the 
Lord. Take no part in the unfruitful works of darkness’ (Eph 5:8,10–11). In our 
present social context, marked by a dramatic struggle between the ‘culture of life’ 
and the ‘culture of death,’ there is need to develop a deep critical sense, capable 
of discerning true values and authentic needs.”22 The Pope’s appeal refers to the 
moral choices which directly affect the shape of the culture in which we live, 
so that—depending on our decisions—it serves either life or death. Since 1995, 
which was the seventeenth year of the pontifi cate of John Paul II and the year in 
which the Pope reminded his contemporaries that “de vitae humanae inviolabili 
bono,” the world, as seen from the perspective of this particularly sensitive issue 
pertaining to human life, has assumed a shape that cannot but arouse anxiety. 
Suffi ce it to mention the bill passed in 2021 in Canada, resulting in a radical 
increase in the number of euthanasia deaths in that country, or the inclusion of 
the so-called “right to choose” in the French Constitution in 2024.

In his article written in the fall of 2024, in which he soberly commented 
upon the victory of Donald Trump in the presidential election, perceived by 
many as a chance for a signifi cant weakening of the “culture of death,” Alan 
Fimister (the co-author of an interesting manual of political philosophy)23 
summed up the current state of the war between the two cultures: “Amidst 
the diabolical anarchy, neo-pogroms, sodomarriage, the self-slaughter of the 
elderly and the sick, and people mutilating themselves to conform to their delu-
sions about being trapped in the wrong body, it may seem as if there is no hope 
for the tranquility of order on this earth. Undoubtedly the hour is late.”24

However, Fimister, an intellectual committed to the defense of the rights 
of the traditional family, wishes, above all, to contribute to upholding the 
Christian hope, which is also the leitmotif of Evangelium Vitae, an encyclical 
calling for hope. In Fimister’s article, the appeal to sustain the virtue of hope 

21  Ibidem, Section 21.
22  Ibidem, Section 95.
23  See Thomas  C r e a n and Alan  F i m i s t e r, Integralism: A Manual of Political Philosophy 

(Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2020).
24  See Alan  F i m i s t e r, “Say Not the Struggle Nought Availeth,” Voice of the Family, No-

vember 13, 2024, Voice of the Family: A Lay Initiative Formed to Defend Catholic Teaching on the 
Family, https://voiceofthefamily.com/say-not-the-struggle-nought-availeth/.

From the Editors



22

is backed up by the words of John Henry Newman concluding his “Biglietto 
Speech,” which he delivered in the Palazzo della Pigna, upon receiving the 
formal message (biglietto) that he would be made cardinal by the Pope: “Com-
monly the Church has nothing more to do than to go on in her own proper 
duties, in confi dence and peace; to stand still and to see the salvation of God.”25 
Indeed, Newman was referring to the hope a humble person cherishes which is 
also expressed in the concluding lines of Psalm 37: “But the poor will inherit 
the earth, / will delight in great prosperity” (Ps 37:11). In his speech, Newman 
confessed that all his life he had opposed the spirit of liberalism in religion: the 
doctrine that there is no positive truth in religion. Against such a background, 
the hope cherished by a humble person quietly awaiting salvation granted by 
God turns out an assent to the truth of the revealed faith.

The powerful act of hope on the part of the eminent English thinker gains 
a new meaning in the context of the fact that the current volume of Ethos: 
Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL is published at the threshold of the 
pontifi cate of Pope Leo XIV, among whose very fi rst decisions was designating 
St. John Henry Newman a Doctor of the Church. The new Pope has simulta-
neously shown himself as discerning the need to defend the culture of life. In his 
fi rst homily, he observed that a world that resorts to securities such as “technol-
ogy, money, success, power, or pleasure”26 will not hesitate to reject Christ, once 
it decides that his demands are irksome. On another occasion, Pope Leo XIV
defi ned his role as that of one following in the footsteps of the “‘fi sher’ of 
humanity”27 in order to “draw it up from the waters of evil and death.”28 Faith-
fulness to this mission in a secularized world dominated by liberalism is—to 
refer to the well-known title of Newman’s essay29—tantamount to giving as-
sent to the validity of hope.

The authors of the articles compiled in the present volume are also thinkers 
who can be described as “giving an assent” to hope. Although they are aware 
of the present civilizational crisis, they do not fall into despair but look for 

25  John Henry  N e w m a n, “Biglietto Speech,” The National Institute for Newman Studies: 
A Newman Reader, https://www.newmanreader.org/works/addresses/fi le2.html.

26  “Homily of the Holy Father Leo XIV during the Holy Mass Pro Ecclesia” (Vatican, May 9, 
2025), The Holy See, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/homilies/2025/documents/20250509
-messa-cardinali.html.

27  “Homily of the Holy Father Leo XIV during the Holy Mass for the Beginning of the Pontifi ca-
te” (Vatican, May 18, 2025), The Holy See, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/homilies/2025/
documents/20250518-inizio-pontifi cato.html.

28  Ibidem.
29  See John Henry  N e w m a n, An Essay in Aid of a Grammar of Assent (London: Burns, 

Oates & Co., 1874).

From the Editors



23

ways of rescue. In his article entitled “Just Society and the Culture of Peace,”30 
Jove Jim S. Aguas emphasizes that “we need to confront any ideology that 
destroys or degrades the human person based on a populist, materialistic, and 
consumerist orientation.”31 Drawing on the rich philosophical and theological 
refl ection on the dignity of the human being present in the thought of Aristotle 
and Thomas Aquinas, as well as in the teaching of the Popes who focused on the 
so-called “social question” (res socialis), i.e., Leo XIII, Pius XI, John XXIII, 
John Paul II, and Francis, Aguas stresses that the Catholic Church has never 
lost the hope in the plausibility of the positive vision of a peaceful world. 
Fr. Stanisław Fel, in turn, while discussing the issue of human rights in the 
teaching of John Paul II, shows an inspiring role of the Pope’s insights in this 
fi eld, as well the signifi cance of the philosophical work of Karol Wojtyła to the 
question of the culture of life in its diverse manifestations.32 All the articles—
with various intensity and on various planes, such as theology, philosophy, 
political philosophy, sociology, and pedagogy—comprise penetrating insights 
into the challenges posed before us by the culture of the fi rst twenty-fi ve years 
of the twenty fi rst century. What the readers will fi nd in these papers is not 
merely a report on a civilization in crisis, but—above all—a rational question 
of how to protect humanity and its living environment from a catastrophe.

In his refl ection at the close of the Great Jubilee of the Year 2000, which si-
multaneously opened a new millennium of the history of humanity and Christian-
ity, John Paul II called us to “put out into the deep” (Lk 5:4) with the hope that 
“does not disappoint” (Rom 5:5).33 It is with the very same words of St. Paul’s that 
Pope Francis opened his Bull of Indiction of the—currently celebrated—Or-
dinary Jubilee of the Year 2025 Spes Non Confundit.34 The contents of the cur-
rent volume of Ethos: Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL well resonate 
with these exhortations.

Tomasz Garbol
Translated by Dorota Chabrajska

30  See Jove Jim S.  A g u a s, “Just Society and the Culture of Peace,” Ethos: Kwartalnik Instytutu 
Jana Pawła II KUL 38, no. 3 (151) (2025): 121–54. 

31  Ibidem: 128.
32  See Stanisław F e l, “Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych: 

Jana Pawła II koncepcja praw człowieka,” Ethos: Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL” 38, 
no. 3 (151) (2025): 174–98.

33  J o h n  P a u l II, “Apostolic Letter at the Close of the Great Jubilee of the Year 2000 Novo 
millenio ineunte, Section 58, The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/apost_
letters/2001/documents/hf_ jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html.

34  See F r a n c i s, Bull of Indiction of the Ordinary Jubilee of the Year 2025 Spes Non Confundit, 
Section 1, The Holy See, https://www.vatican.va/content/francesco/en/bulls/documents/20240509_
spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html.

From the Editors



24



25

JAN PAWEŁ II
„CZYŻ JESTEM STRÓŻEM BRATA MEGO?” (Rdz 4,9)

WYNATURZONE POJĘCIE WOLNOŚCI

JOHN PAUL II
“AM I MY BROTHER’S KEEPER?” (Gen 4:9)

A PERVERSE IDEA OF FREEDOM



26



27

JAN PAWEŁ II

„CZYŻ JESTEM STRÓŻEM BRATA MEGO?” (Rdz 4,9)
Wynaturzone pojęcie wolności*

[...]
Zadane przez Boga pytanie: „Cóżeś uczynił?” (Rdz 4,10) zdaje się jakoby 

wezwaniem skierowanym do Kaina, aby wyszedł poza materialną rzeczywi-
stość swojego zbrodniczego czynu i dostrzegł całą jego grozę w motywacjach, 
które dały mu początek, i w konsekwencjach, które zeń wynikają.

Decyzje wymierzone przeciw życiu rodzą się czasem z trudnych czy wręcz 
dramatycznych doświadczeń głębokiego cierpienia, samotności, całkowitego 
braku perspektyw ekonomicznych, depresji i lęku o przyszłość. Tego rodzaju 
okoliczności mogą także znacznie złagodzić odpowiedzialność subiektywną, 
a w konsekwencji także winę tych, którzy podejmują takie decyzje, ze swej 
natury zbrodnicze. Niemniej problem ten wykracza dzisiaj poza sytuacje oso-
biste, chociaż ich znaczenia pominąć nie można. Występuje on bowiem także 
na płaszczyźnie kulturowej, społecznej i politycznej, gdzie ujawnia się jego 
aspekt najbardziej szkodliwy i niepokojący, a mianowicie tendencja – coraz 
bardziej rozpowszechniona – do interpretowania wymienionych tu przestępstw 
przeciw życiu jako uprawnionych przejawów wolności osobistej, które należy 
uznawać i chronić jako autentyczne prawa jednostki.

W ten sposób dokonuje się tragiczny w skutkach zwrot w długim procesie 
historycznym, który doprowadziwszy do odkrycia idei „praw człowieka” – 
jako wrodzonych praw każdej osoby, uprzednich wobec konstytucji i prawo-
dawstwa jakiegokolwiek państwa – popada dziś w zaskakującą sprzeczność: 
właśnie w epoce, w której uroczyście proklamuje się nienaruszalne prawa 
osoby i publicznie deklaruje wartość życia, samo prawo do życia jest w prak-
tyce łamane i deptane, zwłaszcza w najbardziej znaczących dla człowieka 
momentach jego istnienia, jakimi są narodziny i śmierć.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 27-31 

* Fragment Encykliki o wartości i nienaruszalności życia ludzkiego Evangelium vitae (nr 18-20) 
z roku 1995. Tekst publikujemy za: „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 16(1995) nr 4(172), s. 11-13. 



28

Z jednej strony różne deklaracje praw człowieka oraz liczne inicjatywy, 
które się do nich odwołują, wskazują na pogłębianie się w całym świecie wraż-
liwości moralnej, bardziej skłonnej uznać wartość i godność każdej ludzkiej 
istoty jako takiej, bez względu na jej rasę, narodowość, religię czy poglądy 
polityczne i pochodzenie społeczne.

Z drugiej strony, w kontraście z tymi wzniosłymi deklaracjami pozostają, 
niestety, fakty tragicznie im przeczące. Ta sytuacja jest tym bardziej niepoko-
jąca, czy raczej tym bardziej gorsząca, że powstaje właśnie w społeczeństwie, 
dla którego gwarancja ochrony praw człowieka stanowi główny cel i zarazem 
powód do chluby. Jak można pogodzić te wielokrotnie powtarzane deklaracje 
zasad z nieustannym mnożeniem się zamachów na życie i z powszechnym 
ich usprawiedliwianiem? Jak pogodzić te deklaracje z odtrąceniem słabszych, 
bardziej potrzebujących pomocy, starców i tych, których życie dopiero się 
poczęło? Te zamachy są jawnym zaprzeczeniem szacunku dla życia i sta-
nowią radykalne zagrożenie dla całej kultury praw człowieka. Zagrożenie 
to może ostatecznie podważyć sam sens demokratycznego współistnienia: 
nasze miasta przestaną być wspólnotami ludzi „żyjących razem”, a staną się 
społecznościami zapomnianych, zepchniętych na margines, odtrąconych i ska-
zanych na zagładę. Gdy zaś przyjrzymy się szerszej sytuacji światowej, czyż 
nie zauważymy bez trudu, że te deklaracje praw osób i narodów, głoszone na 
forum konferencji międzynarodowych, są jedynie jałową retoryką, jeżeli nie 
towarzyszy im zdemaskowanie egoizmu krajów bogatych, które zamykają 
krajom ubogim dostęp do rozwoju albo uzależniają go od absurdalnych zaka-
zów prokreacji i tym samym przeciwstawiają rozwój samemu człowiekowi? 
Czyż nie należałoby poddać pod dyskusję samych systemów ekonomicznych, 
przyjmowanych przez niektóre państwa często pod wpływem nacisków i uwa-
runkowań o charakterze międzynarodowym, a kształtujących i utrwalających 
sytuacje niesprawiedliwości i przemocy, które obrażają i depczą ludzką god-
ność całych społeczeństw?

Gdzie leżą przyczyny tak paradoksalnej sprzeczności?
Możemy je odkryć poprzez całościową ocenę zjawisk w dziedzinie kul-

tury i moralności, poczynając od tej mentalności, która doprowadzając do 
skrajności, a nawet wypaczając pojęcie subiektywności, uznaje za posiadacza 
praw tylko tego, kto dysponuje pełną albo przynajmniej zaczątkową autonomią 
i wychodzi już ze stanu całkowitej zależności od innych. Czyż można jednak 
pogodzić takie założenie z uznaniem człowieka za istotę, którą nie można 
„rozporządzać”? Teoria praw człowieka opiera się właśnie na uznaniu faktu, 
że człowiek, inaczej niż zwierzęta i rzeczy, nie może podlegać niczyjemu 
panowaniu. Trzeba tu wspomnieć także o pewnym sposobie myślenia, który 
skłonny jest utożsamiać godność osobową ze zdolnością do bezpośredniego 
porozumiewania się z innymi za pomocą języka – w sposób doświadczalnie 

JAN PAWEŁ II



29

sprawdzalny. Jest oczywiste, że w takich warunkach nie ma na świecie miejsca 
dla kogoś, kto – jak na przykład nienarodzone dziecko albo człowiek umierają-
cy – jest podmiotem strukturalnie słabym, wydaje się zupełnie zdany na łaskę 
innych osób, jest od nich całkowicie uzależniony i umie się porozumiewać 
tylko niesłyszalnym językiem głębokiej symbiozy uczuć. Tak więc czynnikiem 
kształtującym decyzje i działania w sferze relacji między osobami i współżycia 
społecznego staje się siła. Jest to jednak dokładne zaprzeczenie tego, do czego 
dążyło w ciągu dziejów państwo prawa jako wspólnota, w której „racja siły” 
zostaje zastąpiona przez „siłę racji”.

Na innej płaszczyźnie źródłem sprzeczności między ofi cjalnymi deklara-
cjami praw człowieka a ich tragiczną negacją w praktyce jest pojęcie wolności, 
które absolutyzuje znaczenie jednostki ludzkiej, przekreślając jej odniesie-
nie do solidarności z drugimi, do pełnej akceptacji drugiego człowieka i do 
służenia innym. Chociaż prawdą jest, że do eliminacji życia poczętego czy 
dobiegającego kresu dochodzi w niektórych przypadkach pod wpływem źle 
pojętego altruizmu albo zwykłej ludzkiej litości, nie można zaprzeczyć, że tego 
rodzaju kultura śmierci jako taka jest wyrazem całkowicie indywidualistycz-
nego pojęcia wolności, która staje się ostatecznie wolnością „silniejszych”, 
wymierzoną przeciw słabszym, skazanym na zagładę.

Właśnie w ten sposób można interpretować odpowiedź Kaina na pytanie 
Boga: „Gdzie jest brat twój, Abel?”: „Nie wiem. Czyż jestem stróżem brata 
mego?” (Rdz 4,9). Tak, każdy człowiek jest „stróżem swego brata”, ponieważ 
Bóg powierza człowieka człowiekowi. I właśnie w perspektywie tego zawie-
rzenia Bóg obdarza każdego człowieka wolnością, w której istotne znaczenie 
ma wymiar relacyjny. Wolność jest wielkim darem Stwórcy, jako że ma służyć 
osobie i jej spełnieniu, które dokonuje się przez dar z siebie i otwarcie się na 
drugiego człowieka. Natomiast absolutyzacja wolności w indywidualistycz-
nym ujęciu prowadzi do ogołocenia jej z pierwotnej treści oraz do przekreśle-
nia jej najgłębszego powołania i godności.

Trzeba tu zwrócić uwagę na jeszcze głębszy aspekt problemu: wolność 
zapiera się samej siebie, zmierza do autodestrukcji i do zniszczenia drugiego 
człowieka, gdy przestaje uznawać i respektować konstytutywną więź, jaka 
łączy ją z prawdą. Ilekroć wolność, pragnąc wyswobodzić się od wszelkiej 
tradycji i autorytetu, zamyka się nawet na pierwotne najbardziej oczywiste 
pewniki prawdy obiektywnej i powszechnie uznawanej, stanowiącej podstawę 
życia osobistego i społecznego, wówczas człowiek nie przyjmuje już prawdy 
o dobru i złu jako jedynego i niepodważalnego punktu odniesienia dla swoich 
decyzji, ale kieruje się wyłącznie swoją subiektywną i zmienną opinią lub po 
prostu swym egoistycznym interesem i kaprysem.

Ta koncepcja wolności prowadzi do głębokiego zniekształcenia życia 
społecznego. Jeżeli promocja własnego „ja” jest pojmowana w kategoriach 

„Czyż jestem stróżem brata mego?” (Rdz 4,9)



30

absolutnej autonomii, prowadzi nieuchronnie do negacji drugiego człowieka; 
jest on postrzegany jako wróg, przed którym trzeba się bronić. W ten sposób 
społeczeństwo staje się zbiorowością jednostek żyjących obok siebie, ale nie-
połączonych wzajemnymi więzami: każdy pragnie zrealizować swoje cele 
niezależnie od innych czy wręcz dąży do własnych korzyści kosztem innych. 
Jednakże fakt, że także inni mają podobne dążenia, zmusza do poszukiwania 
jakiejś formy kompromisu, jeżeli społeczeństwo ma zagwarantować każdemu 
możliwie jak najwięcej wolności. W ten sposób zanika wszelkie odniesienie 
do wspólnych wartości i do prawdy absolutnej, uznawanej przez wszystkich: 
życie społeczne zostaje wystawione na ryzyko całkowitego relatywizmu. 
Wszystko staje się wówczas przedmiotem umowy i negocjacji; także owo 
pierwsze z podstawowych praw, jakim jest prawo do życia.

Otóż to właśnie ma dziś miejsce także na scenie polityki i państwa: pier-
wotne i niezbywalne prawo do życia staje się przedmiotem dyskusji lub zo-
staje wręcz zanegowane na mocy głosowania parlamentu lub z woli części 
społeczeństwa, choćby nawet liczebnie przeważającej. Jest to zgubny rezultat 
nieograniczonego panowania relatywizmu: „prawo” przestaje być prawem, 
ponieważ nie jest już oparte na mocnym fundamencie nienaruszalnej godności 
osoby, ale zostaje podporządkowane woli silniejszego. W ten sposób demokra-
cja, sprzeniewierzając się własnym zasadom, przeradza się w istocie w system 
totalitarny. Państwo nie jest już „wspólnym domem”, gdzie wszyscy mogą żyć 
zgodnie z podstawowymi zasadami równości, ale przekształca się w państwo 
tyrańskie, uzurpujące sobie prawo do dysponowania życiem słabszych i bez-
bronnych, dzieci jeszcze nienarodzonych, w imię pożytku społecznego, który 
w rzeczywistości oznacza jedynie interes jakiejś grupy.

Można odnieść wrażenie, że wszystko odbywa się z pełnym poszanowa-
niem praworządności, przynajmniej w tych przypadkach, gdy prawa dopusz-
czające przerywanie ciąży lub eutanazję zostają przegłosowane zgodnie z tak 
zwanymi zasadami demokratycznymi. W rzeczywistości mamy tu jednak do 
czynienia jedynie z tragicznym pozorem praworządności, zaś ideał demo-
kratyczny – który zasługuje na to miano tylko wówczas, gdy uznaje i chroni 
godność każdej osoby – zostaje zdradzony u samych podstaw: „Czyż można 
mówić o godności każdej osoby, kiedy pozwala się na zabijanie tej najsłab-
szej i najbardziej niewinnej? W imię jakiej sprawiedliwości poddaje się osoby 
najbardziej niesprawiedliwej dyskryminacji, uznając niektóre z nich za godne 
obrony, a odmawiając tej godności innym?”1. Pojawienie się takich sytuacji 

1  J a n  P a w e ł II, Nel rispetto del diritto alla vita risiede la vera dignità dell Europa (Prze-
mówienie do uczestników sympozjum naukowego na temat „Prawo do życia a Europa”, Watykan, 
18 XII 1987), w: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, t. 10 (1987), cz. 3, Libreria Editrice Vaticana, 
[Città del Vaticano] 1988, s. 1446n.

JAN PAWEŁ II



31

oznacza, że działają już mechanizmy, które prowadzą do zaniku prawdziwego 
ludzkiego współżycia i do rozpadu samego organizmu państwowego.

Rewindykacja prawa do przerywania ciąży, dzieciobójstwa i eutanazji oraz 
prawne jego uznanie jest równoznaczne z przyjęciem wynaturzonej i nikczem-
nej wizji ludzkiej wolności: z uznaniem jej za absolutną władzę nad innymi 
i przeciw innym. To jednak oznacza śmierć prawdziwej wolności: „Zaprawdę, 
zaprawdę, powiadam wam: Każdy, kto popełnia grzech, jest niewolnikiem 
grzechu” (J 8,34).

„Czyż jestem stróżem brata mego?” (Rdz 4,9)



32



33

JOHN PAUL II

“AM I MY BROTHER’S KEEPER?” (Gen 4:9)
A Perverse Idea of Freedom*

The Lord’s question: “What have you done?” (Gen 4:10), seems almost 
like an invitation addressed to Cain to go beyond the material dimension of 
his murderous gesture, in order to recognize in it all the gravity of the motives 
which occasioned it and the consequences which result from it.

Decisions that go against life sometimes arise from diffi cult or even tragic 
situations of profound suffering, loneliness, a total lack of economic prospects, 
depression and anxiety about the future. Such circumstances can mitigate even 
to a notable degree subjective responsibility and the consequent culpability 
of those who make these choices which in themselves are evil. But today the 
problem goes far beyond the necessary recognition of these personal situations. 
It is a problem which exists at the cultural, social and political level, where it 
reveals its more sinister and disturbing aspect in the tendency, ever more widely 
shared, to interpret the above crimes against life as legitimate expressions of 
individual freedom, to be acknowledged and protected as actual rights.

In this way, and with tragic consequences, a long historical process is 
reaching a turning-point. The process which once led to discovering the idea of 
“human rights”—rights inherent in every person and prior to any Constitution 
and State legislation—is today marked by a surprising contradiction. Precisely 
in an age when the inviolable rights of the person are solemnly proclaimed 
and the value of life is publicly affi rmed, the very right to life is being denied 
or trampled upon, especially at the more signifi cant moments of existence: the 
moment of birth and the moment of death.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 33-36 

* Extract from the Encyclical Letter on the Value and Inviolability of Human Life Evangelium 
Vitae (1995), Sections 18–20. For the original text, see  I o a n n e s  P a u l u s PP II, Evangelium 
Vitae: To the Bishops, Priests, and Deacons, Men and Women religious, lay Faithful, and all People 
of Good Will on the Value and Inviolability of Human Life, The Holy See, https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html.

© Copyright 1995 by Dicastery for Communication.



34

On the one hand, the various declarations of human rights and the many 
initiatives inspired by these declarations show that at the global level there is 
a growing moral sensitivity, more alert to acknowledging the value and dignity 
of every individual as a human being, without any distinction of race, national-
ity, religion, political opinion or social class.

On the other hand, these noble proclamations are unfortunately contradicted 
by a tragic repudiation of them in practice. This denial is still more distressing, 
indeed more scandalous, precisely because it is occurring in a society which 
makes the affi rmation and protection of human rights its primary objective 
and its boast. How can these repeated affi rmations of principle be reconciled 
with the continual increase and widespread justifi cation of attacks on human 
life? How can we reconcile these declarations with the refusal to accept those 
who are weak and needy, or elderly, or those who have just been conceived? 
These attacks go directly against respect for life, and they represent a direct 
threat to the entire culture of human rights. It is a threat capable, in the end, of 
jeopardizing the very meaning of democratic coexistence: rather than socie-
ties of “people living together,” our cities risk becoming societies of people 
who are rejected, marginalized, uprooted and oppressed. If we then look at the 
wider worldwide perspective, how can we fail to think that the very affi rmation 
of the rights of individuals and peoples made in distinguished international 
assemblies is a merely futile exercise of rhetoric, if we fail to unmask the 
selfi shness of the rich countries which exclude poorer countries from access to 
development or make such access dependent on arbitrary prohibitions against 
procreation, setting up an opposition between development and man himself? 
Should we not question the very economic models often adopted by States 
which, also as a result of international pressures and forms of conditioning, 
cause and aggravate situations of injustice and violence in which the life of 
whole peoples is degraded and trampled upon?

What are the roots of this remarkable contradiction?
We can fi nd them in an overall assessment of a cultural and moral nature, 

beginning with the mentality which carries the concept of subjectivity to an 
extreme and even distorts it, and recognizes as a subject of rights only the 
person who enjoys full or at least incipient autonomy and who emerges from 
a state of total dependence on others. But how can we reconcile this approach 
with the exaltation of man as a being who is “not to be used”? The theory of 
human rights is based precisely on the affi rmation that the human person, 
unlike animals and things, cannot be subjected to domination by others. We 
must also mention the mentality which tends to equate personal dignity with 
the capacity for verbal and explicit, or at least perceptible, communication. It 
is clear that on the basis of these presuppositions there is no place in the world 
for anyone who, like the unborn or the dying, is a weak element in the social 

JOHN PAUL II



35

structure, or for anyone who appears completely at the mercy of others and 
radically dependent on them and can only communicate through the silent lan-
guage of a profound sharing of affection. In this case it is force which becomes 
the criterion for choice and action in interpersonal relations and in social life. 
But this is the exact opposite of what a State ruled by law, as a community in 
which the “reasons of force” are replaced by the “force of reason,” historically 
intended to affi rm.

At another level, the roots of the contradiction between the solemn af-
fi rmation of human rights and their tragic denial in practice lies in a notion of 
freedom which exalts the isolated individual in an absolute way, and gives no 
place to solidarity, to openness to others and service of them. While it is true 
that the taking of life not yet born or in its fi nal stages is sometimes marked by 
a mistaken sense of altruism and human compassion, it cannot be denied that 
such a culture of death, taken as a whole, betrays a completely individualistic 
concept of freedom, which ends up by becoming the freedom of “the strong” 
against the weak who have no choice but to submit.

It is precisely in this sense that Cain’s answer to the Lord’s question: 
“Where is Abel your brother?” can be interpreted: “I do not know; am I my 
brother’s keeper?” (Gen 4:9). Yes, every man is his “brother’s keeper,” because 
God entrusts us to one another. And it is also in view of this entrusting that God 
gives everyone freedom, a freedom which possesses an inherently relational 
dimension. This is a great gift of the Creator, placed as it is at the service of 
the person and of his fulfi lment through the gift of self and openness to others; 
but when freedom is made absolute in an individualistic way, it is emptied of 
its original content, and its very meaning and dignity are contradicted.

There is an even more profound aspect which needs to be emphasized: free-
dom negates and destroys itself and becomes a factor leading to the destruction 
of others, when it no longer recognizes and respects its essential link with the 
truth. When freedom, out of a desire to emancipate itself from all forms of 
tradition and authority, shuts out even the most obvious evidence of an objec-
tive and universal truth, which is the foundation of personal and social life, 
then the person ends up by no longer taking as the sole and indisputable point 
of reference for his own choices the truth about good and evil, but only his 
subjective and changeable opinion or, indeed, his selfi sh interest and whim.

This view of freedom leads to a serious distortion of life in society. If the 
promotion of the self is understood in terms of absolute autonomy, people 
inevitably reach the point of rejecting one another. Everyone else is considered 
an enemy from whom one has to defend oneself. Thus society becomes a mass 
of individuals placed side by side, but without any mutual bonds. Each one 
wishes to assert himself independently of the other and in fact intends to make 
his own interests prevail. Still, in the face of other people’s analogous interests, 

“Am I my brother’s keeper?” (Gen 4:9)



36

some kind of compromise must be found, if one wants a society in which the 
maximum possible freedom is guaranteed to each individual. In this way, any 
reference to common values and to a truth absolutely binding on everyone is 
lost, and social life ventures on to the shifting sands of complete relativism. 
At that point, everything is negotiable, everything is open to bargaining: even 
the fi rst of the fundamental rights, the right to life.

This is what is happening also at the level of politics and government: 
the original and inalienable right to life is questioned or denied on the basis 
of a parliamentary vote or the will of one part of the people—even if it is the 
majority. This is the sinister result of a relativism which reigns unopposed: the 
“right” ceases to be such, because it is no longer fi rmly founded on the invio-
lable dignity of the person, but is made subject to the will of the stronger part. 
In this way democracy, contradicting its own principles, effectively moves 
towards a form of totalitarianism. The State is no longer the “common home” 
where all can live together on the basis of principles of fundamental equality, 
but is transformed into a tyrant State, which arrogates to itself the right to dis-
pose of the life of the weakest and most defenseless members, from the unborn 
child to the elderly, in the name of a public interest which is really nothing but 
the interest of one part. The appearance of the strictest respect for legality is 
maintained, at least when the laws permitting abortion and euthanasia are the 
result of a ballot in accordance with what are generally seen as the rules of 
democracy. Really, what we have here is only the tragic caricature of legality; 
the democratic ideal, which is only truly such when it acknowledges and safe-
guards the dignity of every human person, is betrayed in its very foundations: 
“How is it still possible to speak of the dignity of every human person when 
the killing of the weakest and most innocent is permitted? In the name of what 
justice is the most unjust of discriminations practiced: some individuals are 
held to be deserving of defense and others are denied that dignity?”1 When 
this happens, the process leading to the breakdown of a genuinely human co-
existence and the disintegration of the State itself has already begun.

To claim the right to abortion, infanticide and euthanasia, and to recognize 
that right in law, means to attribute to human freedom a perverse and evil 
signifi cance: that of an absolute power over others and against others. This is 
the death of true freedom: “Truly, truly, I say to you, every one who commits 
sin is a slave to sin” (Jn 8:34).

1  J o h n  P a u l II, “Nel rispetto del diritto alla vita risiede la vera dignità dell Europa,” Address 
to the Participants at the Study Conference on “The Right to Life and Europe,” Vatican, December 18,
1987, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, vol. 10 (1987), part 3 ([Città del Vaticano]: Libreria 
Editrice Vaticana, 1988), 1446–47.

JOHN PAUL II



37

ZROZUMIEĆ BYT LUDZKI



38



39

Arkadiusz GUDANIEC*

DOŚWIADCZENIE, PODMIOT I BYT
U podstaw fi lozofi cznej antropologii Karola Wojtyły

Filozofi a Wojtyły jest właściwie refl eksją nad doświadczeniem, pobudzającą 
każdego do refl eksji nad sobą samym. Ta sokratejska postawa służy nie tylko 
ukazaniu, że wymóg prawdy człowiek odnajduje w sobie, w podstawowym do-
świadczeniu siebie. Droga badawcza oraz sposób dokonywania analiz są bowiem 
zaproszeniem do pogłębionej refl eksji nad własnym „ja” – jednakże nie w sen-
sie psychologicznym. Stanowią zachętę do odkrywania powszechnie dostępnych 
podstawowych struktur i treści, które są nam dane w egotycznym wglądzie, lecz 
których dostrzeżenie wymaga uwagi, zaangażowania i skupienia.

„Personalistyczna rewolucja myślowa Karola Wojtyły ciągle czeka na recep-
cję oraz wcielenie w czyn w życiu ludzi i narodów”1. To zdanie, wypowiedziane 
trzydzieści lat temu przez Wojciecha Chudego w jego wprowadzeniu do książki 
Rocca Buttiglionego Myśl Karola Wojtyły2, powinno dziś wybrzmieć ponownie, 
gdyż o ile wciąż z goryczą konstatujemy niewielką zaledwie poprawę recepcji tej 
myśli, o tyle każda nowa okazja do ponownego jej odkrywania może – i powinna 
– budzić nadzieję. Nie ulega natomiast wątpliwości, że wciąż warto ukazywać 
prawdziwą wartość tej fi lozofi i, gdyż ona po prostu na to zasługuje.

Obecne czasy stawiają przed myślą fi lozofi czną o człowieku nowe wyzwa-
nia, pojawiają się nowe pytania i zagrożenia, a te, których byliśmy świadkami 
jeszcze niedawno, wydają się powracać z większą siłą i odbijają się donio-
ślejszym echem. W szczególnie dotkliwy sposób obserwujemy zagubienie 
podmiotu, związane z negacją osoby i hegemonią rosnącego w siłę zbiorowego 
podmiotu technokratycznego3. Wobec licznych pytań o tożsamość i naturę 
człowieka odpowiedzi udzielane przez nauki empiryczne w dalszym ciągu 
okazują się niewystarczające. Dlatego tym bardziej warto sięgać i odkrywać na 

* Dr hab. Arkadiusz Gudaniec, prof. KUL – Katedra Antropologii Filozofi cznej i Filozofi i Prawa, 
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, e-mail: arkadiusz.gudaniec@kul.pl, ORCID 0000-
0002-7979-6106 [pełna nota o Autorze na końcu numeru].

1  W. C h u d y, Wprowadzenie. Na odsiecz prawdzie o osobie ludzkiej, w: R. Buttiglione, Myśl 
Karola Wojtyły, tłum. J. Merecki, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1996, s. 17. 

2  Zob. B u t t i g l i o n e, Myśl Karola Wojtyły; zob. też: R. B u t t i g l i o n e, Il pensiero di 
Karol Wojtyła, Jaca Book, Milano 1982. 

3  Por. A. S c o l a, Doświadczenie człowieka, tłum. P. Mikulska, Instytut Jana Pawła II KUL, 
Lublin 2010, s. 31-33.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 39-55

DOI 10.12887/38-2025-3-151-05



40

nowo fi lozofi czne koncepcje o szczególnej intelektualnej wartości, wykazujące 
znamiona myśli ponadczasowej.

W niniejszym artykule pominięte zostały najbardziej znane zagadnienia 
z zakresu antropologii Wojtyły (takie jak wolność-samostanowienie, transcen-
dencja czy integracja osoby w czynie) na rzecz nieco głębszego pochylenia się 
nad kwestiami logicznie wcześniejszymi, które stanowią dla tamtych bazową 
płaszczyznę teoretyczną. Chodzi o istotne wątki związane z rozumieniem pod-
miotowości na kanwie pogłębionej analizy doświadczenia człowieka. Zagad-
nienia te, kształtując fundamenty konstrukcji fi lozofi cznej Wojtyły, okazały się 
nieodzownym gruntem dla jego ważnych odkryć antropologiczno-etycznych, 
dokonanych na dalszych etapach prowadzonych przezeń analiz. Na treść po-
niższych rozważań składają się zatem ważne fi lozofi czne dokonania autora 
Osoby i czynu we wskazanym zakresie, wraz z próbą ponownego ich wyarty-
kułowania i zwrócenia uwagi na kluczowe, a niekiedy być może przełomowe 
rozstrzygnięcia. 

ZASADA WGLĄDU
Geneza fi lozofi i opartej na doświadczeniu człowieka

Próbując dokonać czegoś, co można by nazwać rekonstrukcją genezy fi -
lozofi i Wojtyły w oparciu o zasady stanowiące oś strukturalną jego fi lozofi i, 
warto najpierw zwrócić uwagę na wyjątkowy charakter jego postawy badaw-
czej. Jak wiadomo, interesował go człowiek i – jak niemal każdy zajmujący się 
tą tematyką fi lozof – Wojtyła miał na uwadze sens życia ludzkiego, specyfi kę 
istnienia człowieka i tym podobne zagadnienia. Jednak w przypadku Wojtyły 
szczególnym centrum zainteresowania stał się nie tyle sam fakt bycia człowie-
kiem, ile raczej sposób, w jaki jest się człowiekiem. Dla tak sformułowanego 
celu konieczne okazało się szczególne postępowanie badawcze. Dostrzegalna 
w pismach Wojtyły pasja poznawcza zaangażowana w rozumienie człowieka 
przekładała się, po pierwsze, na fundamentalny postulat neutralności takiej 
wiedzy, czyli jej ateoretyczności. Miało to oznaczać całkowite pominięcie 
uwarunkowań teoretycznych, wstępnego przyjmowania jakichkolwiek poglą-
dów bądź mniej lub bardziej zaawansowanych teorii. Postulat ten okazuje 
się możliwy do zrealizowania, gdyż człowiek zdolny jest do bezpośredniego 
wglądu w samego siebie. Wgląd ów staje się odtąd zasadniczym i właściwie je-
dynym źródłem fi lozofowania Wojtyły4. Po drugie, wszystkie stosowane przez 
niego w toku analiz odniesienia dotyczące fi lozofi cznych bądź naukowych 

4  Por. J. M e r e c k i, Źródła fi lozofi i Karola Wojtyły, „Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Paw-
ła II KUL” 19(2006) nr 4(76), s. 81-84.

Arkadiusz GUDANIEC



41

koncepcji, teorii czy metod uznawane są za drugorzędne i traktowane jedynie 
jako ilustracja, dopowiedzenie bądź wskazanie rezultatu zbieżnego z tym osią-
gniętym na drodze czystej percepcji wewnętrznej. Zamierzeniem Wojtyły było 
przeprowadzenie głębokiej i uważnej penetracji tego podstawowego wglądu 
w siebie samego – wglądu, którym człowiek dysponuje w sposób całkowicie 
naturalny i który dany jest każdemu na najbardziej podstawowym poziomie. 
Najogólniej można zatem stwierdzić, że w fi lozofi i Wojtyły punkt wyjścia 
stanowi doświadczenie człowieka (lub doświadczenie bycia człowiekiem)5. 

Wgląd, o którym mowa, jest oczywiście czymś zdecydowanie subiektyw-
nym. Stąd dostrzeżenie w nim pewnych ogólnych struktur, treści czy zasad wyma-
gało odpowiednich zabiegów formalnych, co ostatecznie musiało się przełożyć na 
wybory dotyczące metod. Były one jednak u Wojtyły pokierowane podstawowym 
postulatem bezzałożeniowowści i jemu były podporządkowane. Wybrana metoda 
musiała, po pierwsze, najlepiej nadawać się do realizacji zadania badawczego. 
Dlatego mogła nią być w zasadzie tylko fenomenologiczna metoda oglądu i opisu 
tego, co i jak jest bezpośrednio dane. Po drugie, wybrana metoda musiała zostać 
odpowiednio zmodyfi kowana. Wojtyła uznał, że działanie człowieka wymyka się 
tradycyjnym wersjom tej metody, i dlatego dostosował ją do przyjętych celów 
badawczych, dzięki czemu uzyskał coś, co zwykło się nazywać transfenomenolo-
gią6. Nie zaakceptował również tak zwanej redukcji fenomenologicznej (epoché), 
pomijającej już na wstępnym etapie analiz aspekt realnego istnienia. Po trzecie, 
metoda fenomenologiczna okazała się niewystarczająca, niezadowalająca po-
znawczo, gdyż jako metoda opisowa nie prowadziła do wyjaśnień – zwłaszcza 
wyjaśnień ostatecznych. Wojtyłę w badaniu osoby interesował przede wszystkim 
aspekt przeżywaniowy, poddający się opisom fenomenologicznym. Aspekt ten 
jest jednak ściśle związany z osobowym podłożem przeżywania. Metoda feno-
menologicznego oglądu wymagała zatem „odniesienia” metafi zycznego.

Szczególnie istotne wydaje się wprowadzenie przez Wojtyłę pojęcia osoby 
już w punkcie wyjścia analiz, zgodnie z przekonaniem, że fakt bycia przez 
człowieka osobą dany jest w doświadczeniu7. Osoba oznacza rzeczywistość 
oglądową, gdyż człowiek dysponuje możliwością wglądu, intelektualnego 
widzenia tego, że jest osobą i przez co nią jest. Osoba dostępna jest w więk-
szym stopniu wewnętrznemu doświadczeniu niż spekulatywnym dyskursom, 
tezy zaś, do których dochodzi metafi zyka człowieka, unaoczniają się na swój 
sposób w doświadczeniu8. 

5  Por. K. W o j t y ł a, Osoba i czyn, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1994, s. 51-54.

6  Por. B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 177n.; M e r e c k i, dz. cyt., s. 91.
7  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 63n.
8  Por. t e n ż e, Słowo końcowe po dyskusji nad „Osobą i czynem”, w: tenże, „Osoba i czyn” 

oraz inne studia antropologiczne, s. 354.

Doświadczenie, podmiot i byt



42

Rezultat wyjściowy, jaki Wojtyła uzyskał dzięki swojej koncepcji fi lozo-
fowania, łączy elementy fi lozofi i klasycznej o profi lu arystotelesowsko-to-
mistycznym z elementami fenomenologii, przy czym rezultat ten osiągnięty 
został z zachowaniem rygorów metodologicznych szkoły lubelskiej, do której 
zaliczał się Wojtyła. Wyróżnikiem opracowanej przez niego oryginalnej me-
tody fi lozofi cznego badania człowieka jest swoiste łączenie rygorystycznego 
formalnie warsztatu badawczego z zapleczem metodologiczno-terminologicz-
nym zarówno tomizmu, jak i fenomenologii. Należy ponadto podkreślić, że 
stworzona przez Wojtyłę fi lozofi a mieści się w paradygmacie klasycznym, 
czyli przedmiotowym. Jest to o tyle ważne, że sama treść rozważań Wojtyły 
skupia się w zasadzie na zagadnieniach związanych z subiektywnością, wła-
ściwych dla paradygmatu podmiotowego.

BUDZENIE CZŁOWIEKA

Warto w tym miejscu dostrzec jeszcze jedną ważną cechę postawy ba-
dawczej Wojtyły. Celem zaproponowanej przez niego antropologii jest umoż-
liwienie każdemu człowiekowi osiągnięcia samopoznania, odkrycia prawdy 
o sobie. Stanowisko takie – bardziej niż do metafi zycznej teorii osoby – zmie-
rza do tego, by osobę uczynić rzeczywistością zrozumiałą dla każdego w jego 
osobistym doświadczeniu. Filozofowanie Wojtyły – jak wskazuje Tadeusz 
Styczeń – przypomina pod tym względem postępowanie Sokratesa, u którego 
antropologia staje się również antropopraksją, czyli ma być nie tylko pozna-
niem prawdy o sobie, ale nadto jej wyborem, przyjęciem9. 

Filozofi a Wojtyły jest właściwie refl eksją nad doświadczeniem, pobudzają-
cą każdego do refl eksji nad sobą samym. Ta sokratejska postawa służy w tym 
wypadku nie tylko ukazaniu, że wymóg prawdy człowiek odnajduje w sobie, 
w podstawowym doświadczeniu siebie. Droga badawcza oraz sam sposób do-
konywania analiz są bowiem swoistym zaproszeniem do pogłębionej refl eksji 
nad własnym „ja” – jednakże nie w sensie psychologicznym. Stanowią zachętę 
do odkrywania powszechnie dostępnych podstawowych struktur i treści, które 
są nam dane w egotycznym wglądzie, lecz których dostrzeżenie wymaga uwa-
gi, zaangażowania i skupienia. Filozof powraca tu do roli mędrca, jaką niegdyś 
przyjmował, i prowadzi człowieka do głębszego poznania siebie. Jego rolą 
jest swego rodzaju budzenie człowieka, jego człowieczeństwa, prowadzące do 
odkrywania w sobie osoby, a także do jej ciągłego potwierdzania i aktywizo-
wania. Taka fi lozofi czna postawa zmierza do szczególnego zwrócenia uwagi na 

9  Por. T. S t y c z e ń, Być sobą to przekraczać siebie. O antropologii Karola Wojtyły, w: Wojtyła, 
„Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, s. 499n.

Arkadiusz GUDANIEC



43

wartość doświadczenia osobistego, którego każdy człowiek jest wobec siebie 
samego świadkiem10. 

Powyższe refl eksje nie są jedynie próbą zwrócenia uwagi na praktyczno-
społeczną doniosłość koncepcji zaproponowanej lub zakładanej przez Wojtyłę. 
Taki sposób uprawiania antropologii fi lozofi cznej, wyznaczania właściwej dla 
niej drogi, włącza w zakres pojmowania istoty człowieka wymiar zdarzenio-
wości. Osoba to przede wszystkim indywiduum, a nie jedynie egzemplarz 
gatunku. W tym sensie osoba znajduje się ponad ogólnymi prawidłami for-
mułowanymi w teoriach naukowych. Byt osoby dzieje się, wydarza się we-
wnątrz splotu indywidualnych zdarzeń. Jest to dynamiczny wymiar istnienia 
jednostki ludzkiej (można by w tym kontekście wskazać na równie istotny 
aspekt dziejowości osoby), w przeciwieństwie do wymiaru ściśle ontycznego, 
odpowiedzialnego za stałość i tożsamość. Wymiar ten jest o tyle istotny, że – 
jak będzie wykazywał w swych analizach Wojtyła – to właśnie w nim osoba 
ludzka spełnia się jako człowiek (taki, a nie inny, „na własną miarę”) i, można 
by rzec, osiąga pełnię swej podmiotowości11.

DOŚWIADCZENIE ROZUMIEJĄCE

Prezentowane przez Wojtyłę zaufanie wobec elementarnego doświadcze-
nia człowieka (lub: doświadczenia bycia człowiekiem) ujawnia postawę, która 
jest w jakiejś mierze bezkompromisowa, a zarazem, z tego samego powodu, 
obarczona pewnym ryzykiem. Stanowi ona najpierw próbę przywrócenia do-
świadczeniu człowieka pełnej empiryczności (choć przecież empiria oznacza 
właśnie doświadczenie) przez oczyszczenie go z teoretycznych naleciałości 
właściwych dla epistemologicznych koncepcji dotyczących „ja”. Ryzyko zwią-
zane z czystą (ateoretyczną) eksploracją doświadczenia polega na pełnym mu 
zawierzeniu i wynikającej stąd bazowej nieokreśloności, niezdeterminowaniu 
badanego przedmiotu, do którego zmierza się niejako po omacku. „Refl eksja 
antropologiczna Karola Wojtyły – zauważa Styczeń – odznacza się tym, iż na 
jej wstępie Autor poniekąd nie wie, jakie będą jego defi nitywne poglądy na 
człowieka; wie o nich tylko, że muszą one być bez reszty podporządkowane 
doświadczeniu człowieka, czyli wglądom w człowieka. Na początku liczy się 
tylko doświadczenie, tylko wgląd”12. 

10  Por. K. W o j t y ł a, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku, w: tenże, „Osoba 
i czyn” oraz inne studia antropologiczne, s. 440n.

11  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 51-71; W. C h u d y, Rozwój fi lozofowania i „pułapka re-
fl eksji”. Filozofi a refl eksji i próby jej przezwyciężenia, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1995, 
s. 337n. 

12  S t y c z e ń, dz. cyt., s. 496.

Doświadczenie, podmiot i byt



44

Jednocześnie – w konsekwencji powyższego – z badaniem takim wiąza-
ne są dość wysokie oczekiwania poznawcze. Oparte od początku do końca 
na doświadczeniowym wglądzie, powinno ono prowadzić do wartościowego 
poznawczo rezultatu, do jakiegoś zrozumienia tegoż doświadczenia oraz jego 
podmiotu: człowieka. Innymi słowy, Wojtyła daje wiarę spontanicznie na-
rzucającemu się przekonaniu, że człowiek jest dla siebie dostępny w podsta-
wowym doświadczeniu wglądu w siebie samego. Jeśli tak faktycznie jest, to 
powinien on następnie wgląd ten poddać odpowiedniej refl eksji, prowadzącej 
do rozumienia własnego doświadczenia. 

By ująć w sposób maksymalnie neutralny rezultaty tak właśnie danego 
doświadczenia, Wojtyła przyjmuje bliską fenomenologii koncepcję bezpośred-
niego oglądu przedmiotu, który zawiera w sobie zarówno ogląd zmysłowy, 
jak i zrozumienie intelektualne. Elementarne doświadczenie człowieka należy 
bowiem rozumieć szeroko, czyli nieredukcyjnie. Dzięki temu możliwe będzie 
użycie kluczowego tu określenia „doświadczenie rozumiejące”. Doświad-
czenie jest przeniknięte swoistą aktywnością rozumu, który scala różne jego 
aspekty, dzięki czemu „każde doświadczenie jest zarazem jakimś zrozumie-
niem”13. Intelektualne scalanie różnych aspektów doświadczenia dokonuje się 
na drodze indukcji, w sensie arystotelesowskim, oraz będącej jej kontynuacją 
redukcji, odkrywającej właściwe racje i fundamenty badanej rzeczywistości. 
Oznacza to, że racje tłumaczące badany fakt są zawarte w samym doświad-
czeniu. Dzięki temu poprzez analizę doświadczenia możliwe jest stopniowe 
uzyskiwanie rozumienia jego podmiotu14. 

Specyfi czne pojmowanie rozumiejącego doświadczenia jest tym punktem, 
który wyprowadza rozumienie osoby poza konstruowane teorie i wskazuje na 
teoretyczną płodność elementarnego wglądu w samego siebie. Ustanawia też 
uzależnioną od doświadczenia metodologię poznania osoby. W ten sposób 
Wojtyła wprowadza wymóg odpowiedniego – źródłowo realistycznego – poj-
mowania doświadczenia, ostatecznie ugruntowanego raczej metafi zycznie niż 
epistemologicznie.

POZNANIE I PRZEŻYWANIE

We wnikliwej penetracji wewnętrznego doświadczenia istotną rolę odgry-
wa kategoria przeżycia (przeżywania), zaczerpnięta z terminologii fenomeno-

13  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 52.
14  Por. t e n ż e, Problem doświadczenia w etyce, „Roczniki Filozofi czne” 17(1969) nr 2, s. 12; 

t e n ż e, Osobowa struktura samostanowienia, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropo-
logiczne, s. 424; tenże, Osoba i czyn, s. 54n., 58. 

Arkadiusz GUDANIEC



45

logicznej. W słowniku Wojtyły jest to kategoria ukazująca prawdziwie ludzki 
charakter świadomości, gdyż dzięki przeżywaniu nie tylko oglądamy w sobie 
„jakieś” czyny, ale oglądamy je jako nasze własne15. Przeżycie (przeżywanie) 
siebie samego nie ma charakteru przedmiotowego – jest nieaktowe, zachodzi 
i ujawnia się w świadomości, pozostając w tle spełnianych aktów (czynów). 
„Owo towarzyszenie świadomości stanowi nie tyle o tym, że działanie jest 
świadome, ile raczej o tym, że człowiek jest świadomy swego działania. I to 
także sprawia, że działa jako osoba”16. W przeżywaniu ujawnia się ludzkie „ja” 
jako podmiot i to właśnie na tym polu dokonuje się sukcesywne samoodsłania-
nie się osoby. Wojtyła bada najpierw doświadczenie w aspekcie przeżywania 
własnego czynu, a następnie poszukuje struktur osobowych stojących u pod-
staw tego przeżywania. To czyny ludzkie dostarczają nam wglądu w strukturę 
osoby. Struktura ta to „zespół koniecznych warunków zachodzenia tego, co 
jest nam oglądowo – a więc doświadczalnie – dane”17. 

Istotne jest zwrócenie uwagi, że Wojtyła rozumie świadomość odmiennie, 
niż ma to miejsce na gruncie fi lozofi i podmiotu, gdyż nie przyznaje jej cechy 
intencjonalności. Uważa, że wprawdzie można uznać jej intencjonalność, ale 
tylko w znaczeniu pochodnym, jako aktywne skierowanie ku przedmiotowi 
w ramach aktów świadomości będących tylko realnymi potencjalnościami 
osoby18. Z tej racji niemożliwe jest przyjmowanie istnienia świadomości jako 
substancjalnego podmiotu aktów świadomościowych. Akty te są emanatami 
realnego podmiotu, a jako jego przejawy, czy też wyrazy, są – w terminologii 
tradycyjnej metafi zyki – realnymi bytami przypadłościowymi19. Jak twierdzi 
Wojtyła, Husserlowskie epoché oraz fi lozofi a transcendentalna, gdzie akty 
poznania rozpatrywane są jako świadomościowe akty intencjonalne, wydaje 
wspaniałe owoce jako metoda poznawcza, ale nie może być uznana za fi lo-
zofi ę rzeczywistości, a zwłaszcza człowieka20. Świadomość nie jest więc ani 
samodzielnym podmiotem, ani czymś pierwotnym czy absolutnym – istnieje 
tylko dlatego, że istnieje obiektywna rzeczywistość, z którą podmiot wchodzi 
w kontakt poznawczy.

Podmiot ludzki nie jest jednak tylko podmiotem poznającym, ale także 
świadomościowo przeżywającym świat wewnątrz siebie. „Świadomość – 

15  Por. t e n ż e, Osoba i czyn, s. 91-94; t e n ż e, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” 
w człowieku, s. 438n.

16  T e n ż e, Osoba i czyn, s. 79.
17  T e n ż e, Osobowa struktura samostanowienia, s. 430.
18  Por. t e n ż e, Osoba i czyn, s. 80n. (przyp. 15). 
19  Por. M.A. K r ą p i e c, Karola Wojtyły „Osoba i czyn”, w: tenże, Człowiek – kultura – uni-

wersytet, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1998, s. 70n.
20  Por. W o j t y ł a, Osoba: podmiot i wspólnota, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia 

antropologiczne, s. 381n.

Doświadczenie, podmiot i byt



46

twierdzi Wojtyła – [...] nie tylko odzwierciedla, ale także w szczególny sposób 
uwewnętrznia, czyli interioryzuje to, co odzwierciedla, dając temu wszystkie-
mu miejsce we własnym «ja» osoby”21. Świadomość zależy więc od pozna-
nia, którego przedmiotem jest własne „ja”. Poznaniem tym jest samowiedza. 
Dzięki samowiedzy świadomość podlega realności osoby i zarazem świadczy 
o duchowym jej wymiarze22. 

W ten sposób Wojtyła wyróżnia dwie komplementarne i wzajemnie się 
warunkujące płaszczyzny wglądu w samego siebie: płaszczyznę samowiedzy 
i płaszczyznę samoświadomości (świadomości). Samowiedza posiada cha-
rakter intencjonalny, obiektywizujący i uprzedmiotawiający, a tym samym 
stanowi granicę, dzięki której świadomość nie traci związku z bytem. Samo-
świadomość natomiast ma orientację egotyczną, jest nieprzedmiotowa i nie-
intencjonalna, to znaczy poznawczo obojętna na własne „ja”. Towarzyszy ona 
wszelkim aktom23. Tym samym to właśnie samoświadomość stanowi o prze-
życiu podmiotu jako podmiotu, czyli przeżyciu siebie jako osoby, człowiek 
bowiem działa jako osoba, będąc świadomy swego działania. Samowiedza 
jest aktem poznawczym, który sprawia, że sam podmiot poznający staje się 
przedmiotem swojego intelektu. Samowiedza obiektywizuje więc podmiot 
(człowieka) i w ten sposób dostarcza mu wiedzy o sobie, opierając się na da-
nych zewnętrznych wobec świadomości (co zabezpiecza przed idealizmem). 
Samoświadomość jest czymś przeciwnym: uwewnętrznia, upodmiotawia, 
wprowadza do wnętrza podmiotu to, co zostało poznane, umożliwiając prze-
życie czynu jako czegoś osobistego, własnego.

REFLEKSJA, ŚWIADOMOŚĆ I BYT

Poznanie naturalne z istoty swej zorientowane jest przedmiotowo, nie 
zaś wsobnie względem podmiotu. Równocześnie jednak dostrzegalna jest 
– niejako w tle – nieustanna obecność refl eksji towarzyszącej, a wraz z nią 
„uruchomiony” zostaje podmiot, który rejestruje każdy świadomy akt jako 
pochodzący właśnie od niego. Uświadomienie sobie siebie samego następuje 
więc dzięki aktom refl eksji nieaktowej, jedynie towarzyszącej spontanicz-
nemu poznaniu istnienia bytu. Refl eksja towarzysząca każdemu aktowi jest 
nieustannym świadkiem wszystkiego, co świadomie czynimy, i sprawia, że 
w intelektualnej pamięci gromadzą się doświadczenia poznawcze, dotyczące 

21  T e n ż e, Osoba i czyn, s. 83.
22  Por. tamże, s. 83-89.
23  Por. tamże, s. 83-85.

Arkadiusz GUDANIEC



47

naszych czynów. Konstytuuje ona też w świadomości poczucie bycia osobą, 
czyli istotą rozumną i indywidualną24. 

Różnica między samowiedzą a samoświadomością wynika z dualnego sta-
tusu refl eksji, stanowiącego u Wojtyły wyraźne nawiązanie do scholastycznej 
koncepcji podwójnej refl eksji, aktowej i nieaktowej (towarzyszącej)25. Do-
świadczenie siebie samego towarzyszy (jako refl exio in actu exercito) każdej 
percepcji przedmiotów i osób poza sobą, czyli tak zwanej refl eksji aktowej 
(refl exio in actu signato). Czyniąc przebieg refl eksji towarzyszącej przedmio-
tem namysłu fi lozofi cznego, jesteśmy w stanie wyodrębnić i poddać analizie 
wiele znaczących czynników, umykających nam w przebiegu doświadczenia 
aktowego26. Wojtyła wyraża tę dualność w przeciwstawieniu refl eksyjność–
refl eksywność. Refl eksyjność ma charakter aktowy i dotyczy samowiedzy, 
będąc źródłem wiedzy o sobie. Poznanie to jednak powinno zostać upodmio-
towione, by odsłonić znaczenie tej wiedzy dla człowieka. Z uwagi na swój nie-
aktowy charakter refl eksywność wiąże się natomiast z samoświadomością. To 
dzięki niej podmiot przeżywa siebie jako swoje własne „ja”27. Relacje między 
samowiedzą a samoświadomością ukazują nieustanną dynamikę i wzajemne 
oddziaływanie procesów uprzedmiotowienia i upodmiotowienia, a ich zawsze 
łączne występowanie zapewnia im „wzajemną równowagę w obrębie cało-
kształtu «rozumnej natury» człowieka”28. 

Refl eksja towarzysząca, będąc czymś z zasady drugoplanowym na płasz-
czyźnie poznania, staje się w koncepcji Wojtyły – jako refl eksja przeżywanio-
wa – jednym z podstawowych czynników odsłaniających osobę. Staje się w ten 
sposób także pewną osią strukturalną osoby, gdyż to właśnie na tym polu ujaw-
nia się niepowtarzalna konkretność osoby. Dualny status refl eksji osobowej, 
zgodnie z interpretacją Wojtyły dokonaną w ramach klasycznego paradygmatu 
fi lozofi i (w sposób odmienny niż ma to zwykle miejsce w fi lozofi i podmiotu), 
staje się podstawą dla ukonstytuowania się osobowej podmiotowości i zarazem 
prowadzi do afi rmacji jej realnego istnienia (zakotwiczenia w bycie), a także 
afi rmacji bytu jako obiektywnego odniesienia dla podmiotowości29. 

24  Por. C h u d y, Rozwój fi lozofowania i „pułapka refl eksji”, s. 46n., 72, 101; t e n ż e, hasło 
„Refl eksja”, w: Powszechna encyklopedia fi lozofi i, red. A. Maryniarczyk i in., t. 8, Polskie Towa-
rzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2007, s. 686.

25  Por. T h o m a s  d e  A q u i n o, Scriptum super Sententiis, lib. 1, d. 17, q. 1, a. 5, ad 4, Corpus 
thomisticum, https://www.corpusthomisticum.org/snp1009.html#1343; tamże, lib. 1, d. 1, q. 2, a. 1, 
ad 2, https://www.corpusthomisticum.org/snp1001.html#104; T. d e S u t t o n (?) [attrib. Thomae 
Aquinati], De principio individuationis, Corpus thomisticum, https://www.corpusthomisticum.org/
xp9.html; por. też: C h u d y, Rozwój fi lozofowania i „pułapka refl eksji”, s. 54n.

26  Por. C h u d y, Rozwój fi lozofowania i „pułapka refl eksji”, s. 78n.
27  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 92-94. 
28  T e n ż e, Słowo końcowe po dyskusji nad „Osobą i czynem”, s. 362. 
29  Por. C h u d y, Rozwój fi lozofowania i „pułapka refl eksji”, s. 78-87.

Doświadczenie, podmiot i byt



48

Zabieg, jakiego dokonał Wojtyła, polega na pewnego rodzaju przesunię-
ciu metafi lozofi cznej funkcji refl eksji przeżywaniowej na płaszczyznę przed-
miotową, gdzie refl eksja ta stanowi typ poznania naturalnego, kreujący lub 
współkreujący perspektywę bycia człowiekiem – podmiotem osobowym. Od-
powiednio zinterpretowana refl eksja stała się w tym ujęciu zasadą poznawczą 
ugruntowującą podmiotowość na fundamentach obiektywistycznych. Subiek-
tywność refl eksji towarzyszącej nie oznacza bowiem jej immanencji, gdyż oso-
ba musi odnosić się do własnych myśli i sądów, stwierdzać ich prawdziwość 
lub fałszywość. W ten sposób w subiektywnym wymiarze osoby pojawia się 
element obiektywny, który jest warunkiem funkcjonowania osoby jako takiej. 
W koncepcji Wojtyły chodzi o ujęcie momentu obiektywnego i subiektywnego 
istoty ludzkiej jako czegoś jednego, a zatem o takie ujęcie podmiotowości 
ludzkiej, w którym ujawnia się zarazem jej zakorzenienie w rzeczywistości 
przedmiotowej30.

W konsekwencji powyższego, zgodnie z interpretacją zaproponowaną przez 
Chudego, osoba przeżywa siebie na przecięciu dwóch horyzontów (dwóch 
oczywistości): istnienia bytu zewnętrznego (horyzont bytu) oraz istnienia sie-
bie (horyzont „ja”), gdyż „doświadczenie każdej rzeczy [...] łączy się zawsze 
z jakimś doświadczeniem samego człowieka”31. Oba horyzonty wyłaniają się 
w polu refl eksji przeżywaniowej: poznanie świata, rzeczy (horyzont bytu) wy-
wołuje poznanie poznania, umożliwiając rozwój samoświadomości (horyzont 
„ja”). Z natury ludzkiego doświadczenia wynika harmonia obydwu horyzon-
tów, zapewniająca integralność podmiotową oraz realizm przeżyć osobowych32. 
Jeśli więc jedynym źródłem wiedzy o człowieku jest bezpośredni, osobisty 
kontakt poznawczy człowieka z samym sobą, to kontakt ten jest mu dany wraz 
z bezpośrednim poznaniem realnego świata, którego jest on częścią.

Wprowadzając rozróżnienie samoświadomości i samowiedzy, Wojtyła 
dokonał reinterpretacji nowożytnego paradygmatu świadomości. W tym no-
wym ujęciu nie dochodzi już do zaprzeczenia bytu, do negacji obiektywności, 
gdyż w świadomości odzwierciedla się obiektywne poznanie świata i samego 
podmiotu. Z tej racji nie można pominąć ani samowiedzy, jako poznania, ani 
samoświadomości, będącej tego poznania uwewnętrznieniem. Związek sa-
moświadomość–samowiedza wskazuje na wzajemną relację płaszczyzny bytu 
i płaszczyzny świadomości. 

Dla Wojtyły ważne były więc zarówno metafi zyczna obiektywizacja 
podmiotowości, jak też dopełniające ją „ukazanie osoby jako podmiotu prze-
żywającego swoje czyny, swoje doznania, a w tym wszystkim swoją pod-

30  Por. tamże, s. 89-92.
31  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 51.
32  Por. C h u d y, Rozwój fi lozofowania..., s. 84-87.

Arkadiusz GUDANIEC



49

miotowość”33. Dopełnienie to powinno być zarazem zabezpieczone przed 
subiektywizmem, na rzecz ukazania autentycznej subiektywności osoby (czyli 
jej podmiotowości) – z zastrzeżeniem, że subiektywność tę należy osadzić 
w realistycznej interpretacji człowieka jako bytu34. Analiza podstawowego 
doświadczenia człowieka była w stanie wykazać, że obie te perspektywy uj-
mowania człowieka jednoczą się, wbrew utrwalonej w fi lozofi i linii podziału 
„pomiędzy ujęciem «obiektywnym» człowieka, które było zarazem ujęciem 
ontologicznym (człowiek jako byt) – a ujęciem «subiektywnym», które od 
tej rzeczywistości człowieka zdawało się nieuchronnie odcinać”35. Linia ta 
załamuje się, zdaniem Wojtyły, na płaszczyźnie samego doświadczenia, które 
„wprowadza nas w cały konkret istnienia człowieka, tj. w rzeczywistość pod-
miotu świadomego”36. „Nie możemy już odtąd zajmować się człowiekiem 
tylko jako bytem obiektywnym – ale niejako musimy zajmować się nim jako 
podmiotem”37. Płaszczyzna podmiotowa ujawnia więc zasadniczą zbieżność 
między porządkiem ontycznym a porządkiem przeżyciowym w strukturze 
osoby, jako że porządki te są ze sobą wzajemnie skorelowane. 

DWA WYMIARY PODMIOTOWOŚCI

Celem Wojtyły było poszerzenie spojrzenia na człowieka jako osobę 
przez włączenie w obszar antropologii fi lozofi cznej bogactwa przeżywania 
przez osobę siebie jako podmiotu własnego czynu. Strategia ta była wyrazem 
głębszego poszukiwania istoty człowieka, niezadowalającego się ani ujęciami 
tradycyjnymi, pozbawionymi perspektywy podmiotowej, ani współczesnymi 
absolutyzacjami świadomości bądź redukcjami o podłożu epistemologicznym. 
Jak zauważa Buttiglione, metafi zyka tak ma się do fenomenologii, jak wiedza 
o strukturze wewnętrznej ciała do danej w doświadczeniu, przeżywaniowej 
świadomości ciała. O ile w poznaniu metafi zycznym rozum pozostaje recep-
tywny, a poznawany przez niego świat jest czymś zewnętrznym i od niego 
niezależnym – o tyle w płaszczyźnie podmiotowej to, co poznane, staje się 
wewnętrzną treścią podmiotu, a on sam staje się aktywny, budując swój we-
wnętrzny świat38. 

33  W o j t y ł a, Podmiotowość i „to, co nieredukowalne” w człowieku, s. 439.
34  Por. tamże.
35  Tamże, s. 435n.
36  Tamże, s. 436.
37  Tamże.
38  Por. R. B u t t i g l i o n e, Kilka uwag o sposobie czytania „Osoby i czynu”, w: Wojtyła, 

„Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, s. 16, 26n.

Doświadczenie, podmiot i byt



50

Znaczącym osiągnięciem Wojtyły na tym polu wydaje się dialektyka 
podmiotowości metafi zycznej i podmiotowości osobowej, będąca wyrazem 
wspomnianego dwuhoryzontalnego statusu osoby ludzkiej. „Świadomość 
[...] konsekwentnie odzwierciedla bytowanie (esse) i działanie (operari)” 39, 
zapodmiotowane w „ja” – oznacza to, że „korzeniem jej jest zawsze supposi-
tum humanum”40, czyli podmiotowość metafi zyczna. W podmiotowości osoby 
istotny jest więc prymat aspektu przedmiotowego, zakorzenienie w horyzoncie 
bytu41. Od podmiotowości metafi zycznej, przysługującej każdemu bytowi, 
należy odróżnić podmiotowość osobową, którą przeżywamy jako własne „ja” 
w swoich czynach. Człowiek od początku istnieje i działa jako podmiotowość 
metafi zyczna, natomiast działanie w pełni ludzkie pojawia się na pewnym 
etapie jego rozwoju – jako konsekwencja złożoności jego natury. Rozwój 
człowieka zmierza do ujawnienia się osoby: odsłania się konkretne ludzkie 
„ja”. Podmiotowość w wymiarze metafi zycznym musi się więc objawić jako 
ludzkie „ja”, czyli jako podmiotowość osobowa42. Ta osobowa podmiotowość, 
a także jej przeżycie, jest równocześnie jakimś bytem, realną rzeczywistością, 
czymś co daje się pojąć przedmiotowo w całokształcie tego, co nazywamy 
„człowiekiem”. Analiza człowieka od strony świadomości i przeżycia pomaga 
w pełni wyeksplikować oraz dogłębnie ujawnić to, co zawiera się w pojęciu 
podmiotu. Pozwala to na stwierdzenie, że suppositum humanum i ludzkie „ja” 
to dwa bieguny tego samego doświadczenia człowieka43. 

Należy podkreślić jeszcze jeden ważny aspekt tego zagadnienia. Wojtyła 
w swojej analizie osoby i czynu (ukazującej osobę w czynie i osobę poprzez 
czyn) zmierzał do uzyskania rozumienia „ja” jako bytującego i działającego 
podmiotu44. Wynikające z tych analiz pierwszeństwo osoby przed czynem, 
czyli istnienia przed działaniem, stało się podstawą afi rmacji osobowego aktu 
istnienia (esse), leżącego u korzenia całego dynamizmu osoby. Działanie 
(czyn), będące przejawem tego dynamizmu, odsłania swoje źródło, którym jest 
istnienie, a zatem pozwala poznać fundament bycia osobą – co dla Wojtyły 
było jednym z głównych celów jego badań. Dokonując analizy czynu, poznaje-

39  W o j t y ł a, Osoba: podmiot i wspólnota, s. 381. 
40  Tamże. 
41  Por. C h u d y, Rozwój fi lozofowania i „pułapka refl eksji”, s. 86n.
42  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 125-127; t e n ż e, Osoba: podmiot i wspólnota, s. 380, 389. 

Stosując terminologię scholastyczną, do której nawiązuje Wojtyła, można by to przeciwstawienie 
oddać poprzez łacińską opozycję: suppositum (podmiotowość metafi zyczna) – subiectum (pod-
miotowość osobowa, przeżywana) (por. Z. Z d y b i c k a, hasło „Wojtyła, Karol”, w: Powszechna 
encyklopedia fi lozofi i, red. A. Maryniarczyk i in., t. 9, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 
Lublin 2008, s. 816).

43  Por. W o j t y ł a, Osoba: podmiot i wspólnota, s. 382n., 387.
44  Por. tamże, s. 381.

Arkadiusz GUDANIEC



51

my zatem człowieka nie tylko jako podmiot własnego działania, ale także jako 
indywidualny podmiot osobowy, objawiający swoje szczególne istnienie45. 

Celem Wojtyły nie było jednak tylko dotarcie do istnienia osoby (zostało 
ono odsłonięte już na początku jego rozważań), lecz doprowadzenie w pe-
wien sposób do przeżywania przez osobę swego istnienia (w działaniu), do jej 
uobecniania się sobie w jej wyjątkowej podmiotowości. Zdaniem Chudego, 
uobecnienie to można rozumieć jako bezpośrednie ujmowanie swojego esse, 
w którym odsłania się inne dopełniające esse – prawda (o bycie)46. W ten 
sposób wyłania się istotna dla Wojtyły płaszczyzna moralna – wraz z konsty-
tuującą ją relacją osoby, sprawcy czynu, do odczytywanej prawdy. Tym samym 
zostaje też przygotowana odpowiednia płaszczyzna do analizy wolności jako 
samostanowienia i analizy transcendencji jako relacji do prawdy. Zagadnienia 
te wykraczają jednak poza ramy tego artykułu.

*

W konkluzji podkreślmy za Wojtyłą: bycie podmiotem i przeżywanie siebie 
jako podmiotu to dwa zupełnie różne wymiary osoby47. Dopiero w przeżyciu 
podmiotowości, gdzie kluczowe znaczenie ma samoświadomość, ludzki pod-
miot (suppositum) staje się „ja” i objawia się jako taki. Człowiek jest w peł-
ni podmiotem dopiero wówczas, gdy przeżywa siebie jako podmiot – jest 
w pełni osobą, gdy przeżywa swoje osobowe istnienie. Dodajmy do tego 
stwierdzenie ukazujące przenikanie się dwóch wymiarów ludzkiej podmio-
towości: sytuacja egzystencjalna osoby ludzkiej polega na związku istnienia 
przeżywanego z istnieniem „ontycznym”, ujmowanym w sądzie egzystencjal-
nym jako akt bytu. Pozostając w tej optyce, możemy uznać, że Wojtyła sku-
pił się na refl eksji dotyczącej sądu egzystencjalnego „ja istnieję” i prowadził 
swoje rozważania po trajektorii objawiania się ludzkiego esse w działaniu 
osobowym (czynie). W ten sposób pozostał na gruncie fi lozofi i bytu, a zarazem 
przekroczył jej granice, zdobywając dla rozumienia podmiotu ludzkiego nowe 
obszary – obszary wciąż czekające na nowe odkrycia.

W artykule podjęto próbę ukazania kluczowych aspektów specyfi ki do-
świadczenia i podmiotowości osoby, z podkreśleniem najbardziej znaczących 
osiągnięć Wojtyły w tym zakresie. Wskazano zatem na rangę elementarnego 
doświadczenia człowieka, na osobowy (przeżyciowy) charakter świadomości, 
dzięki któremu doświadczenie kreuje osobowe „ja”, oraz na wielostronny za-

45  Por. tamże, s. 378n.
46  Por. C h u d y, Rozwój fi lozofowania i „pułapka refl eksji”, s. 77n., 89-92.
47  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 92-96.

Doświadczenie, podmiot i byt



52

bieg harmonizacji strony subiektywnej i obiektywnej w doświadczeniu osoby 
jako podmiotu działania i istnienia. Istotny walor metody fi lozofi cznej Wojtyły 
stanowi ukazanie, w jaki sposób człowiek jest podmiotem, jak doświadczenie 
odsłania i konstytuuje osobowe „ja”, a zarazem ugruntowuje osobę w realnym 
istnieniu. Wątki te stanowią zaledwie początkową część, pierwszy rozdział 
wielkiej pracy, jaką wykonał Karol Wojtyła w obszarze antropologii fi lozo-
fi cznej 48. Osiągnięte w ten sposób rezultaty poznawcze miały posłużyć w ko-
lejnych etapach badań do analizowania i odsłaniania innych fascynujących 
aspektów bycia osobą, takich jak sprawczość, wolność, odpowiedzialność, 
wspólnotowość czy spełnianie się człowieka. 

Nie tylko w kontekście upamiętniania odejścia Karola Wojtyły, czy jakiej-
kolwiek innej specjalnej okazji, warto podkreślać wyjątkowość jego fi lozofi cznej 
propozycji. Sądzę, że jest ona aktualna także dzisiaj i nie straci swej aktualności 
tak długo, jak długo człowiek będzie poszukiwał swojej tożsamości i ilekroć od 
fi lozofi i będzie w tym poszukiwaniu oczekiwał pomocy. Przypomnijmy zatem: 
analiza elementarnego, dostępnego każdemu doświadczenia prowadzi Wojtyłę 
do odsłonięcia podmiotowości osobowej – wyjątkowej i niepowtarzalnej. Pod-
miot ludzki jest, po pierwsze, osobą, samoświadomym „ja” przeżywającym swo-
je czyny i zarazem kształtującym swoje osobowe oblicze jako odpowiedzialny 
ze swe czyny sprawca. Po drugie, jest to zarazem podmiot obecny w świecie 
realnym, z którym liczy się w swym działaniu i który musi uszanować, gdyż 
relacja do prawdy jest gwarantem jego wolności i wskazuje mu drogę do speł-
nienia (zagadnienia te były w artykule jedynie suponowane). 

Podobne kwestie – z troską o obecne czasy – podejmuje w swych esejach 
między innymi Chantal Delsol, wskazując, że oderwanie osoby od podmiotu, 
subiektywizacja oraz absolutyzacja podmiotowości stały się przyczyną wielu 
zgubnych kulturowych zawirowań wokół rozumienia człowieka, jego tożsa-
mości i miejsca w świecie. Przekonuje ona także, że ekologia próbuje dzisiaj 
ratować świat w obliczu hegemonii absolutnego podmiotu, który przestał się 
z tym światem liczyć49. Filozofi czne rozstrzygnięcia Wojtyły wydają się wy-
chodzić naprzeciw tym wyzwaniom. 

Nie inaczej należy ocenić ich wartość w konfrontacji z toczącą się w na-
szych czasach debatą dotyczącą statusu człowieka, zmierzającą w zasadzie do 
podważenia jego wyjątkowości i do zrównania go z innymi istotami (nie tylko 
żywymi w sensie biologicznym). Analizy Wojtyły dotyczące chociażby natu-
ry refl eksji przeżywaniowej stawiają wyraźną granicę między świadomością 

48  Mowa tu o emblematycznym wprowadzeniu do wszystkich pozostałych zagadnień antropo-
logicznych, a także – w sensie dosłownym – o pierwszym rozdziale (z siedmiu) głównego traktatu 
w tym zakresie, dzieła Osoba i czyn.

49  Por. Ch. D e l s o l, Kamienie węgielne. Na czym nam zależy?, tłum. M. Kowalska, Znak, 
Kraków 2018, s. 21-117 (rozdz. 1, „Wybór osoby”).

Arkadiusz GUDANIEC



53

ludzką a sztuczną inteligencją. Czynnik ten można uznać za niepodważalny 
wyznacznik człowieka-osoby (racjonalność okazała się wyróżnikiem niewy-
starczającym). 

Ponadto, doświadczenie człowieka mierzy się dziś z coraz większą siłą od-
działywania świata wirtualnego. Nasz kontakt z rzeczywistością realną wydaje 
się poddawany coraz to nowym i budzącym zaniepokojenie próbom. W od-
powiedzi na to refl eksja Wojtyły, skoncentrowana przecież na doświadczeniu 
wewnętrznym i przeżywaniu samego siebie, prowadzi w konsekwencji do 
równoczesnego odkrycia osoby i bytu, rzeczywistości subiektywnej i obiek-
tywnej – dlatego utrata jednego pociąga za sobą utratę drugiego (co zresztą, 
być może, dokonało się w naszej najnowszej historii). 

Niechaj wolno mi będzie poprzestać na tych kilku przykładach.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Buttiglione, Rocco. “Kilka uwag o sposobie czytania Osoby i czynu.” In Karol Woj-
tyła, “Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne. Lublin: Towarzystwo 
Naukowe KUL, 1994.

Buttiglione, Rocco. Myśl Karola Wojtyły. Translated by Jarosław Merecki. Lublin: 
Towarzystwo Naukowe KUL, 1996.

Buttiglione, Rocco. Il pensiero di Karol Wojtyła. Milano: Jaca Book, 1982.
Chudy, Wojciech. Rozwój fi lozofowania i “pułapka refl eksji”: Filozofi a refl eksji i pró-

by jej przezwyciężenia. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1995.
Chudy, Wojciech. “Wprowadzenie: Na odsiecz prawdzie o osobie ludzkiej.” In Rocco 

Buttiglione, Myśl Karola Wojtyły. Translated by Jarosław Merecki. Lublin: Towa-
rzystwo Naukowe KUL, 1996.

Delsol, Chantal. Kamienie węgielne: Na czym nam zależy? Translated by Małgorzata 
Kowalska. Kraków: Znak, 2018.

Krąpiec, Mieczysław A. “Karola Wojtyły Osoba i czyn.” In Krąpiec, Człowiek – kul-
tura – uniwersytet. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1998.

Maryniarczyk, Andrzej et al., eds. Powszechna encyklopedia fi lozofi i. Vol. 8, s. v. “Re-
fl eksja” (by Wojciech Chudy). Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, 
2007.

Maryniarczyk, Andrzej et al., eds. Powszechna encyklopedia fi lozofi i. Vol. 9, s. v. 
“Wojtyła, Karol” (by Zofi a J. Zdybicka). Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza 
z Akwinu, 2008.

Merecki, Jarosław. “Źródła fi lozofi i Karola Wojtyły.” Ethos: Kwartalnik Instytutu 
Jana Pawła II KUL 19, no. 4(76) (2006): 81–95.

Scola, Angelo. Doświadczenie człowieka. Translated by Patrycja Mikulska. Lublin: 
Instytut Jana Pawła II KUL, 2010.

Doświadczenie, podmiot i byt



54

Styczeń, Tadeusz. “Być sobą to przekraczać siebie: O antropologii Karola Wojtyły.” 
In Karol Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne. Edited by 
Tadeusz Styczeń et al. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1994.

Thomas de Aquino. Scriptum super Sententiis. Corpus thomisticum, https://www.
corpusthomisticum.org/iopera.html. 

Thomas de Sutton (?) [attrib. Thomae Aquinati]. De principio individuationis. Corpus 
thomisticum, https://www.corpusthomisticum.org/xp9.html

Wojtyła, Karol. “Osoba i czyn.” In Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne studia antro-
pologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1994.

Wojtyła, Karol. “Osoba: podmiot i wspólnota.” In Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne 
studia antropologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1994.

Wojtyła, Karol. “Osobowa struktura samostanowienia.” In Wojtyła, “Osoba i czyn” 
oraz inne studia antropologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1994.

Wojtyła, Karol. “Podmiotowość i ‘to, co nieredukowalne’ w człowieku.” In Wojtyła, 
“Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe 
KUL, 1994.

Wojtyła, Karol. “Problem doświadczenia w etyce.” Roczniki Filozofi czne 17, no. 2 
(1969): 5–24.

Wojtyła, Karol. “Słowo końcowe po dyskusji nad Osobą i czynem.” In Wojtyła, 
“Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe 
KUL, 1994.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Arkadiusz GUDANIEC – Doświadczenie, podmiot i byt. U podstaw fi lozofi cznej an-
tropologii Karola Wojtyły

DOI 10.12887/38-2025-3-151-05

W artykule podjęto próbę ukazania kluczowych elementów specyfi ki do-
świadczenia i podmiotowości osoby w fi lozofi i Wojtyły, z podkreśleniem 
jego najbardziej znaczących osiągnięć w tym zakresie. Wskazano zatem na 
rangę elementarnego doświadczenia człowieka, na osobowy (przeżyciowy) 
charakter świadomości, dzięki któremu doświadczenie kreuje osobowe „ja”, 
oraz na wielostronny zabieg harmonizacji strony subiektywnej i obiektywnej 
w doświadczeniu osoby jako podmiotu działania i istnienia. Omówiono różne 
odsłony dwubiegunowości wewnętrznego doświadczenia, takie jak poznanie 
i przeżywanie, samowiedza i samoświadomość, refl eksyjność i refl eksywność, 
podmiotowość metafi zyczna i podmiotowość osobowa. Znaczący walor me-
tody fi lozofi cznej Wojtyły stanowi ukazanie, w jaki sposób człowiek jest pod-
miotem, jak doświadczenie odsłania i konstytuuje osobowe „ja”, a zarazem 
ugruntowuje osobę w realnym istnieniu. Osiągnięte w ten sposób rezultaty 
poznawcze stały się nieodzownym gruntem dla analizy wszystkich istotnych 

Arkadiusz GUDANIEC



55

zagadnień antropologiczno-etycznych podejmowanych przez Wojtyłę na dal-
szych etapach jego fi lozofi cznych rozważań.

Słowa kluczowe: Karol Wojtyła, fi lozofi a człowieka, osoba, doświadczenie 
człowieka, doświadczenie wewnętrzne, wgląd, podmiotowość, podmiot, świa-
domość, samoświadomość, refl eksja, refl exio in actu exercito (refl eksja towa-
rzysząca), przeżycie (przeżywanie)

Kontakt: Katedra Antropologii Filozofi cznej i Filozofi i Prawa, Instytut Filozo-
fi i, Wydział Filozofi i, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Al. Rac-
ławickie 14, 20-950 Lublin
Tel. 81 4454385
E-mail: arkadiusz.gudaniec@kul.pl
ORCID 0000-0002-7979-6106

Arkadiusz GUDANIEC, Experience, Subject, and Being: At the Roots of Karol Woj-
tyła’s Philosophical Anthropology

DOI 10.12887/38-2025-3-151-05

The paper attempts to show the key points of the specifi city of the experience 
and subjectivity of the person in the philosophy of Karol Wojtyła, highlighting 
his most signifi cant achievements in this area. The discussion highlights the 
importance of elementary human experience, the personal (lived-experiential) 
character of consciousness, in which experience creates the personal ‘I,’ and 
the multifaceted procedure of harmonizing the subjective and objective aspects 
in the experience of the person as an agent and existing subject. Various ele-
ments of the bipolarity of inner experience are also discussed, such as cognition 
and lived-experience, self-knowledge and self-consciousness, refl ectivity and 
refl exivity, as well as metaphysical subjectivity and personal subjectivity. A sig-
nifi cant value of Wojtyła’s philosophical method consists in showing the way 
in which the human being is a subject, how experience reveals and constitutes 
the personal ‘I’ and, at the same time, how it grounds the person in real exis-
tence. The cognitive results thus achieved have become an indispensable ground 
for analyses of the important anthropological and ethical issues addressed by 
Wojtyła in the further stages of his philosophical investigations.

Keywords: Karol Wojtyła, philosophy of man, person, human experience, inner 
experience, insight, subjectivity, subject, consciousness, self-consciousness, 
refl ection, refl exio in actu exercito, lived-experience (lived-experiencing)

Contact: Department of Philosophical Anthropology and Philosophy of Law, 
Institute of Philosophy, Faculty of Philosophy, John Paul II Catholic University 
of Lublin, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
Phone: + 48 81 4454385
E-mail: arkadiusz.gudaniec@kul.pl
ORCID 0000-0002-7979-6106

Doświadczenie, podmiot i byt



56

Giovanni SALMERI*

PRZYSZŁOŚĆ ŚWIADOMOŚCI
Julian Jaynes na nowo odczytany

Można utrzymywać, że właśnie epoka, w której problem świadomości wkracza 
bardziej zdecydowanie do rejestru kwestii fi lozofi cznych, to epoka, w której zanika 
refl eksja nad życiem; zaledwie problem świadomości został jasno postawiony, 
pozbawiono go elementu kluczowego dla jego rozwiązania i uczyniono zagadką. 
Pożyteczne może okazać się w tym przypadku ogromne uproszczenie, zgodnie 
z którym początków tego procesu należy szukać w fi lozofi i Kartezjusza: między 
res cognitans a res extensa nie istnieje żadna res vivens.

HIPOTEZA ŚWIADOMOŚCI

Niewątpliwie tematyka świadomości jest współcześnie jednym z najważ-
niejszych i najtrudniejszych obszarów refl eksji fi lozofi cznej. Artykuł poświę-
cony świadomości w The Stanford Encyclopedia of Philosophy rozpoczyna 
się w kategorycznym tonie: „Być może żaden aspekt umysłu nie jest lepiej 
nam znany i zarazem bardziej zagadkowy niż świadomość oraz nasze świado-
me doświadczenie siebie i świata. W bieżącej refl eksji teoretycznej na temat 
umysłu problem świadomości stanowi najprawdopodobniej kwestię centralną. 
Pomimo że nie ma jednej teorii, co do której panowałaby zgoda, istnieje sze-
roki, chociaż nie powszechny konsensus, że właściwe ujęcie umysłu wymaga 
jasnego zrozumienia świadomości i jej miejsca w przyrodzie”1.

*  Prof. Giovanni Salmeri – Dipartimento di studi letterari, fi losofi ci e di storia dell’arte, 
Università degli Studi di Roma Tor Vergata, e-mail: giovanni.salmeri@uniroma2.it [pełna nota 
o Autorze na końcu numeru].

1  R. V a n  G u l i c k, hasło „Consciousness”, w: The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Winter 2022 Edition), red. E.N. Zalta, U. Nodelman, https://plato.stanford.edu/archives/win2022/en-
tries/consciousness/ (jeśli nie podano inaczej, tłumaczenie fragmentów prac obcojęzycznych – P.M.). 
Z oczywistych względów problem samoświadomości trudno jest oddzielić od problemu świadomości 
(zob. J. S m i t h, hasło „Self-Consciousness”, w: The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 
2024 Edition), red. E.N. Zalta, U. Nodelman, https://plato.stanford.edu/entries/self-consciousness/; 
J.L. B e r m ú d e z, hasło „Self-Consciousness”, w: Open Encyclopedia of Cognitive Science,  https://
oecs.mit.edu/pub/qk3nm299/release/1?readingCollection=9dd2a47d. W tym ostatnim źródle, które 
powstało w roku 2014 i wciąż jest poszerzane, znajduje się wiele artykułów związanych z tematem, 

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 56-79

DOI 10.12887/38-2025-3-151-06



57

Z pewnością poznanie jest jedną z najważniejszych aktywności człowie-
ka – tą, która (przynajmniej na pierwszy rzut oka) wyróżnia go spośród in-
nych gatunków istot żywych. Wśród wielu możliwych przedmiotów poznania 
znajduje się również rzeczywistość, jaką jest on sam. Co to jednak znaczy: 
poznać samego siebie? Można też zapytać bardziej radykalnie: kim jest – bądź 
czym jest – podmiot, który siebie poznaje? Co w kontekście poznania oznacza 
zaimek „ja”? Co oznacza nasza świadomość siebie jako centrum poznania? 
I wreszcie: w jaki sposób owo „ja” jest podmiotem nie tylko poznania, lecz 
także wszystkich innych czynności (nawet tych nieświadomych) tej samej ży-
wej istoty? Oczywiście, obok tych pytań pojawia się jeszcze kwestia jedności 
owych problemów: czy chodzi o różne sposoby stawiania tego samego pytania, 
czy raczej bez uzasadnienia połączono radykalnie różne pytania, a trudność, 
która się wskutek tego pojawiła, wyraża się tym, że żądamy niemożliwej jednej 
odpowiedzi? Te i wiele podobnych pytań (które zostały tu zaledwie zarysowa-
ne) należy do najczęściej stawianych we współczesnych debatach – po części 
w konsekwencji pojawienia się nowych kontekstów i narzędzi, a po części 
pod wpływem niekończących się dyskusji fi lozofi cznych, niezwykle bogatych 
i interesujących. A jednak za tymi problemami, niejako w półcieniu, kryje się 
kolejny, nie mniej ważny i trudny: dlaczego tematyce świadomości tak trudno 
znaleźć sobie miejsce w ludzkiej kulturze, a zwłaszcza w tej szczególnej for-
mie jej ekspresji, jaką stanowi fi lozofi a? Czy istnieje tylko historia refl eksji 
nad świadomością, czy również historia świadomości jako takiej?

Ta druga możliwość jest oczywiście bardziej odległa od postawy fi lo-
zofi cznej, skłaniającej się, mniej lub bardziej, ku badaniu istoty rzeczy – 
dlatego też możliwość ta jest dla nas bardziej interesująca jako przedmiot 
rozważań. Koncepcję bodaj najbardziej radykalną i w tym zakresie najważ-
niejszą zaproponował psycholog Julian Jaynes w swojej (jedynej) książ-
ce The Origin of Consciousness in the Breakdown of the Bicameral Mind2. 

który podejmujemy. Zauważmy, że nazwisko Juliana Jaynesa, którego idee najbardziej nas tutaj 
zajmują, nie zostało tam dotąd wymienione).

2  Zob. J. J a y n e s, The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind, Hough-
ton Miffl in, Boston – New York 1976; zob. też wydanie drugie z posłowiem: t e n ż e, The Origin of 
Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind, Houghton Miffl in, Boston – New York 1990. 
Zauważmy od razu, że akademicka dyskusja nad tym dziełem była ograniczona, pomimo dużego 
oddźwięku w debacie publicznej oraz niepodważalnych kompetencji naukowych autora. Najbar-
dziej oczywiste powody tego stanu rzeczy to wyraźna interdyscyplinarność wywodu, przeciwna 
tendencjom panującym obecnie w świecie akademickim, oraz – jak zobaczymy – niepokojący, ra-
dykalny charakter niektórych tez. Ten drugi aspekt został opisany z pewną dozą ironii przez Davida 
C. Stove’a: „Waga oryginalnej myśli zawartej [w książce – G.S.] jest tak wielka, że martwię się o kon-
dycję autora: umysł ludzki nie został stworzony, by nosić takie ciężary. Nie chciałbym być Julianem 
Jaynesem, nawet gdyby mi płacono tysiąc dolarów za godzinę” (D.C. S t o v e, The Oracles and 
Their Cessation, „Encounter” 1989, nr 72, s. 30). Z jednej strony, co może zaskakiwać, Jaynes nie 

Przyszłość świadomości



58

W „Posłowiu”3 dodanym niemal piętnaście lat po publikacji pierwszego wyda-
nia Jaynes ponownie jasno wypowiada cztery niezależne od siebie tezy, które 
podtrzymuje w swoim dziele. W pierwszej z nich stwierdza, że świadomość 
oparta jest na języku (chociaż się do niego nie sprowadza, a także, co ważne, 
nie jest jego nieuniknionym wytworem). Dla świadomości istotny jest wer-
balny opis zdarzeń psychicznych dokonywany za pomocą metafor przestrzen-
nych – jak gdyby nasz umysł stanowił dostępne dla nas miejsce, w którym 
rozgrywają się te wydarzenia. To, co na tej wewnętrznej scenie odpowiada 
lokalizacji przestrzennej naszego ciała w świecie, nazywane jest „ja”. Owo 
„ja” stanowi podmiot narracji: ono właśnie jest jądrem naszej świadomości. 
Oznacza to oczywiście, że praktycznie wszystkie inne władze umysłu mogą 
działać również bez świadomości – i zazwyczaj tak właśnie jest; na przykład 
uczenie się nie wymaga opisania siebie jako uczącego się. 

Druga teza głosi, że przed pojawieniem się świadomości kluczową rolę 
w umyśle człowieka odgrywały halucynacje werbalne, których źródło stanowi-
ła odrębna „część” umysłu; to, co współcześnie określa się jako odmienne sta-
ny świadomości (doświadczane zwłaszcza w schizofrenii), dawniej opisywano 
jako zjawiska normalne: na przykład słyszenie głosu, który interpretowano 
jako komunikat od bóstwa i któremu należało być posłusznym. Jedna „część” 
mózgu wydaje polecenia, druga zawsze podporządkowuje się im i je wyko-
nuje – ten właśnie mechanizm stanowił alternatywę dla świadomości w sytu-
acjach, gdy zachowania automatyczne okazywały się niewystarczające i gdy 
trzeba było skonfrontować się z czymś nowym. Ponieważ nie było (jeszcze) 
świadomości, która stanowiłaby przestrzeń umożliwiającą ocenę i deliberację, 
pojawiał się boski głos udzielający wskazówek. 

Teza czwarta (którą podajemy z wyprzedzeniem, aby tezę najbardziej 
zaskakującą zostawić na koniec) lokuje źródło halucynacji głosowych, stano-

został nawet wspomniany w The Oxford Companion to Consciousness (zob. The Oxford Companion 
to Consciousness, red. T. Bayne, A. Cleermans, P. Wilken, Oxford University Press, Oxford 2009), 
z drugiej – istnieje niewielka grupa badaczy, którzy w różnych aspektach starali się rozwinąć idee 
Jaynesa. W tym kontekście reprezentatywne są dwie publikacje zbiorowe pod redakcją Marcela 
Kuijstena (zob. Refl ections on the Dawn of Consciousness: Julian Jaynes’s Bicameral Mind Theory 
Revisited, red. M. Kuijsten, Julian Jaynes Society, Henderson, Nevada, 2006; Gods, Voices, and the 
Bicameral Mind: The Theories of Julian Jaynes, Julian Jaynes Society, Henderson, Nevada, 2016). 
W połowie drogi między przemilczaniem a rozwijaniem idei Jaynesa znajdują się nieliczni, którzy 
podejmują nad nimi refl eksję krytyczną (zob. np. I. M c G i l c h r i s t, The Master and His Emis-
sary, Yale University Press, New Haven 2009). Bardzo obszerna (chociaż oczywiście stronnicza) 
dokumentacja dyskusji znajduje się na stronie Julian Jaynes Society (Julian Jaynes Society, https://
www.julianjaynes.org/).

3  Zob. J. J a y n e s, „Afterword”, w: tenże, The Origin of Consciousness in the Breakdown 
of Bicameral Mind, Houghton Miffl in, Boston – New York 2000, s. 447-469. Wszystkie cytaty 
z głównego dzieła Jaynesa przytoczone w niniejszym artykule pochodzą z wydania z 2000 roku, 
w którym zamieszczono posłowie z roku 1990.

Govanni SALMERI



59

wiących zasadniczy element umysłu dwudzielnego, w prawej półkuli mózgu: 
w ten sposób wyjaśniona zostałaby pierwotna funkcja części mózgu obecnie 
mało przez ludzkość wykorzystywanej.

A teraz teza trzecia. Głosi ona, że zanik umysłu dwudzielnego i będące 
jego konsekwencją trudne narodziny świadomości dokonały się około roku 
1000 przed naszą erą – a zatem bardzo niedawno. Zdaniem Jaynesa liczne tego 
dowody można znaleźć w relacjach historycznych i literackich. Najprostszym 
– dla tych, którzy znają tradycję klasyczną – będzie różnica między Iliadą 
a nieco młodszą Odyseją: w pierwszym z tych utworów (kilka passusów, które 
zresztą ze względów fi lologicznych uważane są za późniejsze, stanowi wyją-
tek) widzimy niemal nieustannie działanie umysłu dwudzielnego; w drugim 
pojawiła się już wyraźnie świadomość narracyjna. Wrażenie obcości i specy-
fi cznego chłodu narracji Iliady wynika stąd, że przedstawia ona działania istot 
ludzkich, które całkowicie panują nad swoimi władzami, są właśnie w pełni 
ludzkie, lecz pozbawione przejawów posiadania świadomości, nigdy w żaden 
sposób nie opisują własnych stanów mentalnych, nie opowiadają o swoim 
poznawaniu i odczuwaniu, nie wychylają się ku wyobrażonej przyszłości – 
nie czynią nic, co należy do repertuaru środków, za pomocą których człowiek 
współczesny rozmyśla nad swoim działaniem – a kluczowe decyzje podejmują 
za nich „bogowie”. 

Biblia hebrajska również ukazuje tego rodzaju zmianę – w podobnym okre-
sie dziejów. Ma ona miejsce w epoce proroków, stanowiącej czas wyraźnego 
pojawienia się świadomości – wciąż jednak żyją ludzie (prorocy właśnie), 
którzy słyszą w sobie głos Boga, a następnie autorytatywnie ogłaszają go ze-
wnętrznemu światu. W księgach mądrościowych natomiast działanie umysłu 
dwudzielnego jest już nieobecne, zastąpiły je refl eksja i introspekcja.

Należy podkreślić kluczowy punkt tych hipotez: umysł dwudzielny jest 
doskonale funkcjonalny, zdolny do uczenia się, do bardzo wyrafi nowanego 
poznania – i oczywiście do percepcji, emocji, uczuć, miłości; wszystko to moż-
na zresztą zaobserwować również u zwierząt, które nie dysponując językiem, 
oczywiście nie mają również świadomości. Jaynes zwraca na przykład uwagę, 
że normalny proces uczenia się człowieka nawet dzisiaj nie wymaga świado-
mości – wystarczy nabywanie automatyzmów. Brak świadomości nie ozna-
cza zatem braku człowieczeństwa. Świadomość jednak może zapoczątkować 
procesy, które wywołują niezwykły rozwój ludzkich możliwości. Fragment, 
w którym wyłożono tę koncepcję, zasługuje na przytoczenie w całości: „Świa-
domości towarzyszy wzrost znaczenia spacjalizacji czasu i związane z nią 
nowe słowa, takie jak «chronos». Opis taki jest jednak zbyt łagodny. Chodzi 
bowiem o kognitywną eksplozję, w której – wskutek interakcji świadomości 
i pozostałych elementów poznania – wytwarzane są nowe zdolności. Istoty 
ludzkie o umysłach dwudzielnych rozumiały następstwo wydarzeń i wiedziały, 

Przyszłość świadomości



60

gdzie się znajdują oraz, jak wszystkie ssaki, były zdolne do spełniania oczeki-
wań behawioralnych i różnicowania sensorycznego; gdy stały się świadome, 
uzyskały zdolność «spoglądania» w wyobrażoną przyszłość, z całym jej po-
tencjałem przerażenia, radości, nadziei czy pragnień, tak, jak gdyby była ona 
już realna, a także w przeszłość – smucąc się na myśl o tym, co mogłoby się 
było zdarzyć lub rozkoszując się tym, co się zdarzyło – która odsłaniała się 
przed nimi poprzez metaforę przestrzeni; przeszłość, wśród której długich cie-
ni możemy się teraz poruszać, angażując się w nowy, magiczny proces, zwany 
przypominaniem sobie lub wspominaniem. Pamięć zdarzeń (czy pamięć epi-
zodyczna, jak się ja niekiedy nazywa), w przeciwieństwie do utrzymywania 
nawyków (czy pamięci semantycznej), jest czymś nowym w świecie, w któ-
rym pojawiła się świadomość. A ponieważ do przestrzeni fi zycznej w świecie 
zawsze można powrócić, odczuwamy jakąś irracjonalną pewność, pewność 
niemożliwą, że powinniśmy moc powrócić do niezamkniętej relacji, jakiejś 
sceny z dzieciństwa bądź wybuchu miłości czy złości, którego żałujemy, lub 
też cofnąć jakiś tragiczny przypadkowy postępek w wyobrażonej, nieistnie-
jącej przestrzeni przeszłości. Tak więc przeżywamy nasze życie świadomie 
i potrafi my spoglądać przez mroki jutra ku naszemu umieraniu”4.

SFORMUŁOWANIE PROBLEMU

Zatrzymaliśmy się (pomijając jednak wiele szczegółowych aspektów) nad 
Jaynesa propozycją interpretacji świadomości jako „przedmiotu” o swoistej 
historii nie dlatego, że jest to propozycja interesująca (chociaż niewątpliwie 
taka jest), ani nie po to, by dyskutować, w jakim stopniu można zaakcepto-
wać różne jej aspekty. Przedstawiliśmy ją przede wszystkim dlatego, że ze 
względu na swój ambitny i multidyscyplinarny charakter pozwala ona, niejako 
przez odzwierciedlenie, wyraźniej zobaczyć pewne problematyczne aspekty 
f i l o z o f i c z n e j  refl eksji nad świadomością. Chcemy przede wszystkim 
wydobyć te elementy teorii Jaynesa, które rzucają światło na realne punkty 
sporne mogące pozostać niezauważone wśród (uzasadnionych zresztą) hipotez 
interpretacyjnych obecnych w myśli współczesnej.

Pojawia się przede wszystkim ewidentna kwestia dookreślenia przedmiotu 
dyskusji. Prawdą jest, że refl eksja fi lozofi czna w znacznej części polega na 
poszukiwaniu defi nicji (co oznacza również, oczywiście, osiągnięcie zrozu-
mienia): zadanie to jednak zakłada, że wyodrębnione zostały, mniej lub bar-
dziej wyraźnie, zjawiska, których zrozumienia poszukujemy. Wystarczająco 

4  J a y n e s, The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind, Boston – New 
York 2000, s. 457.

Govanni SALMERI



61

jasne jest, jakimi zjawiskami chce się zajmować Jaynes. Z pewnością można 
utrzymywać, że zamiast umieszczać je pod szyldem „świadomość”, lepiej 
byłoby sklasyfi kować je jako „introspekcję narracyjną”, i że problematyka 
fi lozofi czna wiązana zwykle z terminem „świadomość” odpowiada tej, którą 
łączy on z czymś, co nazywa „«ja» analogicznym”5 (do tej kwestii powrócimy). 
Jakichkolwiek jednak wyborów terminologicznych dokonamy, analizy, które 
staraliśmy się syntetycznie przedstawić, stanowią zaproszenie do jasnego roz-
różniania rzeczy i zachęcają, by nie czynić problemu nierozwiązywalnym po 
prostu dlatego, że poszukuje się jednej odpowiedzi na wiele rożnorodnych py-
tań, które zostały w nim połączone. Dobrze jest na przykład podążyć za Jaynesa 
zachętą do przyjrzenia się różnicy między koncepcjami świadomości obecnymi 
w historii fi lozofi i (ta część jego refl eksji, choć schematyczna, stanowi przyczy-
nek do dziejów fi lozofi i). Descartes napisał: „myślę, więc jestem”6, nie mógłby 
jednak nigdy stwierdzić: „widzę, więc jestem”. Sformułowanie Descartesa, 
wyrażające sposób myślenia obecny zresztą w fi lozofi i współczesnej, zdaniem 
Jaynesa wprowadza w błąd. Jest tak dlatego – moglibyśmy dopowiedzieć od 
siebie – że łączy ono co najmniej dwa odrębne wątki (istnienia podmiotu, któ-
remu przypisujemy akty, i zdolności opowiadania o własnym „wnętrzu”).

Możliwe skutki takiego dookreślenia pojęcia świadomości stają się wi-
doczne w sposobie, w jaki Jaynes odpowiada na pytanie o możliwość przy-
pisania świadomości komputerowi. Zagadnienia tego nie podjął on w swojej 
książce, stanowi ono natomiast punkt wyjścia wypowiedzi opublikowanej 
w roku 19957. Jaynes udziela krótkiej odpowiedzi przeczącej. Przede wszyst-
kim komputer nie przebył dziejowej drogi ludzkości, nie jest zatem możliwe 
przypisanie mu zdolności, które defi niuje się wyłącznie przez odniesienie do 
pewnej historii. Poza tym, chociaż Jaynes przyznaje, że w przyszłości kom-
putery mogą mieć porównywalną historię, to jednak stwierdza, że nie dys-
ponują one ruchliwością, która pozwoliłaby im wytworzyć „ja” analogiczne. 
Wreszcie, jeśli weźmiemy pod uwagę uczucia ś w i a d o m e , komputer jest 
w stanie co najwyżej stworzyć wrażenie, j a k o b y  istniały odpowiadające im 
naturalne afekty (na przykład może wytworzyć przejawy poczucia winy, jak 
gdyby odczuwał wstyd), nie będzie mógł jednak ich w sobie wzbudzić.

Z pewnego punktu widzenia odpowiedź Jaynesa może wydać się bardzo 
naiwna. Można by bowiem odpowiedzieć, że stopniowo elementy składające 
się na świadomą opowieść będą mogły zostać odtworzone czy też sztucznie 

5  Tamże, s. 62.
6  R. D e s c a r t e s, Zasady fi lozofi i, tłum. I. Dąmbska, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2001, s. 30.
7  Zob. J. J a y n e s, The Diachronicity of Consciousness, w: Consciousness: Distinction and 

Refl ection, red. G. Trautteur Bibliopolis, Napoli 1995, s. 176-197. Publikacja ta w znacznej części 
wykorzystuje wcześniej wydane teksty (zob. np. t e n ż e, Consciousness and the Voices of the Mind, 
„Psychologie canadienne” 27(1986) nr 2, s. 128-148).

Przyszłość świadomości



62

zasymulowane: humanoidalny robot z łatwością „obejdzie” wskazane przez 
fi lozofa ograniczenia. Opinia Jaynesa o niemożliwości stworzenia sztucznej 
świadomości została wypowiedziana chronologicznie niedawno, lecz z punktu 
widzenia ewolucji technologii informacyjnych miało to miejsce w innej epo-
ce. Jego pospieszna odpowiedź, pomimo stanowczego tonu, nie różni się od 
wielu jej podobnych, wyrażających naiwną wiarę, że można ustalić a priori 
i intuicyjnie, co będzie dla technologii możliwe, a co nie. Tego rodzaju osądy 
należy traktować z dużym sceptycyzmem: lektura wykładów Georga W.F. 
Hegla z fi lozofi i przyrody8 wystarczy, by zrozumieć ryzyko, jakie się ponosi, 
próbując oprzeć stwierdzenia fi lozofi czne na prowizorycznych, niewystarcza-
jących danych.

Z innego punktu widzenia jednak odpowiedź Jaynesa – jeśli przyjmiemy 
jego założenia – wydaje się niemal oczywista. A przynajmniej oczywistość 
ta ukazuje się, jeśli uwzględnimy pewne ważne rozróżnienie. Zauważyliśmy 
już, że sens, który nadaje on terminowi „świadomość”, jest bogatszy i bar-
dziej zniuansowany niż znaczenia zwykle mu przypisywane: nie obejmuje 
on bowiem jedynie  m o ż l i w o ś c i  odnoszenia aktów umysłu do jakiegoś 
duchowego centrum, lecz  f a k t y c z n e  opowiadanie o swoich stanach 
mentalnych za pomocą metafor przestrzennych, zaczerpniętych z własnego 
doświadczenia cielesnego. Zgódźmy się nawet, że podobne procesy są możli-
we do satysfakcjonującego odtworzenia – przedmiotem ich nie będzie jednak 
nigdy życie istoty ludzkiej, która rozumie, że się urodziła, albo że ma osta-
teczne przeznaczenie; tym bardziej nie będzie to życie stanowiące dziedzictwo 
pewnej ewolucji historycznej (fi zjologicznej i kulturowej), lecz jedynie takie, 
w którym działanie świadomości mogło przybrać jakąś formę. Oczywiście, 
wszystkie te aspekty mogą zostać „podrobione” i to w sposób ogromnie wiary-
godny. Prawdą pozostaje jednak to, co odpowiada ChatGPT na pytanie: „kiedy 
umrzesz?”: „Jako sztuczna inteligencja nie żyję ani nie umieram w ludzkim 
sensie tych słów. Nie starzeję się ani nie żyję przez określony czas. Mogę 
zostać zaktualizowana, ulepszona lub zastąpiona przez przyszłe wersje, lecz 
nie «umrę» jak żywa istota”.

Aby stwierdzić tę niemożliwość, nie jest (jeszcze) konieczne uznanie wyż-
szości istot ludzkich nad resztą przyrody ani wykazanie, że człowiek ma wy-
miar duchowy, niesprowadzalny do fi zjologii: wystarczy zauważyć, że kiedy 
wypowiadamy słowa „istota ludzka”, mówimy zarazem o określonej historii 
istoty żywej.

W tym właśnie miejscu jeden z najbardziej interesujących aspektów 
propozycji Jaynesa ukazuje swoją użyteczność – jak powiedzieliśmy ważne 

8  Zob. G.W.F. H e g e l, Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), 
cz. 2, Die Naturphilosophie. Mit den mündlichen Zusätzen, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1970.

Govanni SALMERI



63

jest przede wszystkim rozróżnianie i precyzowanie problemów. Zauważyli-
śmy również, że jego sposób defi niowania zjawisk „świadomych” może się 
wydawać niezwykły. Jest jednak prawdą, że kiedy pamiętamy o wstępnym 
rozróżnieniu, pytanie o możliwość istnienia sztucznej świadomości zostaje 
w znacznej mierze pozbawione swojego tajemniczego charakteru. Gdybyśmy 
zdefi niowali świadomość jako po prostu „zdolność kontrolowania swoich sta-
nów wewnętrznych i wyrażania ich na zewnątrz”, wówczas oczywiście nawet 
pralka ze swoimi świecącymi wskaźnikami obdarzona byłaby świadomością. 
Jeśli taki rodzaj świadomości wydaje się nam mało interesujący wobec, po-
wiedzmy, Wyznań9 św. Augustyna, jest tak nie tyle z powodu przyjętej defi nicji 
świadomości, ile dlatego, że przypadku pralki „stany wewnętrzne” to stany jej 
silnika, a „komunikacja” ogranicza się do błysków kolorowych lampek. Różni-
ca leży zatem w tak ogólnej defi nicji podmiotu świadomości: podmiot „ubogi” 
może spełniać jedynie rudymentarne akty „świadomości”. Na przeciwnym 
biegunie – jak widzieliśmy, w koncepcji Jaynesa i dokonanej przez nas jej 
interpretacji jego koncepcji – można usytuować przejawy „świadomości’ rozu-
mianej w sposób dużo bardziej wymagający, aż po zdefi niowanie świadomości 
za pomocą własności typowo ludzkich. W tym jednak przypadku stwierdzenie, 
że „jedynie istoty ludzkie obdarzone są świadomością” byłoby tautologiczne, 
a więc nieużyteczne: sprawą decydującą jest właśnie natura człowieka. Moż-
na zatem sensownie postawić hipotezę, że temat świadomości, jakkolwiek ją 
zdefi niujemy, jest mniej istotny niż mogłoby się na pierwszy rzut oka wydawać 
– i jak z pewnością wydawało się znacznej części fi lozofów współczesnych. 
W najlepszym przypadku temat ten stanowi, wyodrębnioną mniej lub bardziej 
arbitralnie, część problemu dużo szerszego i bardziej złożonego, jakim jest 
rozumienie istot zdolnych do analizowania samych siebie.

ŚWIADOMOŚĆ A ŻYCIE

Najbardziej oczywisty aspekt refl eksji Jaynesa stanowi jednak przypisywa-
nie świadomości charakteru historycznego oraz znacznego stopnia niezależ-
ności od innych ludzkich zdolności (w tym, o czym warto pamiętać, również 
zdolności myślenia). Kiedy doprecyzuje się – w przybliżeniu, w sposób, 
w jaki uczyniliśmy to powyżej – ideę świadomości, również odpowiadająca 
jej koncepcja chronologii okazuje się dużo mniej ekstrawagancka niż mogło 
się na pierwszy rzut oka wydawać. Nie sugeruje ona (co mogłoby mieć miej-
sce w przypadku współczesnych koncepcji „świadomości”), że przed rokiem 
1000 naszej ery istoty ludzkie nie wiedziały, że istnieją, lecz głosi, że w tym 

9  Św. A u g u s t y n, Wyznania, tłum. Z. Kubiak, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1982.

Przyszłość świadomości



64

właśnie czasie ludzie zaczęli podejmować refl eksję nad sobą, myśleć o so-
bie za pomocą metafor przestrzennych, wyobrażając sobie swój umysł jako 
miejsce, które można obserwować, zaczęli opowiadać o sobie, wyobrażać 
sobie siebie w jakiejś możliwej przyszłości10. Lecz nawet jeśli wskazane przez 
Jaynesa ramy czasowe byłyby całkowicie błędne (i nawet jeśli ich związek 
z zanikiem rzekomego „umysłu dwudzielnego” należałoby odrzucić), pozo-
staje nam do przemyślenia rozsądna hipoteza, że owa introspekcja narracyjna 
nie jest faktem oczywistym i pierwotnym, lecz raczej czymś nabytym czy 
wręcz zdobyczą dla  k a ż d e j  istoty ludzkiej. Wskazanie języka jako jed-
nego z warunków powstania takiej narracyjności oznacza w istocie równo-
czesne przypisanie centralnej roli kontekstowi, w jakim człowiek przychodzi 
na świat: języka nauczyliśmy się tylko dlatego, że został on nam przekazany 
przez innych, i to samo jest również w dużej mierze prawdą w odniesieniu do 
różnych  z a s t o s o w a ń  języka – słowa świadomości (w sensie proponowa-

10  Jaynes poświęca tylko krótką wzmiankę Bruno Snellowi i jego słynnej książce Odkrycie 
ducha (zob. B. S n e l l, Odkrycie ducha. Studia o greckich korzeniach europejskiego myślenia, 
tłum. A. Onysymow, Fundacja Aletheia, Warszawa 2009). Przyznaje szczerze, że nie znał jej jesz-
cze, gdy opracowywał swoje idee, oraz że jego wnioski różnią się znacznie od wniosków Snella. 
W istocie wydaje się, że różnica ta wiąże się z bardziej ogólnym kontekstem analiz, oczywiście 
bardzo odmiennym w przypadku każdego z tych myślicieli, niż z treścią ich spostrzeżeń. Również 
Snell znakomicie opisał wyłanianie się podmiotowości w literaturze greckiej, obierając za punkt 
wyjścia Iliadę, w której nie występują żadne sformułowania wskazujące na jedność człowieka – ani 
w sensie cielesnym, ani duchowym. Wydaje się zatem, że Jaynes nie skorzystał z okazji rozważenia 
słynnych analiz Snella jako poparcia ważnego aspektu swojej hipotezy. Oczywiście prawdą jest, że 
Snell mówi o odkryciu, a nawet narodzinach ducha, a tę hipotezę Jaynes rozważa wprost i odrzuca 
(nie dlatego, że została sfalsyfi kowana, lecz dlatego, że jej falsyfi kacja jest niemożliwa). Co osobliwe 
(chociaż może nie tak bardzo, jeśli weźmiemy pod uwagę perspektywę wyłącznie neurobiologiczną), 
aspekt ten został przez niektórych badaczy uznany za najważniejszy w spuściźnie Jaynesa (por. A.E. 
C a v a n n a, M. T r e m b l e, F. C i n t i, F. M o n a c o, The ‘Bicameral Mind’ 30 Years On: A Criti-
cal reappraisal of Julian Jaynes’s Hypothesis, „Functional Neurology” 22(2007) nr 1, s. 15). Zwa-
żywszy na skąpe nawiązania fi lozofi czne w pracy Jaynesa, nie dziwi także brak w niej odniesienia 
do Karla Jaspersa teorii czasu osiowego – ujęcia, w którym być może bardziej niż w jakiejkolwiek 
innej koncepcji starano się wyodrębnić w dziejach człowieka moment radykalnego zwrotu w rozu-
mieniu samego siebie: (por. K. J a s p e r s, O źródle i celu historii, tłum. J. Marzęcki, Wydawnictwo 
Marek Derewiecki, Kęty 2006, s. 17-34); w posłowiu do wydania z roku 1990 znajduje się tylko 
krótka wzmianka o „historykach” (J a y n e s, The Origin of Consciousness in the Breakdown of 
Bicameral Mind, Boston – New York 1990, s. 468). Wydaje się, że jedyną pracą poświęconą temu 
związkowi jest nieopublikowane jeszcze w ostatecznej postaci studium Briana J. McVeigha (zob. 
B.J. M c V e i g h, Solving the Axial Age Enigma: The Invention of Religion and the Jaynes-Jasper 
(sic!) Thesis, Academia.edu, https://www.academia.edu/14049810/Solving_the_Axial_Age_Enig-
ma_The_Invention_of_Religion_and_the_Jaynes_Jasper_Thesis). Wzmianka o tej kwestii pojawia 
się także w pracy McGilchrista (por. M c G i l c h r i s t, dz. cyt., s. 24). Inne potencjalnie interesujące 
podobieństwo zostało dostrzeżone przez Jamesa E. Morrissa, który zauważa, że już Ernst Cassirer 
głosił tezę o stosunkowo późnych narodzinach pojęcia „ja” i ich zależności od rozwoju języka (por. 
J.E. M o r r i s s, Refl ections on Julian Jaynes’s The Origin of Consciousness in the Breakdown of the 
Bicameral Mind: An Essay Review. „ETC: A Review of General Semantics” 35(1978) nr 3, s. 319).

Govanni SALMERI



65

nym przez Jaynesa) są przede wszystkim słowami słyszanymi i powtarzanymi. 
Odniesienie metafory przestrzeni do własnego umysłu stanowi najprawdopo-
dobniej naśladowanie podobnego zastosowania tej metafory zaobserwowane-
go u innych. To, że człowiek ujawnia swoją podmiotowość, m ó w i ą c, nie 
jest zatem kwestią komunikacji, lecz przede wszystkim kwestią konstytucji, 
w którym to procesie w ciągu kilku lat życia osoby następuje w pewnym sensie 
przyswojenie kulturowej historii stuleci11.

Zrozumiałe jest, że idei tej, również w jej wariancie indywidualnym, któ-
ry naszkicowaliśmy, trudno znaleźć miejsce w ramach refl eksji fi lozofi cznej. 
Powód tego nie leży wyłącznie (jak wcześniej wspomnieliśmy) w nastawieniu 
fi lozofi cznym, które poszukuje bezczasowej istoty rzeczy; powód ten w sposób 
radykalny związany jest z niemal całkowitą nieobecnością w fi lozofi i współ-
czesnej tematu człowieka jako istoty  ż y w e j. Można nawet utrzymywać, że 
właśnie epoka, w której problem świadomości wkracza bardziej zdecydowanie 
do rejestru kwestii fi lozofi cznych, to epoka, w której zanika refl eksja nad ży-
ciem; zaledwie problem świadomości został jasno postawiony, pozbawiono go 
elementu kluczowego dla jego rozwiązania i uczyniono zagadką. Pożyteczne 
może okazać się w tym przypadku ogromne uproszczenie, zgodnie z którym 
początków tego procesu należy szukać w fi lozofi i Kartezjusza: między res 

11  Temat ten, w niewielkim stopniu obecny w pismach Jaynesa, podjęty został przez Billa 
Rowe’a (zob. B. R o w e, Retrospective: Julian Jaynes and “The Origin of Consciousness in the 
Breakdown of the Bicameral Mind”, „American Journal of Psychology” 125(2012) nr 1, s. 95-124; 
t e n ż e, Retrospective: Julian Jaynes and “The Origin of Consciousness in the Breakdown of the 
Bicameral Mind”, „American Journal of Psychology” 125(2012) nr 2, s. 237-265; t e n ż e, Retrospec-
tive: Julian Jaynes and “The Origin of Consciousness in the Breakdown of the Bicameral Mind”, 
„American Journal of Psychology” 125(2012) nr 3, s. 369-381; t e n ż e, Retrospective: Julian Jaynes 
and “The Origin of Consciousness in the Breakdown of the Bicameral Mind”, „American Journal 
of Psychology” 125(2012) nr 4, s. 501-515). Części pierwsza i czwarta tego obszernego, czteroczę-
ściowego omówienia przedstawiają szczegółowo rozwój „teorii umysłu” dziecka, uznając ogromną 
rolę, jaką odgrywa w tym procesie kontekst społeczny. Co więcej, zdaniem Rowe’a właśnie ten punkt 
widzenia czyni hipotezę Jaynesa dużo mniej dziwną, niż może się ona wydawać. Jeśli przyjmiemy, 
że przed siódmym rokiem życia dziecko nie ma świadomości w sensie Jaynesa, chociaż dysponuje 
różnymi funkcjami wykonawczymi (dodajmy: które pozwalają mu uczyć się czytać i pisać w wieku 
czterech lat), hipoteza, że nikt takiej świadomości nie miał do czasów powstania Iliady, nie jest 
absurdalna. „Świadomość ma dwa początki, jeden w historii, drugi w dzieciństwie. Pierwszy trud-
no jest uchwycić, pojawienie się drugiego możemy zaobserwować. Są one skorelowane. Im lepiej 
zrozumiemy drugi, tym lepszą teorię pierwszego możemy zbudować. Być może spojrzenie na teorię 
Juliana Jaynesa przez pryzmat rozwoju dziecka może pomóc uczynić ją mniej odległą, przybliżyć 
ją większej liczbie osób. Ostatecznie, jeśli Jaynes ma rację, wszystkie drogi rozwoju prowadzą do 
jakiejś postaci subiektywnej świadomości ludzkiej” (t e n ż e, Retrospective: Julian Jaynes and “The 
Origin of Consciousness in the Breakdown of the Bicameral Mind”, „American Journal of Psycholo-
gy” 125(2012) nr 4, s. 507). Kilka lat wcześniej podobną ideę przedstawił Gary Williams, określając 
świadomość w sensie Jaynesa jako „konstrukt socjo-lingwistyczny przyswajany w dzieciństwie” 
(G. W i l l i a m s, What Is It Like to Be Nonconscious? A Defense of Julian Jaynes, „Phenomenology 
and the Cognitive Sciences” 10(2010) nr 2, s. 217). 

Przyszłość świadomości



66

cognitans a res extensa nie istnieje żadna res vivens12. Poza umysłem (i Bo-
giem, oczywiście) wszystko jest jedynie mechanizmem, a zwierzęta to tylko 
niezwykle skomplikowane automaty. Wykluczenie życia nie oznacza jednak 
wyłącznie błędnego rozumienia ogromnej części zjawisk przyrodniczych – 
oznacza również pozostawienie w cieniu faktu, że istoty ludzkie rodzą się, 
rozwijają i umierają, i że jest to ściśle związane ze wszystkimi ich władzami, 
w tym również władzami intelektualnymi. Krótko mówiąc, oznacza to (co nas 
tutaj interesuje) odebranie sobie możliwości refl eksji nad historią myśli, nad 
jej stopniowym pojawianiem się, nad uzyskiwaniem zdolności snucia narracji 
również o nas samych – paradoksalnie takiej właśnie narracji, jaką Descartes 
prowadzi w swoich Medytacjach o fi lozofi i pierwszej13, które – od początku, 
z tytułem włącznie – zamierzył on jako ćwiczenie świadomości. Ponieważ 
jednak wykluczył ze swojej fi lozofi i dzieje myślenia, nie pozostało mu nic 
innego, jak tylko dokonać skoku teologicznego: „ja” myślące rozumie siebie 
jako stworzone przez Boga. Zabieg ten – nawet jeśli zasadniczo zgadzamy się 
z głębokim sensem takiego samozrozumienia – pozostawia jednak bez żadne-
go wyjaśnienia przyczyny drugiego rzędu, które pozwalają na ukształtowanie 
się świadomości, co z kolei sprawia, że całkowitą tajemnicą pozostaje fakt, iż 
podmiot tożsamości narracyjnej, opartej na świadomości, stanowi „ja”, które 
postrzega siebie jako „założenie” owych dziejów, nie zaś jako ich wytwór. 
Umysł, o którym mówi Kartezjusz, pozostaje zatem – niezależnie od obecnych 
w nim treści refl eksyjnych, a także afektywnych – kompletnie abstrakcyjny 
i aczasowy: stworzył go Bóg, oczywiście, to jednak, co wydarzyło się między 
„momentem” stworzenia a chwilą obecną, w której dokonywana jest medyta-
cja, okrywa mrok niewiedzy. 

Zasadne wydaje się więc również zadawanie sobie pytania, czy przyznanie 
centralnego miejsca aczasowej świadomości w refl eksji fi lozofi cznej jest przy-
czyną, a wyłączenie z niej „poza nawias” życia skutkiem, czy też odwrotnie. 
Faktem jest, że świadomość, która wybiera sama siebie jako punkt wyjścia, 

12  Niewielu opisało to ograniczenie fi lozofi i Kartezjusza z taką mocą, jak Hans Jonas: „Karte-
zjanizm po raz pierwszy wytworzył sytuację, w której teoria została świadomie przeciwstawiona 
doświadczeniu; ponieważ zaś sytuacja ta wymagała od teorii nowego typu pomysłowości, aby je 
«pogodzić», umożliwiła też nowy, szczególnie twardy despotyzm w dyktowaniu własnych warun-
ków (kombinacja to charakterystyczna dla myśli Spinozy i Leibniza): teoria mogła pozwolić sobie na 
nieznany dotąd radykalizm. Twardość ową nazwano «racjonalizmem» i ta okoliczność historyczna 
przesłoniła despotyczno-nakazowy charakter owej sytuacji. Filozofi a ma wszelkie powody, by po-
dejrzewać tu stosowanie despotycznych sposobów tworzenia teorii i to z jeszcze innych racji niż te, 
o których mówili Hume i Kant: chodzi o pytanie, czy intelekt posłuszny jest rzeczywistości, czy 
ją determinuje” (H. J o n a s, Ogranismo e libertà. Verso una biologia fi losofi ca, tłum. A. Patrucco 
Becchi, Einaudi, Torino 1999, s. 79, przyp. 5).

13  Zob. R. D e s c a r t e s, Medytacje o fi lozofi i pierwszej, tłum. J. Hartman, Wydawnictwo 
Naukowe PWN, Warszawa 2024.

Govanni SALMERI



67

zderza się natychmiast z niemożliwością poznania swojego początku. Jaynes 
trafnie dokonuje ścisłego połączenia tożsamości narracyjnej, której istnienie 
umożliwia świadomość, z pamięcią. Pamięć jednak ma swoje ograniczenia 
i stanowi być może jedyną ludzką zdolność, co do której uważa się powszech-
nie za oczywiste, że jest nieprecyzyjna, epizodyczna, ograniczona. Najpo-
ważniejsze jej ograniczenie polega jednak na tym, że nie jest ona w stanie 
dosięgnąć początku swojej tożsamości. Może jedynie (i to ze znacznym wysił-
kiem i z niepewnością) zarejestrować najstarsze w swoim życiu wspomnienie, 
które pozostaje jednak odległe od początku jej istnienia (czy od początku jej 
świadomego istnienia, jakkolwiek by je defi niować). Własny początek może-
my poznać, jedynie pozwalając innym nam o nim opowiedzieć. Czyż nie czyni 
to świadomości ludzkiej dużo słabszą niż to sobie wyobrażamy?

KONIEC ŚWIADOMOŚCI?

Hipoteza ta wydaje się nieuchronna. Jak widzieliśmy, kluczową rolę 
w koncepcji Jaynesa odgrywa twierdzenie, że podmiotem narracji o świado-
mości (która prowadzona jest za pomocą metafor przestrzennych) jest „ja”, 
które nie pokrywa się z podmiotem stwierdzeń dotyczących ciała (na przy-
kład: „ja idę”), lecz nie jest także metaforą. W terminologii Jaynesa mówi się 
o „ja” analogicznym – takim, któremu można przypisać refl eksję nad własnym 
życiem: na przykład wspomnienia, fantazje na temat możliwych wariantów 
przyszłości, oczekiwania, nadzieje. W tym właśnie miejscu psychologiczna 
koncepcja Jaynesa rodzi wyraźny problem fi lozofi czny: Co da się powiedzieć 
o tym „ja”? Raczej niewiele: można powiedzieć, jaką spełnia funkcję, nie ma 
ono jednak treści. Krótko mówiąc, nie należy go mylić z jaźnią (ang. self), 
pojęciem zwykle odnoszonym do podmiotowości, która stała się już przed-
miotem namysłu i opisu, a zatem takiej, która już ma treść. W tym właśnie 
kontekście (w posłowiu dodanym do książki w roku 1990) Jaynes czyni ważne, 
chociaż krótkie odniesienie do Immanuela Kanta; pisze, że jego zdaniem „ja” 
analogiczne „wiąże się z Kantowskim «ja» transcendentalnym”14. To istotna 
wzmianka. W przypadku obu tych stanowisk, kluczowe jest przekonanie, że 
„ja” stanowi czysty punkt odniesienia, który zapewnia świadomości jedność, 
lecz nie może stać się przedmiotem poznania. Jak wiemy, zdaniem Kanta nie 
można poznać tego, co w rzeczywistości odpowiada owej jedności; podobnie 

14  J a y n e s, The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind, Boston – New 
York 2000, s. 450.

Przyszłość świadomości



68

jest w przypadku Jaynesa15. Oczywiście w myśli Jaynesa miejsce tego, co 
„transcendentalne” (nigdy nie używa on tego terminu), zajmuje coś innego: 
„ja” analogiczne można by uznać za transcendentalne tylko w przypadku istoty 
ludzkiej, która już rozwinęła w sobie świadomość. Przed tym niedawnym 
stadium ewolucji rodzaju ludzkiego „ja” analogiczne po prostu się nie pojawia; 
występuje „ja” cielesne (nie znamy ani jednego języka, w którym nie ma zaim-
ka w pierwszej osobie liczby pojedynczej), „ja”, które pozwala człowiekowi 
opisać swoje ruchy, czynności fi zyczne, lecz brak „ja”, które byłoby podmio-
tem historii wewnętrznej. To ostatnie jest zatem warunkiem myśli refl eksyjnej 
dlatego, że stanowi wynik historycznego rozwarstwienia, w którego kontekście 
żyją dzisiaj istoty ludzkie. Taka reinterpretacja transcendentalności nie wpływa 
jednak na możliwość odpowiedzi na pytanie o  r e a l n o ś ć  owego „ja”: 
granica, którą napotykamy, próbując takiej odpowiedzi udzielić, jest natury 
logicznej – podobnie jak w przypadku Kantowskiego „ja” transcendentalnego. 
Istnieje nieprzekraczalna granica samopoznania, którą wyznacza nieuchwyt-
ność jego początków, jakkolwiek je interpretujemy16. 

Wydaje się jednak, że ten historyczny zwrot pozwala postawić pytanie, 
którego sformułowanie w kontekście myśli Kanta (w każdym razie myśli, 
którą znamy z Krytyki czystego rozumu17) byłoby niemożliwe: Czy historia, 
która dała początek świadomości, może pewnego dnia ogłosić również jej 

15  W przypadku Kanta całościowy kontekst jest znacznie bardziej złożony niż ten, który można zre-
konstruować tylko na podstawie lektury Krytyki czystego rozumu. Na przykład w Metafi zycznych podsta-
wach przyrodoznawstwa stworzenie „metafi zyki” duszy zostaje wykluczone tylko przez odwołanie się 
do niemożliwości zastosowania kategorii przestrzeni do doświadczenia wewnętrznego (por. I. K a n t, 
Metafi zyczne podstawy przyrodoznawstwa, tłum. T. Kupś, w: tenże, Dzieła zebrane, t. 3, Wydawnictwo 
Naukowe UMK, Toruń 2012, s. 226-228.). Ważna jest też oczywiście Antropologia w ujęciu pragma-
tycznym, w której Kant przyjmuje empiryczny punkt widzenia w poznaniu człowieka (zob. Antropolo-
gia w ujęciu pragmatycznym, tłum. E. Drzazgowska, P. Sosnowska, Wydawnictwo IFiS PAN, Warsza
wa 2005. Antropologią Kanta zainteresował się w Introduction  à l’anthropologie Michel Foucault, 
uznając ją za „negatyw Krytyki” (M. F o u c a u l t, Introduction à l’anthropologie, Vrin, Paris 2008, 
s. 41). 

16  Pomimo odmiennego kontekstu historycznego, wydaje mi się, że chrześcijańska teza teolo-
giczna, iż dusza została stworzona bezpośrednio przez Boga, wyraża częściowo tę samą myśl, lecz 
sytuuje ją na płaszczyźnie wiary. Chodzi o spostrzeżenie, że istota ludzka pojawia się zbyt późno, 
by móc poznać fundamenty swojej egzystencji. Pytanie, które Bóg kieruje do Hioba: „Gdzie byłeś, 
gdy zakładałem podstawy ziemi?” (Hi 38,4), ma jeszcze bardziej radykalny wydźwięk, gdy odnie-
siemy je do konstytuowania się jaźni. Postawienie teologicznej tezy o stworzeniu oznacza właśnie 
stwierdzenie, że przed duszą, a zatem tym bardziej przed należącym do duszy „ja”, na płaszczyźnie 
empirycznej nie ma nic (creatio ex nihilo) – nic, co mogłoby zostać poznane i z czego można by 
wyprowadzić jako skutek istnienie „ja”. Jedynie radykalne scire per causas duszy stanowi przeskok 
na inny poziom poznania, gdyż nie ma w naturze nic, co mogłoby całkowicie wyjaśnić, skąd bierze 
się możliwość powiedzenia: „ja”.

17  Zob. I. K a n t, Krytyka czystego rozumu, tłum. M. Żelazny, Wydawnictwo Naukowe UMK, 
Toruń 2013.

Govanni SALMERI



69

koniec? Jaynes nie formułuje problemu za pomocą takiej terminologii, która 
zresztą byłaby z jego punktu widzenia czysto spekulatywna. Czyni on jednak 
coś podobnego: ukazuje wysiłek, jaki podejmuje dzisiaj ludzka świadomość – 
ów wytwór historii, jego zdaniem tak skomplikowanej. Zadanie to podejmuje 
w ostatniej części swojego studium. Gdy pokonamy zakłopotanie jego próbą 
zamknięcia na kilku stronicach dziejów ludzkości – próbą, której towarzyszą 
ogromne uproszczenia i dyskusyjne interpretacje – dostrzeżemy, że warto prze-
myśleć jego linię argumentacji. Główna myśl jego wywodu jest następująca: 
wprawdzie nauka współczesna jest wroga „Kościołowi”, jest tak jednak po 
prostu dlatego, że i ona stanowi religię, czyli zasadniczo próbę odzyskania tych 
niosących otuchę „boskich głosów”, które prowadziły istoty ludzkie przez dłu-
gi etap umysłu dwudzielnego, który stopniowo zanikał wskutek pojawiania się 
świadomości, przyjmując najpierw postać zjawiska uogólnionego, następnie 
ograniczonych manifestacji (jak wypowiedzi proroków), w końcu autorytatyw-
nego zapisu takich wypowiedzi (tradycji religijnych, obecnie coraz słabszych). 
O ile religijna forma boskich głosów tak dzisiaj osłabła, o tyle mocy nabrała 
inna postać poszukiwania wiarygodnych i kojących wskazań życiowych: wła-
śnie badania naukowe, które są dla wielu źródłem przekonań o charakterze 
absolutnym – jak wiara religijna. Nauka (dodajmy – przynajmniej w oczach 
opinii publicznej, lecz niekoniecznie wśród tych, których naucza się fi lozofi i 
nauki w aulach uniwersyteckich) jawi się jako prawda nie mniej totalna niż 
religia, gotowa również pomijać fakty, które jej zaprzeczają.

Niewątpliwie – powtórzymy – rekonstrukcja dokonana przez Jaynesa może 
irytować ogólnikowością, nawet w swej oryginalnej postaci, oczywiście bar-
dziej szczegółowej niż te kilka uwag. Można z niej jednak wyodrębnić pewien 
rdzeń, który pozostaje w dużej mierze niezależny od interpretacji historycz-
nej: świadomość ludzka, czyli wypowiadanie się w języku narracji o sobie, 
tworzenie sobie wspomnień, wymyślanie możliwych wariantów przyszłości, 
posiadanie oczekiwań, planów, nadziei, z jednej strony niezmiernie wzbogaca 
egzystencję, z drugiej – czyni ją we wszystkich aspektach trudniejszą. Nawet 
jeśli uznamy teorię umysłu dwudzielnego za błędną lub przesadzoną, pozostaje 
prawdą, że myśl refl eksyjna stanowi zdobycz ludzkości, oznaczającą również 
utratę egzystencjalnej spontaniczności („niewinności”18, jak mówi Jaynes). 
Spontaniczność z pewnością nie eliminuje z życia cierpienia zewnętrznego, 
kruchości egzystencji, nieustannie poddanej zagrożeniom płynącym ze świata, 
oszczędza jednak bardzo wiele cierpienia  w e w n ę t r z n e g o  świadomości. 
Życie bez myślenia o sobie jest łatwiejsze: również w tym przypadku prawdą 
okazuje się, że „kto pomnaża wiedzę – pomnaża cierpienie” (Koh 1,18).

18  J a y n e s, The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind, Boston – New 
York 2000, s. 444.

Przyszłość świadomości



70

Jeśli opiszemy sytuację za pomocą takich ogólniejszych kategorii, również 
nieufność wobec nauki wydaje się bardziej rozsądna: z pewnością nauka jest 
czymś więcej niż po prostu skutkiem podążania za naturalną ciekawością, 
pozostaje w niej jednak zawsze moment niewinnej i spontanicznej radości. Co 
więcej, wśród istotnych elementów nauki współczesnej znajduje się dążenie do 
zgodności z rzeczywistością, które nawet w najmniej sprzyjających warunkach 
kulturowych utrzymuje przy życiu pewien sens słowa „prawda”. Czy jednak 
można zaprzeczyć, że nauka to pewne „urządzenie” społeczne, a  t a k ż e  
strategia znieczulania świadomego cierpienia? Podkreślmy, że chodzi wła-
śnie o aparat społeczny, dyskurs publiczny, w którym rzekoma autorytatywna 
wypowiedź nauki – to, co Jaynes nazywa prowokacyjnie „wyrocznią” (ang. 
augury)19 – miałaby zwalniać od wysiłku refl eksji i przyswajania, słowem: 
od trudu wprowadzenia czynów, decyzji, planów do rozsądnej narracji o nas 
samych. Z tego punktu widzenia sytuacja panująca we współczesnym świecie 
zachodnim jest niezwykła: nauka nie tylko zdobyła prestiżowe społecznie 
miejsce, które dawniej w przybliżeniu zajmowało poznanie religijne, lecz 
korzysta z gęstej sieci przekazu i komunikacji, jak i często zawiera niepodle-
gające dyskusji przymierze z polityką.

STAWKA W GRZE

Wydaje się jednak, że istnieje inny punkt widzenia, który nie pojawia 
się w refl eksji Jaynesa, lecz który pozwala wykazać, że perspektywa zaniku 
świadomości nie jest niemożliwa: chodzi o perspektywę edukacji20. Fakt, że 
to język umożliwił powstanie świadomości (to jedno z podstawowych stwier-
dzeń, które przyjęliśmy jako hipotezę) oznacza, że jest ona dłużniczką tradycji 
językowych, układów znaczących i znaczonych. Słowa nie są jedynie „etykie-
tami” wycinków istniejącej już rzeczywistości, lecz z chwilą, gdy ustanawiają 
granice, powołują do istnienia coś, czego wcześniej nie było: zjawisko – coś, 
co ma szczególne znaczenie dla wyrażania ludzkiego wnętrza. Zdroworoz-
sądkowe stwierdzenie, że znajomość tradycji literackiej odgrywa ważną rolę 
w uczeniu się słów, które pozwalają wyrażać uczucia, pragnienia czy nadzie-
je, wydaje się mówić zbyt mało. Włączenie się w jakąś tradycję słowa nie 

19  Tamże, s. 446; por. tamże, s. 242-244.
20  Jaynes odnosi się krótko do tematu edukacji w wywiadzie udzielonym w roku 1988, gdzie 

po prostu przyznaje, że nie ma jasnych poglądów w tej sprawie, którą uważa jednak za interesującą. 
Pytanie, które mu postawiono, nie dotyczyło wszakże zaniku świadomości – od tego prowokacyj-
nego punktu chcemy rozpocząć (por. The Julian Jaynes Collection, red. M. Kuijsten, Julian Jaynes 
Society, Henderson, Nevada, 2019, s. 600 (rozdz. 37, „The Consequences of Consciousness: Emory 
University Discussion”).

Govanni SALMERI



71

oznacza tylko uzyskania narzędzi do wyrażania czegoś, co było już obecne 
w sposób, by tak rzec, niemy, lecz także uzyskanie możliwości kształtowania 
podmiotowości, która w innym przypadku by nie zaistniała. Świadomość nie 
jest po prostu  p r z e k a z y w a n a  za pomocą słów – jest ona ukonstytuowa-
na przez słowa. Nie dziwi zatem, że edukacja literacka odegrała istotną rolę 
w historii cywilizacji, również tych jej form, które wydają się mało przydatne 
praktycznie. Co się jednak dzieje, gdy model kształcenia, w którym studiowa-
nie  s ł ó w  uważane było za istotne, jest stopniowo porzucany?

W niewielu tekstach współczesny problem edukacji został postawiony 
równie dobitnie jak w Kryzysie edukacji21 Hanny Arendt. Aspektem, który naj-
wyraźniej wyłania się z jej analiz, jest upadek autorytetu tradycji we współcze-
snej formie życia (oczywiście w przypadku Arendt współczesność to połowa 
lat pięćdziesiątych ubiegłego wieku; cytowany tekst ukazał się po raz pierwszy 
w roku 1958). Edukacja możliwa jest jednak wyłącznie jako działanie pod-
jęte przez kogoś, kto dysponuje władzą wprowadzania młodszych w świat, 
który już istnieje, a zatem w świat już „stary”. Taka idea edukacji znajduje 
się w wyraźnej opozycji do innych. Nie jest na przykład edukacją nauczanie 
„robienia” czegoś ani nie jest nią tworzenie sztucznego dziecięcego świata 
i zdanie się wyłącznie na spontaniczność dzieci. Z jednej strony odgradzano 
by je w ten sposób od świata, z drugiej – nie traktowano by wystarczająco 
poważnie faktu, że edukacja spełnia swoją funkcję, właśnie gdy pośredniczy 
między dziećmi a istniejącym już światem. Oczywiście, kiedy Hannah Arendt 
mówi o „dawnym” świecie, nie ma na myśli epok geologicznych, lecz raczej 
dzieje ludzkości, które ją ukształtowały. Dzieje te ukazują, że celem edukacji 
jest rozwój cech osobowych i talentów, a zatem tego wszystkiego, co pozwoli 
uczynić  n o w y m  ten świat, który sam w sobie przedstawia się zawsze jako 
stary. Troska o nieustanną nowość świata zamyka również jej esej: „Wychowa-
nie jest dziedziną, w której decydujemy, czy dostatecznie kochamy świat, by 
przyjąć zań odpowiedzialność, a tym samym uchronić go przed zniszczeniem, 
które bez odnawiania, bez przybywania nowych i młodych, byłoby nieuniknio-
ne. decydujemy tu również, czy kochamy nasze dzieci na tyle, by nie wypędzać 
ich z naszego świata i nie zdawać na własne siły – by nie wytrącać im z rąk 

21  Zob. H. A r e n d t, Kryzys edukacji, w: taż, Między czasem minionym a przyszłym. Osiem 
ćwiczeń z myśli politycznej, tłum. M. Godyń, W. Madej, Fundacja Aletheia, Warszawa 1994, 
s. 209-232. Angielski termin „education” jest zwykle stosowany na oznaczenie formalnego naucza-
nia w instytucjach takich, jak szkoły czy uniwersytety. Dla Arendt jednak kryzys edukacji wskazuje 
na szerszy problem kształtowania nowych pokoleń i wprowadzania ich w świat życia (zob. też: t a ż, 
The Crisis of Education, tłum. D. Lindley, w: taż, Between Past and Future, The Viking Press, New 
York 1961, s. 173-196).

Przyszłość świadomości



72

szansy przedsięwzięcia czegoś nowego, czegoś przez na nieprzewidzianego, 
lecz przygotować zawczasu do zadania odnowy współczesnego świata” 22.

Perspektywa nowości ludzkiego istnienia jest dobrze znana z pracy Arendt 
Kondycja ludzka23, opublikowanej w tym samym roku. Takie podejście do 
nowości byłoby jednak niezrozumiałe, gdyby w jego tle nie toczyło się „życie 
umysłu” (które Arendt będzie analizować w swoim niedokończonym dziele24). 
Życie to stanowi zarówno rzeczywistość, jak i zadanie: każda nowa istota 
ludzka, gdy tylko zda sobie sprawę, że znajduje się między przeszłością a przy-
szłością, powinna zrekonstruować drogę, jaką przebyła w uniwersum myśli. 
Istotną składową tego uniwersum jest jednak „samotność”, w której człowiek 
sam sobie dotrzymuje towarzystwa, podejmując dialegesthai, dialog duszy 
z samą sobą; dzieje się to właśnie w świecie wspomnień, nadziei i planów, 
które stanowią o specyfi cznie ludzkiej formie świadomości. Powróćmy za-
tem do głównego wątku naszego wywodu: kryzys edukacji jest  p r z e d e  
w s z y s t k i m  kryzysem możliwości świadomości25.

Na początku dostrzegliśmy, w jaki sposób nieuchwytny charakter świado-
mości przyciąga naszą uwagę: z jednej strony jest to temat centralny i w znacz-
nej części enigmatyczny, z drugiej – jego w pełni rozwinięta wersja późno 
pojawiła się w historii fi lozofi i. W istocie fi lozofi a (zarówno w postaci zorga-
nizowanej i akademickiej, jak i, może jeszcze bardziej, w formie spontanicznej 
i uniwersalnej) stanowi par excellence wynik działania świadomości. W pew-
nym sensie trudno ją dostrzec, nie dlatego, że jest jej zbyt mało, lecz dlatego, 
że jest  n a d m i e r n i e  obecna, podjęcie tego tematu wymaga nieustannego 

22  T a ż, Kryzys edukacji, s. 232. 
23  Por. t a ż, Kondycja ludzka, tłum. A. Łagodzka, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2020, 

s. 25-40.
24  Zob. t a ż, Życie umysłu, tłum. H. Buczyńska-Garewicz, R. Piłat, B. Baran, Wydawnictwo 

Aletheia, Warszawa 2016. 
25  Jeśli przyjmiemy ten punkt widzenia, nie dziwi, że kryzys edukacji był często interpretowa-

ny jako regres wykształcenia humanistycznego czy też zaprzestanie (w imię pluralizmu wartości) 
przekazywania pewnego obrazu świata. Na przykład Anthony T. Kronman uzasadniał konieczność 
przywrócenia w instytucjach akademickich nacisku na cel wychowawczy: jego zdaniem utrzymy-
wanie, że najważniejsze są badania, oznaczałoby fatalne w skutkach pominięcie zadania, jakim jest 
przekazywanie określonej wizji sensu życia (zob. A.T. K r o n m a n, Education’s End: Why Our 
Colleges and Universities Have Given Up the Meaning of Life, Yale University Press, New Haven 
2007). Rzadziej spotyka się refl eksję nad humanistycznym charakterem wszelkiego poznania, także 
naukowego. Idea ta odegrała ważną rolę w fi lozofi i dziewiętnastego wieku, lecz rzadko prowadziła 
do powstania jakiegoś projektu edukacyjnego. Wypowiedziane przez Husserla ostrzeżenie przed 
wiedzą, która nie ma związku z sensem ludzkiego życia (por. E. H u s s e r l, Kryzys nauk euro-
pejskich a transcendentalna fenomenologia. Wprowadzenie do fenomenologicznej fi lozofi i, tłum. 
A. Chrudzimski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2024, s. 5n.) wydaje się dzisiaj równie 
trafne jak przed stuleciem. Prowadzi to nas z powrotem – inną drogą – do postawy dystansu wobec 
nauki, postawy, jaką przyjmował Jaynes.

Govanni SALMERI



73

wydobywania na jaw tej nieusuwalnej osnowy każdej czynności refl eksyjnej. 
Do zasług Jaynesa dodajmy sposób, na wpół lekki, na wpół dramatyczny, 
w jaki na końcu swojej książki zauważa, że i ona nie jest niczym innym, jak 
tylko próbą odnalezienia dawnej pierwotnej niewinności, a zatem należy do 
skomplikowanych i burzliwych dziejów ludzkiej świadomości. To jednak, 
co stanowi podstawę czynności refl eksyjnych, nie jest obecnie oczywistym, 
powszechnie zrozumiałym faktem. Istota ludzka, którą zajmuje się fi lozofi a, 
to byt, który obserwujemy już  n a  k o ń c u  procesu kształtowania się, 
jakim jest jego osobista historia, i który znajduje się również na końcu histo-
rii kolektywnej, w której przez pokolenia ludzka wewnętrzność wzbogacana 
była przez  s ł o w o, przekazywane spontanicznie w dialogu, poprzez który 
człowiek włącza się we wspólnotę uczuć, myśli, znaczących gestów, bądź 
w sposób zorganizowany poprzez proces formalnej edukacji. Można konwen-
cjonalnie uznać, że ta podwójna historia nie stanowi przedmiotu fi lozofi i: nie 
można jednak zapominać, że historia ta istnieje i że dzisiaj jawi się nam ona 
jako bardziej naznaczona słabością i niepewna niż wydawała się niegdyś.

Problem edukacji ma jednak jeszcze inny ważny aspekt, związany z techno-
logiami komunikacyjnymi, zwłaszcza w ich współczesnej postaci, jaką umożliwił 
rozwój informatyki. Stanowią one dzisiaj system znacznie lepiej zorganizowany 
i wywierający większy wpływ niż formalne systemy nauczania. Jak już powie-
dzieliśmy, Jaynes bardzo pobieżnie odniósł się do pytania, czy możliwa jest 
sztuczna świadomość i udzielił na nie odpowiedzi negatywnej – co zrozumiałe, 
zważywszy na dane, jakimi dysponował, oraz na przyjęte przez siebie założenia. 
Tutaj jego wywód się kończy, co zbytnio nie dziwi w przypadku tekstu napisa-
nego w latach siedemdziesiątych dwudziestego wieku (krótkie posłowie z lat 
dziewięćdziesiątych zawiera jedynie kilka wyjaśnień i nie dodaje nic nowego). 
To jednak, co się w międzyczasie wydarzyło, skłania do odsunięcia tego pytania. 
Prawdą jest, że podjęcie kwestii sztucznej inteligencji stało się w pewnym sensie 
obowiązkowe: nie należy zapominać, że możliwość odtworzenia ludzkiego my-
ślenia stanowi jeden z motywów inspirujących rozwój informatyki od jej począt-
ków, być może nawet motyw główny. Z drugiej strony jednak kwestia ta może 
przesłonić inną, na pierwszy rzut oka dużo ważniejszą – kwestię  w p ł y w u  
współczesnej technologii na ludzką świadomość. Między tymi dwoma pytania-
mi występuje pewien związek, są to jednak różne pytania.

Dokładnie w tym czasie, kiedy Jaynes opublikował swoją książkę, w roku 
1976, ukazała się inna, po raz pierwszy skupiająca uwagę na po części nowej 
kategorii problemów, a mianowicie książka Josepha Weizenbauma Computer 
Power and Human Reason26. Nazwisko tego autora jest dobrze znane z dziejów 

26  Zob. J. W e i z e n b a u m, Computer Power and Human Reason: From Judgement to Cal-
culation, W. H. Freeman and Company, San Francisco 1976.

Przyszłość świadomości



74

rodzącej się informatyki: przez poprzednie dziesięć lat programował pierwszy 
system, ELIZA, którego celem była symulacja ludzkiej rozmowy. Mówiąc 
dokładniej, program miał imitować wypowiedzi psychologa ze szkoły roge-
riańskiej podczas sesji terapeutycznej, która odbywała się na piśmie, przed 
terminalem (wybrano taką rozmowę oczywiście dlatego, że wydawała się ona 
stosunkowo łatwa do naśladowania, bo nie wymagała prawdziwych odpowie-
dzi, lecz raczej zachęt inspirowanych słowami kluczowymi, jakimi posługiwał 
się rozmówca). Tym, co najbardziej zaskoczyło Weizenbauma, była łatwość 
z jaką wiele osób poddawało się złudzeniu, że mają do czynienia z istotą ludz-
ką: potrafi ły one obstawać przy swoim przekonaniu nawet wtedy, gdy ujaw-
niono im czysto mechaniczną naturę rzekomego dialogu. W książce z roku 
1976 Weizenbaum nie zajmuje się jednak tylko tą sprawą, lecz podejmuje 
obronę wyjątkowości człowieka oraz odsłania ryzyko związane z podejściem 
niejako odwrotnym – podejściem do umysłu ludzkiego jako do mechanizmu. 
Zdaniem Weizenbauma oznaczałoby ono absolutyzację roli rozumu instru-
mentalnego – zagrożenie, które dostrzegał zwłaszcza w kontekście nauczania 
informatyki (czyli w terminologii amerykańskiej: computer science). Książkę 
kończy zatem apel o nadanie nauczaniu właśnie ludzkiej głębi i odwoływanie 
się do wnętrza istot ludzkich: „Jeśli nauczyciel (bo kto inny?) ma być dla 
innych przykładem osoby jako całości, musi on najpierw starać się być taką 
osobą. Bez odwagi skonfrontowania się ze swoim wewnętrznym światem, 
a także ze światem zewnętrznym, nie sposób osiągnąć takiej spójności. Rozum 
instrumentalny sam do niej nie doprowadzi. I w tym właśnie leży zasadnicza 
różnica między człowiekiem a maszyną: człowiek, aby stał się całością, musi 
zawsze pozostawać badaczem swojej rzeczywistości, zarówno wewnętrznej, 
jak i zewnętrznej. Jego życie pełne jest ryzyka, ale ma on odwagę ryzyko to za-
akceptować, ponieważ jako badacz uczy się ufać swojej zdolności wytrwania, 
przezwyciężania. Co mogłoby znaczyć ryzyko, odwaga, ufność i przezwycię-
żanie trudności, gdybyśmy mówili o maszynach?”27.

W tym samym roku, w którym Jaynes wydał swoje dzieło, a Wizenbaum 
opublikował powyższe słowa, socjolożka Sherry Turkle rozpoczęła pracę nad 
książką, której ukończenie zajęło sześć lat: The Second Self: Computers and 
the Human Spirit28. I w tym przypadku kompetencje autorki były niepodwa-
żalne, współpracuje ona na stałe z Massachusetts Institute of Technology. Tło 
rozważań stanowią dla niej idee Weizenbauma, lecz jej refl eksja jest w wielu 
aspektach bardziej aktualna i głębsza. Tematem, który podejmuje, jest spo-
sób, w jaki komputery stały się pierwszą „maszyną psychologiczną” w historii 

27  Tamże, s. 280.
28  Zob. S. T u r k l e, The Second Self: Computers and the Human Spirit, Schuster & Schuster, 

New York 1984. 

Govanni SALMERI



75

ludzkości, lustrem, do którego ludzie coraz częściej się zwracają, by walczyć 
z niepewnością co do własnej tożsamości i szukać potwierdzenia: nie racjonal-
nego, jak na pierwszy rzut oka można by przypuszczać, lecz emocjonalnego. 
Warte uwagi jest bowiem nie tyle to, czego komputery potrafi ą dokonać, ile 
miejsce, jakie zajmują w ludzkim życiu. Ich rola rodzi problemy całkowi-
cie nowe, a jednocześnie przypomina o wadze problemu umysłu: „Jedno jest 
pewne: rozwiązanie zagadki umysłu, długo będące tematem rozważań fi lozo-
fów, stało się na nowo pilne. Pod presją rozwoju komputerów kwestia relacji 
umysłu do maszyny staje się w naszej kulturze najważniejszym przedmiotem 
zainteresowania. Staje się dla nas tym, czym seks był dla wiktorian: zagroże-
niem i obsesją, tabu i obiektem fascynacji”29.

Wśród elementów, które zdaniem Jaynesa przyczyniły się do ustabilizo-
wania rozwoju świadomości, znajduje się posługiwanie się pismem, pismo 
bowiem zastępuje żywy głos bogów, w inny sposób utrwalając porządek spo-
łeczny. Jednakże (czego Jaynes nie mówi wprost) pismo jest także giętkim 
narzędziem w ręku człowieka, pozwalającym na wszelkiego rodzaju twór-
czość, stanowiącą dla nowej świadomości obszar projekcji siebie: może ona 
w niej obserwować samą siebie i swoją przeszłość, pozostawiać trwały ślad 
i powierzać jej przyszłość – ślad ten może zostać odczytany i doceniony lub 
poddany krytyce30. Jak gdyby pismo było w istocie – częściowo symbolicz-
nie, częściowo realnie – wielkim lustrem dla nowej epoki świadomości. Co 
się jednak wydarzy, gdy lustro to powoli ustąpi czemuś całkowicie nowe-
mu, gdy niezwykła przygoda naśladowania ludzkiej myśli przez technologię 
doprowadzi do pojawienia się nowego głosu, który będzie się stawać coraz 
bardziej autonomiczny, autorytatywny, obdarzony podmiotowością i władzą? 
Z pewnością wielki problem stanowić będzie wówczas przywrócenie znacze-
nia świadomości człowieka, a przede wszystkim zadanie sobie pytania, czy 
i w jaki sposób krucha ludzka świadomość jest zagrożona.

29  Tamże, s. 313. Po tym pionierskim stadium Sherry Turkle w wielu innych ważnych pracach 
rozwijała swoje spostrzeżenia dotyczące wpływu technologii na współczesne społeczeństwo.

30  Por. J a y n e s, The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind, Boston 
– New York 1990, s. 176, 208, 218, 221. Znaczące jest, że kilka lat później Walter J. Ong wysunął 
hipotezę, że Jaynesa opis przejścia od dwudzielnego umysłu do świadomości faktycznie dotyczył 
przejścia od przekazu ustnego do pisma: „Niezależnie od naszej postawy wobec teorii Jaynesa nie 
możemy nie zauważyć podobieństw między cechami psychiki wczesnej czy «dwudzielnej», której 
wedle Jaynesa brak: introspekcji, sprawności analitycznej, zainteresowania wolą jako taką i wreszcie 
poczucia różnicy między przeszłością a przyszłością – a cechami psychiki oralnej, nie tylko daw-
nej, lecz również dzisiejszej. Przejawy oralnych stanów świadomości są dla umysłu piśmiennego 
dziwaczne, co może być zachętą do skomplikowanych wyjaśnień, które okażą się niepotrzebne. 
Dwuelementowość może po prostu oznaczać oralność” (W.J. O n g, Oralność i piśmienność: Słowo 
poddane technologii, tłum. J. Japola, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1992, s. 54).

Przyszłość świadomości



76

Śledząc jej historię (na której dwa najważniejsze etapy rzuciliśmy krót-
ko okiem), trudno nie dostrzec, jak duże opóźnienie, być może zawinione, 
powstało w tej dziedzinie w kulturze zachodniej, w tym w kulturze fi lozo-
fi cznej. Temat możliwego wpływu aplikacji informatycznych na świadomość 
był całkowicie jasno dostrzegany w latach, które z punktu widzenia rozwoju 
technologii dziś wydają się należeć do innej epoki. Teraz jednak problem nie 
dotyczy jedynie niektórych grup ludzi, lecz co najmniej wszystkich dzieci, 
które w decydujących latach rozwoju, kształtowania się myślenia i uczuć, włą-
czone są w system komunikacji, który pasożytuje na najniezwyklejszych tech-
nologiach w dziejach ludzkości. System ten kształtuje całkiem nowe horyzonty 
i wrażliwość: w aspekcie czasu, przestrzeni, relacji z innymi, realnymi bądź 
wyobrażonymi, a także (i ostatecznie to jest najważniejsze) relacji do siebie 
samych. Właśnie ta relacja (jak głosi hipoteza, którą badaliśmy) pozwoliła na 
rozkwit ludzkości, przynajmniej w ostatnich trzech tysiącleciach. 

Jak to wszystko interpretować? Być może jest to przypadek par excellence, 
w którym myśl fi lozofi czna nie może zadowolić się interpretacją niebędą-
cą jednocześnie hipotezą konieczności zmiany. Bycie świadomym oznacza 
również wyobrażanie sobie możliwych wariantów przyszłości i wybieranie 
pożądanych, nie zaś pozwalanie, by systemy komunikacji zajmowały miejsce 
pogańskich wyroczni. Należałoby przynajmniej uprzytomnić sobie jasno, że 
stawką w grze jest to, czy technologia będzie wyrażać człowieczeństwo, czy 
też trzeba się będzie fatalistycznie pogodzić z jej dominacją – czyli, by spara-
frazować tytuł dzieła Jaynesa, z przyszłym zanikiem świadomego umysłu.

Tłum. z jęz. włoskiego Patrycja Mikulska

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Arendt, Hannah. “The Crisis in Education.” Translated by Denver Lindley. In Arendt, 
Between Past and Future. New York: The Viking Press, 1961.

Arendt, Hannah. Kondycja ludzka. Translated by Anna Łagodzka. Warszawa: Wy-
dawnictwo Aletheia, 2020.

Arendt, Hannah. “Kryzys edukacji.” In Arendt, Między czasem minionym a przyszłym: 
Osiem ćwiczeń z myśli politycznej. Translated by Mieczysław Godyń and Woj-
ciech Madej. Warszawa: Fundacja Aletheia, 1994.

Arendt, Hannah. Życie umysłu. Translated by Hanna Buczyńska-Garewicz, Robert 
Piłat, and Bogdan Baran. Warszawa: Wydawnictwo Aletheia, 2016.

Augustyn. Wyznania. Translated by Zygmunt Kubiak. Warszawa: Instytut Wydawni-
czy Pax, 1982.

Govanni SALMERI



77

Bayne, Tim, Axel Cleermans, and Patrick Wilken, eds. The Oxford Companion to 
Consciousness. Oxford: Oxford University Press, 2009.

Cavana, Andrea Eugenio, Michael Tremble, Federico Cinti, and Francesco Monaco. 
“The ‘Bicameral Mind’ 30 Years On: A Critical Reappraisal of Julian Jaynes’s 
Hypothesis.” Functional Neurology 22, no. 1 (2007): 11–15.

Descartes, René. Medytacje o fi lozofi i pierwszej. Translated by Jan Hartman. Warsza-
wa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2024.

Descartes, René. Zasady fi lozofi i. Translated by Izydora Dąmbska. Kęty: Wydawnic-
two Antyk, 2001.

Foucault, Michel. Introduction à l’Anthropologie. Paris: Vrin, 2008.
Hegel, Georg W. F. Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse 

(1830). Part 2. Die Naturphilosophie: Mit den mündlichen Zusätzen. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 1970.

Jaspers, Karl. O źródle i celu historii. Translated by Józef Marzęcki. Kęty: Wydaw-
nictwo Marek Derewiecki, 2006.

Jaynes, Julian. “Consciousness and the Voices of the Mind.” Psychologie canadienne 
27, no. 2 (1986):128–48.

Jaynes, Julian. “The Diachronicity of Consciousness.” In Consciousness: Distinction 
and Refl ection. Edited by Giuseppe Trautteur. Napoli: Bibliopolis,1995. 

Jaynes, Julian. The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind. 
Boston and New York: Houghton Miffl in, 1976.

Jaynes, Julian. The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind. 
Boston and New York: Houghton Miffl in, 1990.

Jaynes, Julian. The Origin of Consciousness in the Breakdown of Bicameral Mind. 
Boston and New York: Houghton Miffl in, 2000.

Jonas, Hans. Ogranismo e libertà: Verso una biologia fi losofi ca. Translated by 
Anna Patrucco Becchi. Torino: Einaudi, 1999.

Jullian Jaynes Society. https://www.julianjaynes.org/.
Kant, Immanuel. Antropologia w ujęciu pragmatycznym. Translated by Ewa Drza-

zgowska and Paulina Sosnowska. Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 2005.
Kant, Immanuel. Krytyka czystego rozumu. Translated by Mirosław Żelazny. Toruń: 

Wydawnictwo Naukowe UMK, 2013.
Kant, Immanuel. “Metafi zyczne podstawy przyrodoznawstwa.” Translated by Tomasz 

Kupś. In Kant, Dzieła. Vol. 3. Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2012.
Kronman, Anthony T. Education’s End: Why Our Colleges and Universities Have 

Given Up the Meaning of Life. New Haven: Yale University Press, 2007.
Kuijsten, Marcel, ed. Gods, Voices, and the Bicameral Mind: The Theories of Julian 

Jaynes. Henderson, Nevada: Julian Jaynes Society, 2016.
Kuijsten, Marcel, ed. The Julian Jaynes Collection. Henderson, Nevada: Julian Jaynes 

Society, 2019.
Kuijsten, Marcel, ed. Refl ections on the Dawn of Consciousness: Julian Jaynes’s Bica-

meral Mind Theory Revisited. Henderson, Nevada: Julian Jaynes Society, 2006.

Przyszłość świadomości



78

McGilchrist, Iain. The Master and His Emissary. New Haven: Yale University Press, 
2009.

McVeigh, Brain J. Solving the Axial Age Enigma: The Invention of Religion and the 
Jaynes-Jaspers Thesis. Academia.edu. https://www.academia.edu/14049810/So-
lving_the_Axial_Age_Enigma_The_Invention_of_Religion_and_the_Jaynes_Ja-
sper_Thesis.

Morriss, James E. “Refl ections on Julian Jaynes’s The Origin of Consciousness in the 
Breakdown of the Bicameral Mind: An Essay Review.” ETC: A Review of General 
Semantics 35, no. 3 (1978): 314–27.

Ong, Walter J. Oralność i piśmienność: Słowo poddane technologii. Translated by 
Józef Japola. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1992.

Open Encyclopedia of Cognitive Science, s.v. “Self-Consciousness” (by José Luis 
Bermúdez). Open Encyclopedia of Cognitive Science, https://oecs.mit.edu/pub/
qk3nm299/release/1?readingCollection=9dd2a47d.

Rowe, Bill. “Retrospective: Julian Jaynes and ‘The Origin of Consciousness in the 
Breakdown of the Bicameral Mind.’” American Journal of Psychology 125, 
no. 1 (2012): 95–124.

Rowe, Bill. “Retrospective: Julian Jaynes and ‘The Origin of Consciousness in the 
Breakdown of the Bicameral Mind.’” American Journal of Psychology 125,
no. 2 (2012): 237–65.

Rowe, Bill. “Retrospective: Julian Jaynes and ‘The Origin of Consciousness in the 
Breakdown of the Bicameral Mind.’” American Journal of Psychology 125, 
no. 3 (2012): 369–81. 

Rowe, Bill. “Retrospective: Julian Jaynes and ‘The Origin of Consciousness in the 
Breakdown of the Bicameral Mind.’” American Journal of Psychology 125,
no. 4 (2012): 501–15.

Snell, Bruno. Odkrycie ducha: Studia o greckich korzeniach europejskiego myślenia. 
Translated by Agna Onysymow. Warszawa: Fundacja Aletheia, 2009.

The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Winter 2022 Edition, s.v. “Consiousness” 
(by Robert Van Gulick). Edited by Edward N. Zalta and Uri Nodelman. The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy, https://plato.stanford.edu/archives/win2022/
entries/consciousness/.

The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Summer 2024 Edition, s.v. “Self-Con-
siousness” (by Joel Smith). Edited by Edward N. Zalta and Uri Nodelman. The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy, https://plato.stanford.edu/entries/self-con-
sciousness/.

Stove, David C. “The Oracles and Their Cessation.” Encounter, no. 72 (1989): 30–38.
Turkle, Sherry. The Second Self: Computers and the Human Spirit. New York: Schu-

ster & Schuster, 1984.
Weizenbaum, Joseph. Computer Power and Human Reason: From Judgment to Cal-

culation. New York and San Francisco, Freeman and Co., 1976.
Williams, Gary. “What Is It Like to Be Nonconscious? A Defense of Julian Jaynes.” 

Phenomenology and the Cognitive Sciences 10, no. 2 (2010): 217–39.

Govanni SALMERI



79

ABSTRAKT / ABSTRACT

Giovanni SALMERI – Przyszłość świadomości. Julian Jaynes na nowo odczytany
DOI 10.12887/38-2025-3-151-06

Interpretowana pół wieku po jej sformułowaniu Juliana Jaynesa hipoteza o po-
wstaniu świadomości pozwala lepiej dostrzec niektóre problematyczne aspekty 
refl eksji fi lozofi cznej na ten temat. Po pierwsze, hipoteza ta pomaga przenieść 
uwagę z mniej istotnego problemu defi nicji świadomości na ważniejszy pro-
blem rozumienia człowieczeństwa. Po drugie, dokonanie historycznej interpre-
tacji pochodzenia świadomości pozwala na nowo spojrzeć na człowieka jako na 
istotę żywą. Przede wszystkim jednak refl eksja nad teorią Jaynesa zmusza do 
postawienia pytania, którego on sam nie formułuje – pytania o możliwy koniec 
świadomości w historii ludzkości.

Słowa kluczowe: świadomość, język, edukacja, podmiotowość

Kontakt: Dipartimento di studi letterari, fi losofi ci e di storia dell’arte, Università 
degli Studi di Roma Tor Vergata, Via Cracovia 50, 00133 Roma, Italia
E-mail: giovanni.salmeri@uniroma2.it
https://mondodomani.org/fi losofi atorvergata/chisiamo/docenti/salmeri/#navi-
gation-tree

Giovanni SALMERI, The Future of Consciousness: Julian Jaynes Revisited
DOI 10.12887/38-2025-3-151-06

Interpreted half a century after its formulation, Julian Jaynes’s hypothesis on 
the origin of consciousness allows a clearer appreciation of some problematic 
aspects of philosophical refl ection on this topic. First, the hypothesis helps shift 
attention from a less important problem of defi ning consciousness to a more 
important one: that of understanding humanness. Second, a historical interpre-
tation of the origin of consciousness enables taking a new perspective on human 
beings as living creatures. Above all, however, refl ection on Jaynes’s theory 
makes us ask a question he himself did not pose: the question of the possible 
end of consciousness in the history of humankind.

Keywords: consciousness, language, education, subjectivity

Contact: Department of Literary, Philosophical, and Art History Studies, Tor 
Vergata University, Via Cracovia 50, 00133 Rome, Italy
E-mail: giovanni.salmeri@uniroma2.it
https://mondodomani.org/fi losofi atorvergata/chisiamo/docenti/salmeri/
#navigation-tree

Przyszłość świadomości



80

Ks. Robert J. WOŹNIAK*

CHANTAL DELSOL I JEJ MĄDROŚCIOWA FILOZOFIA
Próba syntezy

Ikar to metafora społeczeństwa pozbawionego złudzeń. Współczesny, ponowocze-
sny Ikar reaguje cynizmem na wszelkie narracje i pomysły próbujące wskrzesić 
wielkie nadzieje. Zasłania tym fundamentalny brak rozumienia rzeczywistości, 
do której powrócił i w której żyje: okazuje się, że jego podróż od marzeń do 
utopii sprawiła, że stracił on z oczu prawdę rzeczy, utracił kontakt z prawdziwym 
światem. Chciałby w nim żyć jeszcze raz szczęśliwie, ale nie potrafi  już tego robić, 
zresztą podobnie jak nie potrafi  budować świata.

„Czas już wyjść z nihilizmu”1.

Trzeba przyznać rację Kantowi, gdy twierdzi, iż fi lozofowie dzielą się na 
tych, którzy swoją praktykę fi lozofowania ograniczają jedynie do poznawa-
nia historii myśli, i tych, którzy mają odwagę myśleć2. Chantal Delsol, której 
dorobek i jego synteza są przedmiotami niniejszego przyczynku3, należy bez 
wątpienia do tej drugiej grupy. Jej fi lozofi a jest wyrazem samodzielnego i od-
ważnego myślenia wewnątrz tradycji, którą określiłbym – za jej biblijnymi 
korzeniami – mianem mądrościowej. Decydujące dla takiego poszukiwania 
mądrości jest nie tylko samo myślenie, ale myślenie „zabarwione” praktyką 
i ku niej ukierunkowane. Chodzi o stale utrzymywaną równowagę perspektyw, 
w której prawda i czyn wzajemnie siebie zakładają, wymagają i wzmacniają. 
Jest to fi lozofi a, która słucha świata i pyta o jego przyszłość nie z pustej cie-
kawości, ale ze świadomości naglącej konieczności podjęcia działania, które 
tę przyszłość umożliwi i ukształtuje zgodnie z jej własnym logosem. 

* Ks. prof. dr hab. Robert J. Woźniak – Wydział Teologii, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II
w Krakowie, e-mail: robert.wozniak@upjp2.edu.pl, ORCID 0000-0003-3419-1514 [pełna nota o Au-
torze na końcu numeru].

1  Ch. D e l s o l, Kamienie węgielne. Na czym nam zależy?, tłum. M. Kowalska, Znak, Kra-
ków 2018, s. 25.

2  Por. I. K a n t, Prolegomena do wszelkiej przyszłej metafi zyki, która ma wystąpić jako nauka, 
tłum. T. Kupś, w: I. Kant, Dzieła zebrane, t. 3, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2012, s. 15.

3  W ostatnim czasie ukazały się dwie zbiorowe monografi e poświęcone twórczości Delsol, 
zob. Lucid Mind, Intrepid Spirit: Essays on the Thought of Chantal Delsol, red. L.K. Hall, P. Seaton, 
Lexington Books, Lanham 2011; Le souci de l’homme et du monde: Autour de l’oeuvre de Chantal 
Delsol, red. J.-T. Lesueur, Cerf, Paris 2024. 

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 80-102

DOI 10.12887/38-2025-3-151-07



81

Przedmiotem artykułu jest próba przedstawienia i syntezy najważniejszych 
wątków zawartych w publikacjach Delsol. Chodzi tym samym o zebranie ma-
teriału i propozycję jakiegoś ujednoliconego klucza do syntezy całości. Jest to 
o tyle ważne, że publikacje francuskiej myślicielki nie doczekały się jak dotąd 
szerszych i całościowych opracowań. 

Tekst podzielony jest na cztery części i zakończenie. Pierwsza z nich, 
wstępna, zarysowuje główne linie intelektualnej biografi i Delsol; druga przed-
stawia jej autorską diagnozę i opis sytuacji obecnej, w szczególności aktualne 
rozumienie człowieka; część trzecia jest próbą wskazania na istotne punkty 
autorskich sugestii odnoszących się do przezwyciężenia współczesnych pro-
blemów antropologicznych, politycznych i społecznych; w końcu część czwar-
ta stanowi krytyczną analizę stanowiska Delsol w sprawie dziejów, losów 
i przeznaczenia historycznego świata kultury chrześcijańskiej (christianitas). 
Cel tych analiz stanowi ukazanie miejsca i wagi dorobku francuskiej myśli-
cielki w horyzoncie wyzwań, wobec których stoi dzisiaj kultura, ale także 
fi lozofi a i teologia. 

FILOZOF W KONKRECIE SWOJEJ HISTORII

Delsol jest niewątpliwie fi lozofem o międzynarodowej renomie. Szczegóły 
z historii jej życia nie występują jednak w przestrzeni publicznej, zwłaszcza 
w cyfrowym kosmosie. W tym braku epatowania prywatnością, skupiania 
na sobie dostrzegam jasny i wyraźny odbłysk przekonania, iż sama sprawa 
myślenia, sama rzeczywistość, która myślenie wzbudza, powinny niezbywal-
nie znajdować się w centrum fi lozofi i i każdego poszukiwania prawdy. Ta 
widoczna i świadoma biografi czna skrytość nie oznacza eliminacji podmiotu, 
ale właściwe jego usytuowanie. W tym miejscu Delsol jest wierna swojemu 
własnemu programowi fi lozofowania, do którego jeszcze powrócę. W tym 
miejscu trzeba zauważyć, że dzisiaj dość często bądź to redukuje się myślenie 
do warunkujących je wielorakich kontekstów (historycznego, społecznego, 
neurobiologicznego), w których znika podmiot, bądź to epatuje się podmiotem, 
uważając, że nie „rzecz myślenia” jest podstawowym źródłem jego poznania, 
ale on sam w swojej płynnej rzeczywistości.

Delsol urodziła się w Paryżu 16 kwietnia 1947 roku jako córka Miche-
la Delsola (1922-2012), znanego francuskiego herpetologa. Wywodząca się 
z Montignac w departamencie Dordogne, rodzina Delsolów tradycyjnie zwią-
zana była z ideałami francuskiej prawicy katolickiej. Delsol jest żoną Char-
lesa Millona, byłego ministra obrony w rządzie Jacques’a Chiraca, z którym 
należała do sławnego Autonomicznego Ruchu Studentów Liońskich (MADEL 
– Mouvement autonome des étudiants lyonnais) protestujących przeciwko wy-

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



82

darzeniom rewolucji 1968 roku. Jest matką sześciorga dzieci, w tym jednego 
adoptowanego. 

Delsol studiowała pod kierunkiem Juliena Freunda (1921-1993), który 
w znacznej mierze przyczynił się do upowszechnienia wśród Francuzów my-
śli Maxa Webera. Freund wprowadził również w krąg francuskiej dyskusji 
intelektualnej Carla Schmitta; dodajmy – bez wielkiej sympatii i akceptacji 
dla wszystkich jego idei. Mentora Delsol określa się mianem esencjalisty i re-
alisty. Dla uprawiającego fi lozofi ę polityczną Freunda polityka oparta była na 
poszukiwaniu niezmienników ludzkiego działania oraz odnosiła się do rze-
czywistości, będącej jej punktem wyjścia i dojścia zarazem. W tym znaczeniu 
esencjalizm i realizm prowadziły do silnego oporu wobec myślenia i polityki 
o charakterze utopijnym, szczególnie tej spod egidy komunizmu. Te podsta-
wowe dla Freunda wątki myślowe znajdziemy również w pracach Delsol, 
która pod jego kierunkiem obroniła w 1982 roku doktorat poświęcony proble-
mowi starożytnej monokracji (Tyrannie, dictature, despotisme: problèmes de 
la monocratie dans l’Antiquité)4. Wydaje się również, że samookreślenie się 
Delsol za pomocą syntetycznego wyrażenia „liberalna konserwatystka”5 sięga 
korzeniami dziedzictwa jej mistrza. 

Kariera zawodowa Delsol związana jest z uniwersytetem Marne-la-Vallée 
mieszczącym się w podparyskim miasteczku Champs-sur-Marne. Delsol peł-
niła w strukturach uniwersyteckich rolę dyrektora Centrum Studiów Europej-
skich, które – z jej inicjatywy – zostało w roku 1993 przekształcone w Instytut 
im. Hannah Arendt. Głównymi przedmiotami zainteresowania i badań Delsol 
są: fi lozofi a polityczna, antropologia późnonowoczesna, przemiany politycz-
no-społeczne w Europie Środkowo-Wschodniej, demokracja i jej mechanizmy. 
10 czerwca 2007 roku Delsol została członkiem prestiżowej Akademii Nauk 
Moralnych i Politycznych. Należy również do Francuskiej Akademii Katolic-
kiej. Oprócz działalności naukowej, Delsol zajmuje się także publicystyką, jest 
felietonistką „Le Figaro” oraz redaktorem internetowego serwisu informacyj-
nego Atlantico (atlantico.fr). 

Delsol opublikowała dotychczas trzydzieści trzy monografi e naukowe 
i – co należy podkreślić z uznaniem dla różnorodności talentów pisarskich 
naszej bohaterki – cztery powieści. Jest laureatką wielu prestiżowych nagród 

4  Dysertacja została opublikowana pod tytułem Essai sur le pouvoir occidental: démocratie 
et despotisme dans l’Antiquité (Presses Universitaires de France, Paris 1985) i opatrzona wstępem 
samego Freunda. 

5  „Ponieważ bronię zakorzenienia, jestem konserwatystką. Ponieważ bronię emancypacji, je-
stem liberalna”. Ch. D e l s o l, La modernité contre l’homme intérieur, „La Nef” 2006, nr 173, 
La Nef, https://web.archive.org/web/20150726151752/http://www.lanef.net/t_article/la-modernite-
contre-l-homme-interieur-chantal-delsol-14967.asp?page=1. Jeśli nie podano inaczej, tłumaczenie 
fragmentów obcojęzycznych – R.J.W. 

Ks. Robert J. WOŹNIAK



83

i wyróżnień, a wśród nich Prix de l’Académie des Sciences Morales et poli-
tiques (dwukrotnie za książki L’État subsidiaire. Ingérence et non-ingérence 
de l’État, le principe de subsidiarité aux fondements de l’histoire européenne6 
oraz Histoire des idées politiques de l’Europe centrale7), Prix Mousquetaire 
(za Le souci contemporain8), Prix Raymond-de-Boyer-de-Sainte-Suzanne de 
l’Académie française (za Éloge de la singularité, essai sur la modernité tar-
dive9), Prix Louis Liard (za La République. Une question française10). 

Ten z konieczności pobieżny i niekompletny spis faktów pokazuje bogac-
two doświadczenia osobistego Delsol oraz jej znaczący dorobek naukowy, 
któremu – jak wspomniałem na samym początku – przypisać można charakter 
mądrościowy: Delsol nie tylko analizuje, ale też delikatnie wskazuje kierunki 
wyjścia i uczy żyć. Warto teraz przypatrzeć się treściowym i metodologicznym 
szczegółom tej mądrościowej fi lozofi i. 

FILOZOFIA JAKO KRYTYCZNA TROSKA
Anatomia człowieka późnej nowoczesności

Delsol jest jednym z najodważniejszych fi lozofów współczesności. Wy-
trwale i szczerze słucha, nie obawia się wyrażać własnego zdania i zdecydo-
wanie krytykować. Nieustannie bada i diagnozuje sytuacje, które składają się 
na kosmos naszych dzisiejszych spraw społecznych. Wspomniana krytyka nie 
jest postmodernistyczną dekonstrukcją ani cynicznym dystansowaniem się, 
lecz wyrazem podstawowego zatroskania. Delsol jest fi lozofem zatroskanym. 
W niezliczonych opisach i diagnozach rzeczywistości, jakie odnajdziemy w jej 
pracach, nie chodzi tylko o epatowanie erudycją i przekonywanie do własnej 
wizji i rozumienia rzeczywistości. Nie ma w omawianej autorce nic z postawy 
założeniowego, arbitralnego oceniania wydarzeń i procesów historycznych 
w duchu z góry przyjętego samookreślenia ideowego. Delsol potrafi  w swoich 
diagnozach i krytykach jednocześnie myśleć w żywiole wciąż zmieniającej się 
sytuacji społecznej i być sobie wierna. Właśnie ta postawa umożliwia i uspra-
wiedliwia podjęcie krytyki, która wyznacza węzłowe punkty propozycji her-
meneutycznej francuskiej fi lozof. Prowadzona przez nią krytyka, skierowana 
w przemiany wewnątrz późnonowoczesnej antropologii i polityki, nie jest inte-

6  Zob. Ch. D e l s o l, L’État subsidiaire. Ingérence et non-ingérence de l’État, le principe de 
subsidiarité aux fondements de l’histoire européenne, Éditions L’Harmattan, Paris 2010. 

7  Zob. t a ż, Histoire des idées politiques de l’Europe centrale, Presses Universitaires de France, 
Paris 1998. 

8  Zob. t a ż, Le souci contemporain, La Table Ronde, Paris 2004.
9  Zob. t a ż, Éloge de la singularité, essai sur la modernité tardive, La Table Ronde, Paris 2000. 
10  Zob. t a ż, La République. Une question française, Presses Universitaires de France, Paris 2002. 

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



84

lektualną ani polityczną grą, ale formą zatroskania o rzeczywistość społeczną, 
której jesteśmy uczestnikami. Owo jawne zatroskanie jako główny motyw 
i „motor” myślenia w przypadku Delsol jest wyznacznikiem mądrościowego 
stylu i charakteru jej fi lozofi i. W tym znaczeniu cała fi lozofi a autorki stanowi 
zachętę do myślenia zatroskanego, do nierozdzielania myślenia i troski o dru-
giego. 

Od strony merytorycznej takie formalne podejście, takie rozumienie fi lo-
zofi i wyraziło się w pracach poświęconych zasadzie pomocniczości, w któ-
rych Delsol wiąże ze sobą autorytet i jednostkę, władzę i autonomię zawsze 
w perspektywie tworzenia wspólnego dobra. Zatroskane państwo nie redukuje 
autonomii jednostki: „Władza, która przestrzega zasady subsydiarności uznaje 
autonomię osoby, choć w tym samym czasie gwarantuje jej pomoc, gdy osoba 
ta o taką pomoc zabiega. Przy czym państwo roztropne gwarantuje tę pomoc 
prowizorycznie, próbując po jakimś czasie jednostce oddać jej autonomię. Ist-
nieje przecież wielka różnica pomiędzy człowiekiem głodnym, któremu pań-
stwo dostarcza każdego dnia na posiłek rybę, a człowiekiem, któremu państwo 
da za darmo wędkę, aby sobie tę rybę każdego dnia łowił. Więc to prawda, 
że stosowanie zasady subsydiarności może przyczynić się do wskrzeszenia 
autonomii, choć nie jest to wcale pewne, ani łatwe”11. 

Jak widać, motyw troski i zatroskania jest dla Delsol osobiście istotny. 
W Le souci contemporain analizuje późną nowożytność właśnie z perspekty-
wy troski jako dominującego nastawienia człowieka współczesnego. Oczywi-
ście idea troski jako metafory stanu ducha, jako podstawowego egzystencjału 
człowieka nie jest zupełnie oryginalna i nowa w fi lozofi i, szczególnie tej no-
woczesnej. Zachowując świadomość różnic między tymi myślicielami, można 
powiedzieć, że tak jak Martin Heidegger, Emmanuel Lévinas czy Jean-Yves 
Lacoste Delsol wpisała się na stałe w krajobrazy rozumienia człowieka i jego 
bycia w świecie. Francuska autorka nadaje jej jednak znaczenie społeczne. 
Ikoną późnonowoczesnego ducha okazuje się być w jej interpretacji pozba-
wiony złudzeń i poobijany Ikar, w którym wyraża się zarówno nowoczesna 
jednostka, jak i wspólnota12. Ikar po upadku przeżył i musi jakoś odnieść się 
do swojej własnej sytuacji, do swoich dawnych planów i do swojej przyszłości. 
Człowiek późnej nowoczesności jest pozbawionym złudzeń Ikarem, któremu 
trudno pogodzić się z rzeczywistością. Cierpi z powodu upadku własnych uto-
pijnych przekonań o nieskończonym postępie ludzkości, które okazały się bo-
leśnie fałszywe. Ikar to nowoczesne społeczeństwo, żyjące ze świadomością, 

11  O jednostce godnej i niepodległej. Z Chantal Delsol rozmawiał Marcin Darmas, Teologia 
Polityczna, https://teologiapolityczna.pl/o-jednostce-godnej-i-niepodleglej-przeczytaj-rozmowe-z-
chantal-delsol-tpct-22-.

12  Por. D e l s o l, Le souci contemporain, s. 17n.

Ks. Robert J. WOŹNIAK



85

iż sen o sięgnięciu słońca okazał się mrzonką, która kosztowała życie wiele 
istnień ludzkich i wydala cierpkie owoce zmasowanej pogardy dla samego 
człowieczeństwa. Ikar to metafora społeczeństwa pozbawionego złudzeń i szu-
kającego remedium na swoje doświadczenie wewnętrznego rozczarowania. 
W tej perspektywie rysują się pokusy hedonizmu i cynizmu: skoro nie udało 
się nam zrealizować marzeń o nieskończonym postępie zbudowanym na nas 
samych, pozostaje cieszyć się życiem takim, jakie ono jest, i czerpać z niego 
wszystko, co oferuje. Jednocześnie współczesny, ponowoczesny Ikar, w geście 
rozpaczliwej obrony, reaguje cynizmem na wszelkie narracje i pomysły próbu-
jące wskrzesić wielkie nadzieje. Zasłania tym fundamentalny brak rozumienia 
rzeczywistości, do której powrócił i w której żyje: okazuje się, że jego podróż 
od marzeń do utopii sprawiła, że stracił on z oczu prawdę rzeczy, utracił kon-
takt z prawdziwym światem. Chciałby w nim żyć jeszcze raz szczęśliwie, ale 
nie potrafi  już tego robić, zresztą podobnie jak nie potrafi  budować świata. Stąd 
właśnie charakteryzuje go niepokój i troska (tak bowiem podwójnie można 
przetłumaczyć oryginalne francuskie pojęcie souci). 

W istocie warto zaryzykować stwierdzenie, iż w pewnej mierze cała fi lo-
zofi a Delsol poszukuje zrozumienia tego, co przydarzyło się nowoczesnemu 
Ikarowi. Jest anatomią jego ducha, skanem umysłu i mapą jego historii. Dla 
Delsol, świetnego historyka idei, sprawnie poruszającej się w labiryncie idei 
i wydarzeń, ta anatomia nie jest rodzajem rozrywki intelektualnej, ale szcze-
rym wyrazem pragnienia ratowania podstaw współczesnej kultury. W tym 
duchu zapytajmy o szczegóły tej anatomii. 

Istotnym jej wymiarem i jednocześnie cechą człowieka późnej nowo-
czesności jest wyrzeczenie (fr. renoncement – akt rezygnacji!)13. Człowiek 
wyrzeka się przeszłości i klasycznych ideałów ludzkości, które, zdaniem 
„zbiorowego Ikara”, o którym pisze Delsol, odpowiadają za jego dziejową 
klęskę. „Zbyt wiele rozczarowań nauczyło nas, że nie można rysować kon-
turów szczęścia, nie paląc sobie przy tym skrzydeł”14. Lista spraw, których 
współczesny człowiek się wyrzeka, jest długa i znajdują się na niej przede 
wszystkim: wiara w osobowego Boga, obiektywna prawda oraz możliwość 
postępu i właściwy jej czas wektorowy. Zostają one zastąpione panteistycznym 
holizmem, powrotem do myślenia mitycznego, pragmatycznym zwrotem ku 
pożytkowi, który zastępuje prawdę15, czy też konsensualistycznie rozumianą 

13  Popularny ostatnio amerykański pisarz Carl R. Trueman wyraża zbliżone intuicje za pomocą idei 
kulturowej amnezji (zob. C.R. T r u e m a n, The Rise and Triumph of the Modern Self: Cultural Amnesia, 
Expressive Individualism, and the Road to Sexual Revolution, Crossway Books, Wheaton 2020).

14  Ch. D e l s o l, Zmierzch uniwersalności. Postmodernistyczny Zachód i jego oponenci, glo-
balny konfl ikt paradygmatów, tłum. K. Belaid, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 2022, s. 22. 

15  Por. t a ż, Czas wyrzeczenia, tłum. G. Majcher, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warsza-
wa 2020, s. 75.

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



86

demokracją, dla której jedyną wartością staje się puste w istocie rzeczy pojęcie 
wolności. W takiej nowej konstelacji tym, co nadaje sens naszemu życiu, nie 
jest odpowiedź na pytanie, dlaczego mamy przeżyć życie, lecz na zastępujące 
je pytanie, jak życie owo przeżyć16. Czas wyrzeczenia nie okazuje się abso-
lutną czasem pustki i nihilizmu, ale zmieniającym znaczenie pojęć i wydarzeń 
smutnym, pełnym rezygnacji zastąpieniem nowego przez stare. W tym proce-
sie klasyczne prawdy, jakby to wyraził – za Gilbertem K. Chestertonem – Rémi 
Brague, nabierając totalnie nowego znaczenia, stają się prawdami oszalałymi17. 
Symbolem takiej kultury wyrzeczenia-zastąpienia przestaje być Abraham, ży-
jący w czasie wektorowym. Staje się nim Ulisses, ten, który pragnie jedynie 
wrócić do miejsca, z którego wyszedł18. W tym znaczeniu człowiek późnej 
nowożytności nie tyle tworzy kulturowe nowości, ile jedynie podejmuje mit 
wiecznego powrotu, ożywiony już w myśli Nietzschego19 

Opisywane przez Delsol wyrzeczenie wydaje się skutkiem nieumiejęt-
ności pogodzenia się z klęską projektu nowożytnego. Ma zatem charakter 
resentymentalny. „Późna nowoczesność nie wie już, na jakiego człowieka 
czeka, i prawdę mówiąc, nie czeka już na nikogo. Wie tylko, że wciąż nie 
znosi człowieka niedoskonałego, którego żadna władza nie mogła odmienić. 
Prawdziwy humanizm to taki, który pokocha to niedoskonałe jestestwo – je-
dynego mieszkańca historii”20. Odwróconą stroną tego braku oczekiwania jest 
szaleńcza próba – jak określa ją Delsol – samostwarzania, której istotne cechy 
autorka odkrywa w dyskusjach wokół kwestii gender21. W problemie płciowo-
ści, jej natury i miejsca w świecie, w próbach jej dekonstrukcji i rekonstruk-
cji na własnych zasadach odsłania się problem jeszcze bardziej zasadniczy: 
rozumienia jednostki jako osoby i podmiotu22. Podobna perspektywa otwiera 
się w późnonowoczesnym odrzuceniu ojcostwa – w odrzuceniu, które obala 
podmiot. Delsol, przypominając rolę i wagę rodziny w wychowaniu czło-
wieka, stwierdza, że autorytet państwa, którym próbuje się zastąpić autorytet 
ojcowski, nie jest w stanie wykształcić w człowieku autonomii23. 

16  Tamże, s. 341. 
17  Zob. R. B r a g u e, Curing Mad Truths: Medieval Wisdom for the Modern Age, University of 

Notre Dame Press, Southband 2022. 
18  Por. D e l s o l, Kamienie węgielne, s. 156-165. 
19  Por. np. F. N i e t z s c h e, Wola mocy, tłum. K. Drzewiecki, S. Frycz, Wydawnictwo bis, 

Warszawa 1993, s. 441-449; t e n ż e, Wiedza radosna, tłum. L. Staff, Wydawnictwo Zielona Sowa, 
Kraków 2003, s. 179. 

20  T a ż, Esej o człowieku późnej nowoczesności, tłum. M. Kowalska, Znak, Kraków 2003, 
s. 52. 

21  Por. tamże, s. 62.
22  Por. tamże, s. 63. 
23  Por. tamże, s. 85, 218.

Ks. Robert J. WOŹNIAK



87

Czy jednak – pyta Delsol – zastępując przestrzenie istotnych dla nas od-
niesień kulturowych przez pseudonowe intuicje, bo de facto pochodzące ze 
świata starożytnych mitologii, współczesna, późnonowoczesna kultura będzie 
w stanie zachować samą siebie? Czy ocali siebie jako wspólnotę osobowych 
podmiotów? Nie ulega wątpliwości, że zdaniem Delsol jedną z największych 
pokus i bolączek późnej nowoczesności jest wyrzeczenie się własnej, osobo-
wej, rodzącej się w relacjach24 podmiotowości. Tak ginie demokracja i funda-
mentalna dla niej zasada pomocniczości. „Wynalezienie podmiotu – twierdzi 
Delsol – było piękną przygodą, którą zrujnowała nowoczesna pycha. Nowo-
czesny podmiot uznał się za demiurga”25. Istotą uznania siebie za demiurga 
jest autoproklamacja własnej samowystarczalności. Zawarty w tym roszczeniu 
subiektywistyczny ideał zrodził jednak z siebie jednocześnie – przypomina au-
torka – dwudziestowieczny totalitaryzm i współczesny idealizm26. W obydwu 
aberracjach nowożytnej, pochodzącej z chrześcijaństwa, idei osobowego pod-
miotu (fi gura podmiotu) Delsol dostrzega najistotniejsze problemy antropolo-
gii późnej nowoczesności. Charakteryzuje je umiejętnie w następujący sposób: 
„Nie ukształtowały [one – R.J.W.] autonomicznego «ja», wolnego w myślach 
i czynach. Stworzyły raczej jednostkę wciąż podlegającą heteronomicznej 
rzeczywistości, uległą albo wobec ortodoksji systemów terrorystycznych, albo 
wobec podstępnie narzucanej koncepcji Dobra. W ustroju komunistycznym 
nie wolno było mówić, że nie jest się komunistą, a w społeczeństwie demo-
kratycznym nie wolno sprzeciwiać się panującej opinii”27.

Opisywane tu wyrzeczenie dokonuje się na rzecz pewnej formy uniwersal-
ności, w której ginie podmiot, bardziej lub mniej świadomie rozpuszczający 
się w kolektywie. Późna nowoczesność jako formacja intelektualna i kulturo-
wa zawiera w tym miejscu wyraźną sprzeczność28. Jednocześnie dekonstruuje 
wszelkie prawdy, dogmaty, oczywistości – i pragnie zachować ich istotny 
wymiar w postaci uniwersalności. Tej jednak nie można osiągnąć bez uzna-
nia prawdy. Wyrzekając się jej i zastępując ją mitami, współczesna kultura 
nie jest w stanie ustrzec własnej programowej i upragnionej uniwersalności, 
pogrążając świat w „wojnie bogów”29 lub w jakiejś formie „nienawiści do 
świata”30 wypracowanej przez „demiurgiczną gorączkę totalitaryzmów”31. 

24  Por. Ch. D e l s o l, Czym jest człowiek? Kurs antropologii dla niewtajemniczonych, tłum. M. Ko-
walska, Znak, Kraków 2011, s. 161-198. 

25  T a ż, Esej o człowieku późnej nowoczesności, s. 93. 
26  Por. tamże, s. 108. 
27  Tamże, s. 95. 
28  Por. D e l s o l, Zmierzch uniwersalności, s. 20n.
29  Tamże, s. 265-300.
30  Ch. D e l s o l, Nienawiść do świata. Totalitaryzmy i ponowoczesność, tłum. M. Chojnacki, 

Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 2017, s. 5. 
31  Tamże. 

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



88

Paradoksalnie, ale prawdziwie, trudno jej zaakceptować pluralizm, stąd tak 
często odwołuje się do przemocy. 

To właśnie owa charakteryzująca epokę różnorodna przemoc, którą Sig-
mund Freud uznał za źródło nieszczęść, wzywa, a może nawet zmusza, do 
poszukiwania lekarstwa. Delsol okazuje się świetną przewodniczką nie tylko 
w przygodzie rzetelnego i pogłębionego odkrywania naszej własnej epoki bez 
nazwy (czyż bowiem za takową uznać można określenie postmodernizm?), ale 
również i jej leczenia. I tak jak kiedyś myślano o leczeniu chorób hellenizmu32, 
tak dzisiaj to, co robi Delsol, słusznie i bez wątpliwości określić można jako 
terapię chorób późnej nowoczesności. 

MAPA DROGOWA DO PRZYSZŁOŚCI
O praktyczno-terapeutycznych pożytkach z myślenia

Teksty Delsol, nawet jeśli można je podzielić na rekonstruujące i konstru-
ujące, wszystkie posiadają charakter praktyczny. Wśród tych, które najbardziej 
próbują dać autorską odpowiedź na odkryte bolączki późnej nowoczesności, 
wymienić należy bez wątpienia Kurs antropologii dla niewtajemniczonych33 
oraz wspomniane już Kamienie węgielne. 

W Czym jest człowiek? Delsol proponuje antropologię systematyczną, dą-
żącą ku spojrzeniu na człowieka jako całość. Chodzi o odszukanie elementów 
wspólnych: tego, co nas łączy w naszym człowieczeństwie, co może być uni-
wersalnie akceptowalne w wizji człowieka34. Taka wizja musi stronić od ujęć 
metafi zycznych, dogmatyczno-ideologicznych czy też religijnych35. Jednocze-
śnie jest wyrazem założenia, że „gatunek ludzki jest jeden i że głębokie różnice 
kulturowe nie przeważają nad tą jednością”36. Celem kursu antropologii Delsol 
jest opisanie tych fundamentalnych cech człowieka, które wskazują na jego 
stałość37. Przyznać trzeba, że w kontekście płynnej nowoczesności i silnie 
zabarwionych egzystencjalizmem ideałów polepszania natury ludzkiej taki 
cel jest bardziej niż ambitny. Miara tych ambicji musi być jednak szacowana 
radykalną potrzebą odzyskania i odnowy antropologii. Z tego punktu widzenia 
ambicje Kursu... są wyraźnie terapeutyczne. 

32  Idee takie wyrażał jeden z Ojców Kościoła – Teodoret z Cyru w swoim dziele apologetycz-
nym Hellenikon therapeutike pathematon (zob. T e o d o r e t  z  C y r u, Leczenie chorób hellenizmu, 
tłum. S. Kalinkowski, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1981). 

33  Zob. D e l s o l, Czym jest człowiek? 
34  Por. tamże, s. 11. 
35  Por. tamże, s. 10. 
36  Tamże, s. 12. 
37  Por. tamże, s. 14.

Ks. Robert J. WOŹNIAK



89

Centralną ideę pracy Czym jest człowiek? stanowi odważna konfrontacja 
z ludzką kruchością i skończonością, której symbolem jest ludzka śmiertel-
ność. Delsol z powodzeniem dowodzi, że ta ostatnia została w dużej mierze 
wygnana ze współczesnego dyskursu. Nowożytność, także w swojej późnej 
postaci, jest zapomnieniem o śmierci. „Zachodnia nowoczesność, która chciała 
całkowicie uwolnić człowieka z jego więzów, rzuca go na pastwę zatracenia 
siebie”38. Dobrze pokazuje to przykład komunistycznej teorii Karla Marksa: 
„W systemie kolektywistycznym śmierć przestaje istnieć, bo wobec śmierci 
każdy jest sam, a tu żyje się tylko w grupie. System, który obala jednostkę, 
obala również jej śmierć”39. To zaś prowadzi do istotnego, wspomnianego już, 
„zatracenia siebie”. Również zbiorowa nieśmiertelność biotechniczna nie jest 
rozwiązaniem. Bez śmierci człowiek nie może poznać siebie jako indywi-
duum40. Zważywszy jednak na fakt, że świadomość śmierci nie pozwala mu 
marzyć o nieskończonym postępie, śmierć musi zostać wyparta, zapomniana, 
kulturowo zmarginalizowana. Być może właśnie dlatego Delsol z przypomnie-
nia ludzkiej kruchości czyni punkt wyjścia swojego odzyskiwania człowieka 
i antropologii, zakładającej, iż „możemy wiedzieć, że człowiek ma pewną 
postać, pewien kształt, ponieważ nie akceptujemy jego od-kształcenia”41. 

Temat stałych antropologicznych i kulturowych powraca w Kamieniach 
węgielnych. Delsol rozumie przez nie „to, na czym nam zależy, czego mimo 
naszego relatywizmu, nie chcemy się pozbyć [...], zasady, do których jesteśmy 
przywiązani prawie bezwiednie”42. W istocie rzeczy jednak, paradoksalnie 
i tragicznie, „pozbywamy się (pod pretekstem wyzwolenia) samych korzeni, 
tego, co kochamy” 43. „Jesteśmy wciąż przywiązani do postępu, ale odrzucamy 
koncepcję strzałki czasu, która go ukierunkowuje i warunkuje. Wciąż chcemy 
uniwersalizmu, ale oczerniamy ideę prawdy, bez której on nie istnieje. Żarliwe 
kochamy demokrację i wolność myślenia, ale próbujemy je zastępować forma-
mi politycznymi, które przeczą ich zasadom. Inaczej mówiąc, typ społeczeń-
stwa, który zaczynamy tworzyć, jest nie tyle nieoczekiwany, ile niepożądany. 
Zmierzamy do tego, czego wcale nie chcemy”44.

Przytoczone teksty są dość ciekawe już z samej perspektywy ich podmio-
tu. Delsol używa liczby mnogiej, podmiotem wypowiedzi jest tajemnicze, 
szerokie i niedookreślone „my”. Wskazuje to wyraźnie, iż omawiana autor-
ka rozumie i akceptuje siebie jako uczestnika późnonowoczesnego projektu. 

38  Tamże, s. 43.
39  Tamże, s. 45. 
40  Por. tamże, s. 17. 
41  Tamże, s. 10. 
42  Tamże, s. 7. 
43  T a ż, Kamienie węgielne, s. 6. 
44  Tamże. 

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



90

Wyróżnia ją jednak wyraźna świadomość tego procesu i jego mechanizmów 
oraz konieczności jego naprawienia. „My” nie jest tu fi gurą retoryczną, ale 
pewnego rodzaju strategią retoryczną. Wskazuje, że Delsol rozumie wspo-
mniany projekt od środka; dlatego też może zaproponować jego poprawkę. 
W propozycji tej chodzi nie tyle o marksistowskie, dialektyczne i rewolucyjne 
działanie, ale o majeutykę rodem z Sokratesa. Zanim przyjdzie czas na dzia-
łanie, trzeba wyciągnąć spod gruzów „prawie bezwiednego przywiązania”, 
spod zgliszczy spowodowanej wyrzeczeniem (rezygnacją) nieświadomości, 
nieporuszone fundamenty, na których opiera się współczesna kultura. Kamie-
nie węgielne, o których pisze francuska fi lozof, mają w tym dopomóc. Nie 
mogą one pozostać przywalone żadną polityczną poprawnością. Dodajmy 
na marginesie, że Delsol ujawnia tym samym i jednocześnie odrzuca zasadę 
wszystkich zasad współczesnej kultury: „Drogie nam dziś odniesienia, jeżeli 
mają być zrozumiałe, powinny milczeć o swoich chrześcijańskich korzeniach 
i sprawiać wrażenie, że powstały w próżni”45.

Majeutyczna archeologia Delsol wydobywa na światło dzienne kilka takich 
kamieni, fundamentów. Zarysowuje w ten sposób główne etapy drogi, które 
człowiek późnej nowoczesności powinien przebyć, aby nie tkwić w bezpro-
duktywnej sprzeczności prowadzącej do ukrytej lub jawnej przemocy. Należą 
do nich: uznanie człowieka za osobę, istnienie obiektywnej prawdy, fundamen-
talna wartość szczęścia niezredukowanego do radości (przyjemności), zasad-
ność nadziei jako motoru działania, a w końcu przekonanie, że religia wpisana 
jest w ludzkie serca. W iście mistrzowski sposób Delsol podsumowuje swoje 
przemyślenia w następujący sposób: „Opisane w książce kamienie węgielne 
tworzą spójny fundament. Rozumienie człowieka jako osoby zakłada wolność 
sumienia. Niedokonany charakter osoby odpowiada kulturze obietnicy, za-
tem nadziei, która jest spokrewniona z radością. Urzeczywistnienie wolności 
wymaga poszukiwania prawdy, bo tylko ona może usunąć partykularną do-
wolność. Ale przede wszystkim ludzka wolność nie może istnieć poza polem 
egzystencjalnego niepokoju, który nie odrzuca tajemnic, lecz je uznaje”46. Jeśli 
podstawowym kamieniem węgielnym jest idea osoby, podmiotu, to jest ona 
możliwa jedynie i ostatecznie pod osłoną transcendencji47. W ten sposób zary-
sowana przez Delsol spójność fundamentu, złożonego z kamieni węgielnych, 
wychodzi i zmierza do uznania kluczowej, chociaż wypieranej i niechcianej, 
roli religii w epoce późnej nowoczesności. Pokazuje ona dość przekonująco, iż 
alternatywa wiara (religia) – ateizm jest złudna czy nawet kłamliwa48. Ludzie 

45  Tamże, s. 9. 
46  Tamże, s. 319. 
47  Por. tamże, s. 116-119. 
48  Por. tamże, s. 275.

Ks. Robert J. WOŹNIAK



91

nie dzielą się na religijnych i ateistów, ale na monoteistów i politeistów49. 
„Istotna różnica między bogami politeizmu a Bogiem monoteizmu – dodaje 
Delsol – nie sprowadza się do różnicy między wieloma a jednym. Odróżnia ich 
źródło. Bogowie politeizmu są wymyśleni przez ludzkie społeczeństwa. Bóg 
monoteizmu się objawia. Jedni pochodzą z wewnątrz, drugi z zewnątrz”50.

Chociaż Delsol pisze o religii, chodzi jej przede wszystkim o chrześcijań-
stwo. „Chrześcijaństwo to jedyna koncepcja pozwalająca połączyć fi lozofi ę 
podmiotu z poszanowaniem naturalnego porządku. Człowiek nie stapia się 
tu z naturą, co pozwala mu być podmiotem, ale też nad nią nie panuje, będąc 
tylko ogrodnikiem. Nie jest posiadaczem, bo to Bóg jest właścicielem miejsc, 
a człowiek jedynie dzierżawcą. Nie ma więc prawa robić, co mu się podoba. 
Ogrodnik, dzierżawca muszą okazywać szacunek”51. W ten sposób przechodzi-
my płynnie do być może jednego z najistotniejszych tematów dla omawianej 
autorki, czyli do rozumienia miejsca chrześcijaństwa w dziejach człowieka 
– do czegoś, co nazwałbym jej miniteologią. 

NIEŚMIAŁA TEOLOGIA
Praktyczna mądrość między wiarą a fi lozofi ą

Diagnozy i metoda leczenia współczesnej kultury, jakie spotykamy w myśli 
Delsol, przypominają do złudzenia pewne aspekty tego, co Hent de Vries okre-
ślił jakiś czas temu, w odniesieniu do Theodora Adorna i Emmanuela Lévinasa, 
jako „minimal theologies”52. W książkach i esejach Delsol chrześcijaństwo jest 
„wszędobylskie”. Znajdujemy w nich odniesienia zarówno do jego historii, 
wielkich postaci, ideowych sporów teologicznych, jak i do podstawowych 
pojęć, dzięki którym opisuje ono swoje uniwersum znaczeniowe i swoją wizję 
świata. Miejsce i rola chrześcijaństwa w kulturze ponowoczesnej należą do 
uprzywilejowanych przez omawianą autorkę tematów. Dostrzega ona mocno 
zaawansowany proces odchodzenia społecznego od christianitas, pewnego 
historycznego zżycia się imaginarium powstałego na fundamencie Ewangelii 
oraz szeroko rozumianej kultury i polityki. W tym względzie diagnozuje ona 
koniec christianitas, choć nie oznacza to końca samego chrześcijaństwa. Kultu-
ra, cywilizacja chrześcijańska (christianitas) straciła, jej zdaniem, moc swego 

49  Por. tamże, s. 276. 
50  Tamże, s. 278.
51  Tamże, s. 117. 
52  Por. H. d e  V r i e s, Minimal Theologies: Critiques of Secular Reason in Adorno and Levinas, 

Johns Hopkins University Press, Baltimore 2019. Kontynuowałem ten sposób myślenia, ujmując go 
za pomocą kategorii „symptomów powrotu” (por. R.J. W o ź n i a k, Przyszłość, teologia, społeczeń-
stwo, Wydawnictwo WAM, Kraków 2007, s. 132-167).

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



92

społecznego oddziaływania, nie odznacza się już globalnym, powszechnym 
potencjałem kształtowania rzeczywistości ludzkiej53.

Współczesne odchodzenie od chrześcijaństwa – odchodzenie, którego 
etapy i formy Delsol śledzi szerokim spojrzeniem właściwym wrażliwości 
fi lozofa-mędrca, nie prowadzi jednak, według niej, do społecznej pustki, lecz 
przybiera postać nawrotu mitu i pogaństwa. „Nasza historia – twierdzi Delsol 
– [to – R.J.W.] pojawienie się religii lub przynajmniej pewnego sacrum skła-
dającego się z osieroconych zasad zanikłej religii, przekształconych w mity 
i resakralizowanych w miejsce upadłych prawd”54. Warto zauważyć zbieżność 
tych intuicji z wcześniejszymi przeczuciami Romano Guardiniego55 i Josepha 
Ratzingera56. Obaj spodziewali się – i to już z perspektywy lat dwudziestych 
i pięćdziesiątych ubiegłego wieku – gettyzacji chrześcijaństwa; tego, że będzie 
stawało się ono wysepkowe, oparte na małych, mocno zmarginalizowanych 
wspólnotach. Tym, co łączy Delsol z Guardinim i Ratzingerem, jest przeczucie 
społecznego wykluczania chrześcijaństwa. Jej opis tego zjawiska, oparty na 
bacznej obserwacji i analizie najnowszych wydarzeń i symptomów, jest znacz-
nie dokładniejszy i chyba trochę bardziej pesymistyczny. Chociaż Delsol, jak 
wspomniałem, nie przewiduje upadku chrześcijaństwa jako wiary, to jednak 
spodziewa się kresu jego oddziaływania na szeroko rozumianą kulturę i sferę 
polityki. Być może nawet już stwierdza faktyczność tego kresu. W tym wzglę-
dzie jej opis sytuacji obecnej jest, moim zdaniem, mocno pesymistyczny. Co 
więcej, zakłada on w pewien sposób możliwość istnienia chrześcijaństwa bez 
christianitas, bez wcielenia w kulturę; chrześcijaństwa pozbawionego swojego 
wpływu społecznego. Może jednak lepiej byłoby mówić w tym miejscu nie 
tyle o końcu christianitas, ile o kresie pewnej jej formy, jednej z wielu, jakie 
przybierała w dziejach głoszenia Ewangelii. Czyż – słusznie zauważony – 
upadek obecnej postaci christianitas nie jest raczej preludium do powstania 
nowej jej formy? Ze względu na charakter i naturę samej Ewangelii trudno 
wyobrazić sobie takie jej istnienie, które pozbawione jest wpływu na kulturę, 
które jej nie tworzy, nie oddziałuje na nią. Zauważone przez Delsol w Końcu 
chrześcijaństwa zjawiska stanowią realną możliwość, istotny punkt wyjścia 
do przygotowania nowej postaci oddziaływania chrześcijaństwa w świecie. 

53  Por. Ch. D e l s o l, Koniec świata chrześcijańskiego. Inwersja normatywna i nowa era, tłum. 
P. Napiwodzki, Wydawnictwo WAM, Kraków 2023. W tym kontekście zob. T. S t a w i s z y ń s k i, 
Chrześcijańska konserwatywna fi lozofka ogłasza koniec chrześcijańskiego świata, „Tygodnik Po-
wszechny” 2023, nr 25, Tygodnik Powszechny, https://www.tygodnikpowszechny.pl/chrzescijanska-
konserwatywna-fi lozofka-oglasza-koniec-chrzescijanskiego-swiata-183631.

54  D e l s o l, Zmierzch uniwersalności, s. 20n. 
55  Zob. R. G u a r d i n i, Koniec czasów nowożytnych. Świat i osoba. Wolność, łaska, los, tłum. 

M. Turowicz, Z. Włodkowa, Wydawnictwo Znak, Kraków 1969. 
56  Zob. J. R a t z i n g e r, Wiara i przyszłość, tłum. J. Merecki, Wydawnictwo Salwator, Kra-

ków 2007. 

Ks. Robert J. WOŹNIAK



93

Zaczynało ono swoje dzieje niejako na marginesie antycznego świata zdomi-
nowanego przez pluralizm, przybierając postać małych wspólnot, budzących 
skrajne emocje i postawy – od sprzeciwu i odrzucenia, po podziw i radykalne 
zaangażowanie. 

Jeśli wraz z Delsol przyjmiemy, że człowiek późnej nowoczesności nie 
potrafi  poradzić sobie przede wszystkim z własną kruchością, to chrześcijań-
stwo może mu zaoferować jeszcze raz pociągającą odpowiedź. Pozbawione 
dotychczasowego znaczenia publicznego, przecierające nowe drogi do kultury, 
odzyska siłę przekonywania do prawdy, że „moc w słabości się doskonali” 
(2 Kor 12,10). Choć Delsol nie wzywa, przynajmniej w ostatnich publikacjach, 
do prostego powrotu do chrześcijaństwa, a tym mniej do christianitas, wydaje 
się przekonana, jeśli nie do trwałej atrakcyjności przesłania chrześcijańskiego 
w kategoriach globalnych, to do fundamentalnego założenia, że chrześcijań-
stwo udziela najlepszych odpowiedzi na ludzkie pytania i problemy, również te 
najnowsze. Praktycznie wszystkie jej teksty sugerują takie podejście. Dokonu-
ją tego nienachalnie. Są właśnie minimalnymi teologiami: bez ostentacyjnego 
epatowania kulturowym prozelityzmem, bez tonu kaznodziejskiego francu-
ska fi lozof odważnie i zdecydowanie propaguje chrześcijańskie wartości. Jej 
zatroskana myśl posiada prawdziwy wymiar apologetyczny. Jest zachętą do 
powrotu do budowania życia społecznego na chrześcijańskich „kamieniach 
węgielnych” i tym samym cichym wezwaniem do ponownego przemyślenia 
chrześcijaństwa bez cynizmu i nowożytnych uprzedzeń. 

Delsol zdaje sobie sprawę z chrześcijańskiej genealogii wartości i przeko-
nań, które na stałe weszły do kanonu kultury, jeśli nie globalnej, to zapewne 
zachodniej. Chodzi przede wszystkim o rozumienie człowieka w kategoriach 
osoby. Tu jej miniteologia nie obawia się sięgnąć po mocne stwierdzenie, że 
„śmierć Boga nie wyzwala podmiotu, lecz go obala”57. Ta minimalna teologia 
Delsol w pewnym stopniu jest radykalna, wskazuje bowiem na wagę korzeni, 
przeszłości, tradycji w każdym projekcie budowania przyszłości58. Autorka 
uważa, że pozbawienie człowieka korzeni skutkuje odkształceniem jego czło-
wieczeństwa. W tym względzie dostrzec można w jej myśli zbieżności z ru-
chem radykalnej ortodoksji zapoczątkowanym przez Johna Milbanka59. Delsol, 
podobnie jak Milbank, utrzymuje, że kwestia chrześcijaństwa jest kwestią 
korzeni naszej kultury i w tym znaczeniu domaga się wyborów radykalnych. 
Ta radykalność, osadzenie na korzeniach (łac. radix – korzeń) nie oznacza 
jednak przyjęcia postawy muzealnego tradycjonalizmu. „Człowiek posiada 

57  D e l s o l, Esej o człowieku późnej nowoczesności, s. 208n.
58  Por. t a ż, Zmierzch uniwersalności, s. 303.
59  Szerzej na temat Milbanka i ruchu radykalnej ortodoksji zob. P. P o p i o ł e k, Herezja seku-

larności. Tropami myśli Johna Milbanka, Teologia Polityczna, Warszawa 2025. 

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



94

jednocześnie korzenie i skrzydła”60. Przeszłości nie powinno się odłączać od 
przyszłości, jeśli chce się wykluczyć ryzyko radykalnych totalitarystycznych 
utopii. Ponieważ chrześcijaństwo z jego koncepcją osoby jest korzeniem uni-
wersalnej kultury nowożytności, nie powinno ono nigdy zostać wymazane 
z ludzkiej pamięci61. Konserwatywny liberalizm Delsol, prowadzona przez nią 
obrona i promocja zasady pomocniczości, opowiedzenie się za humanizmem 
przeciw areligijnemu humanitaryzmowi62, w końcu idea europejskiej federacji 
państw szanująca ich odrębność63 zbiegają się tu w jedność, wskazując na 
swoje teologiczne korzenie. 

Jeśli Delsol w swojej wizji świata i życia społecznego opowiada się jedno-
cześnie za jednostką i wspólnotą, to jej postawa jest w dużej mierze pochodną 
chrześcijańskiego rozumienia rzeczywistości, ewangelicznego odkrycia osoby 
i jej wartości zarówno w wymiarze indywidualnym, jak i społecznym. Central-
na kwestia tej autorki – relacja osobowego, podmiotowego indywidualizmu 
i wspólnotowego uniwersalizmu – jest bowiem fundamentalnym tematem teo-
logii chrześcijańskiej. W Zmierzchu uniwersalności Delsol opisuje, w jaki spo-
sób kwestia ta nabierała w późnej nowoczesności cech dialektycznego sporu 
i doprowadziła do wyłonienia się totalitaryzmów oraz „wielu nowożytności”, 
które w imię uniwersalizmu przeciwstawiają się tak charakterystycznemu dla 
europejskiego ducha i osobiście cennemu dla niej samej indywidualizmowi64, 
rozumianemu w relacyjnych kategoriach personalistycznych. Ta współcze-
śnie tocząca się „wojna bogów” jest skutkiem zapomnienia i wyrzeczenia 
się chrześcijańskiej syntezy obu aspektów ludzkiego świata. Ta rezygnacja 
z chrześcijańskich korzeni, co Delsol pokazuje praktycznie w każdym swoim 
tekście, wynaturza wszystkie wielkiej wartości kultury zachodniej: zarówno 
jej indywidualizm, jak i uniwersalizm tego indywidualizmu. Kiedy indywi-
dualizm staje się ponowoczesną kulturą radykalnej emancypacji, coraz więk-
szej destrukcji ulegają społeczne więzi solidarności. Tym samym wykształca 
się „indywidualna samotność”, której państwa opiekuńcze potrafi ą zaradzić 
jedynie w wymiarze materialnym, nigdy zaś duchowym. Współczesnym spo-
łeczeństwom zagraża zatem nie tyle bieda, „ile rozpacz i wstręt do życia”65.

Jak już powiedziano, pomimo jednoznaczności swojej diagnozy w odnie-
sieniu do losu christianitas Delsol widzi przyszłość dla samego chrześcijaństwa. 
Ujmując rzecz dokładniej, można powiedzieć, że spogląda ona nieustannie 
na przyszłość zachodniej cywilizacji poprzez powrót do chrześcijańskich ko-

60  T a ż, Czym jest człowiek?, s. 238.
61  Por. t a ż, Zmierzch uniwersalności, s. 304.
62  Por. tamże, s. 24.
63  Por. tamże, s. 329.
64  Por. tamże, s. 29. 
65  Tamże, s. 328. 

Ks. Robert J. WOŹNIAK



95

rzeni. Przyszłość chrześcijaństwa i przyszłość Europy są ze sobą powiązane. 
Delsol delikatnie, subtelnie i nienachalnie wskazuje – co właśnie nazywam 
jej minimalną teologią – na konieczność powrotu do tych korzeni, sprawie-
dliwego historycznie uznania wartości Ewangelii dla życia społecznego i dla 
europejskiego sposobu myślenia, dla ducha kultury europejskiej66. Uznanie 
chrześcijańskich korzeni Zachodu jest istotne w przekraczaniu dręczącego całą 
nowożytność, szczególnie jej późną formę, nihilizmu. „Czas już przekroczyć 
nihilizm” – czyż to wezwanie nie oznacza subtelnego, choć jednoznacznego 
zaproszenia duchowo-myślowej formacji holistycznego neopoganizmu do 
ponownego zrozumienia wartości chrześcijaństwa? 

Mądrościowe fi lozofowanie Chantal Delsol, jej minimalna teologia, staje 
się tym samym ciekawą propozycją i wyzwaniem myślowym i to nie tylko dla 
zlaicyzowanej, wyrzekającej się korzeni współczesnej kultury, ale i dla samej 
teologii. Należy tu podkreślić zdecydowanie tę drugą, istotnie teologiczną 
perspektywę. Chrześcijańscy teolodzy powinni dogłębnie przyswoić sobie 
dzieło Delsol. Ma ona wiele do powiedzenia nie tylko apologetom, ale i tym 
z teologów, którzy zajmują się systematyką teologiczną – do tych zalicza się 
piszący te słowa. Analizy i diagnozy omawianej autorki pomagają dość do-
kładnie zrozumieć „znaki czasu” w całej ich historyczno-kulturowo-społecznej 
złożoności. Pomagają zrozumieć współczesnego adresata teologii, jego ducho-
we i myślowe środowisko życiowe. Zwracając baczną uwagę na dzieje idei 
teologicznych we współczesności, na dynamikę i logikę ich mutacji, nie tylko 
uczą hermeneutycznej ostrożności, ale sugerują konkretne założenia metodo-
logiczne, jakie współczesny teolog powinien uwzględnić w swojej pracy, aby 
nie była ona naiwnym, sterylnym i w konsekwencji bezowocnym wysiłkiem. 
Minimalna teologia Delsol może stać się tym samym jedną z ważnych skła-
dowych punktu wyjścia współczesnej refl eksji teologicznej. Autorka ta ma 
rzeczywiście coś ważnego do powiedzenia i to nie tylko na temat kondycji 
naszej kultury, polityki i w ogóle życia społecznego, ale także sposobu upra-
wiania teologii i zapewne także duszpasterstwa. 

Warto w tym miejscu przypomnieć mocne wezwanie, jakie Delsol skie-
rowała do środowisk akademickich i do Kościoła podczas uroczystości wrę-
czenia jej tytułu honorowego doktora Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego 
Jana Pawła II. Mówiła wtedy: „Jeżeli misja ma oznaczać podbój, możemy 
natychmiast odrzucić tę ambicję. Nie uratujemy świata chrześcijańskiego, 
albowiem nie mamy już w sobie pragnienia podboju i zrozumieliśmy zło do-
minacji. Będziemy jednak kontynuować historię chrześcijaństwa w ten oto 
sposób – w fi lozofi i, zastępując dogmatykę fenomenologią; w duszpasterstwie, 

66  Por. Ch. D e l s o l, L’Irrévérence. Essai sur l’esprit européen, Mame, Paris 1993. 

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



96

zastępując dogmatykę świadectwem”67. Zauważmy, że zrazu Delsol nie pro-
ponuje odstąpienia od dogmatu teologom, lecz fi lozofom. Mają oni zabrać się 
za fenomenologiczny opis rzeczywistości. Jednocześnie artykułuje, że dogmat 
powinien zostać pozostawiony również i przez duszpasterzy. W tekście tym 
ujawnia się jakiś resentyment autorki względem pojęcia dogmatu, który, jak 
można przypuszczać, rozumie ona dość wąsko i niewłaściwie jako formułę 
zniewalającą myślenie, zamykającą na rzeczywistość. Takie ujęcie dobrze 
pasuje do jej podkreślenia roli świadka – zamiast roli autorytetu. Okazuje się 
w tym dziedziczką Kantowskiego rozumienia Oświecenia. Dlatego też nie do-
strzega, że dogmat, autorytet i świadectwo mogą jednak współistnieć; co wię-
cej, że źródłowo jest autorytet formułą świadectwa, opiera się na świadectwie 
męczenników i jest próbą jego przechowania dla przyszłości. Należy przyznać 
przynajmniej częściowo, intuicyjnie rację Delsol w jej krytyce pustego, prze-
mocowego, skupionego na władzy rozumienia autorytetu. Ma ona słuszność 
również w tym, co pisze o świadectwie – to temat, do którego często powra-
ca. Bardzo podobną myśl wyraził przed laty Leszek Kołakowski, również na 
Katolickim Uniwersytecie Lubelskim, podczas pierwszego Kongresu Kultury 
Chrześcijańskiej, stwierdzając, że chrześcijaństwo przetrwa tak długo, jak dłu-
go będzie miało w sobie świadków, męczenników68. Można w tym usłyszeć 
echa teologii Pawła VI i jego podkreślenia roli świadectwa w ewangelizacji. 
W tym samym duchu Delsol przekonuje: „Jeśli nadal chcemy żywić szacunek 
dla naszego powołania misyjnego, to liczy się tutaj jedynie świadek, prosty, 
pokorny, zwyczajny, chcę powiedzieć: zwykły świadek. Nawracać powinien 
on jedynie poprzez swoją własną osobę, swoje własne postępowanie. Niech 
nie otwiera ust, przynajmniej na razie. O wiele za dużo już mówiliśmy i zbyt 
często  t y l k o  mówiliśmy. Potrzebujemy długiego okresu wstrzemięźliwości 
– mam na myśli wstrzemięźliwość od słów, od kazań. Pozwólmy ujrzeć, po-
zwólmy ukazać żywą postać dobrej nowiny”69. Waga świadka jest oczywista, 
jego postać przewija się zresztą praktycznie od samych początków eseistycznej 
działalności Delsol70. Czy jednak, jak sugeruje autorka, świadek powinien 
iść do świata zupełnie bez wyposażenia, jakie dostarcza żywa i szlachetna 
Tradycja ewangelizacji? Wszystko to, co Delsol oddziela (fenomenologia, 
dogmat, autorytet), może stanowić spójną całość. Diagnoza postawiona przez 
Delsol Katolickiemu Uniwersytetowi Lubelskiemu jest dość trudna do zaak-

67  T a ż, Misja i osoba świadka, w: Profesor Chantal Delsol, doktor honoris causa Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego, tłum. P. Matyaszewski, Wydawnictwo KUL, Lublin 2024, s. 71.

68  Zob. L. K o ł a k o w s k i, Czy już w po-chrześcijańskim czasie żyjemy?, w: tenże, „Kościół 
w krainie wolności” i inne pisma, Znak, Kraków 2011, s. 60-86.

69  D e l s o l, Misja i osoba świadka, s. 67n. 
70  Por. A. K i j e w s k a, Chantal Delsol – świadek naszych czasów, w: Profesor Chantal Delsol, 

doktor honoris causa Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, s. 41-63. 

Ks. Robert J. WOŹNIAK



97

ceptowania przez teologów, dowodzi bowiem pewnego rodzaju radykalizacji 
jej minimalnej teologii71. Jednocześnie jest ona konieczna do uwzględnienia 
przez teologów, którzy powinni dostrzec i zrozumieć, że niektóre z historycz-
nych dróg hermeneutyki dogmatu72, rozumienia ewangelizacji oraz natury 
i struktury Kościoła były błędne i muszą zostać skorygowane. W tym wzglę-
dzie świadectwo francuskiej fi lozof ma wiele do powiedzenia współczesnym 
teologom i ewangelizatorom (jeśli te postacie w ogóle powinno się odróżniać 
i rozłączać). 

Na koniec warto zauważyć, że minimalna teologia Delsol umiejętnie wska-
zuje na możliwość osiągnięcia prawdziwej symbiozy rozdzielonych niegdyś 
rozumu i wiary. Wykazuje chociażby, że zachodnia nowoczesność szeroko 
czerpała z teologicznych wynalazków chrześcijaństwa73. Pokazuje tym samym 
na własnym przykładzie, że nowoczesność nie musi obawiać się wiary i teolo-
gii, że w kontakcie z nimi może wiele zyskać, a być może nawet siebie ocalić. 
Dowodzi zatem ogromnej wagi społecznej przymierza fi lozofi i i teologii74, 
podpowiadając, że jest ono dzisiaj jeszcze możliwe oraz w jaki sposób może 
zostać zawarte. 

*

Zarysowana powyżej skrótowo zatroskana mądrościowa fi lozofi a Delsol 
zasługuje bez wątpienia na uwagę i szerokie docenienie. Delsol jest myślicie-
lem spójnym, integralnym, dojrzałym i kompletnym. Jej interdyscyplinarna 
wiedza, osobista odwaga i wrażliwość, sposób uprawiania refl eksji fi lozofi cz-
nej, pisarski styl, umiejętne posługiwanie się wieloma gatunkami literackimi, 
prostota i bezpośredniość przekazu, a także sympatia do czytelnika zasługują 
na podziw i próby naśladowania. Jest ona prawdziwym doktorem poszukiwa-
nia i odkrywania korzeni naszej kultury, doktorem wrażliwym na spójność jej 
różnych elementów i wymiarów, z całych sił pracującym nad odzyskaniem 

71  Zob. J. S z y m i k, Pani Profesor Chantal Delsol się myli, „Gość Niedzielny” (2004) 
nr 45, Gość Niedzielny, https://www.gosc.pl/doc/9034490.Pani-Profesor-Delsol-sie-myli; T. R o-
w i ń s k i, Kapitulacja Pani Chantal Delsol, Christianitas, https://christianitas.org/news/kapitula-
cja-profesor-delsol/; F. A d a m u s, „Zło” dominacji. Chantal Delsol chce końca cywilizacji chrze-
ścijańskiej... Dlaczego się myli?, 30 X 2024, PCh24, https://pch24.pl/zlo-dominacji-chantal-delsol-
chce-konca-cywilizacji-chrzescijanskiej-dlaczego-sie-myli/. 

72  Zob. np. R.J. W o ź n i a k, Praca nad dogmatem. Wybrane aspekty odnowy teologii dogma-
tycznej, WAM, Kraków 2022. 

73  Por. D e l s o l, Zmierzch uniwersalności, s. 189n.
74  W podobnym kierunku podąża Emmanuel Falque (zob. E. F a l q u e, Passer le Rubicon, 

Lessius, Bruxelles 2013).

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



98

tej, dzisiaj w dużej mierze utraconej, europejskiej organicznej jedności kul-
turowej.

Jeśli papierkiem lakmusowym dobrej fi lozofi i jest jej oddziaływanie spo-
łeczne, wymiar współcześnie szczególnie podkreślany i doceniany, to trzeba 
stwierdzić, iż w stylu myślenia Delsol elementy spekulatywne, teoretyczne 
i praktyczne stanowią organiczną i nierozdzielną całość. Teoria i praxis służą 
sobie i istnieją w niej dla siebie nawzajem. Zatroskana fi lozofi a Delsol nie traci 
przez swoje serdeczne zaangażowanie nic z oczekiwanych obiektywności, 
rygoru i systematyczności. Uniwersalistyczne myślenie dla prawdy staje się 
w jej mądrościowej fi lozofi i wybitnie praktyczne i otwarte na egzystencję 
współczesnego człowieka. 

Mądrościowy i zatroskany charakter fi lozofowania potwierdza dodatkowo 
rozmach i zdecydowanie interdyscyplinarny charakter wizji Delsol. Wskazu-
je on na chęć jednoczesnego uwzględnienia wielu perspektyw badawczych. 
Delsol jest wrażliwa na pluralizm spojrzeń, podejść i wizji świata, nie tracąc 
przy tym swojego własnego miejsca, z którego konsekwentnie podejmuje 
trudne i zobowiązujące zadanie myślenia. W jej tekstach odnajdziemy wątki: 
fi lozofi czne, teologiczne, religiologiczne, prawne; łączą się w nich ducho-
wość i socjologia; symbiotycznie współwystępują w nich polityka i nauka. 
We wszystkich dziedzinach i analizach zachowuje jednocześnie pożądany kry-
tyczny dystans, który w żaden sposób nie ma nic wspólnego z obojętnością 
i brakiem zaangażowania. Delsol zdecydowanie odcina się od nowoczesnej 
brutalizacji języka i wszędobylskiej taktyki ośmieszania75.

W końcu myśl Delsol rodzi się z fascynacji i obrony roli jednostki pojętej 
jako osoba istniejąca w relacjach. Cały wysiłek podjęty z wielkim profesjonali-
zmem zmierza do ocalenia jednostki i jej radykalnego bycia w relacjach, które 
ostatecznie tworzą solidarną, subsydiarną wspólnotę zdolną przekroczyć po-
nowoczesną, zrodzoną z rozczarowania i bólu, wyemancypowaną samotność. 
W tym względzie jej fi lozofi cznego świadectwa powinni wysłuchać wszyscy, 
szczególnie zaś ci, którym w szczególny sposób powierzono troskę o dobro 
wspólne, poczynając od fi lozofów i teologów, po kreujących rzeczywistość 
polityków i dziennikarzy. W istocie rzeczy – i stanowi to jeden z głównych 
powodów, dla których Delsol zasługuje na szerszą recepcję – nie tylko walczy 
ona o uniwersalizm, ale jest myślicielem uniwersalistycznym, zarówno co do 
treści, jak i formy swojego zatroskanego fi lozofowania. 

75  „Bronią, jakiej używa się do zmarginalizowania i, na ile to możliwe, zlikwidowania re-
ligii, jest ośmieszenie. Ta strategia wydaje się dzisiaj być szeroko wykorzystywana w różnych 
dyskursach i sytuacjach, staje się w pewien sposób tym samym uniwersalna”. D e l s o l, Kamienie 
węgielne, s. 287. 

Ks. Robert J. WOŹNIAK



99

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Adamus, Filip. „Zło” dominacji: Chantal Delsol chce końca cywilizacji chrze-
ścijańskiej...; Dlaczego się myli? October 30, 2024. PCh24, https://pch24.pl/
zlo-dominacji-chantal-delsol-chce-konca-cywilizacji-chrzescijanskiej-dlaczego-
sie-myli/.

Brague, Rémi. Curing Mad Truths: Medieval Wisdom for the Modern Age. Southband: 
University of Notre Dame Press, 2022.

Delsol, Chantal. Essai sur le pouvoir occidental: Démocratie et despotisme dans 
l’Antiquité. Paris: Presses Universitaires de France, 1985.

Delsol, Chantal. L’Irrévérence: Essai sur l’esprit européen. Paris: Mame, 1993.
Delsol, Chantal. Histoire des idées politiques de l’Europe centrale. Paris: Presses 

Universitaires de France, 1998.
Delsol, Chantal. La République: Une question française. Paris: Presses Universitaires 

de France, 2002.
Delsol, Chantal. Esej o człowieku późnej nowoczesności. Translated by Małgorzata 

Kowalska. Kraków: Znak, 2003.
Delsol, Chantal. Le souci contemporain. Paris: La Table Ronde, 2004.
Delsol, Chantal. Éloge de la singularité, essai sur la modernité tardive. Paris: La 

Table Ronde, 2000.
Delsol, Chantal. “La modernité contre l’homme intérieur.” La Nef,‎ April 4, 2008.
Delsol, Chantal. L’État subsidiaire: Ingérence et non-ingérence de l’État, le principe 

de subsidiarité aux fondements de l’histoire européenne. Paris: Éditions L’Har-
mattan, 2010.

Delsol, Chantal. Czym jest człowiek? Kurs antropologii dla niewtajemniczonych. 
Translated by Małgorzata Kowalska. Kraków: Znak, 2011.

Delsol, Chantal. Nienawiść do świata: Totalitaryzmy i ponowoczesność. Translated by 
Marek Chojnacki. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 2017.

Delsol, Chantal. Kamienie węgielne: Na czym nam zależy? Translated by Małgorzata 
Kowalska. Kraków: Znak, 2018.

Delsol, Chantal. Czas wyrzeczenia. Translated by Grażyna Majcher. Warszawa: Pań-
stwowy Instytut Wydawniczy, 2020.

Delsol, Chantal. Zmierzch uniwersalności: Postmodernistyczny Zachód i jego oponen-
ci, globalny konfl ikt paradygmatów. Translated by Krystyna Belaid. Warszawa: 
Instytut Wydawniczy Pax, 2022.

Delsol, Chantal. Koniec świata chrześcijańskiego: Inwersja normatywna i nowa era. 
Translated by Piotr Napiwodzki. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2023.

Delsol, Chantal. “Misja i osoba świadka.” In Profesor Chantal Delsol, doktor honoris 
causa Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego. Translated by Paweł Matyaszew-
ski. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2024. 

Falque, Emmanuel. Passer le Rubicon. Bruxelles: Lessius 2013.

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



100

Guardini, Romano. “Koniec czasów nowożytnych.” “Świat i osoba.” “Wolność, łaska, 
los.” Translated by Maria Turowicz and Zofi a Włodkowa. Kraków: Wydawnictwo 
Znak, 1969.

Hall, Lauren K., and Paul Seaton, eds. Lucid Mind, Intrepid Spirit: Essays on the 
Thought of Chantal Delsol. Lanham: Lexington Books, 2011.

Kant, Immanuel. “Prolegomena do wszelkiej przyszłej metafi zyki, która ma wystąpić 
jako nauka.” Translated by Tomasz Kupś. In Immanuel Kant. Dzieła zebrane. 
Vol. 3. Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2012.

Kołakowski, Leszek. “Czy już w po-chrześcijańskim czasie żyjemy?” In Kołakowski, 
“Kościół w krainie wolności” i inne pisma. Kraków: Znak, 2011.

Lesueur, Jean-Thomas, ed. Le souci de l’homme et du monde: Autour de l’oeuvre de 
Chantal Delsol. Paris: Cerf, 2024.

Nietzsche, Friedrich. Wola mocy. Translated by Konrad Drzewiecki and Stefan Frycz. 
Warszawa: Wydawnictwo bis, 1993. 

Nietzsche, Friedrich. Wiedza radosna. Translated by Leopold Staff. Kraków: Wydaw-
nictwo Zielona Sowa, Kraków 2003. 

O jednostce godnej i niepodległej: Z Chantal Delsol rozmawiał Marcin Darmas. Teo-
logia Polityczna. https://teologiapolityczna.pl/o-jednostce-godnej-i-niepodleglej-
przeczytaj-rozmowe-z-chantal-delsol-tpct-22-.

Popiołek, Piotr. Herezja sekularności: Tropami myśli Johna Milbanka: Warszawa: 
Teologia Polityczna, 2025.

Ratzinger, Joseph. Wiara i przyszłość. Translated by Jarosław Merecki. Kraków: Wy-
dawnictwo Salwator, 2007.

Rowiński, Tomasz. Kapitulacja Pani Chantal Delsol. Christianitas. https://christiani-
tas.org/news/kapitulacja-profesor-delsol/.

Stawiszyński, Tomasz. “Chrześcijańska konserwatywna fi lozofka ogłasza koniec 
chrześcijańskiego świata.” Tygodnik Powszechny, no. 25 (2023). Tygodnik Po-
wszechny, https://www.tygodnikpowszechny.pl/chrzescijanska-konserwatywna-
fi lozofka-oglasza-koniec-chrzescijanskiego-swiata-183631.

Szymik, Jerzy. “Pani Profesor Chantal Delsol się myli.” Gość Niedzielny, no. 45 
(2004). Gość Niedzielny, https://www.gosc.pl/doc/9034490.Pani-Profesor-Delsol-
sie-myli.

Teodoret z Cyru. Leczenie chorób hellenizmu. Translated by Stanisław Kalinkowski. 
Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1981.

Trueman, Carl R. The Rise and Triumph of the Modern Self: Cultural Amnesia, 
Expressive Individualism, and the Road to Sexual Revolution. Wheaton: Cros-
sway Books, 2020.

Vries, Hent de. Minimal Theologies: Critiques of Secular Reason in Adorno and 
Levinas. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2019.

Woźniak, Robert J. Przyszłość, teologia, społeczeństwo. Kraków: Wydawnictwo 
WAM, 2007.

Woźniak, Robert J. Praca nad dogmatem: Wybrane aspekty odnowy teologii dogma-
tycznej. Kraków: Wydwnictwo WAM, 2022. 

Ks. Robert J. WOŹNIAK



101

ABSTRAKT / ABSTRACT

Ks. Robert J. WOŹNIAK – Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a. Próba syntezy
DOI 10.12887/38-2025-3-151-07

Niniejszy artykuł poświęcony jest syntetycznej prezentacji głównych linii dzia-
łalności intelektualnej Chantal Delsol. Ta francuska historyk idei i myślicielka 
należy do ścisłego grona bacznych obserwatorów przemian zachodzących 
współcześnie w kulturze i życiu społecznym. Jej dorobek zawiera nie tylko 
opis sytuacji, ale także cenne sugestie dotyczące przyszłości zachodniej cywi-
lizacji, zbudowanej i opartej na chrześcijaństwie. Delsol dostrzega wyraźnie, że 
kultura chrześcijańska i jej kulturowy produkt w postaci cywilizacji zachodniej 
przeżywają obecnie dziejowy moment kryzysu. Delsol nie tylko opisuje, jak 
doszło do tego kryzysu, ale także proponuje konkretną postawę wobec niego. 
Broni zdecydowanie demokracji i roli jednostki w niej, nie rezygnując w ni-
czym z dążenia do uniwersalności. Jest zdecydowanym adwokatem prawdy, 
jej roli i miejsca w życiu społecznym i indywidualnym. Jej analizy pozostają 
punktem odniesienia dla nauk o kulturze, socjologii, fi lozofi i, teologii, a nawet 
dla duszpasterstwa. W społeczeństwie naznaczonym sceptycyzmem i prag-
matyzmem Delsol pozostaje fi lozofem zatroskanym, promującym myślenie 
i działanie w stylu mądrościowym, łączącym dane historyczne, spekulację oraz 
praktyczne działanie.

Słowa kluczowe: Chantal Delsol, sekularyzacja, fi lozofi a, kultura, indywidu-
alizm, uniwersalizm.

Kontakt: Wydział Teologii, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, 
ul. Kanonicza 25, 21-002 Kraków
E-mail: robert.wozniak@upjp2.edu.pl
ORCID 0000-0003-3419-1514

Fr. Robert J. WOŹNIAK, Chantal Delsol and Her Sapiential Philosophy: An Attempt 
at a Synthesis

DOI 10.12887/38-2025-3-151-07

The following article presents a synthetic overview of the main aspects of 
Chantal Delsol’s intellectual activity. This French historian of ideas and thinker 
belongs to a close circle of keen observers of the changes taking place in culture 
and social life today. Her body of work includes not only a description of the 
situation, but also valuable suggestions for the future of Western civilization, 
built and based on Christianity. Delsol sees clearly that Christian culture and its 
cultural product, in the form of Western civilization, are currently experienc-
ing their historic moment of crisis. Delsol not only describes how this crisis 
occurred but also proposes a concrete attitude toward it. She strongly defends 
democracy and the role of the individual in it without abandoning in any way 

Chantal Delsol i jej mądrościowa fi lozofi a



102

the quest for universality. She is a strong advocate for truth, its role and place in 
social and individual life. Her analyses remain a point of reference for cultural 
studies, sociology, philosophy, theology, and even pastoral care. In a society 
marked by skepticism and pragmatism, Delsol remains a concerned philoso-
pher, promoting wisdom-oriented thinking and action, combining historical 
data, speculation, and practical action.

Keywords: Chantal Delsol, secularization, philosophy, culture, individualism, 
universalism.

Contact: Faculty of Theology, The Pontifi cal University of John Paul II in 
Kraków, ul. Kanonicza 25, 31-002 Cracow, Poland
E-mail: robert.wozniak@upjp2.edu.pl
ORCID 0000-0003-3419-1514

Ks. Robert J. WOŹNIAK



103

Jarosław JĘCZEŃ*

JOHN PAUL II’S THEOLOGY OF THE BODY
REREAD IN THE DIGITAL WORLD

Digital anthropology provided by AI systems is not necessarily opposed to the 
anthropology worked out by Wojtyła or the theology of the body developed against 
it; on the contrary, it can become one of the tools used in the search for answers to 
the question: Who is the human being, and who should the human being become? 
Digital anthropology can follow the example of Wojtyła’s anthropology and thus 
be more formative than demonstrative.

Olga Tokarczuk, the Polish psychologist and writer who was awarded the 
2018 Nobel Prize in Literature, once wrote, “Whatever happens to you, happens 
to me.”1 This very thought of a person representing the liberal-atheistic trend 
resonates with the words of the Christian philosopher and theologian Karol 
Wojtyła: “For I do not have another access to the other man as an ‘I’ except 
through my own ‘I.’”2 Not only are these two thoughts separated by forty years, 
but above all, they are also divided by the adopted methodology of the percep-
tion of human beings, often obscured by ideological, cultural, and religious 
preferences, sometimes simply by emotions, stereotypes, and the obsession 
with personal subjectivity.3 Today, human vision is also determined by access 
to new technologies, including artifi cial intelligence. Classical anthropology 
has increasingly become dependent on digital anthropology, which is how mod-
ern man uses new technologies and, therefore, what views man thus develops. 
Man’s history is the history of man’s pursuit of himself (Homo quaerens), or 
more precisely, the story of man searching for himself (Homo quaerens se 

* Ks. dr hab. Jarosław Jęczeń – Katedra Nauk o Rodzinie, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana 
Pawła II, e-mail: jaroslaw.jeczen@kul.pl, ORCID 0000-0002-1825-0345 [pełna nota o Autorze na 
końcu numeru].

1  Olga  T o k a r c z u k, “Maski zwierząt,” Krytyka Polityczna, no. 15 (2008): https://krytyka-
polityczna.pl/kultura/maski-zwierzat/.

2  Karol  W o j t y ł a, “Participation and Alienation,” in Karol Wojtyła, “Person and Act” and 
Related Essays, eds. Antonio López et al., trans. Grzegorz Ignatik (Washinghton, D.C.: The Catholic 
University of America Press, 2021), 523.

3  See Deborah  S a v a g e, “When the Starting Place is Lived Experience: The Pastoral and 
Therapeutic Implications of John Paul II’s Account of the Person,” Christian Bioethics Journal: 
Non-Ecumenical Studies in Medical Morality 26, no. 3 (2020): 269–97.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 103-118

DOI 10.12887/38-2025-3-151-08



104

ipsum). In the past, questions about man have always aroused controversy and 
will probably always give rise to different answers, which does not mean that 
access to knowing the truth about man is denied. Although there is a plethora 
of views, still there is and must be a platform for discussion about man, be-
cause every “man is in a sense an eyewitness of himself, his humanity, and 
his person”4. This is the irreducible in man; on this level, we can reach what 
seems to differentiate, yet this is what unites us. 

The intention of the author of this article is not to recall and explain what 
the theology of the body is, as presented during John Paul II’s pontifi cate 
(previously systematically taught by him at the Catholic University of Lublin). 
Such a presentation has been made available in scholarly literature, media 
discussions, and in the teaching of the Roman Catholic Church many times 
since the world fi rst heard refl ections on the holistic vision of man (both male 
and female), man’s origins, history, and destiny. It is worth recalling that Pope 
John Paul II’s theology of the body was expressed in a series of a hundred and 
twenty-nine general audiences given by the Pope between September 1979 and 
November 1984. Grounded in biblical revelation, this vast refl ection on the 
human person encompasses topics like sexuality, creation, redemption, eternal 
life, marriage, celibacy, and Christian morality. The essential point is this: By 
refl ecting on sexual differences—male and female, and our desire for union 
with opposite sex—we discover the most profound reality of human identity, 
and we even penetrate to the mystery of the trinitarian God5. Man and Woman 
He Created Them: A Theology of the Body6 is a multi-faceted and philosophi-
cally dense work. Still, the central themes John Paul II is concerned with are 
the personal experiences found within existence and sexual embodiment, the 
metaphysical structure of these specifi c experiences, and the proper ethical 
view of Christian marriage, love, and sexuality in light of both his personalist 
phenomenology and Thomistic metaphysics.7

In the 1960s and 1970s, the thesis that one’s body reveals our identity 
and that one’s gender is a gift from the Creator bestowed from the moment of 
conception sparked much controversy. Additionally, during the sexual revolu-

4  Karol W o j t y ł a, “Subjectivity and the Irreducible in Man,” in Wojtyła, “Person and Act” 
and Related Essays, 542.

5  See Teresa  P i r o l a, “Theology of the Body,” Landmarks, no. 23 (2000): https://teresapirola.
net/fi les/landmarks/LM23.pdf.

6  See  J o h n  P a u l II, Man and Woman He Created Them: A Theology of the Body, trans. 
Michael Waldstein (Boston: Pauline Books and Media, 2006).

7  See Mitchell  J o h a n s s o n, “John Paul II’s Theology of the Body: The Human Person, Self-
gift, and the Sacramental Dimension of Human Love” (dissertation submitted in partial fulfi lment 
of the requirements for Graduation with Honors from the South Carolina Honors College, 2019), 
Scholar Commons: University Libraries; University of South Carolina, https://scholarcommons.
sc.edu/libraries_award/3/, 5.

Jarosław JĘCZEŃ



105

tion, the opinion that the body is a “sacrament” of the person was perceived as 
highly conservative. John Paul II explained that the body can make visible what 
is invisible, spiritual and divine; thus, in his Letter to Families,8 he emphasized 
that the body cannot be reduced to the dimensions of pure matter, as the body 
is spiritualized. The body has not been created to be shaped, manipulated, or 
mutilated. Masculinity and femininity are not cultural inventions but have their 
own destiny: marriage and parenthood9. This happened many years before to-
day’s gender theory proponents successfully purport that a person’s true identity 
is not determined by her body.10 However, today, John Paul II’s theology of 
the body gains increased understanding in the circles that reliably analyze the 
methodology developed by the philosopher Karol Wojtyła at the Catholic Uni-
versity of Lublin and consistently implemented by the theologian John Paul II. 
John Paul II did not begin by explaining what a person should do, but who she 
really is. The answer to this question is a fundamental assumption of Wojtyła’s 
phenomenological-Thomistic anthropology. The second question, one of the 
ethical-existential nature, is the following: Who should man become and what 
is man called to do? People will know how to live, what love, marriage, and 
sexuality are, when they are aware of who they are, when they discover that they 
are called to be a person, and how to fulfi l this calling. Today, even ChatGPT 
makes a favorable reference to John Paul II’s theology of the body, but artifi cial 
intelligence will also provide us with abundant information that contradicts this 
theology. Artifi cial intelligence, as is the case also in many other areas of life, 
can bring us closer to the truth about man or, conversely, distance us from the 
truth. The fact is that AI, which is a collection of different views or worldviews 
about humans, is becoming the primary vehicle of the transmission of culture, 
science, religion, and faith.11 As a result, digital anthropology is a research fi eld 
where a dispute about humans, a “war of views,” is continued.

Wojtyła’s anthropology is “a philosophical and theological anthropology 
that is meant to compete in the modern philosophical arena, which John Paul II
saw as a great and important contest surrounding the fundamental questions 
regarding the essence of man. What is at stake for John Paul II is much more 
than systematizing church doctrine on marriage and human sexuality, but he is 

8  See Letter to Families from Pope John Paul II Gratissimam Sane, The Holy See, https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/en/letters/1994/documents/hf_ jp-ii_let_02021994_families.html.

9  See Jason  E v e r t, Theology of the Body in One Hour (n.p.: Totus Tuus Press, 2017), EPUB. 
See also Beth  Z a g r o b e l n y  L o f g r e n, “The Ontological Priority of Being a Body,” Journal 
of Moral Theology 9, no. 1 (2020): 153–67.

10  See E v e r t, Theology of the Body in One Hour.
11  See Francisco O s o r i o, “Proposal for Mass Media Anthropology,” in Media Anthropol-

ogy, eds. Eric W. Rothenbuhler and Mihai Coman (Thousand Oaks, London and New Delhi: Sage 
Publications, 2005), 43.

John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World



106

concerned with positively responding to the particular worldviews that outline 
a particular metaphysics of personhood and, therefore, of the entire natural 
order.”12

Digital anthropology provided by AI systems is not necessarily opposed 
to the anthropology worked out by Wojtyła or the theology of the body de-
veloped against it; on the contrary, it can become one of the tools used in the 
search for answers to the question: Who is the human being, and who should 
the human being become? Digital anthropology can follow the example of 
Wojtyła’s anthropology and thus be more formative than demonstrative.13 The 
article aims to point out the key to a new reading of John Paul II’s theology of 
the body or, even more, to discover the truth about man in every era, includ-
ing the digital era. The research question, therefore, is how to reinterpret what 
initially divided us but what can unite us today in a common search for the 
truth through self-insight. As it is stated in the article’s title, this goal may be 
reached by a rereading of John Paul II’s theology of the body, which will be 
done here for a reason—this theology can be reread, rediscovered, and even 
considered as pioneering. Such was the case of the writer David Herbert Law-
rence (1885–1930), whose reputation has been contested. Though the Pope 
and Lawrence do differ on some points, they do not differ substantially in their 
philosophical stances regarding the mind/body relationship or the absolute 
necessity of full reciprocity in sexual intercourse. Lawrence had made a clean 
break with Christianity. But as some of his late essays extol the virtues of the 
Catholic Church’s development of the sacrament of marriage, Lawrence might 
not have been surprised to see how thoroughly his thoughts on sex and mar-
riage align with those of the late Pope.14

It turns out that people of different eras and views can be close to the truth. 
How is this accomplished?

EXPERIENCE: A SELF-INSIGHT

The modern obsession with personal “subjectivity” has contributed sub-
stantially to our public and private quandaries, including subjectivism and its 

12  See  J o h a n s s o n, “John Paul II’s Theology of the Body: The Human Person, Self-gift, and 
the Sacramental Dimension of Human Love,” 9.

13  See Leah Claire  P e r r a u l t, “The Formative Anthropology of Pope John Paul II in 
the Theology of the Body” (dissertation submitted to the Faculty of Theology at the University of 
St. Michael’s College and the Department of Pastoral Theology of the Toronto School of Theology 
in partial fulfi lment of the requirements for the degree of Master of Arts in Theology awarded by 
the University of St. Michael’s College, 2009), 7.

14  See N. S.  B o o n e, “D. H. Lawrence’s Theology of the Body: Intersections with John Paul II’s
Man and Woman He Created Them,” Religion and the Art 18, no. 4 (2014): 498.

Jarosław JĘCZEŃ



107

well-known twin, relativism, as well as the elevated status now afforded any 
individual point of view, no matter how ill informed. All this has resulted in 
the widespread view that the only “truth” that exists is the “truth” of one’s own 
experience. Claims about the existence of universal truth or an objective moral 
order often cannot fi nd a foothold when confronted with the argument that such 
realities do not resonate with a particular individual’s personal “experience.”15 
Thus, Cardinal Angelo Scola calls the human experience the genuine and real 
cross of philosophy and theology of all time.16

Also according to Wojtyła, lived experience is precisely the starting point 
in the search for the universal truth about man. This is the experience of the 
world and, at the same time, of oneself in the world—through contrast with 
it. This experience, this insight, precedes the view of both the world and man, 
precedes all worldviews.17 Insight into and experience of oneself, here called 
self-awareness, go hand in hand with the contrasting awareness of the world. 
In a direct experience, man sees that, as a subject who remains in an unmedi-
ated contact with an actually existing world of objects, he is distinct from the 
world and absolutely irreducible to what is—and what can be—the object of 
his cognitive acts and what is itself incapable of such acts. What makes man 
different from the world of objects simultaneously distinguishes him from 
that world. It makes him separate and simultaneously makes him experience 
himself as infi nitely transcending the world. As a separate being, he fi nds his 
nature different and higher than that of the objects that surround him. There-
fore, his existence is marked by ontological aloneness and loneliness, and 
yet it is precisely due to this loneliness that he remains himself. Such is the 
starting point of and the basis for man’s further insights into himself and for 
his further refl ection on his being.18 For Karol Wojtyła, the direct, exclusive 
and personal cognitive contact of man with himself is the starting point of 

15  See  S a v a g e, “When the Starting Place is Lived Experience: The Pastoral and Therapeutic 
Implications of John Paul II’s Account of the Person.”

16  See Angelo S c o l a, L’esperienza elementare: La vena profonda del magistero di Giovanni 
Paolo II, Bologna: Marietti 1820, 2003.

17  “Self-insight is that which lies at the roots of what Bell and Leite ... describe as experiential 
self-understanding, a process of increasing articulate awareness of one’s psychic life. So conceived, 
self-insight has four key characteristics: (1) it is distinct from merely intellectual self-knowledge, 
(2) it arises directly out of fi rst-person experience, (3) it encompasses a lived perspective, and (4) it 
often requires the overcoming of resistance.” Michael T.  M i c h a e l, “Self-insight.” The Interna-
tional Journal of Psychoanalysis 100, no. 4 (2019): 693–710 (abstract). See also Daniel  B e l l and 
Abe  L e i t e, “Experiential Self-understanding,” The International Journal of Psychoanalysis 97, 
no. 2 (2016): 305–32. 

18  See Tadeusz  S t y c z e ń, “Być sobą to przekraczać siebie – o antropologii Karola Wojtyły: 
Posłowie,” in Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne (Lublin: Wydawnictwo 
Towarzystwa Naukowego KUL, 1994), 496.

John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World



108

anthropology, the only source of the knowledge of man and the only basis for 
recognizing it as valid. “The experience of everything that exists outside man 
is always linked with some experience of man himself, and man never experi-
ences something outside himself without in some way experiencing himself 
in this experience.”19 Anthropology—according to the Kraków–Lublin phi-
losopher and theologian—has its own source “in a just the right experience.”20 
Wojtyła’s concept is that of actual experience, which expresses his “sober 
empiricism.”21

Man is the subject of experience and, at the same time, the object of experi-
ence. On the one hand, cognition of the external world happens in man; on the 
other hand, the subject recognizes himself as someone who exists in the world, 
understanding himself as a human being, i.e., as one of the beings of the world.22 
We refer to inner and external experience, although the experience itself is 
deeply homogeneous. “The external experience enlightens the internal experi-
ence and is enlightened by it. So also the experience which I have of the other 
man clarifi es that which I have of myself and is also illuminated by it”23.

Wojtyła says: I have no other access to another person as “I” except through 
my “I” (I choose within myself, affi rm her, accept her).24 And then: By discover-
ing myself within myself, I discover the truth about everyone else within myself, 
I simply discover everyone else within myself.25 By being bound by the normative 
power of this truth, the person thus falls into the “ambush” of the truth about any 
other person: from then on, the person is unable to deny or disrespect it without 
disrespecting the truth about herself, without disregarding herself and others. 
What I deserve, the other person deserves, too. I owe the same to the other.

Man’s experience in the world conceived this way precedes any theory of 
either man or the world; it is the exclusive source for constructing the theory of 
man, anthropology, and the exclusive basis of its legitimacy. At its starting point, 
anthropology is epistemologically independent of any philosophical system and 

19  Karol W o j t y ł a, “Pre-1969 Synopsis and Fragments,” in Wojtyła, “Person and Act” and Re-
lated Essays, 44. See also “Person and Act,” in Wojtyła, “Person and Act” and Related Essays, 95.

20  Jerzy  K r z a n o w s k i, “The Concept of the Personal and Axiological Experience in the 
Philosophy of K. Wojtyła—John Paul II: A Starting Point of Philosophocal Anthropology,” The 
Person and the Challenges 11, no. 2 (2021): 14.

21  Karol  W o j t y ł a, “The Problem of Experience in Ethics,” in Karol Wojtyła, Person and 
Community: Selected Essays, trans. Theresa Sandok (New York: Peter Lang, 1993), 108.

22  See Rocco  B u t t i g l i o n e, Karol Wojtyła: The Thought of the Man Who Became Pope, 
trans. Paolo Guietti and Francesca Murphy (Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Com-
pany, 2009), EPUB (Chapter “Experience”).

23  See ibidem.
24  See Karol  W o j t y ł a, “Participation and Alienation,” 523.
25  See  S t y c z e ń, “Być sobą to przekraczać siebie – o antropologii Karola Wojtyły: Posło-

wie,” 507.

Jarosław JĘCZEŃ



109

it is methodologically autonomous. This also means that, in principle, all people 
can meet on the plane of human experience, regardless of the philosophical 
or religious views they profess.26 Wojtyła’s 1969 study Person and Act exem-
plifi es the construction of anthropology on such an experimental basis, where 
everything originates: both as the source of information and as the basis of the 
information validity, in direct cognitive contact with the reality of “I act” in op-
position to “something is happening inside me.”27 “This study will concern the 
act that reveals the person; it will be a study of the person through the act. For 
such is the nature of the correlation inhering in experience, in the fact ‘man acts’: 
the act constitutes a particular moment of revealing the person.... We experience 
that man is a person, and we are convinced of this because he performs acts.”28

By performing acts, a person experiences herself, who she is: her self-
insight (a dynamic structure of cognition29) gives rise to the view.

INSIGHT AND VIEW

Introducing the dichotomy between “insight” and “view” is the author’s 
deliberate methodological measure intended to enable dialogue and a rereading 
of John Paul II’s theology of the body in a world which is, on the one hand, 
united (in its digital aspect) and, on the other, divided in the pursuit of the truth 
about man. The dichotomy between the aforementioned concepts may seem 
intuitive or even metaphorical to the readers.30 Still, the author aims to remain 
within Karol Wojtyła’s thought and propose “insight” as a hermeneutical prin-
ciple. For Wojtyła, initially, experience alone counts, as does insight; this is the 
experience of the world and, at the same time, of oneself in the world, through 
contrast. This insight into oneself, known as self-awareness, goes hand in 
hand with world-awareness. Therefore, in Wojtyła’s anthropology, the source 
of the knowledge about man is the direct, personal cognitive contact that man 
has with himself, which co-occurs with his direct cognitive contact with the 
existing and surrounding world. Man’s experience in the world conceived this 
way precedes any theory of either man of the world.31 

26  See ibidem, 496–97.
27  See ibidem, 498.
28  W o j t y ł a, “Person and Act,” 104.
29  See Monika  W a l c z a k, “Wgląd jako element dynamicznej struktury poznania,” Analiza 

i Egzystencja, no. 9  (2009): 105–9.
30  See Stanisław  G r y g i e l, “Hermeneutyka czynu oraz nowy model świadomości,” Analecta 

Cracoviensia 5–6 (1973–1974): 139–51.
31  See  S t y c z e ń, “Być sobą to przekraczać siebie – o antropologii Karola Wojtyły: Posło-

wie,” 496.

John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World



110

However, we can critically examine this approach and ask whether an-
thropology built in this way may be limited to merely random information 
about humans drawn from experience. Such “chaos” is prevented by questions 
prompted and provoked by experiences and insights. In light of the questions, 
“experience data” (data) turns into “data to be explained” (explananda). The 
process of explaining the data of experience, therefore, involves logic, espe-
cially the logic of reduction, with its function of data ordering. Thus, based on 
the data of human experience (juxta-positio), the system is emerging (com-
positio), and a theory is created, a science about man, i.e., anthropology, which 
unites experience and logic.32

What distinguishes “insight” from “view” to such an extent that the di-
chotomy between these categories seems intuitive? Does Wojtyła, through 
this division, refer to some anthropological system, or does he build his own 
system? Wojtyła perceives his role as that of a midwife who wants to enable 
every person to discover self-knowledge and uncover the truth about herself 
within herself; in this way he wishes to prepare the person to choose the truth 
about herself, that is, to make her perform the act through which she is, in 
a sense, born as a human being, transcending herself by her choice of the truth 
about her. Wojtyła believes that anthropology must go beyond fi nding out the 
truth about man. Indeed, it reaches its ultimate goal in anthropo-praxis, that 
is, in man acknowledging and adopting in his life the truth about himself. 
Self-cognition and self-choice are the essence of insight. Man recognizes the 
truth about himself and simultaneously, with an act of free choice, affi rms 
this truth. The moment of man’s affi rmation of truth is what distinguishes an 
insight from a view. Moreover, no one is capable of making an insight (a self-
acknowledged self-cognitive act) for another person; one can merely become 
an “intellectual midwife,” i.e., help another person in her acknowledgement 
of the truth about herself.33

Recalling such an “anthropological procedure” in this article is not intended 
to provide a critical refl ection on digital modernity, but rather to propose a new, 
timeless (not only theological, but rather interdisciplinary) hermeneutics of 
man as a person.34 Interdisciplinarity offers a platform for scientifi c and social 
dialogue. The author recognizes the need for methodological refl ection not 
only in the fi eld of classical anthropology, but also in that of digital anthropol-

32  See ibidem, 499–500.
33  See ibidem, 500.
34  See Grzegorz  B a r t h, Hermeneutyka osoby (Lublin: Wydawnictwo KUL, 2013), 79–125. 

See also Czesław S.  B a r t n i k, Review of Grzegorz Barth’s Hermeneutyka osoby (Lublin: Wy-
dawnictwo KUL, 2013), Roczniki Teologiczne 61, no. 2. (2014): 217–20. 

Jarosław JĘCZEŃ



111

ogy, a subdiscipline of cultural anthropology,35 or the cultural anthropology of 
human embodiment.

FREEDOM AND TRUTH: THE VIEW

While a recognition of the person’s primacy results from her confronta-
tion with nature, which our earlier analysis of Karol Wojtyła’s thought dem-
onstrates, the foundations of this primacy must be sought within her. While 
analyzing who the person is, we need to consider not only her primacy, or 
her relationship to the world of objects, but also, and above all, her interior, 
which is where the source of all her acts lies. It is here that we fi nd the person’s 
rationality (her allegiance to truth) and her freedom as the ultimate grounding 
for her actions. Reason and freedom are the person’s essential faculties which 
provide the natural basis for her dignity. What must not be overlooked is that 
the goal of the person’s life is by no means simply partaking of technology, 
artifi cial intelligence, civilization or even culture; rather, she is to act by virtue 
of her intrinsic fi nality, while all the technological advances and culture are to 
help her reach this objective. The ultimate goal any human person is to attain 
in her life is to follow truth and good and to achieve self-fulfi llment by way 
of performing good acts in her relationships with others. Human persons are 
relational and dialogical beings, through which they fulfi l themselves, real-
ize themselves, reveal and manifest themselves in relation to other people by 
creating personal communities, which Wojtyła, in reference to marriage and 
family, calls communio personarum (personal communion).36 The selfl ess gift 
of oneself, being “for the other” lies at the basis of this community. A reference 
to the gift of self is frequently found in John Paul II’s theology of the body.37

Freedom and truth are two values that people constantly refer to in their 
statements, where they identify truth with their own views; freedom is a funda-
mental ontological property of man, rooted in him as the power to choose and 
decide (the will). The “I want” (not “I feel like”) experience is present in the 
“I may—I need not” experience between “I may” and “I need not.”38 Wojtyła 
claims that man’s sensitivity and his desire for true good is to be found at the 
foundations of his volition. The dynamism of the will is assigned to the truth, 

35  See Piotr  Z a w o j s k i, Cyberkultura: Syntopia sztuki, nauki i technologii (Katowice: Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2018), 113, 170, 229.

36  See Karol  W o j t y ł a, “The Family as a Community of Persons,” in Wojtyła, Person and 
Community: Selected Essays, 315–27; Karol  W o j t y ł a, “Parenthood as a Community of Persons,” 
in Wojtyła, Person and Community: Selected Essays, 329–42.

37  See J o h n P a u l II, Gratissimam Sane, Section 6. 
38  See W o j t y ł a, “Person and Act,” 203–204.

John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World



112

it is dependent on the truth. For human freedom is not accomplished in bypass-
ing truth, but it fi nds its fulfi lment by the person’s realization and surrender to 
truth. The dependence upon truth marks out the borderlines of the autonomy 
appropriate to the human person. Wojtyła writes that “freedom belongs to the 
human person not as pure independence but as self-dependence, which entails 
dependence on truth.”39 Freedom constitutes the person’s spiritual dynamism 
and indicates the dynamics of the person’s fulfi lment in the ethical sense. The 
person fulfi ls herself as a person through a morally good act, and, one can say, 
that through a morally evil act, the person does not fulfi ll herself as a person. 
The dividing line, the opposition between good and evil as a moral value and 
its counter-value, comes down to truth, and consequently, the dividing line 
in debates and in the practice of life comes down to the views. Man remains 
himself only and solely thanks to the truth which has been recognized and 
accepted by him with an act of his will as his own. We manifest the truth to 
ourselves through our own cognitive acts, in our experience, by looking into 
ourselves. And then the truth becomes a moral imperative for us, and thus even 
a moral auto-imperative. Having recognized any truth, man falls into a kind 
of ambush of its normative power and can remain himself, and remain on his 
own side, only when he declares himself as being on the side of truth as its 
witness, spokesman, and guarantor, even if, for this purpose, he must reach 
out of himself.40 In the Sign of Contradiction,41 the person–truth relation is 
summed up by Wojtyła in the following way: “Thus it is truth that makes man 
what he is. His relationship with truth is the deciding factor in his human nature 
(humanum) and it constitutes his dignity as a person.”42 “The dignity proper 
to man, the dignity that is held out to him both as a gift and as something to 
be striven for, is inextricably bound up with truth.”43 In any debate (including 
the debate on John Paul II’s theology of the body), the dignity of the human 
person and respect for the truth (for opinions, views) are the starting point, but 
the objective of any debate is that the ones who participate in it can encounter 
each other on the plane of what we have termed as “insight,” on the plane of 
experience, or what Wojtyła called “the irreducible.”44 Only by looking into 
ourselves can we begin to follow the path towards the views we share, towards 
the truth about who man is and what man has been destined for. It is only in 
an insight into ourselves that the path originates towards our shared beliefs, 

39  Ibidem, 257.
40  See  S t y c z e ń, “Być sobą to przekraczać siebie – o antropologii Karola Wojtyły: Posło-

wie,” 494.
41  See Karol  W o j t y ł a, Sign of Contradiction (New York: The Seabury Press, 1979).
42  Ibidem, 119.
43  Ibidem.
44  See W o j t y ł a, “Subjectivity and the Irreducible in Man,” 536–37.

Jarosław JĘCZEŃ



113

towards the truth about who man is and about his fi nal destiny. This aspiration 
for truth, reaching out towards truth, is man’s primary task, because it is truth 
that constitutes him. It is in this context that Wojtyła refers to transcendence 
and calls it “the second name of the person.”45

DIGITAL ANTHROPOLOGY AND WOJTYŁA’S ANTHROPOLOGY

“Digital anthropology, once literally unthinkable, at best a contradiction in 
terms, is well on its way to becoming a full-fl edged subdiscipline, alongside 
formations like legal anthropology, medical anthropology, and economic anthro-
pology,”46 or theological and philosophical anthropologies—one might add.

There is an ongoing debate on the defi nition of digital anthropology; as 
of today, digital anthropology is assumed to be the study of the relationship 
between humans and digital technologies. Digital anthropology can only be 
a source of various philosophical, political, social, and religious views; it will 
not replace insight, i.e., human experience. Insight, indeed, develops when 
infl uenced by views, but it must be a personal experience of each person: 
knowledge plus acceptance of what has been known equals truth and freedom. 
Such is one of many, if not the most important, barriers to AI achieving all 
the capabilities that humans possess; the division into insights and views may 
never allow AI to stand on an equal footing with humans. AI is a tool in the 
hands of modern civilization. According to Marshall McLuhan’s technologi-
cal determinism, humans shape tools (including new technologies) and then 
human life.47 This is conceived in a much broader sense than shaping the 
infrastructure of the rhythm of life and all kinds of amenities48; communication 
technologies, previously the press, radio, television, the Internet, and now AI, 
keep changing people’s thinking about themselves, about who man is, and 
what man has been called to do. Today, these tools, i.e., technologies, may be 
said to replace humans. A question often appears in the media: Can AI com-
pletely replace humans? AI is certainly capable of acting on behalf of a person 
(“I act”), but is it capable of experiencing itself in action (“something is hap-

45  Karol  W o j t y ł a, “The Person: Subject and Community,” in Wojtyła, “Person and Act” 
and Related Essays, 481.

46  Tom  B o e l l s t o r f f, “Rethinking Digital Anthropology,” in Digital Anthroplogy, 
eds. Haidy Geismar and Hannah Knox (New York: Routledge, 2021), 44.

47  See Marshall  M c L u h a n, Understanding Me: Lectures and Interviews, eds. Stephanie 
McLuhan and David Staines (Toronto: McClelland & Stewart, 2003), 76–97. Marshall  M c L u h a n, 
Essential McLuhan, eds. Eric McLuhan and Frank Zingrone (Toronto: House of Anansi Press Li-
mited, 1995), 151–61.

48  See Heather A.  H o r s t, “New Media Technologies in Everyday Life,” in Digital Anthropo-
logy, eds. Heather A. Horst and Daniel Miller (London & New York: Berg, 2012), 62.

John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World



114

pening within me”)? The problem with the future is that it cannot be explored; 
the present is that man as Homo quaerens se ipsum fi nds himself as a person 
called to dialogue with himself, with other people, with a world full of views 
(including AI views).49 In dialogue, which is preceded by experience and in-
sight into oneself, one discovers the truth about humanity and its vocation to 
experience the “nuptial meaning of the body.”50 This expression is at the heart 
of John Paul II’s theology of the body51 and means that the human body can 
“express love, that love in which the person becomes a gift and—by means 
of this gift—fulfi ls the meaning of his being and existence.”52 In this way, 
one becomes a witness to a personal experience for oneself and for others. 
John Paul II says that the person “experiences the body,”53 thus becoming a 
witness to her own personal experience both for herself and for others. By 
having a lived experience of her body, the person experiences herself in her-
self and by experiencing herself, experiences every other person through her 
own being. The phrase “witness of personal experience” offers a category of 
experience common to the experience of many persons, or even all persons.54 
The truth discovered constitutes the human being as someone who is constantly 
becoming “someone”: it constitutes him as a person. The root of this truth is the 
person’s insight into herself which is timeless and which transcends the person’s 
worldview, religion, and—as it appears—her immersion in the digital world. 
First the insight, then the view. Insight is the key to rereading everything that 
differentiates people’s views, and this is the case in relation both to John Paul II’s 

49  “We humans seek relationships because we have a sense of incompleteness and deep hunger 
for a kind of fulfi lment that cannot be achieved solely within ourselves. Unlike the AI, we do not 
entirely understand our internal states and motivations, so we try to know ourselves better in rela-
tionships with others. That incompleteness drives us to seek the companionship of other humans, and 
it is arguably one of the main drivers of our religiosity, of why we seek God. This restlessness of our 
hearts, as Augustine called it, or what Wolfhart Pannenberg refers to as exocentricity, comes from 
deep within ourselves, from way below our rational minds. A purely rational being would not behave 
like this. Falling in love is certainly not a rational thing to do. However, it is such irrational things, 
from love to art to spirituality, that make human life enjoyable. Perhaps it is precisely because we are 
not as intelligent as AI that we can image God relationally.” Marius  D o r o b a n t u, “Imago Dei in 
the Age of Artifi cial Intelligence: Challenges and Opportunities for a Science-engaged Theology,” 
Christian Perspectives on Science and Technology 1 (2022): 192. 

50  See J o h n  P a u l II, The Nuptial Meaning of the Body, General Audience, Vatican, January 
9, 1980, The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/audiences/1980/documents/
hf_ jp-ii_aud_19800109.html.

51  See  E v e r t, Theology of the Body in One Hour.
52  J o h n  P a u l II, “The Human Person Becomes a Gift in the Freedom of Love,” General 

Audience, Vatican, January 16, 1980, The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
audiences/1980/documents/hf_ jp-ii_aud_19800116.html. 

53  Ibidem.
54  See John  C o r r i g a n, “The Meaning of ‘Witness’ in Wojtyła’s Works,” Wojtyła Studies 1, 

no. 1 (2024): 78–98.

Jarosław JĘCZEŃ



115

theology of the body and to digital anthropology. It is insight that provides a 
return to the “beginning” encouraged by Christ in the Sermon on the Mount 
(see Mt 19:4–8). Precisely this kind of insight is proposed by John Paul II in 
his theology of the body in order to help us recover the integral image of man 
as a person not only within the framework of Christian thought or the Roman 
Catholic Church, but globally, beyond divisions.

BIBLIOGRAPHY / BIBLIOGRAFIA

Barth, Grzegorz. Hermeneutyka osoby, Lublin: Wydawnictwo KUL, 2013.
Bartnik, Czesław. Review of Grzegorz Barth’s Hermeneutyka osoby (Lublin: Wydaw-

nictwo KUL, 2013). Roczniki Teologiczne 61, no. 2. (2014): 217–20.
Bell, Daniel, and Abe Leite. “Experiential Self-understanding.” The International 

Journal of Psychoanalysis 97, no. 2 (2016): 305–32.
Boellstorff, Tom. “Rethinking Digital Anthropology.” In Digital Anthroplogy. Edited 

by Haidy Geismar and Hannah Knox, New York: Routledge, 2021.
Boone, N. S. “D. H. Lawrence’s Theology of the Body: Intersections with John Paul II’s

Man and Woman He Created Them”. Religion and the Art 18, no. 4 (2014): 
498–520.

Buttiglione, Rocco. Karol Wojtyła: The Thought of the Man Who Became Pope. 
Translated by Paolo Guietti and Francesca Murphy. Grand Rapids: William 
B. Eerdmans Publishing Company, 2009.

Corrigan, John. “The Meaning of ‘Witness’ in Wojtyła’s Works.” Wojtyła Studies 1, 
no. 1 (2024): 78–98.

Dorobantu, Marius. “Imago Dei in the Age of Artifi cial Intelligence: Challenges and 
Opportunities for a Science-engaged Theology.” Christian Perspectives on Scien-
ce and Technology 1 (2022): 175–96.

Evert, Jason. Theology of the Body in One Hour. n.p.: Totus Tuus Press, 2017.
Grygiel, Stanisław. “Hermeneutyka czynu oraz nowy model świadomości.” Analecta 

Cracoviensia 5–6 (1973–1974): 139–51.
Horst, Heather A. “New Media Technologies in Everyday Life.” In Digital Anthro-

pology. Edited by Heather A. Horst and Daniel Miller. London and New York: 
Berg, 2012.

Johansson, Mitchell. “John Paul II’s Theology of the Body: The Human Person, Self-
gift, and the Sacramental Dimension of Human Love.” Dissertation submitted in 
partial fulfi lment of the requirements for Graduation with Honors from the South 
Carolina Honors College, 2019. Scholar Commons: University Libraries; Univer-
sity of South Carolina. https://scholarcommons.sc.edu/libraries_award/3/.

John Paul II. “The Human Person Becomes a Gift in the Freedom of Love.” General 
Audience. Vatican, January 16, 1980. The Holy See. https://www.vatican.va/con-
tent/john-paul-ii/en/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800116.html.

John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World



116

[John Paul II]. Letter to Families from Pope John Paul II Gratissimam Sane. The 
Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/letters/1994/documents/
hf_jp-ii_let_02021994_families.html.

John Paul II. Man and Woman He Created Them: A Theology of the Body. Translated 
by Michael Waldstein. Boston: Pauline Books and Media, 2006.

John Paul II. “The Nuptial Meaning of the Body.” General Audience. Vatican, January 
9, 1980. The Holy See. https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/audience-
s/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800109.html.

Krzanowski, Jerzy. “The Concept of the Personal and Axiological Experience in 
the Philosophy of K. Wojtyła—John Paul II: A Starting Point of Philosophocal 
Anthropology.” The Person and the Challenges 11, no. 2 (2021): 7–25.

McLuhan, Marshall. Essential McLuhan. Edited by Eric McLuhan and Frank Zingro-
ne. Toronto: House of Anansi Press Limited, 1995.

McLuhan, Marshall. Understanding Me: Lectures and Interviews. Edited by Stephanie 
McLuhan and David Staines. Toronto: McClelland & Stewart, 2003.

Michael, Michael T. “Self-insight.” The International Journal of Psychoanalysis 100, 
no. 4 (2019): 693–710.

Osorio, Francisco. “Proposal for Mass Media Anthropology.” In Media Anthropology. 
Edited by Eric W. Rothenbuhler and Mihai Coman. Thousand Oaks, London and 
New Delhi: Sage Publications, 2005.

Perrault, Leah Claire. “The Formative Anthropology of Pope John Paul II in the The-
ology of the Body.” Dissertation submitted to the Faculty of Theology at the 
University of St. Michael’s College and the Department of Pastoral Theology of 
the Toronto School of Theology in partial fulfi lment of the requirements for the 
degree of Master of Arts in Theology awarded by the University of St. Michael’s 
College, 2009.

Pirola, Teresa. “Theology of the Body.” Landmarks, no. 23 (2000): https://teresapirola.
net/fi les/landmarks/LM23.pdf.

Savage, Deborah. “When the Starting Place is Lived Experience: The Pastoral and Ther -
apeutic Implications of John Paul II’s Account of the Person.” Christian Bioethics 
Journal: Non-Ecumenical Studies in Medical Morality 26, no. 3 (2020): 269–97.

Scola, Angelo. L’esperienza elementare: La vena profonda del magistero di Giovanni 
Paolo II. Bologna: Marietti 1820, 2003.

Styczeń, Tadeusz. “Być sobą to przekraczać siebie – o antropologii Karola Wojtyły: 
Posłowie.” In Karol Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne. 
Lublin: Wydawnictwo Towarzystwa Naukowego KUL, 1994.

Tokarczuk, Olga. “Maski zwierząt”. Krytyka Polityczna, no. 15 (2008): https://kryty-
kapolityczna.pl/kultura/maski-zwierzat/.

Walczak, Monika. “Wgląd jako element dynamicznej struktury poznania”, Analiza i 
Egzystencja, no. 9 (2009): 99–119.

Wojtyła, Karol. “The Family as a Community of Persons.” In Wojtyła, Person and 
Community: Selected Essays. Translated by Theresa Sandok. New York: Peter 
Lang, 1993.

Jarosław JĘCZEŃ



117

Wojtyła, Karol. “Parenthood as a Community of Persons.” In Wojtyła, Person and 
Community: Selected Essays. Translated by Theresa Sandok. New York: Peter 
Lang, 1993.

Wojtyła, Karol. “Participation and Alienation.” In Wojtyła, “Person and Act” and 
Related Essays. Edited by Antonio López et al. Translated by Grzegorz Ignatik. 
Washinghton, D.C.: The Catholic University of America Press, 2021.

Wojtyła, Karol. “Person and Act.” In Wojtyła, “Person and Act” and Related Essays. 
Edited by Antonio López et al. Translated by Grzegorz Ignatik. Washinghton, 
D.C.: The Catholic University of America Press, 2021.

Wojtyła, Karol. “The Person: Subject and Community.” In Wojtyła, “Person and 
Act” and Related Essays. Edited by Antonio López et al. Translated by Grzegorz 
Ignatik. Washinghton, D.C.: The Catholic University of America Press, 2021.

Wojtyła, Karol. “Pre-1969 Synopsis and Fragments.” In Wojtyła, “Person and Act” 
and Related Essays. Edited by Antonio López et al. Translated by Grzegorz Igna-
tik. Washinghton, D.C.: The Catholic University of America Press, 2021.

Wojtyła, Karol. “The Problem of Experience in Ethics.” In Wojtyła, Person and Com-
munity: Selected Essays. Translated by Theresa Sandok. New York: Peter Lang, 
1993.

Wojtyła, Karol. Sign of Contradiction. New York: The Seabury Press, 1979.
Wojtyła, Karol. “Subjectivity and the Irreducible in Man.” In Wojtyła, “Person and 

Act” and Related Essays. Edited by Antonio López et al. Translated by Grzegorz 
Ignatik. Washinghton, D.C.: The Catholic University of America Press, 2021.

Zagrobelny Lofgren, Beth. “The Ontological Priority of Being a Body.” Journal of 
Moral Theology 9, no. 1 (2020): 153–67.

Zawojski, Piotr. Cyberkultura: Syntopia sztuki, nauki i technologii. Katowice: Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2018.

ABSTRACT / ABSTRAKT

Jarosław JĘCZEŃ, John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World
DOI 10.12887/38-2025-3-151-08

Whenever we have questions and doubts regarding the human body, do we seek 
answers in the digital world? Artifi cial intelligence is devoid of the body; how-
ever, it creates a living space for humans and families whose understanding of 
body and spirit keeps changing. Artifi cial intelligence has increasingly become 
a knowledge source about humans. Digital anthropology comes into existence 
before our eyes. The article discusses the opportunities and threats this kind 
of anthropology has brought about, with John Paul II’s theology of the body 
as the reference point. We put forward the thesis that John Paul II’s theology 
of the body, which raises a lot of controversy in the modern world, remains 
valid. However, we need a new understanding, a new key to understanding and 
applying John Paul II’s theology. The theses proposed further in this article are 

John Paul II’s Theology of the Body Reread in the Digital World



118

the following: (1) The comprehension of the person and the act is a fundamen-
tal onset for constructing the theology of the body, and, consequently, digital 
anthropology. (2) John Paul II’s theology of the body is still valid. The article 
proposes a new key, built around the concepts of “insight” and “view,” to the 
understanding of John Paul II’s theology of the body.

Keywords: John Paul II, person, act, insight, view, theology of the body, an-
thropology, artifi cial intelligence

Contact: Department of Family Sciences, Faculty of Theology, John Paul II 
Catholic University of Lublin, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
E-mail: jjeczen@kul.pl
https://pracownik.kul.pl/jjeczen
ORCID: 0000-0002-1825-0345

Jarosław JĘCZEŃ, Teologia ciała Jana Pawła II, odczytana na nowo w świecie cy-
frowym

DOI 10.12887/38-2025-3-151-08

Czy w świecie cyfrowym poszukujemy odpowiedzi na pytania i wątpliwości 
dotyczące ciała ludzkiego? Sztuczna inteligencja nie ma ciała, ale tworzy prze-
strzeń życia dla człowieka i rodziny, w których rozumienie ciała i ducha ulega 
nieustannym przemianom. W coraz większym stopniu sztuczna inteligencja sta-
je się źródłem wiedzy o człowieku, a na naszych oczach rodzi się swego rodzaju 
antropologia cyfrowa. Artykuł formułuje szanse i zagrożenia, jakie niesie owa 
antropologia, a punktem odniesienia jest teologia ciała Jana Pawła II. Stawiamy 
tezę, iż teologia ciała Jana Pawła II, budząca we współczesnym świecie wiele 
kontrowersji, pozostaje aktualna, a do jej zrozumienia i aplikacji potrzebne jest 
jej nowe rozumienie, nowy klucz. Tezy postawione w artykule to: (1) Zrozumie-
nie osoby i czynu jest fundamentalnym punktem wyjścia dla konstrukcji teologii 
ciała, a w konsekwencji antropologii cyfrowej. (2) Teologia ciała Jana Pawła II 
jest nadal aktualna. Artykuł proponuje nowy klucz do zrozumienia teologii ciała 
Jana Pawła II, zbudowany wokół dwóch pojęć: „wgląd” i „pogląd”.

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, osoba, czyn, wgląd, pogląd, teologia ciała, an-
tropologia, sztuczna inteligencja

Kontakt: Katedra Nauk o Rodzinie, Wydział Teologii, Katolicki Uniwersytet 
Lubelski Jana Pawła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
E-mail: jjeczen@kul.pl
https://pracownik.kul.pl/jjeczen
ORCID 0000-0002-1825-0345

Jarosław JĘCZEŃ



119

O WŁAŚCIWY KSZTAŁT WSPÓLNOTY



120



121

Jove Jim S. AGUAS*

JUST SOCIETY AND THE CULTURE OF PEACE

In a just and humane society, there is respect for the human person and her dignity. 
The human person is not an abstract or faceless individual, and her dignity is not 
an abstract idea. We see the human person in workers toiling every day, in the 
hungry and homeless refugees, and in victims of war. Since the ultimate concern 
for justice is the human person, there is a need to always safeguard her dignity 
and rights. We need to confront any ideology that destroys or degrades the human 
person based on a populist, materialistic, and consumerist orientation.

Chapter 1, Article 1 of the United Nations Charter states that one of the 
purposes of the UN is “to maintain international peace and security, and to 
that end: to take effective collective measures for the prevention and removal 
of threats to the peace, and for the suppression of acts of aggression or other 
breaches of the peace, and to bring about by peaceful means, and in conformity 
with the principles of justice and international law, adjustment or settlement 
of international disputes or situations which might lead to a breach of the 
peace.”1 Goal 16 of the UN Sustainable Development Goals is about “promot-
ing peaceful and inclusive societies, providing access to justice for all and 
building effective, accountable, and inclusive institutions at all levels. People 
everywhere should be free of fear from all forms of violence and feel safe as 
they go about their lives, whatever their ethnicity, faith, or sexual orientation.”2 
World peace and a just society are noble goals. Unfortunately, however, they 
are still elusive ideals.

Historical facts attest to this sad reality. Many studies show that in the 
twentieth century alone, with two world wars, almost two hundred million 
people were killed by war, oppression, and other forms of confl icts and atroci-
ties. Equally horrible are the unreported violence against helpless and innocent 

* Prof. Jove Jim S. Aguas – Philosophy Department, University of Santo Tomas, Manila, Philip-
pines, e-mail: jsaguas@ust.edu.ph, ORCID 0000-0002-0129-1693 [pełna nota o Autorze na końcu 
numeru].

1  United Nations General Assembly, United Nations Charter (June 26, 1945), United Nations, 
https://www.un.org/en/about-us/un-charter/full-text.

2  United Nations Offi ce for Sustainable Development, Sustainable Development Goals (Sept. 
27, 2015), United Nations, https://www.un.org/sustainabledevelopment/peace-justice/.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 121-154

DOI 10.12887/38-2025-3-151-09



122

civilians, especially children and women, all around the globe, the unreported 
murders, rapes, kidnappings, child prostitution, and other acts of violence. Racial 
injustice and discrimination, as well as poverty, unemployment, unequal oppor-
tunity, and malnutrition, are still the big problems that humanity faces today.

Nevertheless, humanity continues to dream of attaining these ideals. This 
is manifested by the many declarations and resolutions on peace and proposals 
on how to attain a just society. There are many declarations and resolutions 
on peace: the Universal Declaration of Human Rights3 adopted in 1948, the 
Declaration on the Preparation of Societies for Life in Peace4 of 1978, the 
Declaration on the Right of Peoples to Peace5 of 1984, the Declaration and 
Programme of Action on a Culture of Peace6 of 1999, The Bruxelles Declara-
tion Pledge to Peace7 of 2011, and the Annex to the Declaration on the Right 
to Peace8 adopted in 2016. 

We want peace; who does not want peace? However, the facts and inten-
tions, as evidenced by the declarations and resolutions, seem inconsistent or 
do not match. There are initiatives to promote world peace, but every time we 
make a breakthrough, another confl ict happens, e.g., the Russia–Ukraine war, 
the war in Gaza, the Myanmar coup d’état, gang violence in many parts of the 
world, and many others. Furthermore, there is unending and often unreported 
violence against children and women, there are unreported murders, rapes, 
kidnappings, child prostitution, religious violence, cyber-attacks, and instances 
of bullying. Moreover, discrimination, in various forms, is still in the headlines 
of news reports. In the Philippines, for example, during the term of President 
Rodrigo Duterte, hundreds of thousands fell victim to the bloody war on drugs 
that claimed many lives, mostly the poor.9 This deplorable situation is com-
pounded by the unabated spread of fake news and troll farms. Can we ever feel 
safe and secure in our homes, in our community, in the world?

3  See United Nations General Assembly, Universal Declaration of Human Rights (Dec. 10, 1948), 
United Nations, https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights.

4  See United Nations General Assembly, Declaration on the Preparation of Societies for Life in 
Peace (Dec. 15, 1978), UN Documents, http://un-documents.net/a33r73.htm.

5  See United Nations General Assembly, Declaration on the Right of Peoples to Peace (Nov. 12, 
1984), United Nations Offi ce of the High Commissioner for Human Rights, https://www.ohchr.org/
en/instruments-mechanisms/instruments/declaration-right-peoples-peace.

6  See United Nations General Assembly, Declaration and Programme of Action on a Culture of 
Peace (Sept. 13, 1999), UN Documents, http://un-documents.net/a53r243.htm.

7  See Parlement européen, Déclaration d’intention Pledge to Peace (Engagement pour la paix) 
(Nov. 28, 2011), Associazione Percorsi, https://www.associazionepercorsi.org/wp-content/upload-
s/2011/12/Pledge-to-Peace-FRANCAIS.pdf. 

8  See United Nations General Assembly, Annex: Declaration on the Right to Peace (Dec. 19, 2026), 
United Nations, https://docs.un.org/en/A/RES/71/189.

9  See Danielle  P. O c h o a and Michelle G. O n g, “Negotiated Harms in Moralized Policies: The 
Case of Duterte’s War on Drugs,” Journal of Social and Political Psychology 10, no. 2 (2022): 554.

Jove Jim S. AGUAS



123

Aside from peace, we want a just society, and it has been the aspiration of 
man since time immemorial. Philosophers and other thinkers have expounded 
on this ideal state, and yet equality, inclusion, respect for human rights, just 
distribution of wealth, access to basic services, and many other goods are still 
unreachable, especially for those marginalized and poor. It is not diffi cult to 
see that a culture of peace and a just society are two ideals that are intertwined; 
justice and peace precondition each other. 

The question is, how can we attain this ideal? Needless to say, politics and 
social structures are very much a part of attaining it. There must be political 
will on the part of the stakeholders: the individuals, the communities, and the 
nations must all not just have the political will but perform concrete actions 
in order to attain such an ideal. Social structures must be put in place to make 
this a reality. Moreover, while the political and social components are impor-
tant, the ethical component is equally signifi cant. The political resolutions 
and accords among nations are in place, but if ethical considerations are not 
part of the equation, then attaining such ideals is impossible. After all, these 
political and social structures depend on the ethical conduct of men. There is 
a reason why Aristotle linked ethics and politics. While ethics and politics are 
both practical sciences that deal with human beings as moral agents, ethics 
is primarily about the actions of human beings as individuals, and politics is 
about the actions of human beings in communities.10 Aristotle believed that 
ethics and politics were closely linked and that ethical and virtuous conduct 
and life are only available to someone who participates in politics, while moral 
education is the main purpose of the political community. The goal of politics 
is the best of ends, and the main concern of politics is to engender a certain 
character in the citizens and to make them good and disposed to perform noble 
actions.11 Ethics, on the other hand, is concerned with the right conduct and 
proper or ethical way of life. Attaining the ideals of peace and a just society 
has something to do with the right way of living, not only in our personal lives 
but also in society.

A CULTURE OF PEACE AND A JUST SOCIETY

What is the world peace that we aspire for? A defi nition of world peace may 
be diffi cult to formulate, but perhaps a description of that ideal is workable. It 
is the ideal state of societal friendship and harmony among peoples and nations 

10  See A r i s t o t l e, Nicomachean Ethics, Book 6, 5–8, trans. W. D. Ross (Oxford: Clarendon 
Press, 1925), The Internet Classics Archive, http://classics.mit.edu/Aristotle/nicomachaen.2.ii.html.

11  See ibidem, Book 1, 9. 

Just Society and the Culture of Peace



124

where there is no hostility or violence, the condition where there is no confl ict, 
such as war, and where there is freedom from fear of violence between indi-
viduals or groups: the condition where the rights and dignity of every human 
being are respected and safeguarded, where truth and justice prevail, where 
every person and family have food on their table and a comfortable place to 
live, where every child can go to school without fear and get an education, 
where everyone, man or woman, can have a stable job and provide for their 
family, the condition where Mother Earth is safe from destruction caused by 
humans. Such a perfect scenario will require a global harmony, stability, global 
cooperation, non-violent resolution of confl icts, and respect for the human 
person and her dignity.

What is a just society? Based on the social teachings of the Catholic 
Church, we gather key considerations, namely, to respect and protect human 
life from conception to natural death, to prioritize the well-being of all people, 
especially the marginalized, disadvantaged, and vulnerable, to empower local 
communities and individuals to address social issues, to promote unity and 
cooperation among people, to strengthen and support the family, to provide 
quality education for all, especially the poor, to protect the rights of the work-
ers, to care for the environment, which is God’s creation.12  

In a just society, there is, fi rst and foremost, respect for the human person 
and her dignity. There is recognition and promotion of the good of others, the 
family, and the whole human community; there is a commitment to strength-
en the community politically, socially, and economically; there is protection 
against the structural causes of poverty, inequality, lack of work, land, and 
housing, the denial of social and labor rights; there are no barriers caused 
by gender, age, race, ethnicity, religion, culture or disability; there are equal 

12  These are highlighted in several Church documents, such as Leo XIII’s encyclical address-
ing the issue of workers’ rights (see  L e o XIII, Encyclical on Capital and Labor Rerum Novarum 
(1891), The Holy See, https://www.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_en-
c_15051891_rerum-novarum.html) and Pius XI’s encyclical on social justice (see  P i u s XI, Encyclical 
on Reconstruction of the Social Order Quadragesimo Anno (1931), The Holy See, https://www.vati-
can.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html). 
See also J o h n  XXIII, Encyclical on Christianity and Social Progress Mater et Magistra (1961), 
The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-xxiii/en/encyclicals/documents/hf_ j-xxiii_enc
_15051961_mater.html, and The Second Vatican Council, Pastoral Constitution on the Church in 
the Modern World Gaudium et Spes (1965), The Holy See, https://www.vatican.va/archive/hist_co-
uncils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_en.html. In a similar 
vein John Paul II addressed the issue of economic justice (see J o h n  P a u l  II, Encyclical Letter 
Centesimus Annus (1991), The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/
documents/hf_ jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html) and Francis that of environmental ste-
wardship (see  F r a n c i s, Encyclical Letter on Care for Our Common Home Laudato Si’ (2015), 
The Holy See, https://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-france-
sco_20150524_enciclica-laudato-si.html).

Jove Jim S. AGUAS



125

economic, political, and social rights and opportunities; there is priority for 
the needs of the marginalized and disadvantaged; there is an economy that 
serves people, and all persons have a right to dignifi ed work and to fair wages 
and working conditions. And, fi nally, there is recognition and protection of the 
intrinsic value of the environment and the whole of God’s creation. 

Furthermore, a just and peaceful society must pursue the common good.13 
We must all consider the good of others and the good of the whole human family 
in organizing our society: economically, politically, and legally. John XXIII, 
quoting Pius XI, recommends the “re-establishment of the economic world 
within the framework of the moral order and the subordination of individual 
and group interests to the interest of the common good as the principal rem-
edies for these evils.”14 

In a just society, there is due consideration and respect for the intrinsic 
value of our mother Earth as God’s creation. We are responsible for protect-
ing and cherishing the Earth’s ecological diversity, beauty, and life-sustaining 
properties. According to Pope Francis, we must practice responsible steward-
ship since caring for our common home, the Earth, is important.15 Our task is 
“not only to protect the environment but also to ensure economic betterment 
for all people, not only for the rich but, more importantly, for the poor and 
marginalized.”16

Moreover, it is our duty to remove barriers that people face due to their gen-
der, age, race, ethnicity, religion, culture or disability, because while we are not 
all the same and equal, we are all equally human. Pope Francis optimistically 
says: “Let us dream, then, as a single human family, as fellow travelers sharing 
the same fl esh, as children of the same earth which is our common home, each 
of us bringing the richness of his or her beliefs and convictions, each of us with 

13  See L e o XIII, Rerum Novarum; P i u s XI, Quadragesimo Anno; J o h n XXIII, Mater et 
Magistra; J o h n XXIII, Encyclical on Establishing Universal Peace in Truth Pacem in Terris (1963), 
The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-xxiii/en/encyclicals/documents/hf_ j-xxiii_
enc_11041963_pacem.html; P a u l VI, Apostolic Letter Octogesima Adveniens (1971), The Holy See, 
https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octoges-
ima-adveniens.html; The Second Vatican Council, Gaudium et Spes; J o h n  P a u l  II, Encyclical 
Letter Redemptor Hominis (1979), The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html; J o h n P a u l II, Cen-
tesimus Annus; Catechism of the Catholic Church, The Holy See, https://www.vatican.va/archive/
ENG0015/_INDEX.HTM; B e n e d i c t XVI, Encyclical Letter on Integral Human Development in 
Charity and Truth Caritas in Veritate (2009), The Holy See, https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html.

14  J o h n  XXIII, Mater et Magistra, Section 37.
15  See  F r a n c i s, Laudato Si’,  Section 13. 
16  Jove Jim S.  A g u a s, “Sustainable Development and Integral Ecology in the Laudato Si’ 

and the Philippine Ecological Experience,” Solidarity: The Journal of Catholic Social Thought and 
Secular Ethics 8, no. 1 (2018): 1. 

Just Society and the Culture of Peace



126

his or her own voice, brothers and sisters all.”17 The state must promote equal 
economic, political, and social rights and opportunities so that fairness can be 
advocated.18 It must serve the people and not the other way around. All persons 
have a right to dignifi ed work, fair wages, and working conditions.

LAW AND JUST SOCIETY

The law refl ects the universal moral principles that ensure justice and fair-
ness. It is the objective of the law to maintain social order and justice and to 
balance individual rights and societal justice. Hence, the law is one of the 
anchors of a just society. All natural and human laws emanate from the eternal 
law of God. St. Thomas Aquinas, in his discussion of the purposes of human 
law, stresses that human law, aside from providing the missing details that the 
natural law leaves out due to its generality, also compels those under the law 
to observe the standards of justice and morality, even those which the natural 
law does not specify. Thus, even though killing is already prohibited by natu-
ral law, human laws must still include prohibitions against murder, assault, 
and similar criminal acts.19 St. Thomas Aquinas stressed that human laws are 
essential for the maintenance of any organized and civilized society. This im-
plies the necessity of human law to include an additional coercive incentive to 
respect and promote the common good. By means of the law, those who show 
hostility to their fellow citizens are restrained from their evildoing through 
“force and fear” and may even eventually come “to do willingly what hitherto 
they did from fear, and thus become virtuous.”20 There are two dimensions of 
the common good that human law relates, namely, peace and justice. Peace 
requires social order, and in maintaining social order, the citizens must be free 
from the aggression of wrongdoers and other preventable threats to safety or 
livelihood. 

Following Aristotle, St. Thomas further added that in preserving social or-
der at its most basic level human law should strive to instill virtue, specifi cally 
the kind of virtue that has to do with the common good of society; the virtue in 
question is justice, and legal justice to be specifi c, because thereby man is in 
harmony with the law, which directs the acts of all the virtues to the common 

17  F r a n c i s, Encyclical Letter on Fraternity and Social Friendship Fratelli Tutti, Section 
8, The Holy See, https://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-france-
sco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. 

18  See  J o h n XXIII, Mater et Magistra, Section 147.
19  See T h o m a s  A q u i n a s, Summa Theologica, I-II, q. 95, a. 2, trans. Laurence Shapcote 

(Green Bay, Wisconsin: Aquinas Institute, 2012), vol. 16, 239–40.
20  Ibidem, I-II, q. 95, a. 1, vol. 16, 238.

Jove Jim S. AGUAS



127

good.21 The human law must be concerned with instilling virtues insofar as 
those virtues perfect human beings in their dealings with fellow citizens and 
the broader community as a whole. St. Thomas Aquinas explains that “the good 
of any virtue, whether such virtue direct man in relation to himself, or in rela-
tion to certain other individual persons, is preferable to the common good, to 
which justice directs: so that all acts of virtue can pertain to justice, insofar as 
it directs man to the common good.”22 St. Thomas Aquinas regards legal justice 
as the political virtue par excellence; it signifi es not only obedience to the law 
but an inner disposition of the human will by which those possessing it refer 
all their actions to the common good. Human law, therefore, should promote 
both justice and peace. Moreover, human law must also seek to preserve justice 
as a certain kind of fairness. This means that citizens become just by cultivat-
ing the “perpetual and constant will to render to each one his right”23 and that 
legislators and judges make sure that the right of particular situations between 
individuals is established or restored, that each person receives what is “due” 
to him, such that a certain equality is maintained among citizens.24 Since world 
peace is an ideal state of societal global harmony, the legislation of just laws 
and their fair implementation is a necessary requirement of world peace.

FOUNDATION FOR A JUST AND HUMANE SOCIETY

When we imagine a humane, just, orderly, peaceful society, we cannot help 
but think of the moral values—justice, integrity, honesty, truthfulness, fairness, 
equality, respect, etc. Without these moral values, our society will be chaotic, 
disorderly, and unjust. However, forming a just and humane society entails 
certain basic principles that serve as the foundation for a just and humane 
society. In the succeeding discussion, I present certain principles inspired by 
my readings of Gaudium et Spes and other Church teachings and documents.

RESPECT FOR THE HUMAN PERSON, HUMAN DIGNITY, AND RIGHTS

In a just and humane society, there is respect for the human person and her 
dignity. The human person is not an abstract or faceless individual, and her dig-
nity is not an abstract idea. We see the human person in workers toiling every 

21  See ibidem, II-II, q. 58, a. 5–6, vol. 17, 542–43.
22  Ibidem, II-II, q. 58, a. 5, vol. 17, 542.
23  Ibidem, II-II, q. 58, a. 1, vol. 17, 536.
24  See  J o h n XXIII, Mater et Magistra, Section 122.

Just Society and the Culture of Peace



128

day, in the hungry and homeless refugees, and in victims of war. No less than 
St. Thomas Aquinas and St. John Paul II expressed such a coherent expression 
of the mystery of the human person and her inherent dignity. Since the ultimate 
concern for justice is the human person, there is a need to always safeguard 
her dignity and rights. We need to confront any ideology that destroys or de-
grades the human person based on a populist, materialistic, and consumerist 
orientation. When governments and states employ policies that only promote 
the material well-being but ignore the spiritual aspect of the human person, 
well-meaning people must oppose such policies. In times of political, cultural, 
economic, and moral confusion and ambiguities, our guiding principle must be 
the spiritual rootedness of the human person: the human person as imago Dei, 
or the image of God. The Compendium of the Social Doctrine of the Church 
states, “A just society can become a reality only when it is based on the respect 
of the transcendent dignity of the human person. The person represents the 
ultimate end of society. The social order and its development must invariably 
work to the benefi t of the human person... not the other way around.”25 

Pope Francis stresses the invitation for us to acknowledge the dignity of the 
person and contribute to the rebirth of a universal aspiration to fraternity.26 To 
better understand the call to fraternity, Pope Francis adds, “Only by cultivating 
this way of relating to one another will we make possible a social friendship 
that excludes no one and a fraternity that is open to all.”27 Fraternity is a call to 
uphold and respect the dignity of one another to develop a better society. 

Moreover, we need to realize that man is not only a spiritual being, but 
also a social one. Thus, society must be formed so that the dignity and rights 
of every human person can be guaranteed. People have the right to productive 
work, fair wages, private property, and economic initiative, among others. In 
Rerum Novarum, Pope Leo XIII emphasized the need to respect the workers’ 
dignity and that the good of their souls must be kept in mind, to secure their 
rights, and to provide them with better working conditions for a better life, 
which are demands of justice.28 For this reason, the Church calls for social ac-
tion to improve how workers are treated. Thus, the dignity of workers becomes 
a priority so that human beings can enjoy life and fully live authentically and 
creatively.29

25  Pontifi cal Council of Justice and Peace, Compendium of the Social Doctrine of the Church 
(London: Burns & Oates, 2006), 132.

26  See  F r a n c i s, Fratelli Tutti, Section 94.
27  Ibidem.
28  See  L e o XIII, Rerum Novarum, Section 20.
29  See J o h n  P a u l II, Encyclical Letter on Human Work Laborem Exercens (1981), The Holy 

See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_
laborem-exercens.html. 

Jove Jim S. AGUAS



129

UPHOLDING THE VALUE OF REASON AND WISDOM

Man is gifted with reason, and by his intellect, he is able to surpass the 
material universe precisely because he shares in the light of the divine mind. 
By relentlessly employing his talents through the ages, he has made progress 
in the practical sciences and in technology, and liberal arts. In our time, man 
has been more successful in probing the material world and subjecting it to 
himself.30  However, the intellectual nature of man must be perfected by wis-
dom because it is wisdom that gently attracts the mind of man to a quest and 
a love for what is true and good. Through wisdom, he passes through visible 
realities to those which are unseen.31

Our modern era needs such wisdom more than the past eras, so that the 
discoveries and progress that man has attained can be further humanized. Sci-
ence and technology, including artifi cial intelligence, have brought immense 
progress. However, this technological progress must promote the integral de-
velopment of man, that is, both his physical and material aspects as well as his 
spiritual and religious aspects. Our future could be compromised unless wiser 
men are forthcoming. So, while reason allows us to progress, it is wisdom that 
will humanize the progress we have attained so that our future is secured.32 
A just and humane society is anchored on the values of reason and wisdom.

FORMING RIGHTFUL CONSCIENCE AND AUTHENTIC FREEDOM

In the depths of his conscience, man recognizes a law that he does not im-
pose upon himself but one that holds him to obedience. A rightful conscience 
always loves the good and avoids evil; when necessary, the voice of conscience 
speaks to his heart: do this, shun that. For man has in his heart a law written by 
God, to obey it is the very dignity of man; according to it, he will be judged.33 
Hence, man, by forming a rightful conscience, affi rms and perfects his inher-
ent dignity. A just and humane society is composed of men with a rightful 
conscience that guides them in moral living. In conscience, the truth presents 
itself as the source of moral duty, a sort of “categorical imperative.”34 Accord-
ing to Karol Wojtyla, it is in conscience that the good is subordinated to the 

30  See The Second Vatican Council, Gaudium et Spes, Section 15. 
31  See ibidem. 
32  See ibidem. 
33  See ibidem, Section 16.
34  Jove Jim S.  A g u a s, Person, Action and Love: The Philosophical Thought of Karol Wojtyla 

(John Paul II) (Manila: University of Santo Tomas Publishing House, 2014), 281.

Just Society and the Culture of Peace



130

truth. “Conscience directs the person towards the truth and in the direction of 
a good, willed, and chosen in the light of truth.”35

It is only in authentic freedom that man can direct himself toward good-
ness. Many people have fought for and eagerly pursued freedom to the point of 
sacrifi cing their lives. However, there are also orientations that distort the very 
essence of freedom by interpreting it as the liberty to do whatever is pleasurable, 
even if it is evil. Authentic freedom is the ability to determine one’s own actions 
guided by what is true and good. “Authentic freedom is an exceptional sign of 
the divine image within man. For God has willed that man remain ‘under the 
control of his own decisions.’”36 Man’s dignity demands that he acts according 
to a knowing and free choice that is personally motivated and prompted from 
within, not by a blind internal impulse or merely external pressure. Man achieves 
such dignity when he emancipates himself from all captivity to passion, when he 
pursues what is good through a self-determined, effective, and skillful action.37 
There is no freedom if people are determined by the conditioning of materialistic 
and consumerist propaganda. Some people act by impulse; they buy or patronize 
products because of the excessive and sometimes false advertising. The exercise 
of freedom is crucial in establishing a just society, and man is most himself when 
subject to his own destiny and in his pursuit of goodness, truth, and beauty. 

UPHOLDING TRUTH AND ACCOUNTABILITY

According to Pope John Paul II, man is called to freedom and truth. Truth is 
man’s unshakable foundation. There is no freedom without truth. Unfortunately, 
false claims and fake news proliferate, and they are becoming the usual staple 
on social media. And many people pass these false claims and fake news as the 
“truth,” and make these the basis of their choices and opinions. How can there 
be true freedom if there is no genuine truth? Freedom and truth are integrated 
phenomena fused into one. Truth enlightens man’s intelligence and shapes his 
freedom, leading him to know and love the Lord and fellow men. Only freedom 
stemming from truth begets good; otherwise, freedom can be a force for evil, as it 
degenerates into license. Man’s free creative forces will only develop to the full if 
they are based on the truth, which is given to every man as an unshakable founda-
tion. Only then will he be able to realize himself fully and even outgrow himself. 
There is no freedom without truth. According to Wojtyla, the ability to decide and 
to choose is connected to the truth; thus, freedom has reference to the truth, and 

35  Karol  W o j t y ł a, “Person: Subject and Community,” Review of Metaphysics 33, no. 2 
(1979): 274.

36  The Second Vatican Council, Gaudium et Spes, Section 17.
37  See ibidem.

Jove Jim S. AGUAS



131

such reference to the truth is an intrinsic part of the very nature of decision-making 
and choice.38 The basic condition of choice and the ability to make a choice lies 
in the specifi c reference of the will to truth. This reference to the truth permeates 
the intentionality of willing and constitutes the inner principle of volition.39 Free 
choices must be based on truth. However, truth forces something on us, namely, 
accountability: accountability for our actions and decisions. In a just and human 
society, these are two crucial elements. Truth is our armor against falsehoods, and 
accountability is our shield against impunity. Pope John Paul II laments that “once 
the idea of a universal truth about the good, knowable by human reason, is lost, 
inevitably the notion of conscience also changes.”40 Hence, the idea of an objec-
tive and universal truth, a truth that is not “only true for me,” must be defended 
against the onslaught of falsehoods and relative truths.

PROMOTING SOCIAL RESPONSIBILITY

There is a need to be responsible not only for God’s creation but also for 
the welfare of our fellow human beings. Our social nature makes it evident that 
the progress of the human person and the advancement of society are based on 
our relationship with one another. While there are ideologies that promote in-
dividualism and personal interests, they actually run counter to the very social 
nature of man. “No man is an island,”41 is maybe an old cliché, but it is very 
much true; we need one another and must be responsible for one another.

In our time, human interdependence and interaction have grown rapidly all 
over the world. And because of this, the common good—the conditions of social 
life that allow social groups and their individual members to attain their own 
fulfi llment—takes an increasingly universal character. This involves the recog-
nition of the rights and duties with respect to the whole human race. Every social 
group, therefore, must consider and respect the needs and legitimate aspirations 
of other groups and the general welfare of the entire human family.42

Social responsibility calls for equality and respect for the rights of others, 
especially for the right to life and to a decent living. But man can scarcely 

38  See  A g u a s, Person, Action and Love, 279.
39  See Karol  W o j t y ł a, The Acting Person, trans. Andrzej Potocki (Dordrecht: D. Reidel 

Publishing Company, 1979), 137.
40  J o h n  P a u l II, Encyclical Letter Veritatis Splendor (1993), Section 32,  The Holy See, 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_06081993_ve-
ritatis-splendor.html.

41  John  D o n n e, “‘Meditation XVII’ from ‘Devotions Upon Emergent Occasions,’” in John 
Donne, Complete Poetry and Selected Prose, ed. John Hayward (London: The Nonesuch Press, 
1945), 538.

42  See The Second Vatican Council, Gaudium et Spes, Section 26.

Just Society and the Culture of Peace



132

arrive at the needed sense of responsibility unless his living conditions allow 
him to become conscious of his dignity and rise to his destiny by spending 
himself for God and others. Human freedom is often crippled when a human 
being encounters extreme poverty, just as it withers when he indulges in too 
many of life’s comforts and imprisons himself in a kind of splendid isolation. 
Freedom acquires new strength, by contrast, when a human being consents to 
the unavoidable requirements of social life, takes on the manifold demands 
of human partnership, and commits himself to the service of the human com-
munity.

PROMOTING A CULTURE OF PEACE

As already mentioned, justice and peace must go together. A just and hu-
mane society is anchored in a culture of peace. Respect for and development 
of human life and promoting human dignity require peace. Peace is not merely 
the absence of war; world peace cannot be attained without safeguarding all 
persons’ welfare, respecting their dignity, and the rights of individuals to free 
association and interaction with one another. It cannot be attained whenever 
there are poverty, discrimination, exploitation, corruption, violence, and false-
hoods, or whenever there is no solidarity among people and communities. So, 
the challenge now is to promote a culture of lasting peace, a culture where the 
human person with her dignity is respected, a culture where communities and 
peoples live harmoniously with each other, and the social and political ills are 
at least mitigated.

In a paper published many years ago, I proposed specifi c initiatives and 
courses of action through which we can promote a culture of peace.43 The 
signifi cance of these proposals, I believe, is still valid today, because we are 
still facing the same problems: the absence of peace, the culture of violence and 
death, the lack of respect for the human person and her dignity, the deplorable 
condition of the marginalized and poor sectors of society, and many others. 
So, I reiterate them here, with some modifi cations and additions, as they are 
relevant to the discussion of the topic undertaken in this paper. The context of 
these proposals was the culture of violence that disregards human dignity, and 
so the proposals are countermeasures against violence, formulated in the hope 
that peace could be attained. I stress that while theoretical principles provide us 
with certain guidelines and intellectual foundations for peace, concepts alone 

43  Jove Jim S.  A g u a s, “Promoting Human Dignity in a Culture of Peace,” Philosophy, Culture, 
and Traditions 3 (2005): 55–80.

Jove Jim S. AGUAS



133

cannot create a concrete culture of peace. Attitudes and a concrete course of 
action are needed to establish the kind of culture we hope to attain.

CHANGE IN HUMAN ATTITUDES

Violence is not only caused by social factors; it is also due to a human be-
ing’s aggressive nature, which sometimes predisposes him to violent behavior. 
However, that aggressive nature is rooted in the physiological aspect of the 
human being; it stems from his lower order of passions and instincts. Such 
a lower order can be governed and controlled by the higher order of reason. 
The mind and the heart can check a human being’s violent or aggressive nature. 
And this can be done by allowing the mind and the heart to rule over the lower 
order of passions and instincts. We cannot ignore our passions and instincts, 
but we can put them under the mind and heart’s guidance and control. 

A change of mind and heart, word, and action is essential to our work for 
peace; what we need most is not a change of human beings but a change in 
human beings. In a culture of violence, the human person is both the victim 
and the culprit; therefore, there must be a change in the attitudes towards the 
person, her life, her rights, her dignity, and the basic institutions of human 
persons, like the family and the community. We can achieve this through (1) 
love and respect for the human person, (2) understanding of and sensitivity to 
differences, and (3) genuine concern and dialogue.

Love and Respect

The fi rst basic element of this change in human attitudes is love and respect 
for the human person. The human person has a higher value than things or 
objects. Every human person enjoys the same dignity and equal rights. All of 
us are human persons, and we are all equal in the eyes of God. Hence, everyone 
must work toward that proper attitude of loving and respecting human life and 
human dignity. Love and respect transcend boundaries and differences; what 
is important is the commonality shared by people. “Respect and love should 
also be extended to those who think and act differently than we do in social, 
political, and even religious matters.”44 As a Catholic, I have to be respectful 
and accommodating also to a Muslim co-worker or neighbor, not because he 
is a Muslim, but because he is a human person. According to Pope Francis, in 
promoting love and respect, one must promote the inalienable dignity of each 

44  The Second Vatican Council, Gaudium et Spes, Section 28.

Just Society and the Culture of Peace



134

human person, regardless of her origin, race, or religion, and the supreme law 
of fraternal love.45 

Understanding and Sensitivity

While we are all persons, we also have our differences. We represent dif-
ferent nations, races, and religions, and have our own cultures and practices. 
However, these differences should not be the source of confl ict among men. 
Different people must overcome these differences and work for harmony 
among them. One basic element of the promotion of harmony among people 
of different cultures, races, and religions is the proper understanding of the 
differences among religions, races, cultures, and peoples. This understanding 
should bring about sensitivity to these differences. We know that each group of 
people has its own religious and cultural practices and doctrines; we need to be 
understanding and sensitive to these practices and beliefs. This does not mean 
acceptance of their beliefs, but respect for other people’s beliefs, individuality, 
and uniqueness, as long as those beliefs do not undermine or violate the dignity 
and rights of others. In the Philippines, for instance, to address the challenges, 
confl icts, and tensions brought about by religious diversity and differences, 
programs and initiatives have been undertaken. Such programs and initiatives 
to promote interreligious dialogue were implemented to reduce tension, build 
trust, and cross religious boundaries among or between ethno-religious identi-
ties. One common practice is the interfaith prayer, which is usually done during 
interreligious activities.

Genuine Concern and Dialogue

Another element that helps promote an atmosphere of harmony is genuine 
concern and dialogue. We know that certain ideas or interests cannot be eas-
ily reconciled, and whenever there are seemingly irreconcilable differences, 
the best option is a genuine concern and dialogue. In genuine concern and 
dialogue, one need not abandon one’s own standpoint but try to extend one’s 
hand over the other in a dialogue characterized by respect and sensitivity. 
Genuine dialogue is an open exchange of ideas and beliefs with the hope that 
such an exchange will bring about mutual understanding and harmony. This 
can be done in issues or matters of religion, culture, or some other interests. 
Genuine dialogue is not limited to the exchange of ideas and views; it can also 

45  See F r a n c i s, Fratelli Tutti, Section 39.

Jove Jim S. AGUAS



135

be at the level of day-to-day life and experiences in the workplace, in schools, 
and in communities. 

According to Martin Buber, in a genuine dialogue, “each should regard 
his partner as the very one he is.”46 Each one becomes aware of the other as 
different and unique in each particular way, but still accepts the other as the 
person that each one is. Therefore, “I can direct what I say to him as the person 
he is.”47 I must, at certain points, offer opposition to his beliefs and personal 
conviction, but what is essential, according to Buber, is that I accept this person 
with whom I struggle; I struggle with him as his partner; I oppose his convic-
tion, but I affi rm him as a person.  In genuine dialogue, I confi rm my partner 
as this existing unique being even while I oppose him and his conviction. It is 
true, Buber notes, that it now depends on the other whether genuine dialogue 
can arise between us, but I must trust him and suppose that he is also ready to 
deal with me as his partner. “But if I thus give to the other who confronts me 
his legitimate standing as a man with whom I am ready to enter into dialogue, 
then I must trust him and suppose him to be also ready to deal with me as his 
partner.”48 

In the Philippines, dialogue workshops are organized and focused on social 
issues, confl ict resolution, and peacebuilding. One particular example is the 
program of the Initiative for International Dialogue (IID), a regional advo-
cacy institution doing policy, campaigns, and solidarity work to advocate for 
people-to-people solidarity through its peacebuilding and thematic work in the 
Philippines and Southeast Asia. Its peace process program aims to highlight 
various civil society engagement and advocacy initiatives on both formal and 
community-based peace processes happening in the Philippines, as well as 
those in the region.49 

MORAL REVOLUTION

One cause of the culture of violence is the deterioration of our social and 
moral lives and values. Today, corruption, falsehoods, immorality, and unethi-
cal practices are almost everywhere. Social media are saturated with accounts 
of the deterioration of our moral values. The best way to counter this is a change 
in our moral life. What is needed is a moral revolution, a drastic change in our 

46  Martin  B u b e r, “Elements of the Interhuman,” trans. Ronald Gregor Smith, in Martin Buber, 
Knowledge of Man: A Philosophy of the Interhuman, trans. Maurice Friedman and Ronald Gregor 
Smith (New York:  Harper & Row Publishing, 1965), 79. 

47  Ibidem.
48  Ibidem, 80.
49  See Initiatives for International Dialogue, “What We Do,” https://iidnet.org/what-we-do/.

Just Society and the Culture of Peace



136

moral values, and this could be done through (1) a renewed ethic of justice and 
caring, (2) the promotion of personal responsibility, (3) the strengthening of 
fundamental moral values, and (4) the formation of ethical character. 

Renewed Ethic of Justice and Caring

“Peace is an enterprise of justice.”50 Justice is a virtue that requires us to 
give to others what is due to them. It consists of the constant and fi rm will to 
give what is due to fellow man. It disposes an individual to respect the rights 
of others and to establish harmonious human relationships. It promotes equity 
concerning the person and the common good and requires that we share the 
fruits of the earth with others. In promoting a culture of peace, justice must be 
a priority in society. As John Rawls states, “Justice is the fi rst virtue of social 
institutions, as truth is of systems of thought.”51 Thus, peace can only be at-
tained if justice is achieved and promoted.

However, justice alone is not enough. Justice may emphasize the autonomy 
of the moral person in giving to others what is due to her and may put more 
emphasis on autonomy and separateness; a renewed ethic of justice should 
stress more the interconnection and interrelation of persons. This renewed 
ethic of justice is based on an ethic of caring. This ethic of caring stresses our 
concern for others and our interpersonal relations with them as the basis for 
giving them what is due to them. While justice tells us to regulate our actions 
or lives following certain general moral principles, a renewed ethic of justice 
based on caring stresses the good and the welfare of others, unmediated by 
principles, rules, or judgments. It tells us that we ought to be concerned about 
their welfare. One who cares about the welfare of others without having to 
rely on or be guided by explicit moral principles or thinking is more connected 
with those others than someone who acts only on the basis of such mediating 
principles or thoughts. This ethic of caring stresses our concern for others and 
our interpersonal relations with them as the basis for giving them what is due to 
them.52 During times of calamities, extending a helping hand through donations 
and offering shelter to the victims are gestures of an ethic of caring.

50  The Second Vatican Council, Gaudium et Spes, Section 78.
51  John  R a w l s, A Theory of Justice (Cambridge, Massachusetts: Belknap Press of Harvard 

University Press, 1999), 3.
52  See Jolanda  v a n  D i j k e  et al., “Care Ethics: An Ethics of Empathy?” Nursing Ethics 26, 

no. 5 (2018): 1282–91.

Jove Jim S. AGUAS



137

Promotion of Personal Responsibility

Most of the problems we experience in life and society are due to our 
failure to accept personal responsibility. With all the problems in our society, 
it seems no one is willing to admit that he or she is responsible. Whatever 
happens to our world is the responsibility of everyone; if there is violence 
all over us, that is because we fail to be responsible for everyone and for our 
society.

As persons, we are given our freedom; as persons, we are free moral agents, 
and as such, we must be responsible for our acts and the consequences of our 
actions. Therefore, the notion of individual freedom requires a concomitant 
view of personal responsibility. Since, as individuals, we are free to choose 
how to lead our lives and take our actions, then we must be held account-
able for those choices and actions. The promotion of personal responsibility 
requires that everyone not only be responsible for their actions but also for the 
consequences of their actions, especially those that affect others. For instance, 
throwing or disposing of garbage and trash anywhere, especially into water-
ways, has negative and often catastrophic consequences; hence, any responsi-
ble person would refrain from doing such an irresponsible act. 

Personal responsibility extends to our fellow men, neighbors, society, and 
the world. This responsibility for the other starts with the person being respon-
sible for himself or herself. This responsibility for the other then originates 
from the self, or person, and returns to the self, so that the immensity of this 
responsibility can only be understood by someone who has a complete aware-
ness of the value of the person, both his or her own and that of the other. Ir-
responsible garbage disposal would have negative consequences not only for 
oneself but also for others and Mother Earth.

Strengthening of Fundamental Moral Values

The modern world is marked by great progress in economics, commerce, 
technology, and science. However, parallel with this progress is the weaken-
ing or, worse, the abandonment of certain fundamental moral values. We are 
pressured to keep up with the pace of development, and in the rush of everyday 
life, we become absorbed into the prevailing materialism and individualism 
which are so characteristic of the modern world. In a fast-changing world, we 
often change our values; fundamental moral values are either ignored or totally 
abandoned. Values like honesty, truthfulness, justice, and respect for others 
are delegated to the background and replaced by dishonesty, falsity, injustice, 
selfi shness, and other pragmatic, relativistic, and individualistic values. 

Just Society and the Culture of Peace



138

There is a need to strengthen our moral values, which should start in our 
families and our schools, because values are formed during the early years of 
a person’s life. Pope Francis writes that a moral conscience must be formed 
at a very young age so that the foundation for striving for a moral society is 
strong.53 If these values are not fortifi ed during the age of formation, then 
chances are the person will abandon these moral values for pragmatic or selfi sh 
values in the face of the demands and pressures of the modern world. Thus, 
value formation must begin even in the early stages of a child’s life in the 
family.

We need to nurture and strengthen our values. By nurturing the value of 
faith and hope, we strengthen our spirits; by strengthening the value of compas-
sion, we are moved to show concern towards others; by strengthening humility 
and kindness, we put the needs and interests of others ahead of our own; by 
nurturing patience and perseverance, we endure the long struggle for justice 
and peace; and with charity, we treat others with respect and love.

Formation of Ethical Character

The real ethical character involves the adoption of absolute values and 
norms.54 The formation of ethical character is signifi cantly oriented towards ab-
solute values, moral virtues, and nurturing interpersonal relations with fellow 
men. Thus, a moral character is a well-rounded moral personality—imbued 
with good values and moral virtues and the capacity to care for others.55

Strengthening our moral values can be done through character formation or 
education. Character education or formation is about developing good virtues 
and moral values and deepening the individual’s capacities for interpersonal 
relations. Character formation is not just about acquiring the right views or 
politically correct opinions and concepts about politics, family, economy, ecol-
ogy, and other controversial issues. It is more than just forming one’s mind and 
acquiring motor skills; it is about building a well-rounded moral personality.56

53  See  F r a n c i s, Postsynodal Apostolic Exhortation on Love in the Family Amoris Laetitia 
(2016), Section 263, the Holy See, https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhor-
tations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_en.pdf. 

54  See Martin  B u b e r, Between Man and Man, trans. Ronald Gregor Smith (Glasgow: Collins, 
Sons & Co., 1979), 108.

55  See Jove Jim S.  A g u a s, “Character Formation: A Challenge to Educational Institutions,” 
Karunungan: Journal of Philosophy 19 (2002): 182–96. In this article, I developed and discussed 
the essence of ethical character. In the present discussion I am following my views expressed in the 
article, using the term “formation” instead of “education.”

56  See ibidem: 186.

Jove Jim S. AGUAS



139

The formation of ethical character is not simply educating the mind or the 
intellect, disregarding the importance of the affective and moral aspect of the 
person, or just depositing information into the minds of individuals, especially 
young people. It is developing values in their hearts. When we feed them with 
information and ideas only, they simply become smart or bright, but devoid of 
values like honesty, love, generosity, respect, and understanding. Any character 
formation conceived independently of its relational contexts would ultimately 
lead to solitariness and to a human being all for himself. Sometimes, those 
who sow violence are gifted with intelligence and skills, but because they are 
devoid of ethical character, they use their intelligence and skills to hurt or kill 
others.

SOCIAL ACTION

A change in human attitude and moral revolution is not enough; there must 
be some concrete actions in the social realm if we hope to promote a culture 
of peace. The forces of competition, confl ict and aggression, and domina-
tion advanced by some sociological theories can be confronted and countered 
by the forces and principles of dialogue, cooperation, community-building, 
and development. The following are concrete steps that should be undertaken 
in order to promote a culture of peace: (1) participation in the community, 
(2) intercultural and interreligious dialogues, (3) confl ict resolution, and 
(4) social development.

Participation in Community and the Common Good

Participation in communal life is oriented towards the value of the com-
mon good. Community is not simply a plurality of persons, but the dynamic 
unity of that plurality. In a community, the individuals simply exist and act 
together with others. If one looks at a community, there is a shared commonal-
ity in almost all communities.57 According to Karol Wojtyla, the coexistence 
and cooperation of members in a community have a fundamental norm: the 
common good.58

The common good in the subjective sense conditions and somehow initiates 
in the persons acting together with others.59 In this sense, the common good 

57  See  A g u a s, Person, Action and Love, 134.
58  See  W o j t y ł a, “The Person: Subject and Community”: 291.
59  See  W o j t y ł a, The Acting Person, 281.

Just Society and the Culture of Peace



140

corresponds to the social nature of man. The common good in the subjective 
sense is the principle of correct participation, which “allows the person acting 
together with other persons to perform authentic actions and fulfi ll himself 
through these actions.”60 Participation in the community and the common good 
enable the person to realize her full potential in communion with her fellow 
men. In the Philippines, for instance, joint community service projects are 
planned for collaborative initiatives for social development. One good example 
is the Madaris Volunteer Program, a joint initiative of the Catholic Educational 
Association of the Philippines and the Ateneo de Davao University to promote 
interreligious and intrareligious dialogue. In the southern Philippines, where 
the majority of the population is Muslim, the Ateneo, a Catholic university run 
by the Jesuits, has been promoting dialogue and social peace through education 
for some years. The Madaris, traditional Islamic schools that teach Arabic, 
the Quran, and Islamic principles, the Offi ce of the Presidential Adviser for 
Peace, Reconciliation and Unity, and the National Association for Bangsa-
moro Education support the Jesuit initiative in collaboration with the regional 
government of Mindanao. According to Fr. Joel E. Tabora, SJ, the goal was 
to support and promote education as it is essential to advance the culture of 
respect between denominations, common well-being, and peace.61

Interreligious Dialogues

The term “interreligious dialogue” is meant to cover the various forms of 
relations with people of different religious traditions. Such interaction and 
collaboration are aimed at mutual knowledge, enrichment, lessening tensions 
and misunderstandings, and promoting common goals.

There are many forms of interreligious dialogue.62 First, interreligious dia-
logue is an intellectual exchange in which learned people expose their religious 
beliefs, moral codes, and rituals, and hold a debate with their interlocutors. 
However, this form of doctrinal discourse may not be benefi cial, especially if 
those involved are not prepared enough and have not reached a certain level of 
mutual trust. The second form is the dialogue at the level of daily life, where 
people of different religions interact in the family, in the place of work or 
recreation, and in society in general, drawing from the ideals of their religions 

60  Ibidem, 282.
61  See Santosh  D i g a l, “Mindanao: Jesuits Promote Peace and Interreligious Dialogue through 

Education,” PIME Asia News, July 20, 2023, https://www.asianews.it/news-en/Mindanao%3A-Je-
suits-promote-peace-and-interreligious-dialogue-through-education-58836.html.

62  See Francis  A r i n z e, “Christian Humanism and Interreligious Dialogue,” Ad Veritatem 1, 
no. 2 (2002): 301–302. 

Jove Jim S. AGUAS



141

without discussing specifi c religious questions. The third is the dialogue of 
social works by which believers of different religions join hands to promote 
some projects for the benefi t of the community. The fourth is the exchange of 
religious experiences, where people who are deeply committed to their reli-
gious beliefs share their experiences on topics such as union with God, prayer, 
silence, self-control, and surrender to God or the Absolute. Whatever form they 
may take, interreligious dialogues promote mutual respect and understanding 
among people of different religious beliefs.

All faiths share a common openness to God’s action, a sincere search for 
religious truth and values, openness to other people and respect for differences, 
a readiness for self-examination and criticism, and a willingness to work and 
collaborate with others.63 In any form of dialogue, there must always be love 
and respect for the human person, an understanding and sensitivity to differ-
ences, especially in religious convictions and beliefs, a genuine concern, trust, 
and sincerity, and the attitude of solidarity. We must take a gentler and more 
accommodating stance regarding the differences in our religious convictions 
and regard other religions with understanding, openness, and respect.64

Pope John Paul II stressed that those engaged in interreligious dialogue 
“must be consistent with their own religious traditions and convictions and 
be open to understanding those of the other party without pretense or close-
mindedness, but with truth, humility, and frankness, knowing that dialogue 
can enrich each side.”65 

Confl ict Resolution

A confl ict66 may stem from a clash of interests, values, or from deprivation of 
one party’s basic human needs. These interests and values are basically grounded 
in our need for recognition, development (and self-actualization), security, identity, 

63  See  J o h n  P a u l II, “Dialogue for Peace, a Challenge for our Time: Message for the Celebra-
tion of the Day of Peace 1 January 1983,” The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
en/messages/peace/documents/hf_ jp-ii_mes_19821208_xvi-world-day-for-peace.html.

64  See Jove Jim S.  A g u a s, “A Critical Look at Religious Diversity and Responding to Its 
Challenges,” In Philosophies of Appropriated Religions: Perspectives from Southeast Asia, eds. 
Soraj Hongladarom, Jeremiah Joven Joaquin, and Frank J. Hoffman (Singapore: Springer Nature, 
2023), 349–50.

65  J o h n  P a u l II, Encyclical on the Permanent Validity of the Church’s Missionary Mandate 
Redemptoris Missio (1990), The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encycli-
cals/documents/hf_ jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html. 

66  Confl ict is a natural and typical phenomenon that is part of every type of human relationship 
at every level, from interpersonal to social and to global. People and communities get involved in 
confl icts because their interests or their values are challenged or because their needs are not met.

Just Society and the Culture of Peace



142

and bonding. Disagreements and clashes of interests, values, motives, and beliefs 
cannot be totally avoided as they are parts of human interaction; thus, confl icts will 
always be part of social living, organizational structure, and the community. While 
confl ict cannot be totally avoided, discussions can be facilitated, its understand-
ing can be promoted, and emotional responses can be put under control. One can 
end a confl ict through violence or war and by destroying one’s opponent. Or one 
can also end a confl ict by surrender and capitulation. One can still temporarily 
de-intensify a confl ict by deceiving one’s opponent. While these ways may end 
confl icts, they cannot be regarded as benefi cial options for ending confl icts. 

Confl ict resolution is the process of ending a disagreement or dispute and 
reaching an agreement that satisfi es all parties involved. Since confl ict is an 
essential part of being human, effective confl ict resolution is not designed to 
avoid disagreements. Instead, confl ict resolution skills are used to facilitate 
discussions, increase understanding, control emotional responses, and eventu-
ally come to a mutual agreement. Confl ict resolution is a peaceful and mutually 
satisfactory way to end or signifi cantly or permanently de-escalate a confl ict. 
Hence, the key to confl ict resolution is the recognition and satisfaction of 
these basic needs of both parties. The confl icting parties, the people or groups 
directly involved in a confl ict, can be the true confl ict resolvers.

Confl icting parties may come into a negotiation where two or more parties 
come together to reach some goal through compromise or resolution that is 
agreeable to all those involved. However, parties’ perceptions of each other and 
of the issues of the confl ict may be so biased and limiting that they cannot see 
mutually satisfactory, mutually benefi cial, or integrative options, even when 
they desire to settle their differences. In such cases, intermediaries or third 
parties can be the most helpful.

While mediators, intermediaries, third parties, etc., are not themselves con-
fl ict resolvers, they can facilitate directly involved parties in their endeavor to 
resolve their confl ict. The identity and interests of minority groups must be rec-
ognized and given more opportunities for development, and their culture must be 
respected. Both parties must be willing to work out their differences and avoid 
actions that will aggravate the confl icts. The keys to confl ict resolution include 
the preservation of the right of peoples to peace, the renunciation of the use of 
force, and the settlement of disputes by peaceful means. Pope John Paul II has 
always advocated dialogue as an open communication to resolve confl icts. 

Social Development

Social development is a key element in establishing a just and orderly 
world. In such a world, people need not resort to violent means to secure their 

Jove Jim S. AGUAS



143

basic needs. In the words of Pope John Paul II, just as there is a collective 
responsibility for avoiding war, so too is there a collective responsibility for 
promoting development. He adds that an integral and authentic development 
is needed if we want to have a peaceful society. This idea is true because de-
velopment is a new language of peace due to the fact that a developed society 
will strive for justice and goodness.67

In most cases, the root of war is real, and serious grievances like injustices 
are suffered, legitimate aspirations frustrated; there are poverty and exploita-
tion of multitudes of desperate people who see no real possibility of improving 
their conditions through peaceful means. Development not only serves the 
interest of justice but also contributes greatly to lasting peace. Hence, social 
development initiatives, like generous and targeted assistance, sustainable de-
velopment, economic empowerment of the poor, and support for human rights 
and democracy, are essential works of peace. 

In the Philippines, there are numerous programs and legal frameworks spe-
cifi cally designed to address injustices, exploitation, and poverty, particularly for 
the most vulnerable sectors of society. These initiatives often fall under the um-
brella of social protection and are implemented by various government agencies, 
with the Department of Social Welfare and Development (DSWD) at the fore-
front. For instance, the Comprehensive Program for Children in Especially Dif-
fi cult Circumstances (CEDC) provides a range of services for children who have 
experienced abuse, neglect, exploitation, or are victims of an armed confl ict. The 
program includes residential care, psychosocial intervention, and reintegration 
into their families and communities.68 The Recovery and Reintegration Program 
for Traffi cked Persons (RRPTP) provides comprehensive services for victims of 
human traffi cking, including temporary shelter, legal assistance, psychosocial 
counseling, medical aid, and livelihood support to help them rebuild their lives.69  
The Assistance to Individuals in Crisis Situations (AICS) is also a program for 
addressing immediate poverty and injustice. It provides swift fi nancial and ma-
terial aid to people who are facing an emergency, such as those displaced by 
disasters, victims of violence, or those with urgent medical and burial needs.70 

67  See  J o h n  P a u l II, Encyclical Letter Sollicitudo Rei Socialis (1987), Sections 27 and 33, 
The Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_en-
c_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html. 

68  See Department of Social Welfare and Development, “Comprehensive Emergency Program 
for Children,” Republic of the Philippines: Disaster Response Management, https://drm.dswd.gov.
ph/comprehensive-emergency-program-for-children/.

69  See Department of Social Welfare and Development, “Recovery and Reintegration Program 
for Traffi cked Persons (RRPTP),” Assistance in the Philippines, https://dswdcashassistance.ph/dswd-
recovery-and-reintegration-program-for-traffi cked-persons-rrptp/.

70  See Department of Social Welfare and Development, “Assistance to Individuals in Crisis 
Situations (AICS) Program,” DSWD, https://old.dswd.gov.ph/aics/.

Just Society and the Culture of Peace



144

The Philippine government often works closely with international bodies like 
the International Committee of the Red Cross (ICRC) and the United Nations 
High Commissioner for Refugees (UNHCR) to address the consequences of 
armed confl ict. This collaboration is vital for providing specialized humanitarian 
assistance, ensuring adherence to international humanitarian law, and addressing 
the needs of refugees and asylum seekers.

GLOBAL SOLIDARITY

The fi nal requirement is global solidarity. The promotion of peace and 
human dignity is not just the concern of some people or some countries; it is 
the concern of the whole world. And what we hope for can only be realized 
if the whole world is one and united in this goal. Though this task is diffi cult, 
a just and humane society can only be peaceful if human persons can commit to 
solidarity. Global solidarity and shared responsibility are important since they 
evoke our genuine concern for the other.71 Global solidarity can be anchored 
on: (1) the recognition of global citizenship and shared humanity, (2) the pro-
motion of universal dignity and rights, (3) the promotion of social justice, 
equity, and fairness, (4) empathy, understanding, and compassion.

Recognition of Global Citizenship and Shared Humanity

The radical bases of our solidarity are our common origin, nature, and 
destiny as human beings. St. Thomas Aquinas argues that “all men born of 
Adam may be considered as one man, inasmuch as they have one common 
nature, which they received from their fi rst parents; even as in civil matters, all 
who are members of one community are reputed as one body, and the whole 
community as one man.... Accordingly, the multitude of men born of Adam are 
so many members of one body.”72 Men also have one common ultimate end, 
which is happiness. As part of one human family, we share common experi-
ences, values, dignity, rights, and identity as human beings. We relate to and 
understand each other’s experiences. We recognize the universality of human 
experiences of suffering and resilience, hope and aspiration, struggle and per-
severance, love and affection. Despite our differences, we are all part of one 

71  See Farhang  T a h z i b, “Global Solidarity, Justice and Moral Failures,” European Journal 
of Public Health 31, no. Supplement_3 (2021): https://academic.oup.com/eurpub/article/31/Supple-
ment_3/ckab164.456/6405867.

72  T h o m a s  A q u i n a s, Summa Theologica, I-II, q. 81, a. 1, vol. 16, 115. 

Jove Jim S. AGUAS



145

human family, and we have duties to others, especially the underprivileged, 
the oppressed, the victims of wars, the poor, and the hungry.

However, though we are part of one family, there are ideologies that some-
how keep us apart, one of which is individualism. Individualism is a stance or 
position that prioritizes the needs of an individual over the needs of a group 
as a whole. According to Karol Wojtyla—John Paul II, “it isolates the person 
from others by conceiving him solely as an individual who concentrates on 
himself and on his own good; this latter is also regarded in isolation from the 
good of others and the community.”73 Individualism goes against the principle 
of participation that emphasizes acting together with others. Wojtyła writes: 
“It isolates the person from others by conceiving him solely as an individual 
who concentrates on himself and on his own good; this latter is also regarded 
in isolation from the good of others and the community.”74 To counter such 
an ideology, we need to apply the principle of participation we have already 
discussed and to recognize our global citizenship; that is, understand that we 
are citizens of the world. A global citizen recognizes that each of us is part of 
the human family, and we are all interconnected and interdependent. Thus, lov-
ing our neighbor has global dimensions. We must see ourselves in others and 
collaborate in meaningful activities. We must see the world as a human family 
and that we are children of God. Each of us is part of the human family, and 
we are all interconnected and interdependent. Solidarity is a recognition that 
we are “all in this together” and a commitment to strengthening the community 
and promoting a just society.

Promotion of Universal Dignity and Rights

Human solidarity, which makes humanity one family, is based upon the 
equal dignity of all human beings and presupposes the ethical mediation of 
justice. Thus, we cannot have human solidarity without respect for human 
dignity and human rights.75 However, although human solidarity is mediated 
by justice, solidarity goes beyond justice, especially since, as Christians, we 
are all united with each other by the bond of mutual love. Hence, Christian 
solidarity goes further than justice and perfects the natural love of human 
solidarity.76 According to St. Thomas, following Aristotle, as social animals, 
we need to be helped by other men in order to attain our own end; as social and 

73  W o j t y ł a, The Acting Person, 273.
74  Ibidem 
75  See Fausto  G o m e z, Solidarity: The Heart of Human Praxis (Manila: UST Social Research 

Center, 1984), 11. 
76  See ibidem. 

Just Society and the Culture of Peace



146

political animals, our fl ourishing is inextricably linked to the well-being of the 
community.  Hence, the good of one man is not the last end, but is ordained to 
the common good, that is, to common happiness.77 He further stresses that the 
ultimate bond of human solidarity is the theological virtue of charity (caritas). 
Charity is the “friendship of man for God,”78 and from this primary friendship 
fl ows the love of one’s neighbor. The mutual love should motivate us to respect 
and promote the dignity and rights of all our fellow men. 

In this regard, education plays a vital role in shaping virtues, values, at-
titudes, and behaviors towards others. Promoting peace education, which em-
phasizes empathy, confl ict resolution skills, and intercultural understanding can 
help cultivate a culture of peace from a young age. Similarly, fostering global 
citizenship education can instill a sense of solidarity, interconnectedness, and 
responsibility towards the global community. Civil society organizations and 
grassroots movements also play a vital role in promoting peace, human rights, 
and social justice at the local, national, and international levels. Supporting 
their efforts and creating an enabling environment for their work is essential 
for building a more just and peaceful world from the bottom up.

Promotion of Social Justice, Equity, and Fairness

The defense and promotion of human dignity and rights entails a practice 
of social justice. While we have already talked about justice in the earlier part 
of this paper, we now relate justice to the praxis of solidarity. The realization of 
social justice is a permanent and necessary condition of solidarity,79 otherwise, 
the supposed practice of solidarity is nothing but lip service. The realization 
of social justice carries with it the task of fi ghting injustices and violence, not 
only in our communities, but on the global stage. Global solidarity anchored on 
social justice, equity, and fairness must be established against poverty, hunger, 
child prostitution, drug traffi cking, kidnapping, and other forms of violence. 
We also need to establish solidarity to promote children’s welfare, women’s 
rights, labor rights, and the welfare of war victims and other victims of vio-
lence. In the face of global evil—injustice, worldwide poverty, violence, the 
inequalities between developed and developing countries, and between the rich 
and the poor—there must be a global effort to fi ght all these evils. Of course, 
we acknowledge the efforts of governments and non-governmental organiza-
tions in fi ghting these global evils, many of which we have already mentioned. 

77  See T h o m a s  A q u i n a s, Summa Theologica, I-II, q. 90, a. 2, vol. 16, 199.
78  Ibidem, II-II, q. 23, a. 1, vol. 17, 204.
79  See G o m e z, Solidarity: the Heart of Human Praxis, 16.

Jove Jim S. AGUAS



147

Global solidarity could be manifested in the following concrete steps: economic 
equality, mutual cooperation, and de-escalation of armed confl icts. 

Global Empathy and Compassion

Solidarity requires that we think and act in terms of our obligations as mem-
bers of a global community despite our race, religion, or cultural differences. In 
an increasingly interconnected world, loving our fellow men and neighbors has 
a global dimension. Global solidarity challenges us to give more of ourselves 
emotionally, fi nancially, and spiritually, and to receive more by seeing with our 
own eyes the struggles and joys inherent in the lives of our fellow men around 
the world. It refl ects the recognition that our responsibility to our fellow men 
has an international dimension and that we are called to work for justice and 
peace for people in all areas of the world. John XXIII stresses that “the solidarity 
which binds all men together as members of a common family makes it impos-
sible for wealthy nations to look with indifference upon the hunger, misery, and 
poverty of other nations whose citizens are unable to enjoy even elementary 
human rights.”80 The nations are “becoming more and more dependent on one 
another, and it will not be possible to preserve a lasting peace so long as glaring 
economic and social imbalances persist.”81 John XXIII further adds: “Justice and 
humanity demand that those countries which produce consumer goods, espe-
cially farm products, in excess of their own needs should come to the assistance 
of those other countries where large sections of the population are suffering from 
want and hunger.”82 Global compassion encompasses empathy, kindness, and 
understanding across cultures, borders, and ideologies. It requires understanding 
diverse perspectives. There are, of course, global compassion initiatives being 
undertaken by non-governmental organizations like the Red Cross / Red Cres-
cent and Caritas International, among others, that advocate and initiate poverty 
alleviation, disaster relief, refugee support, and healthcare programs. 

JUSTICE AND WORLD PEACE
A GLOBAL CHALLENGE

A just and humane society is an ideal that, although lofty and elusive, is not 
impossible. There are hindrances and challenges, and time and again, efforts to 

80  J o h n XXIII, Mater et Magistra, Section 157.
81  Ibidem.
82  Ibidem, Section161.

Just Society and the Culture of Peace



148

attain it or at least approximate such an ideal are impeded and suffer setbacks 
because of social and political factors: inequality, discrimination, violence, 
corruption, and poverty, just to name a few. But for those who are optimistic 
and believe in the goodness of man, such an ideal is not an impossible utopia. 
There are means to achieve such an end.

World peace is a global challenge, and our response must also be global. 
Almost sixty years ago, the Catholic Church, through Pope John XXIII, laid 
out before us a visionary framework for world peace in his encyclical letter 
Pacem in Terris, which retains its freshness today. Pacem in Terris proposed 
a political order in service of the common good, defi ned in terms of the defense 
and promotion of human rights. According to John XXIII, human society “de-
mands that men be guided by justice, respect the rights of others, and do their 
duty. It demands, too, that they be animated by such love as will make them 
feel the needs of others as their own and induce them to share their goods with 
others and to strive in the world to make all men alike heirs to the noblest of 
intellectual and spiritual values.”83 In a prophetic insight, anticipating the glo-
balization of our problems, Pope John XXIII called for new forms of political 
authority adequate to satisfy the needs of the universal common good.84

World peace does not consist merely in the absence of war, nor can it be 
reduced solely to the maintenance of a balance of power between enemies, 
nor is it brought about by dictatorship.85 World peace is found in sharing the 
goodness of life and in living together in harmony despite our differences. 
Peace can never be attained if every human person’s personal well-being and 
dignity are not safeguarded and if everyone does not truly and trustingly share 
with others the riches of his inner spirit and talents.86

The Catholic Church’s positive vision of a peaceful world includes, among 
others (1) the primacy of the global common good for political life, (2) the role of 
social and economic development in securing the conditions for a just and lasting 
peace, (3) the moral imperative of solidarity between affl uent, industrial nations 
and poor, developing ones, (4) the recognition of the universal common good.87

A peaceful world is a global order oriented to the full development of all 
peoples, with governments committed to the rights of citizens and a frame-
work of authority that enables the world community to address fundamental 

83  J o h n XXIII, Pacem in Terris, Section 35. 
84  See United States Conference of Catholic Bishops, “‘The Harvest of Justice is Sown in 

Peace’: A Refl ection of the National Conference of Catholic Bishops on the Tenth Anniversary of 
‘The Challenge of Peace’” (November 17, 1993), United States Conference of Catholic Bishops, 
https://www.usccb.org/resources/harvest-justice-sown-peace.

85  See The Second Vatican Council, Gaudium et Spes, Section 78.
86  See ibidem.
87  See United States Conference of Catholic Bishops, “The Harvest of Justice is Sown in Peace.” 

Jove Jim S. AGUAS



149

problems that individual governments fail to resolve. In this framework, sov-
ereignty is in the service of the people. All political authority has as its end the 
promotion of the common good, particularly the defense of human rights.88 

Forming a just and human society and promoting a culture of peace is ardu-
ous, considering that behind us is a human history marked by violent struggles 
and transformation. This challenging task is compounded by an environment 
and culture where falsehoods, impunity, and acts of violence are so much a part 
of our daily life and often glorifi ed or magnifi ed by the media. The challenge to 
create a world where the human person is respected, a culture where her human 
dignity is promoted, and her human rights are protected in a just and humane 
society is a big task. However, peace is humankind’s hope for a blissful and 
happy life in this world. We hope that in the near future, we will be living in 
a world of peace and not violence; we hope that our society will be just, orderly, 
and humane, and our children will no longer live in fear but in trust, security, 
and harmony. Such is an immense task among the very serious obligations 
incumbent upon men of high principles. John XXIII admonishes that we must 
establish “new relationships in human society, under the mastery and guidance 
of truth, justice, charity and freedom—relations between individual citizens, 
between citizens and their respective States, between States, and fi nally be-
tween individuals, families, intermediate associations and States on the one 
hand, and the world community on the other.”89 Pope Francis says we need to 
restore the fabric of relationships for the sake of a more fraternal humanity and 
develop new universal solidarity and a more welcoming society.

BIBLIOGRAPHY / BIBLIOGRAFIA

Aguas, Jove Jim S. “Character Formation: A Challenge to Educational Institutions.” 
Karunungan: Journal of Philosophy 19 (2002): 182–96.

Aguas, Jove Jim S. “A Critical Look at Religious Diversity and Responding to Its 
Challenges.” In Philosophies of Appropriated Religions: Perspectives from South -
east Asia. Edited by Soraj Hongladarom, Jeremiah Joven Joaquin, and Frank 
J. Hoffman. Singapore: Springer Nature, 2023.

Aguas, Jove Jim S. Person, Action and Love: The Philosophical Thought of Karol 
Wojtyla (John Paul II). Manila: University of Santo Tomas Publishing House, 
2014.

Aguas, Jove Jim S. “Promoting Human Dignity in a Culture of Peace.” Philosophy, 
Culture, and Traditions 3 (2005): 55–80. 

88  See ibidem.
89  J o h n XXIII, Pacem in Terris, Section 163.

Just Society and the Culture of Peace



150

Aguas, Jove Jim S. “Sustainable Development and Integral Ecology in the Laudato 
Si’ and the Philippine Ecological Experience.” Solidarity: The Journal of Catholic 
Social Thought and Secular Ethics 8, no 1 (2018): 1–23.

Aquinas, Thomas. Summa Theologica. Translated by Laurence Shapcote. Green Bay, 
Wisconsin: Aquinas Institute, 2012. 

Arinze, Francis. “Christian Humanism and Interreligious Dialogue.” Ad Veritatem 1, 
no. 2 (2002): 295–308. 

Aristotle. Nicomachean Ethics. Translated by W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 
1925. The Internet Classics Archive. http://classics.mit.edu/Aristotle/nicomacha-
en.2.ii.html.

Benedict XVI. Encyclical Letter on Integral Human Development in Charity and Truth 
Caritas in Veritate. The Holy See. https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/
en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html.

Buber, Martin. Between Man and Man. Translated by Ronald Gregor Smith. Glasgow: 
Collins, Sons & Co., 1979.

Buber, Martin. “Elements of the Interhuman.” Translated by Ronald Gregor Smith. 
In Buber, Knowledge of Man: A Philosophy of the Interhuman. Translated by 
Maurice Friedman and Ronald Gregor Smith. New York: Harper & Row Publi-
shing, 1965.

Catechism of the Catholic Church. The Holy See, https://www.vatican.va/archive/
ENG0015/_INDEX.HTM.

Department of Social Welfare and Development. “Assistance to Individuals in Crisis 
Situations (AICS) Program.” DSWD. https://old.dswd.gov.ph/aics/.

Department of Social Welfare and Development. “Comprehensive Emergency Pro-
gram for Children.” Republic of the Philippines: Disaster Response Management, 
https://drm.dswd.gov.ph/comprehensive-emergency-program-for-children/.

Department of Social Welfare and Development. “Recovery and Reintegration Pro-
gram for Traffi cked Persons (RRPTP).” Assistance in the Philippines. https://
dswdcashassistance.ph/dswd-recovery-and-reintegration-program-for-traffi cked-
persons-rrptp/.

Digal, Santosh. “Mindanao: Jesuits Promote Peace and Interreligious Dialogue 
through Education.” PIME Asia News, July 20, 2023. https://www.asianews.it/
news-en/Mindanao%3A-Jesuits-promote-peace-and-interreligious-dialogue-t-
hrough-education-58836.html.

van Dijke, Jolanda, et al. “Care Ethics: An Ethics of Empathy?” Nursing Ethics 26, 
no. 5 (2018): 1282–129.

Donne, John. “‘Meditation XVII’ from ‘Devotions Upon Emergent Occasions.’” In 
Donne, Complete Poetry and Selected Prose. Edited by John Hayward. London: 
The Nonesuch Press, 1945.

Francis. Postsynodal Apostolic Exhortation on Love in the Family Amoris Laetitia. The 
Holy See. https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/
documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_en.pdf. 

Jove Jim S. AGUAS



151

Francis. Encyclical Letter on Care for Our Common Home Laudato Si’. The Holy 
See. https://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html.

Francis. Encyclical Letter on Fraternity and Social Friendship Fratelli Tutti. The Holy 
See, https://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. 

Gomez, Fausto. Solidarity: The Heart of Human Praxis. Manila: UST Social Research 
Center, 1984.

Initiatives for International Dialogue. “What We Do.” https://iidnet.org/what-we-
do/. 

John XXIII. Encyclical on Christianity and Social Progress Mater et Magistra. The 
Holy See. https://www.vatican.va/content/john-xxiii/en/encyclicals/documents/
hf_j-xxiii_enc_15051961_mater.html.

John XXIII. Encyclical on Establishing Universal Peace in Truth Pacem in Terris. The 
Holy See. https://www.vatican.va/content/john-xxiii/en/encyclicals/documents/
hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html.

John Paul II. “Dialogue for Peace, a Challenge for our Time: Message for the Celebra-
tion of the Day of Peace 1 January 1983.” The Holy See. https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/en/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19821208_xvi-
world-day-for-peace.html.

John Paul II. Encyclical Letter Centesimus Annus. The Holy See. https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_cente-
simus-annus.html.

John Paul II. Encyclical Letter on Human Work Laborem Exercens. The Holy See 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_14091981_laborem-exercens.html.

John Paul II. Encyclical on the Permanent Validity of the Church’s Missionary Manda-
te Redemptoris Missio. The Holy See. https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html.  

John Paul II. Encyclical Letter Redemptor Hominis. The Holy See. https://www.vati-
can.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_re-
demptor-hominis.html.

John Paul II. Encyclical Letter Sollicitudo Rei Socialis. The Holy See, https://www.va-
tican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_
sollicitudo-rei-socialis.html. 

John Paul II. Encyclical Letter Veritatis Splendor. The Holy See. https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_verita-
tis-splendor.html.

Leo XIII. Encyclical on Capital and Labor Rerum Novarum. The Holy See. https://www.
vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_re-
rum-novarum.html. 

Just Society and the Culture of Peace



152

Ochoa, Danielle P., and Michelle G. Ong. “Negotiated Harms in Moralized Policies: 
The Case of Duterte’s War on Drugs.” Journal of Social and Political Psychology 
10, no. 2 (2022): 554–69.

Parlement européen. Déclaration d’intention Pledge to Peace (Engagement pour la 
paix) (Nov. 28, 2011). Associazione Percorsi. https://www.associazionepercorsi.
org/wp-content/uploads/2011/12/Pledge-to-Peace-FRANCAIS.pdf.

Paul VI. Apostolic Letter Octogesima Adveniens. The Holy See. https://www.vatican.
va/content/paul-vi/en/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesi-
ma-adveniens.html.

Pius XI. Encyclical on Reconstruction of the Social Order Quadragesimo Anno. The 
Holy See. https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-
xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html.

Pontifi cal Council of Justice and Peace. Compendium of the Social Doctrine of the 
Church. London: Burns & Oates, 2006.

Rawls, John. A Theory of Justice. Cambridge, Massachusetts: Belknap Press of Har-
vard University Press, 1999.

The Second Vatican Council. Pastoral Constitution on the Church in the Modern World 
Gaudium et Spes. The Holy See. https://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_en.html.

Tahzib, Farhang. “Global Solidarity, Justice and Moral Failures.” European Journal 
of Public Health 31, no. Supplement_3 (2021): https://academic.oup.com/eurpub/
article/31/Supplement_3/ckab164.456/6405867.

United Nations General Assembly. Annex: Declaration on the Right to Peace (Dec. 
19, 2026). United Nations. https://docs.un.org/en/A/RES/71/189.

United Nations General Assembly. Declaration and Programme of Action on a Cul-
ture of Peace (Sept. 13, 1999). UN Documents. http://un-documents.net/a53r243.
htm.

United Nations General Assembly. Declaration on the Preparation of Societies for Life 
in Peace (Dec. 15, 1978). UN Documents. http://un-documents.net/a33r73.htm.

United Nations General Assembly. Declaration on the Right of Peoples to Peace (Nov. 
12, 1984). United Nations Offi ce of the High Commissioner for Human Rights. 
https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/declaration-right-
peoples-peace.

United Nations General Assembly. United Nations Charter (June 26, 1945). United 
Nations. https://www.un.org/en/about-us/un-charter/full-text.

United Nations General Assembly. Universal Declaration of Human Rights (Dec. 10, 
1948). United Nations. https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-
human-rights.

United Nations Offi ce for Sustainable Development. Sustainable Development Goals 
(September 27, 2015). United Nations, https://www.un.org/sustainabledevelop-
ment/peace-justice/.

United States Conference of Catholic Bishops. “‘The Harvest of Justice is Sown 
in Peace’: A Refl ection of the National Conference of Catholic Bishops on the 

Jove Jim S. AGUAS



153

Tenth Anniversary of ‘The Challenge of Peace’” (Nov. 17, 1993). United States 
Conference of Catholic Bishops. https://www.usccb.org/resources/harvest-justice-
sown-peace.

Wojtyła, Karol. “Person: Subject and Community.” Review of Metaphysics 33, no. 2 
(1979): 273–308. 

Wojtyla, Karol. The Acting Person. Translated by Andrzej Potocki. Dordrecht: 
D. Reidel Publishing Company, 1979.

ABSTRACT / ABSTRAKT

Jove Jim S. AGUAS, Just Society and the Culture of Peace
DOI 10.12887/38-2025-3-151-09

A just society and world peace are ideals that have remained elusive. Historical 
facts attest to this sad reality. Many studies show that in the twentieth century 
alone, with two world wars, almost two hundred million people were killed by 
war, oppression, and other forms of confl icts and atrocities. But still, human-
ity continues to dream of attaining these ideals. This is attested by the many 
declarations and resolutions on peace and proposals on how to achieve a just 
society. It is not diffi cult to see that a culture of peace and a just society are two 
ideals that are intertwined. From a Christian perspective, based on the Church’s 
social teachings, I propose certain basic principles that serve as the foundation 
for a just and humane society and specifi c initiatives and courses of action 
through which we can promote a culture of peace and create a just society. 
Forming a just and human society and promoting a culture of peace is arduous, 
considering that behind us is a human history marked by violent struggles and 
transformation. However, peace is humankind’s hope for a blissful and happy 
life in this world.

Keywords: culture of peace, global solidarity, justice, society, peace

Contact: Philosophy Department, Research Center for Theology, Religious 
Studies, and Ethics, University of Santo Tomas, España Blvd, Sampaloc, Ma-
nila, 1008 Metro Manila, Philippines
E-mail: jsaguas@ust.edu.ph
https://ust-ph.academia.edu/JoveJimSAguas

Just Society and the Culture of Peace



154

Jove Jim S. AGUAS, Sprawiedliwe społeczeństwo a kultura pokoju
DOI 10.12887/38-2025-3-151-09

Sprawiedliwe społeczeństwo i światowy pokój to ideały, które dotychczas po-
zostają nieosiągalne. O tej smutnej rzeczywistości świadczą fakty historyczne. 
Liczne opracowania ukazują, że w samym dwudziestym stuleciu, w którym 
doszło do dwóch wojen światowych, w ich wyniku, a także wskutek wszel-
kich innych konfl iktów, prześladowań i okrucieństw śmierć poniosło dwieście 
milionów ludzi. Ludzkość nie przestaje jednak marzyć o osiągnięciu ideałów, 
którymi są sprawiedliwość i pokój. Dowodem tego pragnienia są liczne de-
klaracje i rezolucje dotyczące pokoju, a także propozycje dróg wypracowania 
społeczeństwa sprawiedliwego. Nietrudno dostrzec, że kultura pokoju i społe-
czeństwo sprawiedliwe to ideały, które są ze sobą splecione. Z perspektywy 
chrześcijańskiej, w oparciu o nauczanie społeczne Kościoła, proponuję z jednej 
strony pewne fundamentalne zasady, które mogą służyć jako podstawa do bu-
dowy sprawiedliwego społeczeństwa humanitarnego, z drugiej zaś konkret-
ne inicjatywy i sposoby działania pozwalające na promocję kultury pokoju 
i społeczeństwa sprawiedliwego. Formowanie społeczeństwa sprawiedliwego, 
humanitarnego, i promowanie kultury pokoju to proces żmudny, zważywszy na 
fakt, że mamy za sobą historię pełną zmagań i transformacji, którą naznaczyła 
przemoc. Pokój pozostaje jednak nadzieją ludzkości na radosne i szczęśliwe 
życie w świecie doczesnym.

Translated by Dorota Chabrajska

Słowa kluczowe: kultura pokoju, globalna solidarność, sprawiedliwość, spo-
łeczeństwo, pokój

Kontakt: Philosophy Department, Research Center for Theology, Religious Stu-
dies, and Ethics, University of Santo Tomas, España Blvd, Sampaloc, Manila, 
1008 Metro Manila, Philippines
E-mail: jsaguas@ust.edu.ph
https://ust-ph.academia.edu/JoveJimSAguas

Jove Jim S. AGUAS



155

JULIANNA J. THOMSON*

MARK J. ROZELL**

CHALLENGES TO PROTECTING RELIGIOUS FREEDOMS 
The Roles of Government and Societal Norms 

Societal discrimination against religious groups can arise for several reasons. 
In many cases, religious affi liation strengthens group identity, and this sense of 
belonging can contribute to discrimination against those perceived as outsiders. 
Religious and cultural identities are often deeply intertwined, making it easier 
for dominant religious and social groups to invoke historical and cultural tradi-
tions as justifi cation for restricting religious freedoms or even legitimizing acts 
of violence.

Nation-states thrive when diverse groups can coexist, engage in open dia-
logue, and have their rights safeguarded. Yet, modern trends of rising national-
ism and religious fundamentalism pose serious challenges to the protection 
of religious freedoms in both democratic and non-democratic countries. The 
suppressing of religious freedoms erodes the fundamental principles of demo-
cratic societies and it undermines everywhere broader human rights protec-
tions, ultimately threatening the stability of societies as a whole.1

This paper addresses contemporary challenges to religious freedoms 
through several international case studies, highlighting not only the growing 
complexity of these confl icts but also the implications for democratic gover-
nance and social stability. The protection of religious freedoms has long been 
a foundational principle primarily in Western democracies, as well as in in-
ternational organizations that promote certain universal principles of human 
rights. In many countries that profess a commitment to the protection of reli-
gious freedoms, ideals and practice often differ; in many parts of the world, 
such commitments are few or even non-existent. International organizations 

* Julianna J. Thomson – George Mason University, e-mail: jthomso4@gmu.edu, ORCID 0009-
0002-4290-7607 [pełna nota o Autorce na końcu numeru].

** Prof. Mark J. Rozell – Schar School of Policy and Government, George Mason University, 
e-mail: mrozell@gmu.edu [pełna nota o Autorze na końcu numeru].

1  See Nolen  D e i b e r t, “Protecting the Rights of Religious Minorities Is Crucial to Protecting 
Democracy Itself,” Freedom House, December 7, 2023, https://freedomhouse.org/article/protecting-
rights-religious-minorities-crucial-protecting-democracy-itself.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 155-173

DOI 10.12887/38-2025-3-151-10



156

profess the ideals of religious freedoms but have limited capacity to infl uence 
the behaviors of national states, especially at times such as now with rising 
nationalistic movements. Religious minorities thus often have few tools of 
protection either from governments or from international organizations. Con-
temporary studies document increasing threats to religious freedoms in much 
of the world today.

By analyzing cases from Nigeria, Russia, France, Egypt, and the United 
States, we demonstrate that the core issues are not simply that religious freedom 
is contested, but rather that specifi c patterns of restriction reveal pathways to 
understanding broader struggles over identity, nationalism, and state authority. 
Distinguishing these dynamics provides a clearer framework for how scholars 
might navigate the tensions between pluralism, secularism, and democracy.

GOVERNMENT ACTIONS AND SOCIETAL NORMS

Provisions safeguarding this fundamental right are enshrined in many glob-
al agreements, refl ecting a shared international recognition by many nation-
states of its importance. For example, the 1919 Covenant of the League of 
Nations affi rmed the need for governance that ensures freedom “of conscience 
and religion” (Article 22).2 Similarly, Article 18 of the Universal Declaration 
of Human Rights (UDHR), adopted by all 193 United Nations member states, 
explicitly guarantees “freedom of thought, conscience, religion,”3 including 
the right to change and practice one’s beliefs publicly or privately. The 1966 
International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR) further codifi ed 
religious freedom as a legally binding obligation, requiring signatory states to 
respect and ensure individuals’ freedom to adopt and practice their religion or 
belief.4 The Helsinki Final Act of 1975 further underscored these principles, 
obligating states to respect “freedom of thought, conscience, religion, or belief 
for all” (Principle VII).5

In addition to these legal frameworks, religious freedom has been a focal 
point of international efforts led by European and North American nations. 

2  The Covenant of the League of Nations, Yale Law School, Lilian Goldman Yale Library, The 
Avalon Project: Documents in Law, History and Diplomacy, https://avalon.law.yale.edu/20th_cen-
tury/leagcov.asp#art22. 

3  United Nations General Assembly, Universal Declaration of Human Rights (Dec. 10, 1948), 
United Nations, https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights.

4  See United Nations, International Covenant on Civil and Political Rights, United Nations Hu-
man Rights Offi ce of the High Commissioner, https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/
instruments/international-covenant-civil-and-political-rights. 

5  Organization for Security and Co-operation in Europe, Conference on Security and Co-ope-
ration in Europe: Final Act, OSCE, https://www.osce.org/helsinki-fi nal-act.

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



157

International organizations, state foreign policy initiatives, Non-Government-
al Organizations (NGOs), and development agencies have led international 
advocacy efforts to promote and spread religious freedom and tolerance.6

Despite these commitments, recent trends show a troubling rise in religious
restrictions globally. Recent Pew Research Center reports show an esca-
lation in religious restrictions internationally that have remained at peak levels 
globally for the past fi ve years7 and in 2021, 183 governments worldwide ha-
rassed religious believers.8 Aid to Church in Need’s 2023 Religious Freedom 
Report found that over 62% of the world’s population lives in countries where 
religious freedoms are severely restricted or violated.9 This global increase in 
religious intolerance and state-level restrictions reveals a signifi cant disconnect 
between international norms and efforts and their implementation.

Equally concerning is the relative academic neglect of the study of reli-
gious restrictions, refl ecting in part the heavily secular-oriented focus of the 
academy in much of the developed world. As Roger Finke notes, it is only in 
the recent decades that scholars have begun systemically collecting data on 
religious freedoms, in part due to the previous lack of comprehensive cross-na-
tional datasets.10 This gap in research makes it diffi cult to fully understand the 
drivers and consequences of rising religious restrictions, further complicating 
efforts to address them effectively.

The rise in religious restrictions can be traced to two primary sources: 
government actions and societal pressures.11 Governments may impose re-

6  See Anna  S u, Exporting Freedom: Religious Liberty and American Power (Cambridge, 
Massachusetts: Harvard University Press, 2016); Elizabeth S h a k m a n  H u r d, Beyond Religious 
Freedom: The New Global Politics of Religion (Princeton: Princeton University Press, 2017).

7  See Pew Research Center, “In 2018, Government Restrictions on Religion Reach Highest 
Level Globally in More Than a Decade” (2020), Pew Research Center, https://www.pewresearch.
org/religion/2020/11/10/in-2018-government-restrictions-on-religion-reach-highest-level-globally-
in-more-than-a-decade/?gad_campaignid=22378837192; Pew Research Center, December 2024, 
Government Restrictions on Religion Stayed at Peak Levels Globally in 2022, Pew Research Center, 
https://www.pewresearch.org/wp-content/uploads/sites/20/2024/12/PR_2024.12.18_restrictions-on-
religion-2022_report.pdf.

8  See Doug  B a n d o w, “Rising Restrictions on Religion Driven by Government Controls,” 
Cato Institute, June 13, 2024, https://www.cato.org/commentary/rising-restrictions-religion-driven-
government-controls.

9  See ACN International, “Religious Freedom in the World Report 2023,” ACN International, 
https://acninternational.org/religiousfreedomreport/reports/global/2023.

10  See Roger  F i n k e, “‘Presidential Address’ Origins and Consequences of Religious Free-
doms: A Global Overview,” Sociology of Religion 74, no. 3 (2013): 297–313; Brian J.  G r i m  and 
Roger  F i n k e, “International Religion Indexes: Government Regulation, Government Favoritism, 
and Social Regulation of Religion,” Interdisciplinary Journal of Research on Religion 2 (2006): 1, 
https://www.religjournal.com/articles/article_view.php?id=13.

11  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 
Peak Levels Globally in 2022, 2.

Challenges to Protecting Religious Freedoms



158

strictions through laws, policies, or direct actions aimed at limiting religious 
expression, particularly in cases where religion is perceived as a threat to state 
control, national identity, or political stability.12 In some cases, governments 
actively suppress religious groups or individuals, while in others, religious 
minorities may be marginalized or discriminated against through bureaucratic 
processes, restrictions on places of worship, or limitations on religious prac-
tices.13

On the other hand, societal pressures—often fueled by cultural, ethnic, or 
sectarian tensions—can also contribute signifi cantly to religious restrictions.
These pressures may manifest through social stigmatization, violent acts 
against religious minorities, or broader forms of intolerance that limit the abi-
lity of certain religious groups to coexist peacefully in society.

Understanding these drivers is crucial for effectively addressing the challen-
ges to religious freedom that persist globally. The dual role of governments and 
societies in shaping the religious landscape complicates efforts to protect and 
promote religious freedom. While international institutions and foreign policy 
initiatives have made progress in promoting religious freedom,14 the reality 
on the ground often reveals signifi cant gaps between international norms and 
national practices. In what follows here, we explore the current state of religious 
restrictions worldwide, examining both government-imposed and societal-driv-
en restrictions through case studies of various countries. Understanding these 
factors is essential for crafting effective strategies to support religious freedom 
worldwide and address the modern dilemma of religious intolerance.

RELIGIOUS FREEDOM AND RELIGIOUS RESTRICTIONS

We adopt the defi nitions outlined in Religious Freedom: Pillar of the Hu-
man Rights Policy in the External Relations of the European Union15 to clar-
ify what is meant by religious freedom and religious restrictions. At its core, 

12  See F i n k e, “‘Presidential Address’ Origins and Consequences of Religious Freedoms: 
A Global Overview.”

13  See Ani  S a r k i s s i a n, The Varieties of Religious Repression: Why Governments Restrict 
Religion (New York: Oxford University Press, 2015).

14  See, e.g., United States Policy: The International Religious Freedom Act of 1998, Congress.
Gov, https://www.congress.gov/bill/105th-congress/house-bill/2431; National Strategy on Integrat-
ing Religious Leader and Faith Community Engagement into U.S. Foreign Policy, United States 
Institute of Peace, https://www.usip.org/publications/2023/05/us-strategy-international-religious-
engagement-10-years; the 2016 Frank R. Wolf International Religious Freedom Act, Congress.Gov,  
https://www.congress.gov/bill/114th-congress/house-bill/1150.  

15  See Commission of the Bishops’ Conferences of the European Union, Religious Freedom: 
Pillar of the Human Rights Policy in the External Relations of the European Union (Brussels, 

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



159

religious freedom encompasses both the individual and collective dimensions 
of belief. At the individual level, this includes the freedom to hold or not to 
hold a particular faith, freedom of worship, the right to change one’s religion 
or belief, the free choice of parents to educate their children in their religious 
convictions, the right to pastoral care, and the right to conscientious objection 
based on religious or moral beliefs.16 At the collective level, religious freedom 
entails the organizational autonomy of religious communities, the freedom to 
exercise ministry, the right to religious training and teaching, the freedom to 
proclaim one’s faith and moral teaching, and the right to carry out charitable 
and collective activities in line with shared convictions.17

Religious restrictions, by contrast, refer to the fundamental hindrances to 
the exercise of these freedoms, whether imposed at the individual or collec-
tive levels.18 Drawing on international law and the COMECE typology, these 
restrictions can manifest in multiple forms: obstacles to worship or the pro-
fession of faith, restrictions on conversion or forced conversion, prohibitions 
on proclaiming faith publicly, destruction of places of worship, suppression of 
religious publications, or prohibitions on religious training and education.19

These violations can be broadly grouped into two categories: government 
restrictions and social restrictions. A main source of restrictions of religious 
freedoms is the legal, political, and regulatory measures that governments cre-
ate. These measures can range from outright bans on all religious practices to 
preferential treatment for certain faiths over others.20 According to the Govern-
ment Restrictions Index (GRI) compiled by the Pew Research Center, these 
restrictions include laws prohibiting conversion, limiting religious preaching, 
banning certain religious groups, or criminalizing blasphemy. In 2022, while the 
global median score on the GRI remained steady at 3.0 out of 10, the number of 
countries with high or very high levels of government restrictions increased to 
59—representing 30% of the 198 countries and territories studied.21 This marks 
the highest number recorded since the index was established in 2007.

Governments impose restrictions on majority religions for a variety of 
reasons. In some cases, secular or anti-religious national ideologies drive ef-

Belgium, 2010), COMECE, https://www.comece.eu/wp-content/uploads/sites/2/2022/04/20100501-
Pillar-of-the-Human-Rights-policy-in-the-external-relations-of-the-EU.pdf.

16  See ibidem, 9. 
17  See ibidem, 9.
18  See ibidem, 16.
19  See ibidem, 17-20.
20  See Jonathan  F o x, “Religious Regulation: The Regulation of All Religion in a Country,” 

in The Oxford Encyclopedia of Politics and Religion, ed. Paul A. Djupe, Mark J. Rozell, and Ted 
G. Jelen (New York, NY: Oxford University Press, 2020). 

21  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 
Peak Levels Globally in 2022, 16.

Challenges to Protecting Religious Freedoms



160

forts to limit religious infl uence;22 political leaders may perceive religious 
groups as a challenge to their authority and attempt to curb their infl uence.23 
This is especially true in autocratic regimes, where maintaining control over 
civil society—including religious institutions—is a key priority. In other cases, 
governments face social or electoral pressures to regulate religion,24 either to 
appease dominant societal groups or to align with public sentiment on religious 
matters. These pressures can lead to policies that restrict religious expression or 
grant preferential treatment to certain religious groups while limiting others. 

Another driver of religious intolerance and restrictions stems from different 
societies and non-government actors within a country. Acts of religious intoler-
ance or violence carried out by private individuals, organizations, or non-state 
groups can include mob violence, sectarian confl ict, religiously motivated terror-
ism, and harassment based on religious attire or beliefs. The Social Hostilities 
Index (SHI), also developed by Pew Research Center, tracks thirteen measures of 
religious hostilities, including incidents of religion-related armed confl ict, attacks 
on places of worship, and other forms of religiously motivated intimidation.25

Societal discrimination against religious groups can arise for several rea-
sons. In many cases, religious affi liation strengthens group identity, and this 
sense of belonging can contribute to discrimination against those perceived 
as outsiders.26 Religious and cultural identities are often deeply intertwined, 
making it easier for dominant religious and social groups to invoke historical 
and cultural traditions as justifi cation for restricting religious freedoms or even 
legitimizing acts of violence.27 These societal pressures often reinforce state-
imposed restrictions, creating an environment where religious minorities face 
both legal constraints and social hostility.

CASE SELECTION

The following case studies were selected to capture both variation and 
commonalities in how religious restrictions are drawn from diverse geograph-
ical regions—Africa, Eurasia, Western Europe, and North America—to illu-

22  See  F o x, “Religious Regulation: The Regulation of All Religion in a Country.”
23  See Anthony James  G i l l, The Political Origins of Religious Liberty (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2008), 1–25.
24  See F i n k e, “‘Presidential Address’ Origins and Consequences of Religious Freedoms”: 

300–301.
25  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 

Peak Levels Globally in 2022, 2.
26  See Swee-Hoon  C h u a h  et al., “Religion, Discrimination and Trust across Three Cultures,” 

European Economic Review 90 (November 2016): 280–301.
27  See  F i n k e, “‘Presidential Address’ Origins and Consequences of Religious Freedoms”: 303.

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



161

strate how restrictions on religious freedom manifest across distinct political 
and cultural contexts.

Nigeria presents a case of both high government restrictions and signifi cant 
societal hostilities, as religious tensions between Christian and Muslim com-
munities frequently result in violence. Egypt similarly experiences both high 
levels of government-imposed religious restrictions and widespread societal 
discrimination, particularly against Coptic Christians and other religious minor -
ities. Meanwhile, Russia exemplifi es a case of high government restrictions, 
where the state exerts signifi cant control over religious institutions, suppress-
ing groups deemed politically or socially undesirable. 

Some western democracies that profess a high degree of religious tolerance 
also confront issues of restrictions on freedom of religious practices. Long-stand-
ing controversies in the United States, for example, concern judicial interpreta-
tion of the principle of separation of Church and State, with such restrictions as 
prayer banned in public schools and prohibitions on religious displays in public 
places such as court houses and government buildings. In France, government 
restrictions on women wearing headscarves in public—a common practice, and 
even considered a religious requirement among Muslims—have led to criticisms 
of prohibiting religious freedoms, even as the government, as is the case in the 
United States, professes to be protecting the principle of religious neutrality. 

Together, these cases were chosen not to provide an exhaustive global 
survey but to highlight a spectrum of restriction types—societal, gover nmental, 
and hybrid—in both democratic and non-democratic countries. The cases ana-
lyzed here provide insight into how different forms of religious restrictions 
manifest in diverse political and social contexts. We fi rst take up the cases 
of those countries with high government restrictions and strong social-based 
discrimination.

NIGERIA

Despite constitutional protections for religious freedom, Nigeria experien-
ces signifi cant restrictions both from the government and society.28 The Ni-
gerian constitution prohibits the federal and state governments from adopting 
an offi cial religion and guarantees individuals the right to practice, change, 
and propagate their faith without discrimination.29 Religious demographics in 
Nigeria are nearly evenly split, with Muslims making up approximately half 

28  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 
Peak Levels Globally in 2022, 9, 41, 44.

29  See Constitution of the Federal Republic of Nigeria (1999), Section 10, Section 38. Nigeria 
National Human Rights Commission, https://nigeriarights.gov.ng/fi les/constitution.pdf.

Challenges to Protecting Religious Freedoms



162

of the population, Christians comprising 40–45%, and 5–10% adhering to 
indigenous religious traditions.30 This religious diversity has frequently been 
a source of tension, particularly in regions where different faith communities 
live in close proximity, resulting in high rankings in both governmental and 
societal restrictions on religion.31

Violence linked to religious extremism remains a signifi cant challenge in 
Nigeria, driven primarily by militant Islamist groups such as Boko Haram and 
ISIS-West Africa (ISIS-WA). These groups frequently target religious sites and 
communities, attacking churches, mosques, and other places of worship; terror-
ist-related deaths in Nigeria rose by 34% in 2023.32 These groups continue to 
stage attacks on both Muslim and Christian populations, as well as military and 
civilian targets, particularly in the northeast. However, religious violence is not 
limited to terrorist activity. In the north central region, longstanding confl icts be-
tween predominantly Christian farmers and predominantly Muslim herders have 
resulted in numerous deadly clashes. Meanwhile, bandit groups have also carried 
out attacks on religious communities. For example, in September 2023, bandits 
attacked a Catholic residence in Kaduna State, killing a Catholic seminarian, and 
later targeted a mosque in the same state, killing seven worshippers.33

Efforts to address religious tensions and violence have been undertaken 
by both governmental and nongovernmental organizations. The Nigeria Inter-
Religious Council (NIREC)34 works to foster dialogue between Christian and 
Muslim leaders, whereas groups such as the Christian-oriented Observatory 
for Religious Freedom in Africa (ORFA)35 monitor religious persecution. In re-
sponse to rising violence, Catholic bishops in Nigeria have urged national and 
state governments to uphold their responsibility to protect citizens and safe -
guard religious freedoms.36 While Nigeria’s constitution guarantees religious 
liberty, ongoing violence, government inaction, and deeply entrenched societal 
divisions continue to make religious restrictions a reality for many.  

30  See Timothy R o b i n s o n, Louisa  B r o o k e - H o l l a n d, and Philip  L o f t, Religious 
Minorities in Nigeria, Research Briefi ng DP-2023-0081, April 12, 2023, UK Parliament: House of 
Commons Library, https://researchbriefi ngs.fi les.parliament.uk/documents/CDP-2023-0081/CDP-
2023-0081.pdf, 2.

31  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 
Peak Levels Globally in 2022, 41.

32  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: Nigeria,” 
2023 Report on International Religious Freedom, https://www.state.gov/reports/2023-report-on-
international-religious-freedom/nigeria/.

33  See ibidem.
34  See Nigeria Inter-Religious Council, https://www.nirec.org.ng/.
35  See Observatory for Religious Freedom in Africa, https://orfa.africa/.
36  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: Nigeria.”

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



163

EGYPT

Egypt is another country that scores highly on both Pew Research Center’s 
SHI and GCI scores, highlighting signifi cant barriers to religious freedom in 
both state policies and societal practices. While the Egyptian constitution calls 
for freedom of belief and religious practice, this applies only to followers of 
Christianity, Islam (specifi cally Sunni Islam, the state religion), and Judaism. 
Article 98(f) of Egypt’s Penal Code states that any ridiculing or insulting of 
the Abrahamic religions is illegal, and this article is often invoked to target 
minority religions.37

One of the primary tools of government restriction is Egypt’s blasphemy 
law. Article 98(f) of the Penal Code criminalizes “disdaining and disrespecting” 
Islam, Christianity, or Judaism, imposing penalties ranging from six months to 
fi ve years in prison and substantial fi nes. In practice, this law is frequently used 
to suppress dissenting religious views, particularly among religious minorities 
such as Shia Muslims, Ahmadi Muslims, and atheists.38 Furthermore, Egypt’s 
cybercrime law extends these restrictions into the digital sphere, penalizing 
online speech that is perceived as violating “family principles” or promoting 
blasphemy, a vague standard that authorities have used to punish individuals 
for their religious expressions.39

Discrimination is also embedded within Egypt’s identity card system, which 
offi cially recognizes only Islam, Christianity, and Judaism. For example, Jeho-
vah’s Witnesses, a movement that emerged from Christianity, are labeled as 
“Christian” on their identity cards, yet a presidential decree prohibits their religious 
activities.40 This creates a system where religious identity is legally mandated.

Beyond government restrictions, social hostilities further entrench reli-
gious discrimination. Egypt’s population is approximately 90% Sunni Muslim 
and 10% Christian, primarily Coptic Orthodox.41 Religious communities are 
often geographically segregated, as seen in the distinct districts of “Islamic 
Cairo” and “Coptic Cairo.”42 While these divisions have historical roots, they 

37  See Saad  A h m a d  and Lucy  R i d o u t, “Criminalizing Blasphemy: Implications for 
Egypt’s Religious Minorities,” Minority Rights Group, February 29, 2024, https://minorityrights.
org/criminalizing-blasphemy-implications-for-egypts-religious-minorities/.

38  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: Egypt,” 
2023 Report on International Religious Freedom, https://www.state.gov/reports/2023-report-on-
international-religious-freedom/egypt/#.

39  See ibidem.
40  See ibidem.
41  See ibidem.
42  See Megan  S h u d d e, “Megan Shudde on Degrees of Religious Tolerance in Egypt,” Berkley 

Center for Religion, Peace & World Affairs: JYAN Blog, 2008, https://berkleycenter.georgetown.
edu/posts/megan-shudde-on-degrees-of-religious-tolerance-in-egypt.

Challenges to Protecting Religious Freedoms



164

contribute to ongoing sectarian tensions, which have increasingly resulted 
in violent clashes. Intergroup confl ict, mob violence, and attacks on places 
of worship have become more frequent in recent years, demonstrating the 
persistent role of religious hostility in Egyptian society.43 

RUSSIA

Russia is the only country in Europe classifi ed as having very high levels 
of government restrictions on religion.44 Despite its constitutional commitment 
to secularism and religious freedom, Russian authorities wield broad power to 
suppress religious activity deemed “extremist.”45 While approximately 72% 
of the population identifi es as Orthodox Christian,46 offi cial law identifi es four 
traditional religions: Christianity, Islam, Judaism, and Buddhism. State policies 
and legal frameworks have increasingly marginalized religious groups outside 
these recognized traditions. A signifi cant tool of repression is Russia’s expan-
sive extremism laws, which authorities have used to imprison individuals from 
various religious groups. Recently, members of the Church of Scientology and 
Jehovah’s Witnesses have been targeted.47

Beyond its broad extremism laws, Russia has introduced additional legal 
mechanisms to control religious expression. A 2022 law mandates that certain 
organizations, including religious groups and individuals, publicly identify 
themselves as “foreign agents” if they receive funding from abroad.48 This 
designation carries signifi cant stigma and legal consequences, further margi-
nalizing minority religious communities. Due to these systematic and severe 
violations of religious freedom, the U.S. State Department has classifi ed Russia 
as a “Country of Particular Concern” (CPC) since 2021 under the International 
Religious Freedom Act.49 This designation has been accompanied by targeted 
sanctions, including those outlined in the Magnitsky Act and other legislative 
measures aimed at penalizing human rights abuses. Despite international con-

43  See ibidem.
44  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 

Peak Levels Globally in 2022, 36.
45  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: Russia,” 

2023 Report on International Religious Freedom, https://www.state.gov/reports/2023-report-on-
international-religious-freedom/Russia/. 

46  See ibidem.
47  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 

Peak Levels Globally in 2022, 36.
48  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: Russia.”
49  See ibidem.

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



165

demnation, the Russian government continues to suppress religious minorities, 
framing these actions as necessary for national security and social cohesion.

Religious persecution in Russia refl ects a broader pattern of state control, 
where political and legal mechanisms are used to reinforce the dominance of 
the Russian Orthodox Church while suppressing alternative religious move-
ments. As state repression intensifi es, religious freedom in Russia remains 
increasingly constrained, with little indication of reform in the near future.

FRANCE 

France ranks high in both government-imposed religious restrictions and so-
cietal religious hostility.50 While the country’s legal framework upholds freedom 
of religion, it also grants authorities signifi cant discretion in regulating religious 
expression. At the same time, religious minorities, particularly Jewish and Muslim 
communities, face rising discrimination and hostility in society—antisemitic acts 
nearly quadrupled from 2022 to 2023, increasing from 436 to 1,676 reported 
cases.51 In addition to restrictions affecting these communities, France has also 
seen a notable rise in violations targeting Christians and Christian institutions. In 
2023, nearly 1,000 anti-Christian hate crimes were recorded in France, with ap-
proximately 90% directed at churches or cemeteries, according to police data.52

France’s legal framework is rooted in the principle of laïcité, or secularism, 
which mandates the strict separation of religion and state.53 Although the consti-
tution guarantees individuals the right to practice their religion freely, the govern-
ment has broad authority to regulate religious expression, particularly in public 
spaces.54 One of the most contentious aspects of France’s approach to secularism 
is its ban on religious symbols in public schools. In 2004, the French government 
passed a law prohibiting students from wearing religious symbols, a measure 
widely understood to target Muslim girls who wear headscarves.55 The law was 
based on recommendations from two commissions—one from Parliament and the 

50  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: France,” 
2023 Report on International Religious Freedom, https://www.state.gov/reports/2023-report-on-
international-religious-freedom/france/.

51  See ibidem.
52  See OIDAC Europe, Intolerance and Discrimination Against Christians in Europe Report 

2024, Observatory on Intolerance and Discrimination against Christians in Europe. https://www.
intoleranceagainstchristians.eu/fi leadmin/user_upload/publications/fi les/OIDAC_Report_2024_-_
Online_Version.pdf.

53  See John R.  B o w e n, Why the French Don’t Like Headscarves: Islam, the State, and Public 
Space (Princeton: Princeton University Press, 2010),1.

54  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: France.”
55  See  B o w e n, Why the French Don’t Like Headscarves, 1.

Challenges to Protecting Religious Freedoms



166

other called the Stasi Commission—which framed Islamic radicalism as a threat 
to France’s secular traditions.56

Recently, the French government has expanded restrictions on religious attire 
in public spaces. In 2023, France’s highest administrative court upheld the gov-
ernment’s ban on wearing the abaya in public schools, ruling that the ban did not 
violate religious freedom.57 Additionally, the national soccer federation’s decision 
to ban female players from wearing the hijab was upheld in June 2023, and the 
government extended this prohibition to French athletes participating in the 2024 
Paris Olympics.58 The abaya ban has sparked considerable debate. While some 
argue that it disproportionately targets Muslim students and exacerbates social divi-
sions, its proponents view it as a necessary measure to uphold secularism in public 
institutions.59 Despite the controversy, public opinion overwhelmingly supports 
these restrictions: a late 2023 poll indicated that over 80% of the French population 
approved of the ban, and the country’s highest court has upheld it twice.60

Even in countries with strong government protections of religious freedoms 
there are signifi cant challenges in advancing a general societal acceptance of 
the rights of different religious groups and practices. The United States stands 
as a notable example of a nation with among the strongest protections of re-
ligious freedoms but a history of struggles by religious groups to be able to 
freely engage in some religious practices. 

UNITED STATES

Despite strong constitutional protections for religious freedom, the United 
States has experienced moderate government restrictions on religion. In 2022, 
the U.S. received a moderate Government Restrictions Index score and a low 
Social Hostilities Index score, ranking eighth highest in the Americas for gov-
ernment restrictions—behind countries like Mexico, Cuba, and Venezuela.61 
Whereas the First Amendment of the U.S. Constitution explicitly prohibits 

56  See ibidem.
57  See U.S. Department of State, “2023 Report on International Religious Freedom: France.”
58  See ibidem.
59  See Carol  F e r r a r a, “French Schools’ Ban on Abayas and Headscarves Is Supposedly 

about Secularism—but It Sends a Powerful Message about Who ‘Belongs’ in French Culture,” The 
Conversation, September 29, 2023, http://theconversation.com/french-schools-ban-on-abayas-and-
headscarves-is-supposedly-about-secularism-but-it-sends-a-powerful-message-about-who-belongs-
in-french-culture-213543.

60  See ibidem.
61  See Pew Research Center, December 2024, Government Restrictions on Religion Stayed at 

Peak Levels Globally in 2022, 5.

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



167

Congress from establishing a religion or restricting religious exercise, real-
world applications of this principle are often more complex.

The United States of America struggles with the balancing test, intended to 
protect general societal principles but seen by some groups as discriminatory. 
The case of the U.S. demonstrates that there is not any perfect system of pro-
tecting religious freedoms, but only degrees of protections. The U.S. Supreme 
Court has upheld policies that limit certain religious practices while maintaining 
that individuals retain the right to believe as they choose. For example, the Court 
ruled that prohibiting plural marriage does not restrict the religious freedoms of 
Mormons because they retain the right to believe, but not practice, polygamy.62 
Military regulations establish that Jewish and Muslim persons servicemembers 
are free to wear traditional head-coverings and facial hair, but they must conform 
to the military code of dress which imposes signifi cant restrictions on these and 
other religious displays such as dreadlocks, tattoos and hijabs. Are these viola-
tions of religious freedoms or refl ections of the reality that in any government 
there sometimes are compelling government and societal interests that override 
the claims of particular groups to engage in certain religious-based practices?

State-level policies have tested the boundaries of religious freedom and gov -
ernment authority. In 2024, Louisiana passed a law requiring all public-school 
classrooms—from kindergarten through state-funded universities—to display 
the Ten Commandments in large, readable font. Governor Jeff Landry signed 
the legislation into law, framing it as a refl ection of the nation’s religious heri-
tage.63 However, a federal judge later blocked the law, ruling it unconstitutional 
under the First Amendment’s Establishment Clause.64 This case exemplifi es 
the ongoing tension between government actions promoting religious symbols 
and the constitutional limits on state endorsement of religion.

DISCUSSION

Religious restrictions have far-reaching political, social, and humanitarian 
consequences. As seen in the cases of Nigeria, Russia, France, and Egypt, 

62  See Reynolds v. United States, 98 U.S. 145 (U.S. Supreme Court 1979).
63  See Sara  C l i n e, “New Law Requires All Louisiana Public School Classrooms to Display 

the Ten Commandments,” AP News, June 20, 2024, AP News, https://apnews.com/article/louisiana-
ten-commandments-displayed-classrooms-571a2447906f7bbd5a166d53db005a62.

64  See Aubri  J u h a s z, “Judge Blocks Louisiana Law Requiring Display of Ten Com-
mandments in Classrooms,” NPR Morning Edition, November 13, 2024, NPR, https://www.npr.
org/2024/11/13/nx-s1-5188450/judge-blocks-louisiana-law-requiring-display-of-ten-commandments-
in-classrooms#:~:text=Hourly%20News-,Judge%20blocks%20Louisiana%20law%20requiring%20
display%20of%20Ten%20Commandments%20in,public%20school%20classrooms%20is%20un-
constitutional.

Challenges to Protecting Religious Freedoms



168

these restrictions not only affect religious minorities but also contribute to 
broader societal divisions, nationalism, and intolerance. Research consistent-
ly demonstrates the role that religion and religious leaders play in shaping 
social tensions, civil unrest, and even civil wars. When governments suppress 
religious freedoms or fail to prevent religious discrimination, they create con-
ditions for further instability. Studies suggest that engaging religious actors 
in confl ict prevention, peacebuilding, and governance is crucial to mitigating 
these risks.65

Comparisons across cases reveal that restrictions take different forms but 
generate similar dynamics of exclusion and tension. In France, the strict sec-
ular policies designed to uphold laïcité often reinforce rising social hostility 
toward religious minorities. Government bans on religious attire, particularly 
those targeting Islamic dress, may legitimize broader societal discrimination, 
creating a reciprocal relationship between public attitudes and state policy. 
Similarly, in the United States, while explicit legal prohibitions on religious 
expression are less common, social and political battles over religious displays, 
education policies, and religious accommodations refl ect ongoing tensions 
about the place of faith in public life. Together, these examples highlight that 
restrictions—whether state or reinforced by societal norms—can pose a threat 
to social stability and democratic principles.

There is no ideal governmental model for protecting religious freedoms. 
The United States has long portrayed its national practices as an international 
exemplar for the balancing of government interests and religious freedoms. 
And yet, many of the most intensely fought political confl icts in the country 
center on differing interpretations of what religious freedom entails. This con-
tradiction illustrates that even states that champion religious freedom abroad 
are internally divided on its meaning and practice.

*

To conclude, religious restrictions and freedoms are not isolated issues; 
they intersect with broader modern dilemmas. Confl icts over religious expres-
sion often serve as proxies for deeper struggles over national identity, cultural 
integration, and the role of the state in regulating personal beliefs. As globali-
zation facilitates greater religious diversity within nations, governments face 
mounting pressure to navigate the complexities of religious pluralism while 
maintaining social cohesion. These challenges underscore the need for ongoing 

65  See Between Terror and Tolerance: Religious Leaders, Confl ict, and Peacemaking, ed. Timo-
thy D. Sisk (Washington, D.C.: Georgetown University Press, 2011).

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



169

dialogue and policy adaptations that balance religious freedoms with evolving 
societal norms and political realities.

Beyond the immediate societal effects, the United States has long promoted 
religious freedom as a fundamental human right and a stabilizing force for 
democracies worldwide. Yet questions remain regarding the effectiveness of 
these policies. How religious freedom is measured and enforced globally is 
contested, and the U.S. itself faces ongoing challenges in balancing religious 
liberty with other legal and societal interests. This contradiction underscores 
the importance of treating religious freedom not as a settled principle, but as 
an evolving practice shaped by politics, culture, and international norms.

At its core, the debate over religious restrictions is about the limits of state 
power and the extent to which governments should intervene in matters of faith 
and conscience. As societies grapple with issues of secularism, nationalism, 
and human rights, the way religious freedoms are protected, or curtailed, will 
continue to shape the political and social landscapes of the modern world. 
Whether through legal frameworks, public discourse, or grassroots activism, 
the question of religious liberty remains central to broader discussions about 
democracy, identity, and governance in the twenty fi rst century.

BIBLIOGRAPHY / BIBLIOGRAFIA

ACN International. “Religious Freedom in the World Report 2023.” ACN Internatio-
nal. https://acninternational.org/religiousfreedomreport/reports/global/2023.

Ahmad, Saad, and Lucy Ridout. “Criminalizing Blasphemy: Implications for Egypt’s
Religious Minorities.” February 29, 2024. Minority Rights Group. https://mi-
norityrights.org/criminalizing-blasphemy-implications-for-egypts-religious-
minorities/.

Bandow, Doug. “Rising Restrictions on Religion Driven by Government Controls.” 
Cato Institute, June 13, 2024. https://www.cato.org/commentary/rising-re-
strictions-religion-driven-government-controls.

Bowen, John R. Why the French Don’t Like Headscarves: Islam, the State, and Public 
Space. Princeton: Princeton University Press, 2010.

Constitution of the Federal Republic of Nigeria (1999). Nigeria National Human 
Rights Commission. https://nigeriarights.gov.ng/fi les/constitution.pdf.

The Covenant of the League of Nations. Yale Law School. Lilian Goldman Yale 
Library. The Avalon Project: Documents in Law, History and Diplomacy. https://
avalon.law.yale.edu/20th_century/leagcov.asp#art22.

Chuah, Swee Hoon et al. “Religion, Discrimination and Trust across Three Cultures.” 
European Economic Review 90 (November 2016): 280–301. 

Cline, Sara. “New Law Requires All Louisiana Public School Classrooms to Dis-
play the Ten Commandments.” AP News, June 20, 2024. AP News, https://

Challenges to Protecting Religious Freedoms



170

apnews.com/article/louisiana-ten-commandments-displayed-classrooms-
571a2447906f7bbd5a166d53db005a62.

Commission of the Bishops’ Conferences of the European Union. Religious Freedom: 
Pillar of the Human Rights Policy in the External Relations of the European Union. 
Brussels, Belgium, 2010. COMECE. https://www.comece.eu/wp-content/uploads/
sites/2/2022/04/20100501-Pillar-of-the-Human-Rights-policy-in-the-external-rela-
tions-of-the-EU.pdf.

Constitution of the Federal Republic of Nigeria. 1999. Nigeria National Human Rights 
Commission, https://nigeriarights.gov.ng/fi les/constitution.pdf.

Deibert, Nolen. “Protecting the Rights of Religious Minorities Is Crucial to Protecting 
Democracy Itself.” Freedom House, December 7, 2023. https://freedomhouse. org/
article/protecting-rights-religious-minorities-crucial-protecting-democracy-itself.

Ferrara, Carol. “French Schools’ Ban on Abayas and Headscarves Is Supposedly about 
Secularism—but It Sends a Powerful Message about Who ‘Belongs’ in French 
Culture.” The Conversation, September 29, 2023. http://theconversation.com/
french-schools-ban-on-abayas-and -headscarves-is-supposedly-about-secularism-
but-it-sends-a-powerful -message-about-who -belongs-in-french-culture-213543.

Finke, Roger. “‘Presidential Address’ Origins and Consequences of Religious Freedoms: 
A Global Overview.” Sociology of Religion 74, no. 3 (2013): 297–313.

Fox, Jonathan. “Religious Regulation: The Regulation of All Religion in a Country.” In 
The Oxford Encyclopedia of Politics and Religion. Edited by Paul A. Djupe, Mark 
J. Rozell, and Ted G. Jelen. New York, NY: Oxford University Press, 2019.

Frank R. Wolf International Religious Freedom Act. Congress.Gov. https://www.con-
gress.gov/bill/114th-congress/house-bill/1150.

Gill, Anthony James. The Political Origins of Religious Liberty. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008.

Grim, Brian J., and Roger Finke. “International Religion Indexes: Government Regula-
tion, Government Favoritism, and Social Regulation of Religion.” Interdisciplinary 
Journal of Research on Religion 2 (2006): 1. https://www.religjournal.com/articles/
article_view.php?id=13.

Juhasz, Aubri. “Judge Blocks Louisiana Law Requiring Display of Ten Command-
ments in Classrooms.” NPR Morning Edition, November 13, 2024. NPR. https://
www.npr.org/2024/11/13/nx-s1-5188450/judge-blocks-louisiana-law-requiring-di-
splay-of-ten-commandments-in-classrooms#:~:text=Hourly%20News-,Judge%20
blocks%20Louisiana%20law%20requiring%20display%20of%20Ten%20Com-
mandments%20in,public%20school%20classrooms%20is%20unconstitutional.

Nigeria Inter-Religious Council. https://www.nirec.org.ng/.
OIDAC Europe. Intolerance and Discrimination Against Christians in Europe Report 

2024. Observatory on Intolerance and Discrimination against Christians in Europe. 
https://www.intoleranceagainstchristians.eu/fi leadmin/user_upload/publications/
fi les/OIDAC_Report_2024_-_Online_Version.pdf.

Observatory for Religious Freedom in Africa. https://orfa.africa/.

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



171

Organization for Security and Co-operation in Europe. Conference on Security and Co-
operation in Europe: Final Act. OSCE, https://www.osce.org/helsinki-fi nal-act.

Pew Research Center. December 2024. Government Restrictions on Religion Stayed 
at Peak Levels Globally in 2022. Pew Research Center. https://www.pewresearch.
org/wp-content/uploads/sites/20/2024/12/PR_2024.12.18_restrictions-on-religion-
2022_report.pdf.

Pew Research Center. “In 2018, Government Restrictions on Religion Reach Highest 
Level Globally in More Than a Decade.” Pew Research Center. https://www.
pewresearch.org/religion/2020/11/10/in-2018-government-restrictions-on-re-
ligion-reach-highest-level-globally-in-more-than-a-decade/?gad_campaigni-
d=22378837192.

Reynolds v. United States, 98 U.S. 145 (U.S. Supreme Court 1979).
Robinson, Timothy, Louisa Brooke-Holland, and Philip Loft. Religious Minorities in 

Nigeria. Research Briefi ng DP-2023-0081. April 12, 2023. UK Parliament: Ho-
use of Commons Library. https://researchbriefi ngs.fi les.parliament.uk/documents/
CDP-2023-0081/CDP-2023-0081.pdf.

Sarkissian, Ani. The Varieties of Religious Repression: Why Governments Restrict 
Religion. New York: Oxford University Press, 2015.

Shakman Hurd, Elizabeth. Beyond Religious Freedom: The New Global Politics of 
Religion. Princeton: Princeton University Press, 2017.

Shudde, Megan. “Megan Shudde on Degrees of Religious Tolerance in Egypt.” Berkley 
Center for Religion, Peace & World Affairs: JYAN Blog. 2008. https://berkley-
center.georgetown.edu/posts/megan-shudde-on-degrees-of-religious-tolerance-in-
egypt.

Sisk, Timothy D., ed. Between Terror and Tolerance: Religious Leaders, Confl ict, and 
Peacemaking. Washington, D.C.: Georgetown University Press, 2011.

Su, Anna. Exporting Freedom: Religious Liberty and American Power. Cambridge, 
Massachusetts: Harvard University Press, 2016.

United Nations. International Covenant on Civil and Political Rights. United Nations 
Human Rights Offi ce of the High Commissioner. https://www.ohchr.org/en/instru-
ments-mechanisms/instruments/international-covenant-civil-and-political-rights.

United Nations General Assembly. Universal Declaration of Human Rights (Dec. 10, 
1948). United Nations, https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-
human-rights.

U.S. Department of State. “2023 Report on International Religious Freedom: Egypt.” 
2023 Report on International Religious Freedom. https://www.state.gov/report-
s/2023-report-on-international-religious-freedom/egypt/#.

U.S. Department of State. “2023 Report on International Religious Freedom: France.” 
2023 Report on International Religious Freedom. https://www.state.gov/report-
s/2023-report-on-international-religious-freedom/france/.

U.S. Department of State. “2023 Report on International Religious Freedom: Nigeria.” 
2023 Report on International Religious Freedom. https://www.state.gov/report-
s/2023-report-on-international-religious-freedom/nigeria/.

Challenges to Protecting Religious Freedoms



172

U.S. Department of State. “2023 Report on International Religious Freedom: Russia.” 
2023 Report on International Religious Freedom. https://www.state.gov/report-
s/2023-report-on-international-religious-freedom/russia/.

ABSTRACT / ABSTRAKT

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL, Challenges to Protecting Religious 
Freedoms: The Roles of Government and Societal Norms

DOI 10.12887/38-2025-3-151-10

In an era defi ned by rising nationalism, authoritarianism, and religious funda-
mentalism, protecting religious freedom has become a central global challenge. 
While international law and human rights frameworks have long enshrined 
the principle of religious liberty, the gap between global commitments and 
national practices has widened, leaving religious minorities vulnerable to state 
and societal restrictions. Drawing on case studies from Nigeria, Egypt, Russia, 
France, and the United States, we show that both government policies and 
social hostilities shape restrictions on religious freedom across political systems 
and cultural contexts. Using comparative analysis of legal frameworks, interna-
tional reports, and documented incidents of repression, we identify distinct yet 
interconnected pathways by which religion becomes a site of contestation over 
identity, nationalism, and state authority. We argue that restrictions, whether 
imposed by governments or reinforced by societal pressures, undermine social 
cohesion, exacerbate divisions, and threaten democratic governance. We con-
clude that no single institutional model guarantees religious freedom, as even 
nation-states with strong legal protections struggle with deep internal confl icts 
over its meaning and scope. 

Keywords: religious freedom, religious restrictions, nationalism, secularism, 
human rights, democracy, comparative politics, Nigeria, Egypt, Russia, France, 
United States

Contact: Schar School of Policy and Government, George Mason University, 
Van Metre Hall, 3351 Fairfax Drive, Arlington, Virginia 22201, USA (Julianna 
J. Thomson); Schar School of Policy and Government, George Mason University, 
Van Metre Hall, Room 514A, 3351 Fairfax Drive, MS 3B1, Arlington, Virginia 
22201, USA (Mark J. Rozell)
E-mail: jthomso4@gmu.edu (Julianna J. Thomson); mrozell@gmu.edu (Mark 
J. Rozell)
Phone: +1 703 9938171 (Mark J. Rozell)
https://juliannathomson.com/ (Julianna J. Thomson)
https://schar.gmu.edu/profi les/mrozell (Mark J. Rozell)
ORCID 0009-0002-4290-7607 (Julianna J. Thomson)

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL



173

Julianna J. THOMSON and Mark J. ROZELL, Wyzwania dla ochrony wolności reli-
gijnej. Rola rządu i normy społeczne

DOI 10.12887/38-2025-3-151-10

W epoce, którą defi niują narastający nacjonalizm, autorytaryzm i religijny fun-
damentalizm, ochrona wolności religijnej stała się wyzwaniem na skalę świato-
wą. Podczas gdy prawo międzynarodowe i deklaracje ochrony praw człowieka 
od dawna pieczołowicie chronią zasadę wolności wyznania, dostrzec można 
poszerzającą się rozbieżność między zobowiązaniami globalnymi a praktyką 
poszczególnych krajów, co łączy się z faktem, że mniejszości religijne podle-
gają różnego rodzaju restrykcjom ze strony tak państwa, jak i społeczeństwa. 
Opierając się na analizie sytuacji w Nigerii, Egipcie, Rosji, Francji i Stanach 
Zjednoczonych, wykazujemy, że zarówno polityka prowadzona przez rządy 
poszczególnych krajów, jak i wrogość społeczna, stanowią źródło restrykcji 
nakładanych na wolność religijną w różnych systemach politycznych i kontek-
stach kulturowych. Dokonawszy analizy porównawczej systemów prawnych, 
międzynarodowych raportów i udokumentowanych przypadków represji, wska-
zujemy na odmienne, aczkolwiek powiązane ze sobą praktyki, które sprawiają, 
że religia staje się obszarem sporu wokół tożsamości, nacjonalizmu i zakresu 
władzy państwowej. Wskazujemy, że restrykcje, bez względu na to, czy na-
rzucone zostają przez rząd, czy ich źródłem pozostają naciski społeczne, pod-
ważają spójność społeczeństwa, pogłębiają podziały i stanowią zagrożenie dla 
rządów demokratycznych. We wnioskach podkreślamy, że nie istnieje obecnie 
żaden model instytucjonalny bezwyjątkowo gwarantujący wolność wyznania, 
nawet bowiem państwa narodowe, w których istnieje silne umocowanie wol-
ności religijnej w prawie, zmagają się z głębokimi konfl iktami wewnętrznymi 
dotyczącymi jej rozumienia i zakresu.

Tłumaczenie Dorota Chabrajska

Słowa kluczowe: wolność wyznania, ograniczenia wobec wolności wyznania, 
nacjonalizm, sekularyzm, prawa człowieka, demokracja, polityka porównawc-
za, Nigeria, Egipt, Rosja, Francja, Stany Zjednoczone

Kontakt: Schar School of Policy and Government, George Mason University, 
Van Metre Hall, 3351 Fairfax Drive, Arlington, Virginia 22201, USA (Julianna 
J. Thomson); Schar School of Policy and Government, George Mason University, 
Van Metre Hall, Room 514A, 3351 Fairfax Drive, MS 3B1, Arlington, Virgi-
nia 22201, USA (Mark J. Rozell)
E-mail: jthomso4@gmu.edu (Julianna J. Thomson); mrozell@gmu.edu (Mark 
J. Rozell)
Tel. +1 703 9938171 (Mark J. Rozell)
https://juliannathomson.com/ (Julianna J. Thomson)
https://schar.gmu.edu/profi les/mrozell (Mark J. Rozell)
ORCID 0009-0002-4290-7607 (Julianna J. Thomson)

Challenges to Protecting Religious Freedoms



174

Stanisław FEL*

UNIWERSALNE KRYTERIUM OCENY
SYSTEMÓW SPOŁECZNO-GOSPODARCZYCH

Jana Pawła II koncepcja praw człowieka

Przyjęcie godności osoby ludzkiej za podstawę praw człowieka prowadzi do od-
rzucenia ich relatywnego charakteru oraz poglądu, że ich istnienie i przysługi-
wanie zależy od władzy ustawodawczej, państwowej czy międzynarodowej. W tym 
ujęciu prawa człowieka nie są nadawane przez państwo, lecz wynikają z samej 
natury ludzkiej. W świetle nauczania Jana Pawła II podstawa normatywna tych 
praw jest niezależna od woli ustawodawcy i ma charakter nadrzędny.

Współcześnie, między innymi na gruncie chrześcijańskim, stawia się co-
raz mocnej tezę o kryzysie praw człowieka1. Dotyczy to zarówno podejścia 
teoretycznego do tych praw, jak i praktycznego działania odnoszącego się do 
ich podstawy, treści i ochrony. Wiąże się to głównie z kwestią antropologii, 
sposobem rozumienia człowieka, początku jego życia, tożsamości, a w konse-
kwencji uniwersalności praw człowieka oraz zakresu ich ochrony. Mimo prze-
jawów kryzysu i nasilającego się zróżnicowania w sposobie szczegółowego 
ujmowania praw człowieka, nadal dosyć silnie są one społecznie postrzegane 
jako uniwersalny miernik sprawiedliwości, poszanowania godności człowieka 
oraz podstawy legitymizacji porządku społecznego akceptowanej w społe-
czeństwach pluralistycznych, nie tylko w aspekcie religijnym i światopoglą-
dowym, ale też aksjologicznym. Jan Paweł II postrzegał prawa człowieka jako 
uniwersalny język umożliwiający porozumienie ponad podziałami ideowymi, 
politycznymi i religijnymi. Z pełnym przekonaniem uczynił z owych praw 
narzędzie komunikacji między Kościołem a rządzącymi, w tym najpotężniej-
szymi władcami na ziemi. Biorąc pod uwagę istniejący podział ideologiczny 
świata w pierwszych kilkunastu latach jego pontyfi katu, w idei praw człowieka 
upatrywano także swoistą broń „przeciwko totalitarnym roszczeniom państwa 
marksistowskiego i jego ideologii założycielskiej, [...] która ogranicza całość 

* Ks. dr hab. Stanisław Fel, prof. KUL – Katedra Katolickiej Nauki Społecznej i Socjologii 
Moralności, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, e-mail: stanislaw.fel@kul.pl, ORCID 
0000-0003-3975-665X [pełna nota o Autorze na końcu numeru].

1 Por. M. G i e r y c z, The Crisis of Human Rights: On the Importance and Timeliness of their 
Catholic Critique, „Chrześcijaństwo – Świat – Polityka” 28(2024), s. 75.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 174-198

DOI 10.12887/38-2025-3-151-11



175

państwa”2. Można sądzić, że były to ważne przesłanki wieloaspektowego 
i wielopoziomowego podejścia do praw człowieka, uczynienia z nich istotnego 
elementu pastoralnej aktywności Papieża, a przede wszystkim nauczania spo-
łecznego. Już w swojej pierwszej, „programowej” encyklice Redemptor homi-
nis3 Jan Paweł II sformułował zasadę praw człowieka i podkreślił konieczność 
jej respektowania zarówno w skali wewnątrzpaństwowej, jak i międzynaro-
dowej. Uznał prawa człowieka za podstawowe kryterium oceny systemów 
społeczno-gospodarczych, ideologii społecznych i programów działania oraz 
warunek ich akceptacji jako rozwiązań sprawiedliwych i humanistycznych4. 

WIELOWYMIAROWY KONTEKST 
JANA PAWŁA II IDEI PRAW CZŁOWIEKA

We współczesnych badaniach humanistyczno-społecznych zmierzających 
do rekonstrukcji poglądów określonej osoby uwzględnia się często aspekt 
biografi czny, nie tylko fakty z jej życia, ale zwłaszcza społeczno-intelektualny 
kontekst jej funkcjonowania. Ujęcie praw człowieka przez Jana Pawła II oraz 
jego podejście do ich ochrony wywodzi się zasadniczo z dwóch głównych nur-
tów: tradycji chrześcijańskiej, ze szczególnym uwzględnieniem katolickiego 
nauczania społecznego, oraz polskiego dziedzictwa w zakresie myśli o godno-
ści i wolności jednostki. Warto podkreślić, że to właśnie chrześcijańskie rozu-
mienie osoby ludzkiej w istotny sposób wpłynęło na rozwój polskiej refl eksji 
nad prawami człowieka. W chrześcijaństwie, a zwłaszcza w jego katolickim 
wymiarze, pojęcie praw człowieka nie jest elementem pochodzącym z ze-
wnątrz, lecz stanowi naturalną konsekwencję uznania nienaruszalnej godności 
każdej osoby jako stworzonej na podobieństwo Boga. Już u początków tradycji 
chrześcijańskiej zauważalna jest obecność zalążków myśli, które w później-
szych wiekach będą określane mianem praw człowieka – zarówno w dyskursie 
teologicznym, jak i w konkretnych formach działania Kościoła5. W refl eksji tej 
kładziono nacisk na niezbywalną wartość ludzkiego życia, równość wszyst-
kich ludzi wobec Boga oraz konieczność ochrony słabszych i wykluczonych. 
Jan Paweł II, będąc zarówno liderem religijnym, jak i intelektualistą głęboko 

2  B e n e d i c t XVI, J. R a t z i n g e r, The Multiplication of Rights and the Destruction of the 
Concept of Law, w: tenże, Faith and Politics: Selected Writings, tłum. M.J. Miller i in., Ignatius 
Press, San Francisco 2018, s. 14. 

3  Zob. J a n  P a w e ł II, Encyklika Redemptor hominis, The Holy See, https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html.

4  Zob. tamże, nr 17.
5  Por. D. H o l l e n b a c h, The Common Good and Christian Ethics, Cambridge University 

Press, Cambridge 2002, s. 7, 13-14, 19.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



176

zakorzenionym w polskim doświadczeniu dwudziestego wieku, zintegrował 
te dwie tradycje. W jego ujęciu prawa człowieka nie mają jedynie charakteru 
prawno-instytucjonalnego, ale zakorzenione są w ontologicznej godności oso-
by ludzkiej, co czyni je uniwersalnymi i nienaruszalnymi6. Dlatego też konse-
kwentnie podkreślał, że każde działanie na rzecz ochrony praw człowieka musi 
uwzględniać ich etyczny fundament, oparty na prawie naturalnym i wartości 
osoby7. Odrębną kwestią jest krytyczny stosunek Kościoła katolickiego do po-
zytywizacji tych praw, sposobów ich ujmowania w znaczących dokumentach 
tworzących historię nowożytnego ich rozumienia, a zwłaszcza podstawy praw 
formułowanych w niektórych z tych dokumentów8.

Myśl Jana Pawła II w zakresie praw człowieka cechuje się głęboką spój-
nością antropologiczną i etyczną, w której kluczową rolę odgrywają inspira-
cje chrześcijańskie oraz doświadczenie biografi czne zakorzenione w polskiej 
kulturze narodowej. Refl eksja ta, choć uniwersalistyczna w przekazie, czerpie 
z konkretnych wydarzeń i nurtów intelektualnych, zarówno teologicznych, 
jak i historycznych, obecnych w polskiej tradycji. Szczególne miejsce w tym 
dziedzictwie zajmują idee Pawła Włodkowica – profesora prawa i rektora Uni-
wersytetu Krakowskiego, który na soborze w Konstancji w latach 1414-1418 
sformułował argumentację opartą na powszechnych prawach przysługujących 
każdemu człowiekowi z tytułu jego przyrodzonej godności. Włodkowic gło-
sił równość narodów, prawo innowierców do życia, wolności wyznania oraz 
posiadania własnego państwa, a także możliwość pokojowego współistnienia 
różnych wspólnot politycznych i religijnych. Co istotne, opowiadał się on prze-
ciwko prowadzeniu wojen religijnych i usprawiedliwianiu przemocy w imię 
ewangelizacji, co stanowiło przełomowe stanowisko w realiach ówczesnej 
epoki9. Tego rodzaju podejście, odwołujące się do godności osoby jako fun-
damentu wspólnoty politycznej i porządku etycznego, było ważnym punktem 
odniesienia dla późniejszych refl eksji papieskich. Jan Paweł II nie traktował 
praw człowieka jako konstruktu wyłącznie prawnego, lecz postrzegał je jako 
wyraz głębokiej prawdy o człowieku, zakorzenionej w jego wymiarach du-
chowym i moralnym.

W centrum myślenia Jana Pawła II o prawach człowieka znajduje się kon-
cepcja godności osoby ludzkiej jako niezbywalnego fundamentu tych praw. 

6  Zob. G. W e i g e l, Świadek nadziei. Biografi a papieża Jana Pawła II, tłum. M. Tarnowska i in., 
Wydawnictwo Znak, Kraków 2007; M.A. G l e n d o n, A World Made New: Eleanor Roosevelt and 
the Universal Declaration of Human Rights, Random House Trade Paperbacks, New York 2002. 

7  Por. M. P i e c h o w i a k, Sprawiedliwość a prawo w nauczaniu Jana Pawła II, „Przegląd 
Tomistyczny: Filozofi a – Teologia – Kultura Duchowa Średniowiecza” 20(2014), s. 225n.

8  Por. G i e r y c z, dz. cyt. s. 81n.
9 Por. T. J a s u d o w i c z, Człowiek, jego prawa i obowiązki w nauczaniu Pawła Włodkowica, 

„Toruński Rocznik Praw Człowieka i Pokoju” 1(1992) nr 1, s. 136-138.

Stanisław FEL



177

Jeszcze jako Karol Wojtyła, w okresie swojej pracy naukowej na Katolickim 
Uniwersytecie Lubelskim, podjął on próbę sformułowania spójnej antropolo-
gii fi lozofi cznej, w której godność człowieka stanowiła kluczowy punkt od-
niesienia dla refl eksji nad strukturą działania ludzkiego, jego wolnością oraz 
odpowiedzialnością10. Fundament ten został szczegółowo opracowany i roz-
winięty w głównym dziele fi lozofi cznym Wojtyły Osoba i czyn11, w którym 
podjął próbę syntezy myśli tomistycznej z fenomenologiczną analizą osoby 
jako podmiotu czynu i wartości moralnej.

Kontekst sprzyjający rozwojowi tej teorii w wymiarze społecznym i teolo-
gicznym stanowiła działalność Wojtyły jako arcybiskupa krakowskiego, a na-
stępnie papieża. Jan Paweł II nie tylko zinterpretował prawa człowieka jako 
zapisane w przyrodzonej godności osoby i bezpośrednio z niej odczytywane, 
ale także wskazał na konieczność ich ciągłego rozpoznawania, formułowania 
i rozwijania – zarówno w sensie intelektualnym, jak i w działaniach duszpaster-
skich i instytucjonalnych Kościoła12. W tym ujęciu można mówić o pojawieniu 
się „nowych uprawnień”, wynikających z postępującego rozwoju świadomości 
moralnej ludzkości i zmieniających się kontekstów historycznych.

Jan Paweł II wniósł istotny wkład w rozwój i praktyczną ochronę praw 
człowieka, nie tylko na płaszczyźnie doktrynalnej, lecz także w ramach dzia-
łalności instytucjonalnej Kościoła katolickiego. Uczynił z kwestii praw czło-
wieka jeden z głównych wątków swojego nauczania, czego wyrazem są liczne 
encykliki, przemówienia i wystąpienia na forum międzynarodowym – między 
innymi w Organizacji Narodów Zjednoczonych w latach 1979 i 1995. Papież 
systematycznie przypominał, że prawa do życia, do wolności sumienia, do 
sprawiedliwości społecznej czy wolności religijnej nie są koncesją nadawaną 
przez państwo, ale wyrazem ontologicznej prawdy o człowieku13.

Ukazanie pełnego dorobku Jana Pawła II w zakresie praw człowieka wy-
magałoby szeroko zakrojonego, interdyscyplinarnego opracowania14. Niniej-
szy artykuł ma na celu jedynie zarysowanie podstaw podejścia Papieża do 

10  Por. A.M. W i e r z b i c k i, Osoba i moralność. Personalizm w etyce Karola Wojtyły i Tade-
usza Stycznia, Wydawnictwo KUL, Lublin 2021, s. 79-110. 

11  Zob. K. W o j t y ł a, Osoba i czyn, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2021.

12  Por. R.R. M a r t i n o, John Paul II and the International Order: Human Rights and the Nature 
of the Human Person, „Notre Dame Journal of Law, Ethics & Public Policy” 21(2007) nr 1, s. 67n.

13  Por. J a n P a w e ł II, Od praw człowieka do praw narodów (Przemówienie do Zgroma-
dzenia Ogólnego ONZ, New York, 5 X 1995), nr 3, „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 16(1995) 
nr 11-12(178), s. 5.

14  Tekst ten nawiązuje do publikacji: S. F e l, John Paul and Human Rigths, w: De revolu-
tionibus orbium populorum Ioannis Pauli II: The Pope Against Social Exclusion, red. K. Pilarczyk, 
G. Sokołowski, Wydawnictwo Sejmowe, Warszawa 2015, s. 115-137.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



178

tej kwestii, kluczowych tez koncepcyjnych oraz jego wkładu w budowanie 
i promowanie skuteczniejszych form ich ochrony.

MIEJSCE PRAW CZŁOWIEKA 
W NAUCZANIU SPOŁECZNYM JANA PAWŁA II

Jan Paweł II dokonał zasadniczego zwrotu metodologicznego w nauczaniu 
społecznym Kościoła – nastąpiła w nim zmiana punktu wyjścia polegająca na 
odejściu od analizy systemów społeczno-gospodarczych na rzecz koncepcji 
osoby ludzkiej jako bytu obdarzonego niezbywalną godnością15. To właśnie ta 
„antropologiczna miara” staje się podstawowym kryterium oceny rozwiązań 
społecznych i politycznych: dopiero w świetle godności osoby ludzkiej moż-
na odpowiedzieć na pytanie, czy dane rozwiązanie jest sprawiedliwe i służy 
integralnemu rozwojowi człowieka16. Tego rodzaju podejście sprawiło, że 
katolicka nauka społeczna zyskała bardziej uniwersalny charakter. Kryterium 
godności nie tylko zakorzenione jest w refl eksji fi lozofi czno-teologicznej, ale 
także czytelne dla środowisk spoza tradycji chrześcijańskiej, gdyż opiera się 
na rozpoznawalnej antropologii i wspólnych intuicjach moralnych17.

Jan Paweł II nie deprecjonował historycznego rozwoju praw człowieka, 
opartego na aktach prawnych i procesach instytucjonalnych. Z uznaniem odno-
sił się do Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka z roku 1948, dostrzegając 
jej przełomowe znaczenie dla relacji międzynarodowych i ochrony jednostki. 
Jednocześnie podkreślał, że źródłem praw człowieka nie są akty stanowione 
przez władzę, lecz przyrodzona godność każdej osoby – godność, która wy-
przedza i warunkuje porządek prawny. W encyklice Redemptor hominis jedno-
znacznie stwierdził, że kluczowe znaczenie ma nie tyle „litera”18 dokumentów, 
ile „duch”19 praw człowieka, rozumiany jako autentyczna ochrona wartości 
osoby ludzkiej. Również w przemówieniach, zwłaszcza tych wygłaszanych na 
forach międzynarodowych, Jan Paweł II konsekwentnie wskazywał, że prawa 
człowieka nie mogą być redukowane do retoryki instytucji, lecz wymagają 
kultury, która będzie zakorzeniona w etyce odpowiedzialności.

15  Zob. t e n ż e, Katolicka nauka społeczna, w: Filozofi a społeczna, cz. 1, red. S. Janeczek, 
A. Starościc, Wydawnictwo KUL, Lublin 2022, s. 241-272.

16  Por. J.J. C o u g h l i n, Pope John Paul II and the Dignity of the Human Being, „Harvard 
Journal of Law & Public Policy” 27(2003) nr 1, s. 75-77.

17  Por. R.J. A r a u j o, John Paul II and the Rule of Law: Bringing Order to International Di-
sorder, „Journal of Catholic Legal Studies” 45(2006) nr 2, s. 297n.

18  J a n  P a w e ł II, Redemptor hominis, nr 17.
19  Tamże.

Stanisław FEL



179

Chrześcijaństwo – według Papieża – wniosło istotny wkład w rozwój praw 
człowieka, przede wszystkim poprzez historyczną afi rmację godności osoby. 
Kościół nie traktuje troski o tę godność jako elementu dodatkowego, lecz 
jako integralną część swojej misji: „To głębokie zdumienie wobec wartości 
i godności człowieka nazywa się Ewangelią, czyli Dobrą Nowiną. Nazywa się 
też chrześcijaństwem”20.

Dla pełnego zrozumienia myśli Jana Pawła II ważne jest rozróżnienie 
trzech wzajemnie powiązanych aspektów: (1) podstawy praw człowieka – 
czyli ich źródła w godności osoby, (2) treści – czyli katalogu niezbywalnych 
uprawnień wynikających z natury człowieka oraz (3) praw tych ochrony – 
czyli mechanizmów instytucjonalnych i kulturowych, które umożliwiają ich 
rzeczywistą realizację. Dopiero ta potrójna perspektywa oddaje oryginalność 
i spójność koncepcji Papieża z Polski.

ANTROPOLOGICZNE ŹRÓDŁO PRAW CZŁOWIEKA

Jan Paweł II uznawał godność osoby ludzkiej za fundament praw czło-
wieka, co jest zbieżne z podejściem Organizacji Narodów Zjednoczonych21. 
Katolicka myśl społeczna wypracowała jednak własną, oryginalną koncepcję 
praw człowieka, kładąc nacisk na specyfi czne rozumienie osoby ludzkiej. To 
właśnie ta koncepcja determinuje nie tylko źródło tych praw, ale również ich 
treść oraz sposób ich ochrony.

Papież podkreślał znaczenie antropologicznych podstaw swojej koncepcji 
praw człowieka. W przemówieniu podczas sześćdziesiątej ósmej sesji Mię-
dzynarodowej Organizacji Pracy w Genewie 15 czerwca 1983 roku stwierdził: 
„Moje rozważania w sposób spójny biorą natchnienie z jednej podstawowej 
idei i jednej troski, którą jest sprawa człowieka, jego godność i jego wynika-
jące stąd niezbywalne prawa”22. Konsekwentnie uczynił godność człowieka 
centralnym punktem swojego nauczania. Świadomość istnienia różnorodnych 
sposobów pojmowania osoby ludzkiej oraz kluczowej roli antropologicznego 
ujęcia człowieka skłoniła go do podkreślania znaczenia „poprawnej koncepcji 
osoby ludzkiej”23.

20  Tamże, nr 10.
21  Por. W.J. W a g n e r, Universal Human Rights, the United Nations, and the Telos of Human 

Dignity, „Ave Maria Law Review” 3(2005) nr 1, s. 199.
22  J a n  P a w e ł II, Przemówienie na 68 sesji plenarnej Międzynarodowej Organizacji Pracy  

(Genewa, 15 VI 1982), nr 4, „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 3(1982) nr 7-8(31-32), s. 4.
23  T e n ż e, Encyklika Centesimus annus, nr 46, The Holy See, https://www.vatican.va/content/

john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



180

W nauczaniu Jana Pawła II osoba ludzka jest przedstawiana jako jedność 
cielesno-duchowa, z natury społeczna i ukierunkowana na rozwój, charakte-
ryzująca się wolnością, rozumnością oraz sumieniem24. Analizując człowieka 
w wymiarze społecznym, Papież wskazywał, że w ludzkiej naturze, zarówno 
cielesnej, jak i duchowej, zakorzenione są różne potencjalne zdolności, któ-
rych realizacja jest celem naturalnych dążeń jednostki. Osiągnięcie tych celów 
wymaga zaspokojenia potrzeb materialnych i duchowych, zarówno podstawo-
wych, jak i wyższych. Chociaż rozwój ten najlepiej dokonuje się przez własne 
działanie, niektóre cele osiągalne są jedynie poprzez współpracę społeczną.

W wymiarze indywidualnym osoba jest autonomiczną, niepowtarzalną 
jednostką obdarzoną wolnością i rozumem25. Te cechy wskazują na posia-
danie godności, w której przejawia się podobieństwo do Boga i która sta-
nowi o wyjątkowości człowieka pośród innych istot stworzonych. Godność 
ta stanowi podstawę równości wszystkich ludzi i jest źródłem wrodzonych, 
niezbywalnych praw, których nikt nie może odebrać. Należy odróżniać god-
ność osobową, będącą wrodzoną, niezbywalną i uniwersalną cechą każdego 
człowieka, od godności osobowościowej (osobistej, kulturowej, społecznej), 
którą człowiek nabywa między innymi poprzez wychowanie i pracę nad sobą, 
ale którą może też utracić26.

Jan Paweł II jednoznacznie uznawał godność osobową za podstawę wro-
dzonych i niezbywalnych praw człowieka. Takie integralne ujęcie godności 
odnajdujemy również w Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka, która 
stwierdza, że każdy człowiek ma przyrodzoną godność, wszyscy ludzie rodzą 
się wolni i równi27 oraz mają prawo do korzystania z praw „niezbędnych dla 
jej godności oraz dla swobodnego rozwoju jej osobowości”28.

Papież przedstawiał zarówno fi lozofi czne, jak i teologiczne uzasadnienie 
godności osoby ludzkiej. W aspekcie teologicznym wskazywał, że człowiek 
posiada godność, ponieważ został stworzony na obraz i podobieństwo Boga. 
W jego nauczaniu wyraźnie zaznaczają się dwa wymiary godności człowieka: 

24  Zob. G. T o n d i n i, Man and Work According to the Social Doctrine of the Church, Par-
ticularly in the Thought of John Paul II, „International Journal of Social Economics” 25(1998) 
nr 11-12, s. 1640-1657.

25  Por. J.E. S m i t h, The Universality of Natural Law and the Irreducibility of Personalism, 
„Nova et Vetera” 11(2013) nr 4, s. 1233.

26  Por. J. M a r i a ń s k i, Godność ludzka jako wartość i sposoby jej uzasadniania w opinii 
młodzieży, „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II” 62(2019) 
nr 4, s. 20.

27  Por. Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, art. 1, Biblioteka Sejmowa, https://libr.sejm.
gov.pl/tek01/txt/onz/1948.html.

28  Tamże, art. 22. Zob. A. D e a r i n g, Human Dignity: The Right to Be a Person, w: tenże, 
Justice for Victims of Crime: Human Dignity as the Foundation of Criminal Justice in Europe, 
Springer International Publishing, Cham 2017, s. 139-292.

Stanisław FEL



181

przyrodzony, oparty na rozumie, wolności i sumieniu, oraz nadprzyrodzony, 
wynikający z podniesienia człowieka do godności dziecka Bożego i przezna-
czenia do uczestnictwa w życiu Bożym. Dla niewierzących lub osób o innych 
przekonaniach wiążące jest uzasadnienie fi lozofi czne, natomiast dla wierzą-
cych – teologiczne.

Przyjęcie godności osoby ludzkiej za podstawę praw człowieka prowa-
dzi do odrzucenia ich relatywnego charakteru oraz poglądu, że ich istnienie 
i przysługiwanie zależy od władzy ustawodawczej, państwowej czy między-
narodowej. W tym ujęciu prawa człowieka nie są nadawane przez państwo, 
lecz wynikają z samej natury ludzkiej29. W świetle nauczania Jana Pawła II 
podstawa normatywna tych praw jest niezależna od woli ustawodawcy i ma 
charakter nadrzędny. W konsekwencji przyjmuje się, że prawa człowieka od 
zawsze „tkwią” w godności człowieka, a w konkretnych okolicznościach hi-
storyczno-społecznych są z niej odczytywane30. W odniesieniu do promulgacji 
tych praw w dokumentach międzynarodowych i aktach prawnych adekwatne 
jest stwierdzenie o ich ogłaszaniu, a nie ustanawianiu31. 

W nauczaniu Jana Pawła II rozumienie praw człowieka nie odnosi się 
wyłącznie do jednostki, lecz uwzględnia również prawa wspólnot, takich jak 
rodzina, naród czy mniejszości etniczne32. Uznanie tych uprawnień wynika 
z personalistycznej wizji człowieka, w której ważny komponent stanowi jego 
natura społeczna. Papież zwracał uwagę, że niektóre wspólnoty – jak rodzina – 
są warunkiem koniecznym nie tylko biologicznego zaistnienia osoby, ale także 
jej formacji moralnej, kulturowej i społecznej. Inne – jak wspólnota narodowa 
– tworzą przestrzeń dla pełnej samorealizacji osoby w wymiarze tożsamościo-
wym, kulturowym i obywatelskim. Mimo tego rozszerzenia perspektywy, Jan 
Paweł II wyraźnie wykazywał, że wyłącznym podmiotem praw człowieka 
w sensie ścisłym pozostaje osoba ludzka. To jej przysługuje godność jako cecha 
przyrodzona i niezbywalna, stanowiąca podstawę praw człowieka. Natomiast 
prawa wspólnot – takich jak rodzina czy naród – wywodzą się z uprawnień ich 
członków, lecz nie są ich prostą sumą. W tym ujęciu wspólnota posiada pewne 
prawa jako podmiot moralny bądź prawny, który przewyższa prostą agregację 

29  Zob. J. R a z, Human Rights without Foundations, w: The Philosophy of International Law, 
red. S. Besson, J. Tasioulas, Oxford University Press, Oxford 2010, s. 321-337.

30  Zob. F.J. M a z u r e k, Godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka, Redakcja Wydaw-
nictw KUL, Lublin 2001.

31  Por. G. P u p p i n c k, Degeneracja praw człowieka, tłum. M. Kulczyk, Ośrodek Myśli Po-
litycznej, Kraków 2021, s. 75.

32  Por. J. L e w a n d o w s k i, The Urgency for Peace in Teachings of John Paul II, „The Person 
and the Challenges: The Journal of Theology, Education, Canon Law and Social Studies Inspired 
by Pope John Paul II” 4(2014) nr 1, s. 42-45. 

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



182

jednostek33. Oznacza to, że przysługujące jej uprawnienia mają odrębny status 
i charakter, choć nie stanowią praw człowieka sensu stricto.

UNIWERSALNOŚĆ I KOMPLEMENTARNOŚĆ PRAW CZŁOWIEKA

Uznanie godności osoby ludzkiej za fundament praw człowieka wpływa 
zasadniczo na ich rozumienie oraz przysługujące im właściwości. Prawa te 
mają charakter uniwersalny, co – w nauczaniu Jana Pawła II – wynika z ich 
zakorzenienia w przyrodzonej godności każdej osoby. Oznacza to, że przy-
sługują one wszystkim ludziom, niezależnie od ich cech indywidualnych czy 
też od obowiązującego porządku politycznego, prawnego, społecznego bądź 
ekonomicznego. Nie zależą również od stopnia ich formalnego uznania czy 
ochrony prawnej. Ich powszechność należy zatem łączyć z niezmienną naturą 
człowieka, a nie z uwarunkowaniami historycznymi lub geografi cznymi – 
choć oczywiście szerokie uznanie tych praw oraz ich skuteczna ochrona mają 
istotne znaczenie.

Wkład Jana Pawła II w rozwój koncepcji praw człowieka przyczynił się 
do pogłębienia ich integralnego rozumienia oraz do uniezależnienia ich od 
ideologicznych i politycznych kontekstów. Papież wielokrotnie akcentował 
potrzebę dostrzegania współzależności między poszczególnymi prawami 
i ujmowania ich w sposób całościowy. Człowiek, jako jedność ciała i ducha, 
posiada zarówno potrzeby materialne, jak i duchowe czy psychiczne – co 
oznacza, że realizacja praw człowieka musi uwzględniać ich wzajemne po-
wiązania34. Komplementarny charakter tych praw wyklucza ich absolutyzację, 
czyli stawianie jednych ponad innymi. Wolność nie może być w pełni reali-
zowana bez środków, które umożliwiają jej urzeczywistnienie. Przykładowo, 
prawo do wyrażania poglądów nie może być efektywnie wykorzystane przez 
osobę pozbawioną dostępu do edukacji, podobnie jak prawo do pracy nie zo-
stanie właściwie zrealizowane bez zapewnienia podmiotowości pracownika 
i swobody wyboru zatrudnienia. Jan Paweł II podkreślał, że prawa człowieka 
powinny być rozumiane w kontekście celu, do którego zmierzają – a celem tym 
jest integralny, wszechstronny i dynamiczny rozwój osoby ludzkiej, możliwy 
wyłącznie poprzez korzystanie z pełni przysługujących jej uprawnień35.

33  Por. J. K u p n y, Jana Pawła II prakseologia pokoju, „Roczniki Nauk Społecznych” 
26(1998) nr l, s. 144n.

34  Zob. M.J. C l a r k, The Vision of Catholic Social Thought: The Virtue of Solidarity and the 
Praxis of Human Rights, Fortress Press, Minneapolis 2014.

35  Por. P.A. M a k o w s k i, In the Light of John Paul II’s Teaching: Diplomacy’s Moral Duty Is 
Respect for Human Rights, „Rocznik Teologii Katolickiej” 16(2017) nr 1, s. 127.

Stanisław FEL



183

Ta koncepcja uniwersalnych praw człowieka, która jeszcze w latach sześć-
dziesiątych ubiegłego wieku była dość powszechnie akceptowana i pozwalała 
na moralne ograniczenie roszczeń politycznych, zaczęła ulegać transformacji 
już pod koniec tych lat, a bardzo wyraźnie w latach siedemdziesiątych. Mimo 
że Jan Paweł II w znaczący sposób przyczynił się do ożywienia i wzmocnienia 
owej uniwersalności, współcześnie jesteśmy świadkami jej gwałtownej erozji. 
Apel prezydenta Francji z roku 2022 o uznanie aborcji za prawo człowieka 
można uznać za znaczącą cezurę, od której prawa człowieka stają się pozytyw-
noprawnym zaprzeczeniem uniwersalnego prawa moralnego36. 

KATEGORYZACJA PRAW CZŁOWIEKA

Biorąc pod uwagę ich treść, prawa człowieka dzieli się zazwyczaj na kilka 
kategorii. W międzynarodowych dokumentach dotyczących praw człowieka, 
w naukowej refl eksji nad nimi, a w konsekwencji w publicznym dyskursie 
dosyć powszechnie operuje się typologią wyróżniającą trzy grupy: prawa 
wolnościowe (jest to skrótowe określenie praw osobowych – politycznych 
i obywatelskich), społeczne (w tej grupie zawierają się prawa społeczne, go-
spodarcze i kulturowe) i solidarnościowe. Jan Paweł II, pozostając wierny 
zasadzie integralności praw człowieka, rzadko odwoływał się do ich formal-
nych klasyfi kacji. W Orędziu na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 1999 roku 
wskazał jednak, że „prawa człowieka dzieli się zwykle na dwie rozlegle kate-
gorie, z których jedna obejmuje prawa cywilne i polityczne, druga zaś prawa 
ekonomiczne, społeczne i kulturowe”37. Podkreślił przy tym, że wszystkie te 
prawa są ze sobą nierozerwalnie powiązane, ponieważ odzwierciedlają różne 
aspekty tej samej osoby ludzkiej38. Choć w tym kontekście nie odnosi się 
wprost do tak zwanych praw trzeciej generacji39, znanych również jako prawa 
solidarnościowe, to jednak w innych wystąpieniach wielokrotnie je przywołuje 
i nadaje im głębokie uzasadnienie40.

36  Por. M. G i e r y c z, Anthropological Shift? EU Human Rights’ Anthropology in View of Life 
and Family, „Prudentia Iuris” 89(2020), s. 50n. 

37  J a n  P a w e ł II, Orędzie na XXXII Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 1999 roku, nr 3, The 
Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/messages/peace/documents/hf_ jp-ii_me-
s_14121998_xxxii-world-day-for-peace.html.

38  Zob. tamże.
39  Por. J. D o n n e l l y, Third Generation Rights, w: Peoples and Minorities in International 

Law, red. C. Brölmann, R. Lefeber, M. Zieck, Brill, Nijhoff 1993, s. 120-123.
40 Por. J a n  P a w e ł II, Przemówienie w siedzibie Komisji i Trybunału Praw Człowieka 

w Strasburgu, 8 października 1988, w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, wy-
bór J. Poniewierski, Znak, Kraków 1997, s. 233; zob. t e n ż e, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



184

W swoich licznych wypowiedziach Jan Paweł II przedstawiał różnorodne 
zestawienia praw człowieka, a także – w sposób wyraźny bądź domyślny – 
formułował nowe ich kategorie. W przemówieniu wygłoszonym w siedzibie 
ONZ 2 października 1979 roku zaprezentował zestawienie – jak sam zazna-
czył – najważniejszych praw przysługujących osobie ludzkiej41. Choć katalog 
ten w znacznej mierze nawiązuje do listy przedstawionej przez Jana XXIII 
w encyklice Pacem in terris42, obejmuje również prawa, które nie pojawiły się 
wcześniej – takie jak prawo do osobistego bezpieczeństwa, prawo do wypo-
czynku i rozrywki, prawo do posiadania narodowości czy też do swobodnego 
wyboru ustroju politycznego.

W ujęciu Jana Pawła II prawa człowieka mają charakter dynamiczny. Różny 
stopień akcentowania poszczególnych praw zależy od aktualnego kontekstu 
społecznego, kulturowego i politycznego. W określonych momentach histo-
rycznych niektóre prawa są silniej podkreślane, inne – wspominane rzadziej43. 
Ten zmienny sposób prezentacji nie oznacza jednak ich rzeczywistego pojawia-
nia się lub zanikania. Wszystkie one – niezależnie od okoliczności – nieustannie 
istnieją, gdyż mają swoje źródło w nienaruszalnej godności osoby ludzkiej.

Zjawisko to dobrze opisuje Franciszek J. Mazurek, specjalista w zakresie 
katolickiej doktryny praw człowieka, zauważając, że poza prawem do życia 
i rozwoju trudno jest ustalić trwałą hierarchię ważności poszczególnych praw44. 
Papież wyraźnie wskazywał, że pełnia praw człowieka jest wyrazem integralnego 
rozumienia godności osoby – pojmowanej w całej jej złożoności, nie zaś reduko-
wanej do jednego wymiaru. Co więcej, prawa te przysługują każdemu człowie-
kowi, nawet wtedy, gdy dana osoba nie jest tego świadoma. Pozorna zmienność 
w sposobie ich ujmowania wynika zarówno z pozytywnych, jak i negatywnych 
uwarunkowań. Do tych pierwszych należą między innymi rozwój świadomości 
osobowej, upowszechnienie wiedzy o godności człowieka, wzrost poziomu wy-
kształcenia, demokratyzacja życia społecznego oraz wpływ chrześcijańskiej wizji 
równości i godności wszystkich ludzi. Natomiast czynniki negatywne, wprawdzie 
ograniczające realizację, ale sprzyjające rozpoznaniu tych praw, to między inny-

1 stycznia 2000, nr 13, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemowienia/dzien_po-
koju_01012000.html.

41 Por. J a n  P a w e ł  II, Godność osoby ludzkiej fundamentem sprawiedliwości i pokoju (Prze-
mówienie wygłoszone na XXXIV sesji Zgromadzenia Ogólnego Organizacji Narodów Zjednoczo-
nych 2 października 1979 roku), nry 13-14, w: Nauczanie papieskie, t. 2 (1979) cz. 2, red. E. Weron, 
A. Jaroch, Pallottinum, Poznań 1992, s. 264n.

42  Zob. J a n XXIII, Encyklika Pacem in terris, nr 11-27, Opoka, https://opoka.org.pl/bibliote-
ka/W/WP/jan_xxiii/encykliki/pacem_in_terris_11041963.html. 

43  Zob. J. T r a n z i l l o, John Paul II on the Vulnerable, The Catholic University of America 
Press, Washington 2013.

44  Por. F.J. M a z u r e k, Uniwersalność praw i obowiązków człowieka, „Roczniki Nauk 
Społecznych” 18(1990) nr 1, s. 149n.

Stanisław FEL



185

mi: wojna, przemoc, systemy totalitarne, ubóstwo, głód, marginalizacja społecz-
na, brak dostępu do edukacji i degradacja środowiska naturalnego.

Jan Paweł II odegrał istotną rolę w pogłębieniu świadomości dotyczącej 
praw człowieka – zarówno poprzez refl eksję teoretyczną, jak i działania prak-
tyczne, służące ochronie i promocji godności osoby ludzkiej oraz przezwycię-
żaniu zjawisk, które ją naruszają.

PRAWA WOLNOŚCIOWE

Wolność stanowi jeden z kluczowych tematów w refl eksji Jana Pawła II 
nad naturą człowieka i jego prawami45. Papież nie tylko wskazywał na godność 
jako źródło praw człowieka, lecz również zwracał uwagę na głębszy związek 
między wolnością a strukturą osoby ludzkiej. W jego ujęciu wolność nie jest 
jedynie czymś przysługującym człowiekowi na mocy jego godności – przeciw-
nie, to właśnie wolność stanowi jeden z zasadniczych składników tej godności. 
Jan Paweł II podkreślał, że prawdziwa wolność wyraża istotę człowieczeństwa 
i odsłania w człowieku obraz jego Stwórcy; jest nie tylko warunkiem realizacji 
praw, ale również świadectwem wewnętrznej wielkości osoby ludzkiej46.

Wolność może być interpretowana na różne sposoby, w zależności od przyję-
tego paradygmatu fi lozofi cznego czy światopoglądowego. W ujęciu Jana Pawła 
II, zakorzenionym w chrześcijańskiej tradycji społecznej, stanowi ona kluczowy 
fundament praw człowieka47. Nie jest pojmowana jedynie jako brak zewnętrz-
nych ograniczeń (czyli „wolność od”), ale również jako zdolność do świadomego 
i odpowiedzialnego działania na rzecz wartości – zarówno duchowych, jak i ma-
terialnych („wolność do”). W tej perspektywie wolność w aspekcie negatywnym 
nie ogranicza się jedynie do ochrony jednostki przed ingerencją państwa, lecz obej-
muje także wolność od takich zagrożeń, jak przemoc, lęk, ubóstwo czy wyklucze-
nie. Oznacza to, że rzeczywista wolność wymaga nie tylko formalnych gwarancji 
zapisanych w prawie, ale także stworzenia warunków, które pozwolą jednostce 
faktycznie z nich korzystać. Dlatego w nauczaniu Jana Pawła II wolność ma cha-
rakter nie tylko polityczny i prawny, lecz również społeczny i materialny48.

45  Zob. R. M o d r a s, Karol Wojtyła the Philosopher, w: The Vision of John Paul II: Assessing 
His Thought and Infl uence, red. J.S. Grabowski, Liturgical Press, Collegeville, Minnesota, 2008, 
s. 29-44. 

46  Zob. J a n  P a w e ł II, Encyklika Veritatis splendor, nr 86, The Holy See, https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html.

47  Zob. t e n ż e, Orędzie na XXXII Światowy Dzień Pokoju, nr 3.
48  Por. J.P. H i t t i n g e r, Pope John Paul II on Church, State, and the Ground of Religious 

Freedom, w: The Palgrave Handbook of Religion and State, t. 1, Theoretical Perspectives, red. 
S. Holzer, Springer International Publishing, Cham 2013, s. 99n.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



186

Takie szerokie ujęcie rzutuje na rozumienie praw wolnościowych – wykra-
czają one poza tradycyjny obszar polityki, obejmując również inne dziedziny 
życia. Do praw tych należą między innymi prawo do edukacji, do samo-
dzielnego wyboru drogi życiowej, do wolności od biedy, strachu czy braku 
bezpieczeństwa socjalnego. Wolność polityczna – rozumiana jako prawo do 
uczestnictwa w życiu publicznym, wyrażania poglądów czy wyboru przedsta-
wicieli – stanowi tylko jeden z wielu wymiarów wolności.

Integralny rozwój osoby ludzkiej, do którego Jan Paweł II często się od-
woływał, wymaga wolności we wszystkich sferach aktywności człowieka. 
W wymiarze ekonomicznym realną autonomię umożliwiają prawa do wła-
sności prywatnej, do przedsiębiorczości i wyboru zawodu. W odniesieniu do 
sfery życia rodzinnego Papież podkreślał znaczenie wolności wyboru drogi 
życiowej, założenia rodziny oraz wychowania dzieci w zgodzie z własnym 
światopoglądem. W tym kontekście wymienić można również takie funda-
mentalne prawa, jak prawo do życia, równość wobec prawa, ochrona przed 
arbitralnym pozbawieniem wolności czy wolność zrzeszania się.

W refl eksji Jana Pawła II szczególne miejsce wśród praw wolnościowych 
zajmują dwa podstawowe uprawnienia: prawo do życia49 oraz prawo do wol-
ności religijnej50. Papież wielokrotnie podkreślał, że prawo do życia stanowi 
fundament całej struktury praw człowieka – bez poszanowania tego prawa 
pozostałe tracą swój sens i realną możliwość ich realizacji. W swoim naucza-
niu Jan Paweł II wskazywał, że wszelkie działania mające na celu obronę 
praw człowieka należy uznać za niewiarygodne, jeśli nie towarzyszyło im 
zdecydowane opowiedzenie się po stronie życia – pojmowanego jako pier-
wotne i nienaruszalne prawo każdej osoby. Ujmował prawo do życia zarówno 
w jego wymiarze podstawowym – jako prawo do fi zycznej egzystencji od 
poczęcia aż po naturalną śmierć – jak i w szerszym znaczeniu, obejmującym 
godne warunki życia, odpowiadające ludzkiej godności. Twierdził, że pełna 
realizacja tego prawa wymaga nie tylko ochrony przed zamachem na życie, 
ale także odpowiedniej polityki społecznej i gospodarczej, która pozwoli każ-
demu człowiekowi żyć w sposób odpowiadający jego godności. Tę szeroką 
perspektywę Jan Paweł II rozwijał w encyklice Evangelium vitae51, którą uwa-
żał za kluczowy dokument całego swojego pontyfi katu w zakresie nauczania 
o życiu.

49  Zob. A. D u l l e s, John Paul II on Religious Freedom: Themes from Vatican II, „The Thomist: 
A Speculative Quarterly Review” 65(2001) nr 2, s. 161-178. 

50  Por. I. O l i z a r, John Paul II: Dialogue with Muslims and the Question of Religious Freedom, 
„The Downside Review” 139(2021) nr 4, s. 196n.

51  Zob. J a n  P a w e ł II, Encyklika Evangelium vitae, The Holy See, https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html. 

Stanisław FEL



187

Równie istotne miejsce w jego myśli zajmuje prawo do wolności reli-
gijnej, które określał mianem „serca praw człowieka”52. Szczególny status 
tego prawa wynika z jego ścisłego związku z wolnością sumienia. W obronie 
wolności religijnej Jan Paweł II występował zarówno w imieniu osób wierzą-
cych, jak i tych, które nie identyfi kowały się z żadną religią. Niejednokrotnie 
przypominał, że każdy człowiek ma moralny obowiązek postępować zgodnie 
z własnym sumieniem i nie może być zmuszany do działania wbrew niemu. 
Stąd też wynika zakaz przymuszania kogokolwiek do przyjęcia określonej 
wiary – niezależnie od intencji takiego działania.

Papież ostrzegał jednak przed instrumentalnym traktowaniem wolności 
sumienia, szczególnie w kontekście prób jej wykorzystania jako pretekstu do 
usprawiedliwienia moralnie nagannych praktyk, takich jak aborcja czy euta-
nazja. Z tego punktu widzenia wolność sumienia nie oznacza dowolności, lecz 
zakorzeniona jest w obiektywnym porządku moralnym.

Jan Paweł II wielokrotnie podkreślał, że naruszenie prawa do wolności 
religijnej pociąga za sobą osłabienie całego systemu praw człowieka53. W jego 
ocenie to właśnie wolność religijna jest fundamentem porządku społecznego – 
jej poszanowanie stanowi warunek zarówno nienaruszania godności jednostki, 
jak i zachowania pokoju społecznego. Z tego względu obowiązek respekto-
wania tego prawa spoczywa nie tylko na władzach publicznych, ale również 
na wszystkich członkach wspólnoty politycznej. Swoboda religijna przynosi 
bowiem korzyści zarówno poszczególnym osobom, jak i całemu społeczeń-
stwu – tworzy przestrzeń do autentycznego rozwoju jednostki i budowania 
wspólnoty opartej na wzajemnym szacunku.

PRAWA SPOŁECZNE

Termin „prawa społeczne” najczęściej odnosi się zbiorczo do praw go-
spodarczych, społecznych oraz kulturalnych, a więc do tych uprawnień, które 
dotyczą funkcjonowania człowieka w życiu ekonomicznym, wspólnotowym 
i kulturowym54. W nauczaniu Jana Pawła II prawa te jednoznacznie wynikają 
z godności osoby ludzkiej, a ich realizacja nie powinna ograniczać się wyłącz-
nie do działań państwa w ramach pomocy społecznej.

52  T e n ż e, Orędzie na XXXII Światowy Dzień Pokoju, nr 5.
53  Por. S. M o y n, Christian Human Rights, University of Pennsylvania Press, Philadel-

phia 2015, s. 5, 100, 204n.
54  Por. M. S s e n y o n j o, The Applicability of International Human Rights Law to Non-State 

Actors: What Relevance to Economic, Social and Cultural Rights?, „International Journal of Human 
Rights” 12(2008) nr 1, s. 728n.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



188

Choć Papież wyraźnie wskazywał na rolę państwa w zagwarantowaniu 
dostępu do tych praw, to jednocześnie zaznaczał, że pełna ich realizacja wyma-
ga współodpowiedzialności całego społeczeństwa. Przestrzegał przed utożsa-
mianiem praw społecznych wyłącznie z systemem zabezpieczenia socjalnego 
– obejmują one bowiem również prawo do pracy, prawo do tworzenia związ-
ków zawodowych, a także do strajku czy zrzeszania się. Co więcej, odpowie-
dzialność za urzeczywistnienie tych praw spoczywa nie tylko na państwie, ale 
również na pracodawcach oraz podmiotach wpływających pośrednio na rynek 
pracy – tak zwanych pracodawcach pośrednich, o których Papież wspomina 
w encyklice Laborem exercens55. Zgodnie z zasadą pomocniczości to jednostki 
i wspólnoty pośrednie powinny jako pierwsze podejmować działania służą-
ce dobru wspólnemu, a państwu przypada rola instancji wspierającej. W tym 
ujęciu prawa społeczne stoją na straży zagwarantowania nie tylko dostępu do 
określonych dóbr i usług, lecz także prawa obywateli do współuczestniczenia 
w ich wytwarzaniu i kształtowaniu. W Orędziu na XXXII Światowy Dzień 
Pokoju Jan Paweł II mówi wprost o prawie do samorealizacji jako jednej 
z form aktywnego udziału w życiu społecznym56.

Najpełniejszy katalog praw społecznych Papież zawarł w encyklice Labo-
rem exercens, przywołując między innymi prawa do: pracy, godziwego wyna-
grodzenia, wypoczynku, opieki zdrowotnej, mieszkania, własności, zrzeszania 
się oraz strajku. Wielu z tych praw nie sposób oddzielić od zagadnienia pracy 
– która w ujęciu Jana Pawła II ma nie tylko wymiar ekonomiczny, ale także 
głęboko personalistyczny. Papież podkreślał również potrzebę uwzględnienia 
godności osób z niepełnosprawnościami i ich prawa do pełnego uczestnictwa 
w życiu społecznym57.

Współczesna debata na temat statusu praw społecznych często prowadzi 
do ich relatywizacji. Krytycy tych praw wskazują na trudności związane z ich 
realizacją oraz na brak jednoznacznej ochrony prawnej, a zwłaszcza sądowej 
– w przeciwieństwie do praw wolnościowych, które w większości demokra-
tycznych systemów prawnych są jednoznacznie chronione. W efekcie prawa 
społeczne bywają traktowane nie jako fundamentalne uprawnienia, lecz ra-
czej jako cele polityczne lub postulaty, których realizacja zależy od bieżących 
możliwości ekonomicznych. Jan Paweł II wyraźnie sprzeciwiał się takiemu 
podejściu. W jego nauczaniu podstawą praw społecznych nie są akty prawne 
czy praktyka instytucjonalna, lecz niezbywalna godność człowieka, a ich zna-
czenie nie wynika z poziomu ochrony prawnej, lecz z natury osoby ludzkiej. 

55  Zob. J a n P a w e ł II, Encyklika Laborem exercens, nr 18, Holy See, https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_ jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html.

56  Zob. t e n ż e, Orędzie na XXXII Światowy Dzień Pokoju, nr 8. 
57  Zob. tamże, nr 22.

Stanisław FEL



189

Dlatego też odmawianie im rangi praw podstawowych jest zdaniem Papieża 
błędem opartym na myleniu źródła praw z ich instytucjonalną gwarancją. Co 
więcej, Jan Paweł II konsekwentnie przypominał, że prawa człowieka są ze 
sobą ściśle powiązane – tworzą całość, której nie sposób dzielić bez ryzyka 
naruszenia ich sensu i skuteczności.

PRAWA SOLIDARNOŚCIOWE

Prawa solidarnościowe, zaliczane do tak zwanej trzeciej generacji praw 
człowieka, pojawiły się w refl eksji międzynarodowej w latach siedemdzie-
siątych dwudziestego wieku, głównie za sprawą koncepcji Karela Vasaka58. 
Stanowią one odpowiedź na wyzwania współczesnego świata, wymagające 
wspólnej odpowiedzialności i globalnej współpracy. Istotny wkład w rozwój 
praw solidarnościowych wnosi nauczanie społeczne Kościoła katolickiego, 
które z jednej strony silnie akcentuje zasadę solidarności, z drugiej zaś podej-
muje tematy bezpośrednio związane z treścią tych praw.

Do praw trzeciej generacji zaliczane są między innymi prawa: do rozwoju, 
do życia w pokoju, do korzystania z nieskażonego środowiska naturalnego, 
do dziedzictwa ludzkości oraz do pomocy humanitarnej. Ich wspólnym mia-
nownikiem jest potrzeba prowadzenia polityki integralnego rozwoju – takiej, 
która uwzględnia współzależność sfer społecznej, gospodarczej i przyrodni-
czej. Zaniedbanie którejkolwiek z tych płaszczyzn prowadzi do nierówności 
i zagrożeń dla godziwych warunków życia, a nierzadko także dla samego 
przetrwania człowieka.

Specyfi ka tych praw polega na możliwości ich realizacji wyłącznie dzięki 
zaangażowaniu całej wspólnoty międzynarodowej – stąd ich „solidarnościo-
wy” charakter. Jan Paweł II, odnosząc się do tej problematyki, szczególną uwa-
gę poświęcał prawu do rozwoju. Podkreślał, że każdemu człowiekowi – jak 
i każdemu narodowi – przysługuje prawo do integralnego, wszechstronnego 
rozwoju, a społeczność międzynarodowa ma obowiązek wspierać tę drogę, 
zwłaszcza w odniesieniu do krajów ubogich i marginalizowanych59. W tej 
optyce prawo do rozwoju jawi się jako syntetyczne ujęcie idei praw człowie-
ka, których celem jest dobro osoby ludzkiej rozumiane jako jej pełny rozwój 
w wymiarze indywidualnym i wspólnotowym.

58  Zob. K. V a s a k, Human Rights: A Thirty-Year Struggle; The Sustained Efforts to Give 
Force of Law to the Universal Declaration of Human Rights, „UNESCO Courier” 30(1977) nr 11, 
s. 29-32.

59  Por. [J o h n  P a u l II], Pope John Paul II on Contemporary Development, „Population and 
Development Review” 17(1991) nr 3, s. 553n. 

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



190

Zależność między wspólną odpowiedzialnością a realizacją praw trzeciej 
generacji szczególnie wyraźna staje się w przypadku prawa do życia w po-
koju oraz prawa do nieskażonego środowiska. W dobie globalnych zagrożeń 
– takich jak terroryzm czy katastrofy ekologiczne – działania pojedynczego 
państwa (a czasem nawet jednostki lub stosunkowo małej grupy) mogą zniwe-
czyć wysiłki podejmowane przez społeczności międzynarodowe. Powietrze, 
woda czy klimat nie respektują granic państwowych, a globalne bezpieczeń-
stwo może zostać naruszone przez niewielką grupę działającą w oderwaniu od 
porządku wspólnotowego. Ochrona tych praw staje się zatem warunkiem nie 
tylko rozwoju, ale niekiedy wręcz fi zycznego przetrwania ludzkości.

W Orędziu na XXXIII Światowy Dzień Pokoju w Jan Paweł II wyraził 
przekonanie, że pokój jest możliwy w takim stopniu, w jakim cała ludzkość po-
trafi  rozpoznać swoje podstawowe powołanie – by tworzyć wspólnotę opartą 
na uznaniu godności i praw każdego człowieka, niezależnie od różnic społecz-
nych, kulturowych czy religijnych. Papież dostrzegał w procesach globalizacji 
potencjalne zagrożenia, ale i szansę na realizację tego ideału. Z optymizmem 
zauważał, że globalizacja – jeśli zostanie ukierunkowana wartościami spra-
wiedliwości, równości i solidarności – może przyczynić się do przekształcenia 
ludzkości w autentyczną rodzinę narodów60. Nie oznacza to jednak rezygnacji 
z interesów narodowych, lecz ich podporządkowanie wspólnemu dobru61.

SPOŁECZNA I PRAWNA OCHRONA PRAW CZŁOWIEKA

Współczesny konsens co do potrzeby ochrony praw przysługujących czło-
wiekowi jest szeroki i niemal powszechny. Mimo to naruszenia tych praw 
wciąż mają miejsce – zarówno ze strony jednostek i grup społecznych, jak 
i ze strony organizacji politycznych, militarnych, terrorystycznych lub gospo-
darczych. Niepokojące jest, że do ich łamania dochodzi również na poziomie 
struktur państwowych. Dlatego nie traci na aktualności pytanie o skuteczne 
mechanizmy ochrony praw człowieka.

Wyróżnia się zazwyczaj dwa główne sposoby ochrony tych praw: prawny 
i pozaprawny62. Jan Paweł II podkreślał znaczenie obu tych wymiarów, za-
uważając, że każde pogwałcenie podstawowych praw osoby ludzkiej jest nie 
tylko indywidualnym nadużyciem, ale zniewagą wobec wspólnego sumienia 
ludzkości. W jednym z orędzi na Światowy Dzień Pokoju przypominał, że 

60  Zob. J a n  P a w e ł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2000, nr 5.
61  Tamże, nr 6.
62  Por. F.B. C r o s s, The Relevance of Law in Human Rights Protection, „International Review 

of Law and Economics” 19(1999) nr 1, s. 96.

Stanisław FEL



191

obowiązek obrony praw człowieka wykracza poza granice państw i kontynen-
tów – ma charakter uniwersalny i globalny63.

Z formalnego punktu widzenia prawa człowieka mają pierwotnie charakter 
moralny, a więc nie są z mocy samej swej natury wiążące w sensie prawnym64. 
Moc obowiązującą zyskują dopiero wtedy, gdy zostają włączone do systemu 
prawa stanowionego. Jan Paweł II wielokrotnie apelował o utworzenie mię-
dzynarodowych mechanizmów umożliwiających skuteczne egzekwowanie 
przestrzegania tych praw.

Równie istotna – jeśli nie ważniejsza w długiej perspektywie – jest jednak 
ochrona pozaprawna. Obejmuje ona działania wychowawcze, kształtowanie 
opinii publicznej, edukację w zakresie praw człowieka, tworzenie struktur 
demokratycznych, wspieranie odpowiedzialnych modeli zarządzania oraz 
promocję rozwoju kulturowego i gospodarczego. Papież określał ten szeroki 
zakres działań mianem „krzewienia kultury praw ludzkich”65 i apelował o za-
angażowanie wszystkich sił społecznych w jej upowszechnianie.

W tym kontekście szczególną rolę przypisywał opinii publicznej, której 
wpływ – ze względu na rozwój mediów i technologii informacyjnych – zna-
cząco wzrósł66. Zarówno potencjał ochrony praw człowieka, jak i ryzyko ich 
naruszania mogą być wzmacniane przez środki masowego przekazu. Papież 
dostrzegał ich janusowe oblicze – fakt, że mogą promować przemoc i dezinfor-
mację, ale jednocześnie stanowić narzędzie budzenia wrażliwości społecznej 
i mobilizacji na rzecz godności człowieka.

Poza instytucjami państwowymi i mediami istotną funkcję w ochronie praw 
człowieka pełnią również organizacje międzynarodowe. Ich aktywność obej-
muje zarówno działania legislacyjne, jak i edukacyjne, a w epoce globalizacji 
coraz częściej koncentruje się na wyzwaniach przekraczających granice naro-
dowe: w sferze społecznej, ekologicznej i ekonomicznej67. W tym obszarze nie 
można pominąć także działalności Kościoła katolickiego, który – jak zauważa 
Eric O. Hanson – odgrywa istotną rolę w polityce międzynarodowej, między 
innymi poprzez działania dyplomatyczne, charytatywne i edukacyjne68.

Jan Paweł II z wyjątkową konsekwencją realizował wizję Kościoła jako 
obrońcy praw człowieka – zarówno w wymiarze doktrynalnym, jak i prak-

63  Zob. J a n  P a w e ł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2000, nr 7.
64  Por. J. T a s i o u l a s, On the Nature of Human Rights, w: The Philosophy of Human Rights, 

red. G. Ernst and J.-Ch. Heilinger, De Gruyter, Göttingen 2012, s. 23-25.
65  J a n  P a w e ł II, Orędzie na XXXII Światowy Dzień Pokoju, nr 12.
66 Por. M. H u ł a s, Decydować samemu. Sfera publiczna jako locus autonomii według Jürgena 

Habermasa, Wydawnictwo KUL, Lublin 2019, s. 173n.
67  Por. S. H u g, Dealing With Human Rights in International Organizations, „Journal of Human 

Rights” 15(2016) nr 1, s. 21.
68  Zob. E.O. H a n s o n, The Catholic Church in World Politics, Princeton University Press, 

Princeton 1987.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



192

tycznym. Uważał, że skuteczna ochrona tych praw wymaga ich integralnego 
traktowania oraz silnej woli ich obrony. Kluczowe znaczenie ma zatem for-
mowanie kultury praw człowieka, która nie tylko uwzględnia różnorodność 
tradycji i systemów wartości, ale staje się częścią moralnego dziedzictwa 
ludzkości. Zdaniem Papieża to właśnie w takim kontekście możliwe jest bu-
dowanie przyszłości opartej na sprawiedliwości, solidarności i godności osoby 
ludzkiej69.

WKŁAD JANA PAWŁA II W ROZWÓJ PRAW CZŁOWIEKA

Dorobek Jana Pawła II w zakresie refl eksji nad prawami człowieka oraz 
ich promocji i ochrony jest na tyle istotny, że bywa on określany mianem 
„Papieża praw człowieka”70. Określenie to nie jest przesadne – wkład Jana 
Pawła II w rozwój katolickiej doktryny praw człowieka, jak i w upowszech-
nianie tych praw w debacie międzynarodowej, jest bezprecedensowy w historii 
papiestwa.

Punktem wyjścia jego nauczania była niezbywalna godność osoby ludzkiej, 
z której wynikają podstawowe uprawnienia każdego człowieka. Już w swo-
jej pierwszej encyklice Redemptor hominis Jan Paweł II wskazał na prawa 
człowieka jako kluczowe kryterium oceny ideologii, systemów politycznych 
i społeczno-gospodarczych. W kolejnych dokumentach i wypowiedziach sys-
tematycznie rozwijał wszystkie aspekty tych praw – ich źródła, treść oraz 
sposoby ich ochrony – tworząc spójną, integralną wizję, która obejmowała 
zarówno prawa wolnościowe, społeczne, jak i solidarnościowe.

W szczególny sposób Jan Paweł II akcentował znaczenie prawa do życia 
– prawa postrzeganego jako podstawowe i pierwotne, ponieważ jego posza-
nowanie stanowi warunek korzystania z wszelkich innych praw71. Zgodnie 
z nauczaniem papieskim życie ludzkie zasługuje na ochronę od momentu po-
częcia. Podobne znaczenie nadał Papież prawu do wolności sumienia i religii, 
które uznawał za fundament pozostałych praw wolnościowych.

Do osiągnięć Jana Pawła II należy również rozwinięcie katolickiej kon-
cepcji praw społecznych, których najpełniejsze ujęcie znalazło wyraz w ency-
klice Laborem exercens. Szczególną uwagę poświęcił w niej prawu do pracy, 

69  Zob. J a n  P a w e ł II, Poszanowanie mniejszości warunkiem pokoju (Orędzie na XXII 
Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 1989, Watykan, 8 XII 1988), nr 12, „L’Osservatore Romano” 
wyd. pol. 9(1988) nr 12(109), s. 1, 32. 

70  Por. G.J. B e y e r, Jan XXIII i Jan Paweł II. Papieże praw człowieka, „Ethos. Kwartalnik 
Instytutu Jana Pawła II KUL” 27(2014) nr 2(106), s. 92n.

71  Por. [J o h n  P a u l II] Pope John Paul II on Human Rights and Population, „Population and 
Development Review” 5(1979) nr 4, s. 747-749. 

Stanisław FEL



193

ukazując je w perspektywie personalistycznej i społecznej. Równocześnie, 
jako pierwszy spośród papieży, sformułował w sposób wyraźny i systemowy 
prawo do pokoju – jako prawo nie tylko moralne, ale też społeczne i między-
narodowe.

Podkreślając wzajemną zależność wszystkich praw człowieka – wolnościo-
wych, społecznych i solidarnościowych – Jan Paweł II nie tylko zintegrował 
te trzy kategorie w ramach jednej, spójnej wizji antropologicznej i etycznej, 
ale także wniósł oryginalny wkład do każdej z nich. Jego nauczanie nie tylko 
miało charakter doktrynalny, lecz także wywarło istotny wpływ na między-
narodowe standardy i dyskusje na temat praw człowieka. Rozwinięta przez 
niego koncepcja uniwersalnych praw człowieka w czasach ich współczesnego 
kryzysu stanowi istotny punkt odniesienia wobec prób ich fundamentalnych 
reinterpretacji.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Araujo, Robert John. “John Paul II and the Rule of Law: Bringing Order to Internatio-
nal Disorder.” Journal of Catholic Legal Studies 45, no. 2 (2006): 293–320.

Benedict XVI, Joseph Ratzinger. “The Multiplication of Rights and the Destruction 
of the Concept of Law.” In Benedict XVI, Ratzinger, Faith and Politics. Selected 
Writings. Translated by Michael J. Miller et al. San Francisco: Ignatius Press, 
2018.

Beyer, Gerald J. “Jan XXIII i Jan Paweł II: Papieże praw człowieka.” Ethos: Kwar-
talnik Instytutu Jana Pawła II KUL 27, no. 2 (106) (2014): 92–137.

Clark, Meghan J. The Vision of Catholic Social Thought: The Virtue of Solidarity and 
the Praxis of Human Rights. Minneapolis: Fortress Press, 2014.

Coughlin, John J. “Pope John Paul II and the Dignity of the Human Being.” Harvard 
Journal of Law & Public Policy 27, no. 1 (2003): 65–80.

Cross, Frank B. “The Relevance of Law in Human Rights Protection.” International 
Review of Law and Economics 19, no. 1 (1999): 87–98.

Dearing, Albin. “Human Dignity: The Right to Be a Person.” In Dearing, Justice 
for Victims of Crime: Human Dignity as the Foundation of Criminal Justice in 
Europe. Cham: Springer International Publishing, 2017.

Donnelly, Jack. “Third Generation Rights.” In Peoples and Minorities in Interna-
tional Law. Edited by Catherine Brölmann, René Lefeber, and Marjoleine Zieck. 
Nijhoff: Brill, 1993.

Dulles, Avery. “John Paul II on Religious Freedom: Themes from Vatican II.” The 
Thomist: A Speculative Quarterly Review 65, no. 2 (2001): 161–78.

Fel, Stanisław. “John Paul and Human Rigths.” In De Revolutionibus Orbium Popu-
lorum Ioannis Pauli II: The Pope Against Social Exclusion. Edited by Krzysztof 
Pilarczyk and Grzegorz Sokołowski. Warszawa: Wydawnictwo Sejmowe, 2015.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



194

Fel Stanisław. “Katolicka nauka społeczna.” In Filozofi a społeczna. Part 1. Edited by 
Stanislaw Janeczek and Anna Starościc. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2022.

Gierycz, Michał. “Anthropological Shift? EU Human Rights’ Anthropology in View 
of Life and Family.” Prudentia Iuris 89 (2020): 49–86. 

Gierycz, Michał. “The Crisis of Human Rights: On the Importance and Timeliness of 
their Catholic Critique.” Chrześcijaństwo – Świat – Polityka 28 (2024): 74–92.

Glendon, Mary Ann. A World Made New: Eleanor Roosevelt and the Universal De-
claration of Human Rights. New York: Random House Trade Paperbacks, 2002.

Hanson, Eric O. The Catholic Church in World Politics. Princeton: Princeton Uni-
versity Press, 1987.

Hittinger, John P. “Pope John Paul II on Church, State, and the Ground of Religious 
Freedom.” In The Palgrave Handbook of Religion and State. Vol. 1. Theoreti-
cal Perspectives. Edited by Shannon Holzer. Cham: Springer International Pub-
lishing, 2013.

Hollenbach, David. The Common Good and Christian Ethics. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2002.

Hug, Simon. “Dealing With Human Rights in International Organizations.” Journal 
of Human Rights 15, no. 1 (2016): 21–39.

Hułas, Maciej. Decydować samemu: Sfera publiczna jako locus autonomii według 
Jürgena Habermasa. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2019.

Jan XXIII, Encyklika Pacem in terris. Opoka, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/
jan_xxiii/encykliki/pacem_in_terris_11041963.html. 

Jan Paweł II. Address at the 68th Plenary Session of the International Labour Orga-
nization. Geneve. June 15, 1982. L’Osservatore Romano: The Polish Edition 2, 
nos. 7–8 (31–32) (1988): 3–5

Jan Paweł II, Encyclical Letter Centesimus Annus. The Holy See, https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_cente-
simus-annus.html.

Jan Paweł II. Encyclical Letter Evangelium Vitae. The Holy See, https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evan-
gelium-vitae.html

Jan Paweł II. Encyclical Letter Laborem Exercens. The Holy See, https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem
-exercens.html.

Jan Paweł II. Encyclical Letter Redemptor Hominis. The Holy See, https://www.vati-
can.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_re-
demptor-hominis.html.

Jan Paweł II. Encyclical Letter Veritatis Splendor. The Holy See, https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_verita-
tis-splendor.html.

Jan Paweł II. “Godność osoby ludzkiej fundamentem sprawiedliwości i pokoju.” Ad-
dress at the 34th Session of the General Assembly of the United Nations. New 

Stanisław FEL



195

York, October 2, 1979. In Jan Paweł II, Nauczanie papieskie. Vol. 2. Part 2 (1979). 
Edited by Eugeniusz Weron and Antoni Jaroch. Poznań: Pallottinum, 1992.

Jan Paweł II. “Od praw człowieka do praw narodów.” Address to the General Ass-
embly of the United Nations. New York, October 5, 1995. L’Osservatore Romano: 
The Polish Edition 16, nos. 11–12 (178) (1995): 3–5.

Jan Paweł II. Orędzie na XXXII Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 1999 roku. The 
Holy See, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/messages/peace/docu-
ments/hf_jp-ii_mes_14121998_xxxii-world-day-for-peace.html.

Jan Paweł II. Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2000 roku. Opoka, 
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemowienia/dzien_poko-
ju_01012000.html.

Jan Paweł II. “Poszanownanie mniejszości warunkiem pokoju: Orędzie na XXII Świa-
towy Dzień Pokoju 1 stycznia 1989”. L’Osservatore Romano: The Polish Edition 
9, no. 12 (109) (1988): 1, 32.

Jan Paweł II. “Przemówienie w siedzibie Komisji i Trybunału Praw Człowieka 
w Strasburgu: 8 października 1988.” In Przemówienia i homilie Ojca Świętego 
Jana Pawła II. Edited by Janusz Poniewierski. Kraków: Znak, 1997. 

Jasudowicz, Tadeusz. “Człowiek, jego prawa i obowiązki w nauczaniu Pawła Włod-
kowica.” Toruński Rocznik Praw Człowieka i Pokoju 1, no. 1 (1992): 131–49.

[John Paul II]. “Pope John Paul II on Contemporary Development.” Population and 
Development Review 17, no. 3 (1991): 553–61.

[John Paul II]. “Pope John Paul II on Human Rights and Population.” Population and 
Development Review 5, no. 4 (1979): 747–54.

Kupny, Józef. ”Jana Pawła II prakseologia pokoju.” Roczniki Nauk Społecznych 26, 
no. 1 (1998): 137–55.

Lewandowski, Jerzy. “The Urgency for Peace in Teachings of John Paul II.” The 
Person and the Challenges: The Journal of Theology, Education, Canon Law and 
Social Studies Inspired by Pope John Paul II 4, no. 1 (2014): 37–49.

Makowski, Paweł Adam. “In the Light of John Paul II’s Teaching: Diplomacy’s Moral 
Duty is Respect for Human Rights.” Rocznik Teologii Katolickiej 16, no. 1 (2017): 
111–39.

Mariański, Janusz. “Godność ludzka jako wartość i sposoby jej uzasadniania w opinii 
młodzieży.” Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Paw-
ła II 62, no. 4 (2019): 5–29.

Martino, Renato Raffaele, “John Paul II and the International Order: Human Rights 
and the Nature of the Human Person.” Notre Dame Journal of Law, Ethics & 
Public Policy 21, no. 1 (2007): 51–69.

Mazurek, Franciszek Janusz. Godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka. Lu-
blin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2001.

Mazurek, Franciszek Janusz. “Uniwersalność praw i obowiązków człowieka.” Rocz-
niki Nauk Społecznych 18, no. 1 (1990): 149–66.

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



196

Modras, Ronald. ”Karol Wojtyła the Philosopher.” In The Vision of John Paul II: 
Assessing His Thought and Infl uence. Edited by John S. Grabowski. Collegeville, 
Minnesota: Liturgical Press, 2008.

Moyn, Samuel. Christian Human Rights. Philadelphia: University of Pennsylvania 
Press, 2015.

Olizar, Isabel. “John Paul II: Dialogue with Muslims and the Question of Religious 
Freedom.” The Downside Review 139, no. 4 (2021): 195–208.

Piechowiak, Marek. “Sprawiedliwość a prawo w nauczaniu Jana Pawła II.” Przegląd 
Tomistyczny: Filozofi a – Teologia – Kultura Duchowa Średniowiecza 20 (2014): 
209–37.

Powszechna Deklaracja Praw Człowieka. Biblioteka Sejmowa, https://libr.sejm.gov.
pl/tek01/txt/onz/1948.html.

Puppinck, Grégor. Degeneracja praw człowieka. Translated by Marcin Kulczyk. Kra-
ków: Ośrodek Myśli Politycznej, 2021.

Raz, Joseph. “Human Rights without Foundations.” In The Philosophy of International 
Law. Edited by Samantha Besson and John Tasioulas. Oxford: Oxford University 
Press, 2010.

Smith, Janet E. “The Universality of Natural Law and the Irreducibility of Personal-
ism.” Nova et Vetera 11, no. 4 (2013): 1229–47.

Ssenyonjo, Manisuli, “The Applicability of International Human Rights Law to Non-
State Actors: What Relevance to Economic, Social and Cultural Rights?” Inter-
national Journal of Human Rights 12, no. 1 (2008): 725–60.

Tasioulas, John. “On the Nature of Human Rights.” In The Philosophy of Human 
Rights. Edited by Gerhard Ernst and Jan-Christoph Heilinger. Göttingen: De 
Gruyter, 2012.

Tondini, Giovanni. “Man and Work According to the Social Doctrine of the Church, 
Particularly in the Thought of John Paul II.” International Journal of Social Eco-
nomics 25, nos. 11–12 (1998): 1640–57.

Tranzillo, Jeffrey. John Paul II on the Vulnerable. Washington: The Catholic Univer-
sity of America Press, 2013.

Vasak, Karel. “Human Rights: A Thirty-Year Struggle; The Sustained Efforts to Give 
Force of Law to the Universal Declaration of Human Rights.” UNESCO Courier 
30, no. 11 (1977): 29–32.

Wagner, William J. “Universal Human Rights, the United Nations, and the Telos of 
Human Dignity.” Ave Maria Law Review 3, no 1 (2005): 197–226.

Weigel, George. Świadek nadziei: Biografi a papieża Jana Pawła II. Translated by 
Maria Tarnowska et al. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2007.

Wierzbicki, Alfred Marek. Osoba i moralność: Personalizm w etyce Karola Wojtyły 
i Tadeusza Stycznia. Lublin: Wydawnictwo KUL 2021.

Wojtyła, Karol. “Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne. Lublin: Towarzy-
stwo Naukowe KUL, 2021.

Stanisław FEL



197

ABSTRAKT/ABSTRACT

Stanisław FEL – Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych. 
Jana Pawła II koncepcja praw człowieka

DOI 10.12887/38-2025-3-151-11

Celem artykułu jest rekonstrukcja Jana Pawła II idei uniwersalnych praw 
człowieka, zarysowanie podejścia Papieża, kluczowych tez koncepcyjnych 
oraz wkładu w budowanie i promowanie skuteczniejszych form ochrony tych 
praw na tle współczesnego kryzysu uniwersalności praw osoby ludzkiej. Po-
glądy Karola Wojtyły – Jana Pawła II zakorzenione w ukształtowanej przez 
chrześcijaństwo polskiej tradycji intelektualnej krystalizowały się w procesie 
badań naukowych prowadzonych przez niego na Katolickim Uniwersytecie 
Lubelskim i w jego osobistym zaangażowaniu w ochronę praw człowieka. 
Papież uczynił osobę ludzką i jej prawa ideą przewodnią swojego nauczania 
społecznego i globalnej działalności pastoralnej. Rozwinięta przez niego kon-
cepcja osoby ludzkiej i jej niezbywalnej godności determinuje komplementarne 
rozumienie wszystkich praw człowieka, niezależnie od kontekstów ideologicz-
nych i politycznych. Poprzez swoje zaangażowanie w upowszechnienie tej 
koncepcji, Jan Paweł II współkształtował międzynarodowe standardy ochrony 
praw człowieka, a skala jego wkładu w rozwój ich teorii i ochronę stanowi 
przesłankę do nazywania go „Papieżem praw człowieka”. Rozwinięta przez 
niego idea uniwersalnych praw człowieka jest ważnym punktem odniesienia 
dla współczesnych dążeń do ich zasadniczej reinterpretacji.

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, prawa człowieka, godność osoby ludzkiej, dok-
tryna społeczna Kościoła 

Kontakt: Katedra Katolickiej Nauki Społecznej i Socjologii Moralności, Insty-
tut Nauk Socjologicznych, Wydział Nauk Społecznych, Katolicki Uniwersytet 
Lubelski Jana Pawła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
E-mail: stanislaw.fel@kul.pl
https://pracownik.kul.pl/stanislaw.fel 
ORCID: 0000-0003-3975-665X

Stanisław FEL, A Universal Criterion to Evaluate Socioeconomic Systems: John Paul II’s
Concept of Human Rights 

DOI 10.12887/38-2025-3-151-11

The aim of the article is to reconstruct John Paul II’s idea of universal human 
rights, outline his basic approach, key conceptual theses, and contribution to 
building and promoting more effective forms of human rights protection against 
the backdrop of the contemporary crisis of the universality of the rights of the 
human person. The views of Karol Wojtyła – John Paul II, rooted in the Polish 
intellectual tradition shaped by Christianity, were formed in the process of 

Uniwersalne kryterium oceny systemów społeczno-gospodarczych



198

his own scientifi c research at the Catholic University of Lublin and personal 
involvement in the protection of human rights. The Pope made the human per-
son and their rights the guiding idea of his social teaching and global pastoral 
activity. The concepts of the human person and their inalienable dignity he 
developed determine the complementary understanding of all human rights, 
independent of ideological and political contexts. The involvement in the dis-
semination of this concept co-shaped international standards of human rights 
protection, and the scale of his contribution to the development of human rights 
theory and protection constitutes the basis for describing him as the pope of hu-
man rights. His idea of universal human rights is an important point of reference 
in the face of contemporary efforts to fundamentally reinterpret them.

Key words: John Paul II, human rights, dignity of the human person, social 
doctrine of the Catholic Church 

Contact: Chair of Catholic Social Thought and Sociology of Morality, Institute 
of Sociological Sciences, Faculty of Social Sciences, John Paul II Catholic 
University of Lublin, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
E-mail: stanislaw.fel@kul.pl
https://pracownik.kul.pl/stanislaw.fel 
ORCID: 0000-0003-3975-665X

Stanisław FEL



199

W STRONĘ AKSJOLOGII SPOŁECZNEJ



200



201

Ks. Alfred M. WIERZBICKI*

WIELOŚĆ PODŁOŻEM JEDNOŚCI
Wokół Jana Pawła II wizji Europy

W nauczaniu Jana Pawła II odnajdujemy głęboko przemyślaną wizję tożsamo-
ści europejskiej. Ma ona charakter transpolityczny, nie odnosi się wyłącznie 
do aspektów politycznych i nie uznaje polityki wyłącznie za grę sił społecznych 
i technicznych, lecz wskazuje na konieczność jej pojmowania w kategoriach etycz-
nych. Etyka nie jest czymś zewnętrznym wobec polityki, tkwi ona w wartościach 
i zasadach, jakie politycy realizują w sferze państwowej i międzynarodowej. Nie 
jest bez znaczenia fakt, że trudne momenty dziejowe skłaniają do stawiania pytań 
fundamentalnych i do poszukiwania prawdy o samej polityce.

CO FILOZOFIA OSOBY MÓWI EUROPIE DZISIAJ?

Nie ulega wątpliwości, że dwadzieścia lat po śmierci Jana Pawła II Euro-
pa jest już inna, niż była w czasie jego pontyfi katu. Nieokreśloność sytuacji 
politycznej i kulturowej, budząca obecnie niepokój o losy świata, dotyczy 
w wysokim stopniu samej Europy. Sięganie po dorobek Jana Pawła II w refl ek-
sji nad aktualną kondycją Europy wiąże się z oryginalnością jego podejścia, 
do odkrywania jej fenomenu zastosował on bowiem klucz antropologiczno-
-etyczny. W ostatnich dekadach dwudziestego wieku, dzięki temu, że potrafi ł 
dzieje Europy łączyć ze sprawą człowieka, jego godności i praw, stawał się 
wizjonerem i współtwórcą tego kontynentu. Metodę odczytywania nauczania 
Jana Pawła II na płaszczyźnie antropologii politycznej (lub ściślej: antropo-
logii polityki) zaczerpnąłem z inspirującej książki pod redakcją niemieckiego 
fi lozofa Christopha Böhra1. Myśleć z Wojtyłą o Europie to iść tropem jego 
myślenia o człowieku, patrzeć na jej osiągnięcia i kryzysy jako na dziejowy 
teatr zmagania się o człowieczeństwo, prawdę, wolność, solidarność.

* Ks. prof. dr hab. Alfred M. Wierzbicki – Katedra Etyki, Uniwersytet Marii Curie-Skłodow-
skiej, e-mail: alfred.wierzbicki@mail.umcs.pl, ORCID 0000-0002-9661-0828 [pełna nota o Autorze 
na końcu numeru].

1  Zob. Europa i jej antropologia polityczna. Człowiek jako droga historii – o fi lozofi i Karola 
Wojtyły, red. Ch. Böhr, Ch. Schmitz, Konrad Adenauer Stiftung, Warszawa 2016.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 201-219

DOI 10.12887/38-2025-3-151-12



202

Pontyfi kat Jana Pawła II przypadł na okres przesilenia dziejowego, wsku-
tek którego przezwyciężony został porządek jałtański, ukształtowany po po-
konaniu hitlerowskich Niemiec przez Stany Zjednoczone i Związek Radziecki 
jako światowe potęgi, wspierane przez swoich sojuszników. Po konferencji 
w Jałcie nastał trwający prawie pół wieku okres ideologicznego zderzenia 
dwóch bloków, określany jako epoka zimnej wojny. Dla narodów Europy 
Środkowo-Wschodniej oznaczało to trwanie zagrożenia totalitarnego, totalita-
ryzm nazistowski został bowiem zastąpiony totalitaryzmem komunistycznym. 
Zachodnia część Europy przeżywała odradzanie się demokracji i stały wzrost 
dobrobytu, ale nie była wolna od lęku przed militarnym – być może nawet 
nuklearnym – atakiem ze strony bloku komunistycznego. Cała powojenna 
Europa żyła w cieniu wojny: tej z niedawnej przeszłości oraz tej, która mogła 
wybuchnąć.

Rok 1989 przyniósł zmianę. Zapoczątkowana już w 1980 roku w Polsce 
„rewolucja Solidarności” kulminowała w wydarzeniach „Jesieni Ludów”, 
otwierając pole najpierw dla transformacji ustrojowej krajów komunistycz-
nych, a potem dla procesów integracyjnych w strukturach Unii Europejskiej. 
Europa przybierała nową postać polityczną i ekonomiczną, budowała swą 
nieznaną wcześniej podmiotowość jako Europa jednocząca się i przezwycię-
żająca podziały, a jednocześnie respektująca wielość doświadczeń narodowych 
i państwowych. W ocenie Jana Pawła II korzenie tego przełomu tkwiły w zdol-
ności do respektowania ładu moralnego w sferze politycznej. „Wydarzenia 
roku 1989 są przykładem zwycięstwa woli dialogu i ducha ewangelicznego 
w zmaganiach z przeciwnikiem, który nie czuje się związany zasadami mo-
ralnymi: są zatem przestrogą dla tych, którzy w imię realizmu politycznego 
chcą usunąć z areny politycznej prawo i moralność”2 – pisał. Ton Centesimus 
annus daleki jest od optymizmu, jaki cechował głośny esej Francisa Fukuyamy 
na temat końca historii3. Jan Paweł II patrzył na nową pojałtańską epokę jako 
na wyzwanie dla Europy, a „rewolucji 1989 roku”, mimo jej spektakularnych 
osiągnięć, nie uważał za rewolucję dokończoną.

Z niepokojem patrzył na przejawy nowych podziałów, których genezę 
stanowiły różne formy partykularyzmu i egoizmu. W homilii wygłoszonej 
w Gnieźnie w roku 1997 zarysował groźbę nowego muru niszczącego etycz-
ne fundamenty europejskości: „Czyż nie można powiedzieć, że po upadku 
jednego muru, tego widzialnego, jeszcze bardziej odsłonił się inny mur, nie-
widzialny, który nadal dzieli nasz kontynent – mur, który przebiega przez 

2  J a n  P a w e ł II, Encyklika Centesimus annus, nr 25, „Osservatore Romano” wyd. pol. 
12(1991) nr 4(141), s. 14.

3  Zob. F.  F u k u y a m a, Koniec historii, tłum. T. Bieroń, M. Wichrowski, Zysk i S-ka, Poz-
nań 1997.

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



203

ludzkie serca? Jest on zbudowany z lęku i agresji, z braku zrozumienia dla 
ludzi o innym pochodzeniu, kolorze skóry, przekonaniach religijnych, jest 
on zbudowany z egoizmu politycznego i gospodarczego oraz z osłabienia 
wrażliwości na wartość życia ludzkiego i godność każdego człowieka. Nawet 
niewątpliwe osiągnięcia ostatniego okresu na polu gospodarczym, politycz-
nym, społecznym nie przesłaniają istnienia tego muru. Jego cień kładzie się 
na całej Europie. Do prawdziwego zjednoczenia kontynentu europejskiego 
droga jeszcze jest daleka. Nie będzie jedności Europy, dopóki nie będzie ona 
wspólnotą ducha”4.

Z uznaniem obserwował zjednoczeniowe tendencje na kontynencie euro-
pejskim, ale myśląc o jedności Europy, nie ograniczał tego dążenia do jego 
aspektów politycznych i ekonomicznych, wskazując na potrzebę przezwycię-
żenia nihilizmu negującego zarówno duchowy pierwiastek człowieczeństwa, 
jak i solidarność w relacjach międzyludzkich. Ferdinando Adornato nazywał 
Jana Pawła II ostatnim fi lozofem Europy, o jej jedności Papież mówił bowiem 
językiem etyki5. W etycznym słowniku Karola Wojtyły poczesne miejsce zaj-
mowało pojęcie solidarności. W polskim doświadczeniu lat osiemdziesiątych 
dwudziestego stulecia – doświadczeniu, któremu towarzyszył jako Papież – 
dostrzegał sens uniwersalny. Sprzeciw wobec totalitaryzmu dokonywał się 
wówczas w Polsce w imię prawdy o człowieku jako osobie, w której los wpi-
sana jest obecność innych. Istotą solidarności jest dźwiganie ciężarów jednych 
ludzi przez drugich, a to znaczy wzajemne uczestnictwo w człowieczeństwie. 
Już w swym studium antropologicznym Osoba i czyn6 Wojtyła utożsamia 
etyczność więzi ludzkich z solidarnością7. W podobny sposób ukazuje Europie 
jednoczącej się po upadku komunizmu, będącego jako system totalitarny prak-
tyczną negacją godności człowieka, ideał wspólnoty ducha, który praktycznie 
realizuje się w postawach solidarności.

Etyczny dyskurs Jana Pawła II na temat Europy nie utracił znaczenia 
w okresie dwóch dekad, które nastąpiły po jego śmierci; co więcej, okazu-
je się on coraz bardziej nieodzowny w debatach akademickich, kościelnych 
i publicznych. Lata te zostały bowiem naznaczone wstrząsami, wobec których 
należy stawiać pytania o charakterze podstawowym. Są to pytania na wskroś 
etyczne, prowadzące do rozpoznania wartości stanowiących genealogię Euro-

4  J a n  P a w e ł II, Tylko z Chrystusem można zbudować nowy dom dla Europy (Homilia 
z okazji 1000-lecia śmierci św. Wojciecha, Gniezno, 3 VI 1997), „L’Osservatore Romano” wyd. 
pol. 18(1997) nr 7(194), s. 28.

5  Zob. F.  A d o r n a t o, Karol Wojtyła: jedyny (ostatni?) fi lozof moralista naszego czasu, tłum. 
A. Wierzbicki, „Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL” 15(2002) nr 3-4(59-60), s. 40-53.

6  Zob. K.  W o j t y ł a, Osoba i czyn, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, 
Wydawnictwo Towarzystwa Naukowego KUL, Lublin 2000, s. 43-344. 

7  Por.  tamże, s. 323n.  

Wielość podłożem jedności



204

py oraz domagające się przebudzenia na rzecz ich respektowania i rozwijania 
w praktyce jednoczenia naszego kontynentu.

Wstrząsy, które dotknęły Europę, stanowią wyzwanie dla świadomo-
ści i praktyki zasady solidarności. Stawało się to już oczywiste w przypad-
ku kryzysu fi nansowego w roku 2008, który, chociaż miał zasięg globalny, 
dotknął szczególnie ostro większość krajów Unii Europejskiej. Zachwianie 
się stabilności ekonomicznej rodzi pęknięcia społeczne i najmocniej uderza 
w najsłabszych, poszerzając sferę bezrobocia i prekariatu. Model drapieżne-
go kapitalizmu, posługującego się kreatywnymi instrumentami fi nansowymi, 
okazał się szkodliwy dla samych uczestników gry szybkiego i niekonwencjo-
nalnego zysku. Etycznym problemem nie jest bynajmniej samo dążenie do 
zysku, lecz tworzenie systemowego wykluczenia i pogłębianie społecznego 
rozwarstwienia.

Rok 2015 zaznaczył się w najnowszych dziejach Europy niespotykaną 
wcześniej w swej wielkości falą uchodźców wojennych i migrantów ekono-
micznych. Docierali oni do granic Unii Europejskiej z ogarniętej wojną Syrii 
oraz z krajów Afryki i Azji. Europa doświadczała głębokiego rozdarcia na 
tle postawy solidarności z przybyszami z zewnątrz, a ponadto pojawiły się 
kontrowersje dotyczące form i zakresu tej solidarności. Motywowana etycznie, 
„zwykłą” ludzką wrażliwością, postawa otwartości reprezentowana przez An-
gelę Merkel, pełniącą wówczas urząd kanclerza Republiki Federalnej Niemiec, 
spotykała się z krytyką innych państw, nie budziła ona zresztą entuzjazmu 
w samych Niemczech8. Apele papieża Franciszka o przyjmowanie uchodźców 
w parafi ach i rodzinach nie odniosły społecznego efektu. Sam Papież w dys-
kretny sposób ujawnia, że jego apele spotykały się z obojętnością ze strony po-
lityków. W rozmowie z Dominikiem Woltonem przyznaje: „Europejczycy nie 
zgadzają się ze sobą w tej kwestii. Mówiłem o tym [o uchodźcach – A.M.W.] 
w moich trzech wystąpieniach wygłoszonych w Europie, dwóch w Strasburgu 
i jednym z okazji przyjęcia Nagrody Karola Wielkiego. Wszystko tam jest”9. 
Paradoksalnie bardziej słuchano Papieża w krajach „starej” Europy, cechują-
cej się daleko posuniętym sekularyzmem, niż w krajach Europy Środkowo-
-Wschodniej, gdzie katolicyzm przejawia większą żywotność i ma większy 
wpływ na życie publiczne. W debacie wokół sprawy uchodźców zaczęły do-
minować czynniki emocjonalne, niestety empatia wobec ludzi w potrzebie 
bardzo często przegrywała z lękiem i uprzedzeniami.  

8  Por. A.  S t e m p i n, Angela Merkel. Cesarzowa Europy, Wydawnictwo Agora, Warsza-
wa 2021, s. 346-349.

9  Papież  F r a n c i s z e k, D.  W o l t o n, Otwieranie drzwi. Rozmowy o Kościele i świecie, 
tłum. M. Chojnacki, Wydawnictwo WAM, Kraków 2018, s. 130.

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



205

Pandemia spowodowana rozprzestrzenianiem się wirusa COVID-19 wy-
stawiła solidarność krajów i społeczeństw Europy na próbę. Doświadczenia 
graniczne, jak śmierć setek tysięcy ludzi w czasie pokoju, izolacja w domu czy 
przeniesienie życia publicznego do Internetu, ożywiły myślenie o wspólnocie 
losu wszystkich ludzi. Z uznaniem należy stwierdzić, że polityczne struk-
tury Unii Europejskiej z dużą efektywnością dopełniały działania instytucji 
państw członkowskich. Ciężary zmagań z pandemią i jej skutkami okazywały 
się lżejsze, gdy wyzwalała się solidarność, czy to w przestrzeni krajowej, czy 
międzynarodowej.

Agresja Rosji na Ukrainę w lutym 2022 roku uczyniła kontynent europejski 
terenem wojny. Chociaż działania wojenne Rosji przeciwko Ukrainie, prowa-
dzone już od roku 2014, nie były powszechnie postrzegane przez społeczności 
krajów europejskich jako poważne naruszenie porządku międzynarodowego, 
inaczej stało się w przypadku wojny pełnoskalowej. Siła ataku oraz brutalność, 
z jaką wojska rosyjskie traktują mieszkańców Ukrainy, obudziły w większości 
społeczeństw Europy solidarność wyrażającą się w politycznych, militarnych 
i humanitarnych formach wsparcia dla ofi ar tej wojny. Jej los nie jest jeszcze 
przesądzony, otwarta pozostaje sprawa sprawiedliwego pokoju.

Na szali leży suwerenność Ukrainy i jej prawo do decydowania o swojej 
kulturowej i politycznej tożsamości, a także bezpieczeństwo innych krajów, 
które w przyszłości mogą zostać napadnięte przez Rosję, jeśli nie pozbędzie 
się ona swej imperialistycznej polityki. Pojawia się też pytanie, czy światowe 
mocarstwa – Stany Zjednoczone i Rosja – nie powrócą do praktyki podziału 
świata na strefy wpływów. Gdyby tak się stało, oznaczałoby to powrót do 
modelu jałtańskiego w stosunkach międzynarodowych. Oznaczałoby to szko-
dliwy regres wobec przemian, jakie zachodziły po roku 1989. Polityka oparta 
na sile i przemocy zastąpiłaby politykę opartą na solidarności i współpracy.

Polityczna jedność Unii Europejskiej zdaje się obecnie mniej chwiejna, 
a nawet można sądzić, że wzmocniła się wskutek przyrostu świadomości za-
grożenia ze strony Rosji. Należy doceniać instytucjonalną mobilizację na rzecz 
bezpieczeństwa Europejczyków, ale to nie wszystko, co należy zrobić. Nie 
można unikać pytania o sens bycia mieszkańcem i obywatelem Europy. W na-
uczaniu Jana Pawła II odnajdujemy głęboko przemyślaną wizję tożsamości 
europejskiej. Ma ona charakter transpolityczny, nie odnosi się wyłącznie do 
aspektów politycznych i nie uznaje polityki wyłącznie za grę sił społecznych 
i technicznych, lecz wskazuje na konieczność jej pojmowania w kategoriach 
etycznych. Etyka nie jest bowiem czymś zewnętrznym wobec polityki, tkwi 
ona w wartościach i zasadach, jakie politycy – czy to świadomie, czy też bez 
głębszej refl eksji – realizują w sferze państwowej i międzynarodowej. Nie jest 
bez znaczenia fakt, że trudne momenty dziejowe skłaniają do stawiania pytań 
fundamentalnych i do poszukiwania prawdy o samej polityce.

Wielość podłożem jedności



206

Przypomnijmy, że Jan Paweł II wniósł do nauczania Kościoła głębszą 
wrażliwość humanistyczną. Przygotowały go do tego tak osobiste doświad-
czenie chrześcijanina odpowiadającego na wyzwania i zagrożenia nazizmu 
i komunizmu, jak i jego zaawansowane studia fi lozofi czne wokół problematyki 
osoby, a zwłaszcza wyraźna pastoralna orientacja Soboru Watykańskiego II ku 
światu współczesnemu, przeżywającemu rozdarcie między nadzieją a lękiem. 
Już od początku swego pontyfi katu Papież z Polski odsłaniał humanistyczny 
rys chrześcijaństwa i utożsamiał Ewangelię z orędziem o godności człowieka: 
„Człowiek w całej prawdzie swego istnienia i bycia osobowego i zarazem 
«wspólnotowego», i zarazem «społecznego» – w obrębie własnej rodziny, 
w obrębie tylu różnych społeczności, środowisk, w obrębie swojego narodu 
czy ludu (a może jeszcze tylko klanu lub szczepu), w obrębie całej ludzkości 
– ten człowiek jest pierwszą drogą, po której winien kroczyć Kościół w wy-
pełnianiu swojego posłannictwa, jest pierwszą i podstawową drogą Kościoła, 
drogą wyznaczoną przez samego Chrystusa, drogą, która nieodmiennie pro-
wadzi przez Tajemnice Wcielenia i Odkupienia”10.

Konsekwentna afi rmacja godności osoby prowadzi do uznania naturalnych 
i niezbywalnych praw człowieka. Jan Paweł II – rozwijając nauczanie Soboru 
Watykańskiego II oraz soborowych papieży – Jana XXIII i Pawła VI – po-
sługuje się językiem praw człowieka jako językiem własnym Kościoła, przez 
co odnajduje wspólny język z kulturą wyrosłą z dążeń oświecenia. Z praw 
człowieka Jan Paweł II wyprowadza prawa narodów. Jest on wielkim konty-
nuatorem myśli Pawła Włodkowica, krakowskiego uczonego z piętnastego 
wieku, oraz szkoły z Salamanki. Intuicje średniowiecznych mędrców znajdują 
bardziej ugruntowaną wykładnię we współczesnej fi lozofi i osoby, którą Karol 
Wojtyła rozwijał w studium Osoba i czyn.

Książka Wojtyły, którą zainteresowano się pełniej dopiero po wyborze jej 
autora na Papieża, należy do najważniejszych książek drugiej połowy dwu-
dziestego wieku. Dostrzegli to zwłaszcza włoscy fi lozofowie Rocco Buttiglio-
ne11 i Giovanni Reale12, odczytując ją jako udaną próbę syntezy klasycznej 
fi lozofi i bytu z nowożytną fi lozofi ą świadomości. W próbie tej odzwierciedla 
się spojrzenie na fi lozofi czne tradycje średniowiecznej i nowożytnej Europy 

10  J a n  P a w e ł II, Encyklika Redemptor hominis, nr 14, w: Jan Paweł II. Nauczanie paieskie, 
t. 2 (1979), cz. 1, red. E. Weron, A. Jaroch, Pallottinum, Poznań 1990, s. 246.

11  Zob. R.  B u t t i g l i o n e, Myśl Karola Wojtyły, tłum. J. Merecki, Instytut Jana Pawła II 
KUL, Lublin 2010.

12  Por. G.  R e a l e, Karol Wojtyła. Pielgrzym Absolutu, tłum. M. Gajda, Centrum Myśli Jana 
Pawła II, Warszawa 2008, s. 63-96. Warto zauważyć, że Reale wprowadził dzieła fi lozofi czne Karola 
Wojtyły do redagowanej przez siebie serii „Il Pensiero Occidentale”, stanowiącej swoistą bibliotekę 
myśli europejskiej (zob. K.  W o j t y ł a, Metafi sica della persona. Tutte le opere fi losofi che e saggi 
integrativi, Bompiani, Milano 2003). 

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



207

w ich ciągłości i rozwoju, a jednocześnie dostrzeganie możliwości, a nawet 
konieczności, scalania aspektów tych tradycji w spójnej syntezie, znajdującej 
oparcie w oglądzie fenomenologicznym. Według Realego fi lozofi a zawdzię-
cza Wojtyle zarysowanie nowego paradygmatu metafi zyki, czyli metafi zyki 
osoby. Metafi zyka ta pomaga zrozumieć, że osoba, która poznaje siebie od we-
wnątrz, jest punktem odniesienia dla poznania wszelkiego istnienia, a przede 
wszystkim istnienia innych osób. Sens bytu odsłania się dopiero w osobie, 
istniejącej i działającej w relacjach z innymi osobami. Metafi zyka osoby daje 
realistyczne podstawy dla personalistycznej interpretacji więzi międzyludz-
kich, od relacji międzyosobowych (ja–ty), poprzez relacje społeczne (my) do 
relacji międzynarodowych (my–wy–oni). Każdy ludzki świat, niezależnie od 
jego skali, jest światem osób zdolnych do poznania prawdy o godności osoby 
i do jej praktycznej afi rmacji13. 

W dojrzałej myśli nowożytnej Immanuel Kant przeciwstawiał się indywi-
dualistycznej koncepcji osoby, wskazując na istnienie państwa celów samych 
w sobie14. Termin „państwo” sugeruje rzeczywistość polityczną, ale Kantowi 
chodzi o „zrzeszenie”, „związek” będący źródłem etyczności wszelkich relacji 
międzyludzkich, których relacje polityczne są szczególnym, choć znaczącym 
przypadkiem. Kantowska zasada „państwa celów”15, pozwala na wypraco-
wanie formuły imperatywu kategorycznego z uwzględnieniem faktu wielości 
osób. Chociaż Kant nie miał jeszcze do czynienia ani z teoretycznym, ani 
z praktycznym totalizmem, który rozwinął się dopiero w następnych dwóch 
stuleciach, jego krytyka indywidualizmu odnosi się również do totalizmu. 
W myśli Wojtyły znajduje się kontynuacja, rozwinięcie i uściślenie tego wątku 
Kantowskiej fi lozofi i osoby.

Wojtyła pokazuje, że wspólnotowy wymiar ludzkiego życia nie jest czymś 
zewnętrznym czy akcydentalnym w stosunku do istnienia i działania samej 
osoby, lecz przynależy do niej samej jako jej istotowa właściwość16. Osoba 
i czyn odznacza się spójnością, gdy chodzi o odsłanianie czynników konsty-
tuujących (współ-konstytujących) osobę. Kolejne pogłębione analizy czynu, 
rozpoznanego jako podstawowe doświadczenie człowieka, dotyczą aspektów 
świadomości, sprawczości, integracji, a w końcowej części zawierają zarys 
teorii uczestnictwa17. Ogląd osoby jako podmiotu świadomego i wolnego, zin-
tegrowanego w przejawach swych funkcji, kulminuje w antropologicznej, na 

13  Por.  R e a l e, dz. cyt., s. 106-109.
14  Por. I.  K a n t, Uzasadnienie metafi zyki moralności, tłum. M. Wartenberg, PWN, Warsza-

wa 1984, s. 68n.
15  Tamże, s. 69.
16  Por.  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 309n.
17  Zob. tamże, s. 301-335.

Wielość podłożem jedności



208

tym wstępnym i podstawowym etapie jeszcze pre-etycznej analizie bytowania 
i działania osoby razem z innymi osobami.

W kontekście rozważań na temat teorii uczestnictwa zostaje wprowadzone 
pojęcie „personalistycznej wartości czynu”18. W pojęciu tym Wojtyła zdaje 
się przerzucać most ponad dwoma dominującymi spojrzeniami na człowieka 
obecnymi w myśli europejskiej lat sześćdziesiątych dwudziestego wieku, czyli 
w okresie, w którym powstawała jego książka. Można z tego powodu uznać 
ją za twórczą – uwzględniającą tkwiące w nich ziarna prawdy – odpowiedź na 
marksizm i egzystencjalizm19. Podobnie jak Karol Marks, Wojtyła dostrzega 
wspólnotowy wymiar działania ludzkiego, ale nie redukuje osobowych podmio-
tów kolektywnej praxis do zbioru relacji społecznych, zbiorowa praxis ludzka 
rozwija się bowiem na podłożu działania osób jako świadomych i stanowiących 
o sobie podmiotów. Dlatego konieczne okazuje się dla Wojtyły wprowadzenie 
również pojęcia autentyczności, którym posługiwali się egzystencjaliści, wraż-
liwi na niepowtarzalność i osobliwość każdej ludzkiej jednostki. Wojtyła jednak 
poddaje to pojęcie relekturze w świetle faktu, że człowiek bytuje i działa razem 
z innymi, a w związku z tym autentyczne postawy respektujące nieredukowal-
ność osoby to solidarność i sprzeciw, w jednej i drugiej wyraża się osobowe, 
czyli racjonalne i odpowiedzialne samostanowienie20.

Równolegle z wglądem w ontyczną i aksjologiczną strukturę osoby do-
konuje się w myśli Wojtyły pełniejsze zrozumienie, że osoba nie jest jakąś 
„samotną wyspą”, lecz żyje, działa, spełnia się lub alienuje się we wspólnocie 
osób. Pojęcie „communio personarum” Wojtyła przenosi do swego dyskursu 
fi lozofi czno-teologicznego z języka Soboru Watykańskiego II, staje się ono 
dla niego inspiracją do testowania etyki personalistycznej jako etyki wspól-
notowej21. Ten wątek myśli Wojtyły stanowi jego znaczący wkład w szerszą 
tendencję do przebudowy etyki katolickiej w kategoriach wpólnotowości 
– tendencja ta zarysowała się wyraźnie w latach posoborowych22. Rzuca to 
również światło na rozmach i głębię refl eksji Jana Pawła II o Europie jako 
wspólnocie osób poszukujących swej tożsamości na drogach naznaczonych 
dziejowymi pęknięciami i konwulsjami.

Przypomnijmy, że fi lozofi a osoby, która wyłoniła się z problemów teolo-
gicznych dyskutowanych przez starożytnych chrześcijan, dopiero w dwudzie-

18  Por.  tamże, s. 304-307.
19  Por. B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 363n.
20  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 325n.
21  Zob. K.  W o j t y ł a, Rodzina jako „communio personarum”. Próba interpretacji teolo-

gicznej, „Ateneum Kapłańskie” 66(1974) nr 3(83), s. 347-361; t e n ż e, Rodzicielstwo a „communio 
personarum”, „Ateneum Kapłańskie” 67(1975) nr 1(84), s. 17-31.

22  Por. A.M.  W i e r z b i c k i, Osoba i moralność. Personalizm w etyce Karola Wojtyły i Ta-
deusza Stycznia, Wydawnictwo KUL, Lublin 2021, s. 123n.

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



209

stym wieku przybrała postać ruchu personalistycznego. Według Juana Manuela 
Burgosa geneza personalizmu w fi lozofi i i w myśli społecznej wiąże się ze 
zjawiskiem kryzysu kultury europejskiej, wywołanym przez katastrofę, jaką 
okazała się pierwsza wojna światowa23. Personalizm jako odpowiedź na kryzys 
obejmujący moralność, naukę, sztukę i religię wyrażał dążenie do przebudze-
nia społecznego, pozwalającego uniknąć jeszcze większej katastrofy. Perso-
nalistyczna myśl Karola Wojtyły rozwijała się w odpowiedzi na katastrofalne 
dla człowieczeństwa konsekwencje nazizmu i komunizmu. Tą samą krytyką 
obejmował on jednak również społeczeństwo konsumpcyjne, zakładające 
zastąpienie rewolucji postmodernistyczną kulturą chwili, powierzchowności 
i płynności. Uprawiana przezeń z zachowaniem rygorów metodologicznych 
fi lozofi a osoby nie da się zamknąć w granicach dyskursu wyłącznie akade-
mickiego, zawiera ona bowiem wyraźną perspektywę praktyczną. Zresztą, 
czy mogłoby być inaczej, gdy przedmiotem badań w warsztacie fi lozofa jest  
c z y n? Jak dalece fi lozofi a ma sens praktyczny, przekonuje moment, w którym 
Wojtyła wieńczy swą pracę fi lozofi czną, zapewne nie przeczuwając, że wkrót-
ce zostanie papieżem. W roku 1977 przedstawił on w Mediolanie wykład, 
w którym – poszukując adekwatnej odpowiedzi na kryzys kultury współcze-
snej – zarysował wizję rewolucji personalistycznej24.

Wydarzenia, które miały miejsce w Gdańsku w sierpniu 1980 roku, mogły 
tylko utwierdzić przekonanie Jana Pawła II, że „rewolucja ducha”, dokonująca 
się bez przemocy, jest zarówno konieczna, jak i możliwa. Towarzyszył jej za-
tem, angażując swój papieski autorytet. Czynił to jako polski patriota i Papież 
prowadzący Kościół „drogami człowieka” i „drogami narodów”. Kiedy Jaś 
Gawroński podczas kolacji u Jana Pawła II, która spontanicznie przekształciła 
się w wywiad dla dziennika „La Stampa”, zapytał o jego udział w obaleniu 
komunizmu, uzyskał obiektywizującą rzecz odpowiedź, iż komunizm upadł 
wskutek błędu antropologicznego25. W stwierdzeniu tym wyrażało się sedno 
spojrzenia Jana Pawła II na dzieje. Ich rozwój nie jest zdeterminowany, są one 
areną zmagania się różnych, często sprzecznych czynników. Dzięki sile ludz-
kiego ducha rok 1980, a potem 1989, pozwolił oddziałać prawdzie o osobie 
na przeobrażenia dziejowe. Pokolenie Jana Pawła i Václava Havla wierzyło 

23  Por. J.M.  B u r g o s, An Introduction to Personalism, tłum. R.T. Allen, The Catholic Uni-
versity of America Press, Washington, D.C., 2018, s. 1-5.

24  Zob. K.  W o j t y ł a, Problem konstytuowania się kultury poprzez ludzką praxis, „Roczniki 
Filozofi czne” 27(1979) nr 1, s. 9-20.

25  Zob. J.  G a w r o ń s k i, Kolacja z papieżem i inne historie, tłum. M. Woźniak, Wydaw-
nictwo Literackie, Kraków 2017, s. 58. Pierwodruk wywiadu ukazał się w gazecie „La Stampa” 
z 2 listopada 1993 roku.

Wielość podłożem jedności



210

w istnienie „siły bezsilnych”26, ponieważ ludzie tego pokolenia sami jej do-
świadczali w historii, której byli uczestnikami i świadkami. Utożsamienie 
przez Jana Pawła II Europy z kontynentem solidarności wynika ze zrozumie-
nia, że w jej dziejach miały miejsce zarówno momenty, gdy siła solidarności 
odradzała ją z kryzysu, jak i takie, kiedy brak solidarności – co gorsza, jej 
radykalna negacja – pogrążały ją w jeszcze głębszym kryzysie.

GENEALOGIE WARTOŚCI EUROPEJSKICH

Papież z Polski patrzył na Europę, łącząc trzy perspektywy: geografi czną, 
historyczną i psychologiczno-duchową. Uważał, że Europa jest kontynentem, 
„który dał największy wkład w rozwój świata, tak w dziedzinie idei, jak pracy, 
nauki i sztuki”27, a obecnie przechodzi ciężki kryzys. Nadzieję na odrodzenie 
Europy odnajdywał w wartościach, które dawały jej życie w ciągu stuleci. 
Dostrzegał, że Europa jest w ciągłym ruchu, kiedy więc mowa o powrocie 
do korzeni, nie może chodzić o rekonstrukcję którejkolwiek z historycznych 
form kultury europejskiej, nawet jeśli owa historyczna postać Europy inspi-
rowała się w wyjątkowo wysokim stopniu jej wartościami i je ucieleśniała. 
Siła wartości europejskich polega właśnie na tym, że są one ponadczasowe, 
mimo że zostały odkryte w ramach doświadczenia kulturowego, które rozgry-
wało się  w  g r a n i c a c h  E u r o p y. Europejskość w myśli Jana Pawła II 
ma uniwersalny sens aksjologiczny i zarazem wyraźne kontury geografi czne, 
historyczne, a przede wszystkim ludzkie. Jest to myślenie o Europie, które 
wymyka się kategoriom jednoznacznie konserwatywnym lub jednoznacznie 
progresywnym. W wizji Jana Pawła II Europa cieszy się wielkimi osiągnięcia-
mi, a równocześnie obciążają ją wielkie kryzysy. Można powiedzieć, że jest to 
myślenie dialektyczne – unikające przechylenia, czy to w stronę optymizmu, 
czy też pesymizmu dziejowego: świadome horyzontu nadziei.

Pojęcie „dialektyki granic” w odniesieniu do Wschodu i Zachodu Europy 
zostało stematyzowane już w ważnym artykule Wojtyły z okresu przedpapie-
skiego, opublikowanym najpierw w języku włoskim28. Jego wzmocnione echa 
znajdują się w licznych papieskich wypowiedziach, wygłaszanych w sym-

26  Zob. V.  H a v e l, „Siła bezsilnych” i inne eseje, tłum. A. Jagodziński, Agora, Warsza-
wa 2011. 

27  J a n  P a w e ł II, Powołanie ludzkie i chrześcijańskie narodów kontynentu europejskiego 
(Santiago de Compostela, 9 XI 1982), w: Jan Paweł II. Nauczanie papieskie, t. 5 (1982), cz. 2, 
red. E. Weron, A. Jaroch, Pallottinum, Poznań 1996, s. 773.

28  Por. K.  W o j t y ł a, Gdzie znajduje się granica Europy?, tłum. J. Merecki,  „Ethos. Kwar-
talnik Instytutu Jana Pawła II KUL” 7(1994) nr 4(28), s. 31n. Zob. też: t e n ż e, La frontiera per 
l’Europa: dove?, „Vita e pensiero” 61(1978) nr 4-6, s. 160-168.  

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



211

bolicznych miejscach Europy, takich jak Gniezno, Santiago de Compostela, 
Wiedeń, Reims, Berlin, Wilno, Kijów i oczywiście Rzym. Należy zauważyć, 
że odniesienia do granic Europy pojawiały się zazwyczaj w trakcie papieskich 
pielgrzymek, a część z nich wiązała się z uroczystą komemoracją chrztu naro-
dów europejskich. Pielgrzymka do Polski w roku 1979 – pierwsza pielgrzymka 
Jana Pawła II do Ojczyzny i jego pierwsza pielgrzymka w Europie – stanowiła 
dopełnienie Millennium Chrztu Polski (996). Wobec zbliżającej się w roku 
1996 celebracji 1500-lecia chrztu Franków Papież stawiał już w 1980 roku 
dramatyczne pytanie: „Francjo, najstarsza córo Kościoła, czy jesteś wierna 
obietnicom twego chrztu?”29. W czasie pontyfi katu Jana Pawła przypadły tak-
że okrągłe rocznice chrztu Litwy (1387) oraz chrztu Rusi Kijowskiej (988). 
Podczas pielgrzymek do tych krajów, które mogły mieć miejsce dopiero po za-
łamaniu się komunizmu i rozpadzie Związku Radzieckiego, Papież ukazywał 
kulturową tożsamość narodów ukraińskiego i litewskiego jako dziedzictwo 
ich chrystianizacji. Dialektyka tego dziedzictwa polega na tym, że łączy się 
ono z wolnością, pozwalającą narodom określać ich kulturową tożsamość oraz 
bronić jej przed zagrożeniami bądź zagubieniem.

Europa kształtowała się wraz z chrystianizacją ludów, które dzięki niej 
w średniowieczu stawały się narodami. Stwierdzenie to nie daje jednak pod-
staw do nacjonalistycznej interpretacji dziejów Europy, uzasadniającej narodo-
wy ekskluzywizm. Dzięki chrześcijaństwu stawała się ona bowiem wspólnotą 
narodów zjednoczonych tymi samymi ideałami religijnymi i etycznymi, in-
spirującymi naukę, politykę i życie codzienne. Średniowieczna Christianitas 
jednoczyła narody, które zdołały już w pewnym stopniu inkulturować chrze-
ścijaństwo w swe wcześniejsze tradycje, ponieważ nauczyły się integrować 
pierwiastki kultury greckiej, romańskiej, celtyckiej, anglosaskiej, germańskiej, 
słowiańskiej czy bałtyckiej z chrześcijaństwem.  

Jan Paweł II podkreślał osiągnięcia średniowiecznej ewangelizacji, w wy-
niku której kształtowała się kultura europejska: „Ewangelizacja Europy zda-
wała się nie tylko zakończona, ale także wszechstronnie dojrzała: dojrzała nie 
tylko w dziedzinie myśli fi lozofi cznej i teologicznej, ale także w dziedzinie 
sztuki i architektury sakralnej, jak również na polu społecznej solidarności 
(związki sztuk i rzemiosł, bractwa, szpitale...)”30. Do swojej pełnej uznania 
oceny wpływu chrześcijaństwa na genezę Europy w wiekach średnich Papież 
dodawał, że ta próba tworzenia jedności Europy okazała się nietrwała, poja-

29  J a n  P a w e ł II, Historia zbawienia rozpoczyna się od każdego człowieka (Homilia podczas 
Mszy św. na lotnisku Le Bourget, 1 VI 1980), w: Jan Paweł II. Nauczanie papieskie, t. 3 (1980), 
cz. 1, red. E. Weron, A. Jaroch, Pallottinum, Poznań–Warszawa 1985, s. 704.

30  T e n ż e, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci, Wydawnictwo Znak, Kra-
ków 2005, s. 100. 

Wielość podłożem jedności



212

wiły się bowiem w niej rysy oraz podziały: schizma wschodnia z roku 1054 
i reformacja w 1517.

Trzeba ponadto – na prawach komentarza do papieskiej refl eksji – uzupeł-
nić ją, dodając, że ograniczeniem chrześcijańskiego uniwersalizmu ze strony 
średniowiecznej Christianitas był stosunek do Żydów i heretyków, którym 
odmawiano pełnego uczestnictwa we wspólnocie kulturowej i politycznej. 
Podobnie należy wskazywać na etyczną niespójność feudalizmu jako modelu 
relacji społecznych z chrześcijańskimi ideałami braterstwa. Ułomności Chri-
stianitas nie powinny jednak przesłaniać faktu, że za sprawą chrześcijaństwa 
formujące się w średniowieczu narody europejskie otrzymywały uniwersalne 
kryteria respektu dla godności osoby, które już w późnym średniowieczu stały 
się impulsem do dążeń reformatorskich, a z prawdziwym impetem zaczęły się 
przejawiać w czasach nowożytnych. To, na co zwracał uwagę Jan Paweł II,
to fakt, że „Europa żyła jednością wartości fundamentalnych w wielości kultur 
narodowych”31. Fakt ten tłumaczy również, dlaczego pod względem tak histo-
rycznym, jak i aksjologicznym poprawne jest twierdzenie, że granice Europy 
pokrywają się z granicami jej chrystianizacji.

Ewangelizacja w epoce średniowiecza poszerzała granice Europy, ponie-
waż za jej sprawą do wspólnoty ludów chrześcijańskich wchodziły nowe ludy, 
pozostające wcześniej poza granicami Cesarstwa Rzymskiego. Chrześcijań-
stwo wraz z Ewangelią przynosiło im humanistyczne treści dorobku świata 
antycznego na polu fi lozofi i, prawa oraz instytucji publicznych. Synteza fi -
lozofi i greckiej, prawa rzymskiego i religii chrześcijańskiej, wywodzącej się 
z judaizmu, dokonywała się już w epoce starożytności chrześcijańskiej, ale 
wraz z nową chrystianizacją w wiekach średnich wpłynęła na kulturę nowej 
wówczas średniowiecznej Europy i określiła jej tożsamość oraz pobudziła 
żywotność i płodność. Za sprawą syntezy pierwiastków chrześcijańskich i ele-
mentów kultury grecko-rzymskiej Europa odnajdywała właściwy sobie para-
dygmat dziejowy, opowiadając się za kontynuacją dorobku wcześniejszych 
epok w dążeniu do jedności na podłożu różnorodnych tradycji. W ten sposób 
niejako „metawartościami” kultury europejskiej, osadzonej na chrześcijań-
stwie, stały się dbałość o ciągłość i dążenie do jedności w różnorodności.

Papież patrzył niejako z lotu ptaka na długi proces stawania się Euro-
py Europą za sprawą chrystianizacji – proces rozciągający się na pierwsze 
jej tysiąclecie, a w pewnych przypadkach trwający aż do połowy tysiąclecia 
drugiego. Dostrzegał dialektykę tego procesu: jednoczenie się i oddalanie. 
Jak można sądzić, szczególną rolę w spotkaniu tradycji chrześcijaństwa za-
chodniego z chrześcijaństwem wschodnim przypisywał doświadczeniu dzie-
jowemu, jakim była Rzeczpospolita Obojga Narodów, będąca owocem unii 

31  Tamże, s. 97.

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



213

lubelskiej z roku 1569. Umieszczał je w samym centrum dziejów polskich 
i odnajdywał w nim klucz do rozumienia dramatu duchowej jedności Euro-
py. W dziedzictwie unii lubelskiej widział „wielki dziejowy proces spotkania 
pomiędzy Zachodem i Wschodem. Wzajemnego przyciągania i odpychania. 
Odpychania – ale i przyciągania”32. Dużą część swego pontyfi katu poświę-
cił dążeniom do pełniejszego zbliżenia się obydwu tradycji, aby mogły one 
jeszcze solidniej i owocniej wyrażać jedność Europy, świadomej wielości 
swych chrześcijańskich korzeni. Jednocząca się Europa potrzebuje jedności 
ekumenicznej Kościoła oddychającego „dwoma płucami”33. Wyjaśnia: „Jest 
to oczywiście przenośnia, ale przenośnia wiele mówiąca. Tak, jak zdrowy 
organizm potrzebuje dwóch płuc, aby prawidłowo oddychać, tak też i Kościół, 
jako organizm duchowy, potrzebuje tych dwóch tradycji, ażeby mógł coraz 
pełniej czerpać z bogactwa Objawienia”34.

Sekularyzację nowożytnej Europy za sprawą idei oświeceniowych Jan Pa-
weł II uznaje za dramat naszego kontynentu. Bliskie są mu krytyczne i w grun-
cie rzeczy pesymistyczne poglądy Henri de Lubaka, z którym zaprzyjaźnił 
się w czasie soboru. Mimo, że echo książki o dramacie ateizmu laickiego35 
wybrzmiewa donośnie we własnych przemyśleniach Papieża Polaka, jego po-
glądy na oświecenie obejmują, oprócz uwag krytycznych, również uznanie dla 
epoki oświecenia. Stanowisko Jana Pawła II uwzględnia bowiem jej ambiwa-
lencję: z jednej strony trzeba mówić, że dokonywała się wówczas destrukcja 
chrześcijańskiej Europy, a z drugiej pamiętać o owocach dobra, które pojawiły 
się na glebie oświecenia36. 

Oświecenie faktycznie wniosło ferment intelektualny i spowodowało po-
ważne rozbicie rozumienia genealogii Europy. Zakwestionowało, zwłaszcza 
w swym francuskim nurcie, znaczenie chrześcijaństwa dla rozwoju europej-
skiego humanizmu. Spór z oświeceniem, który Karol Wojtyła prowadził jako 
fi lozof i teolog, a potem w imieniu Kościoła katolickiego jako papież Jan 
Paweł II, jest sporem o człowieka. Nie była to debata polityczna, lecz na 
wskroś antropologiczna, której znaczenie po dwóch dekadach od śmierci Pa-
pieża nie słabnie, lecz przeciwnie, w nowych okolicznościach kulturowych 
i politycznych, znamionujących lata dwudzieste dwudziestego pierwszego 

32  J a n  P a w e ł II, Jakie są perspektywy tego pokolenia? (Przemówienie w auli Katolic-
kiego Uniwersytetu Lubelskiego, Lublin, 9 VI 1987), „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 8(1987) 
nr 5(90), s. 12.

33  T e n ż e, Pamięć i tożsamość, s. 97.
34  Tamże.
35  Zob. H.  d e  L u b a c, Dramat humanizmu ateistycznego, tłum. A. Ziernicki, Wydawnictwo 

WAM, Kraków 2004.
36  Por. J a n  P a w e ł II, Pamięć i tożsamość, s. 111n.

Wielość podłożem jedności



214

stulecia odsłania swą aktualność. Należy ją uznać za jądro humanistycznego 
dziedzictwa Jana Pawła II, jakie pozostawił on Europie.

Z troską i niepokojem przyjmował Jan Paweł II prace na nowym traktatem 
Unii Europejskiej, jaki przygotowywano w roku 2003 w związku z planowa-
nym rozszerzeniem Wspólnoty o nowe kraje członkowskie – wśród kandyda-
tów była również Polska. Projekt rozszerzenia Unii Europejskiej spotykał się 
wręcz z entuzjazmem Papieża, natomiast jego niezgodę budziła laicystyczna 
ideologia forsowana przez autorów preambuły traktatu. Wśród fundamentów 
współczesnej europejskiej polityki promującej prawa człowieka, demokrację 
i praworządność wymieniano humanistyczne dziedzictwo epoki klasycznej 
oraz dorobek oświecenia i współczesności. Pominięto fakt tysiącpięćsetletniej 
obecności chrześcijaństwa w Europie i jego wpływ na jej dzieje oraz pojmowa-
nie człowieka. Jan Paweł II nie występował wówczas jako krytyk oświecenia, 
epokę konfrontacji uznawał już bowiem za zamkniętą, lecz okazał się obrońcą 
pluralizmu genealogii europejskiego humanizmu. 

Głosił, że chrześcijańskiego dziedzictwa Europy „nie wolno roztrwonić”37. 
W kolejne niedziele lata 2003 roku przekonywał w rozważaniach przed modli-
twą Anioł Pański, że odcinanie się Unii Europejskiej od jej chrześcijańskich 
korzeni stanowi autodestrukcję europejskiej tożsamości. Zagubienie wymia-
ru religijnego w preambule europejskiej konstytucji zadekretuje ofi cjalnym 
aktem sekularyzację jako rzekomo ostateczny i pełny wyraz europejskości. 
Pozostawianie rażącej luki w pamięci Europejczyków o ich chrześcijańskim 
dziedzictwie kulturowym Papież wiązał z zanikiem nadziei. „Pewnego ro-
dzaju zagubieniu pamięci chrześcijańskiej towarzyszy swoisty lęk w obliczu 
przyszłości; życie człowieka staje się coraz mniej spójne, a zarazem szerzy się 
indywidualizm i słabnie międzyludzka solidarność. Obserwujemy jakby zanik 
nadziei, którego źródłem jest próba przyznania pierwszeństwa antropologii bez 
Boga i bez Chrystusa. Paradoksalnie zatem kolebce praw człowieka zagraża 
utrata fundamentu, podkopanego przez relatywizm i utylitaryzm”38.

W roku 2003 ogłoszona została posynodalna adhortacja apostolska Eccle-
sia in Europa39, podsumowująca obrady Synodu Biskupów na temat Europy. 
Synod z roku 1999 był już drugim synodem poświęconym Europie, poprzedni 
odbywał się w roku 1991, zaraz po epokowych przemianach zapoczątkowanych 
przez rozkład komunizmu. Dokument ten zawiera realistyczny opis kryzysu 
Europy i ukazuje poważne ryzyko zagubienia pluralizmu w obliczu kulturo-

37  T e n ż e, Chrześcijaństwo a Europa (Rozważanie przed modlitwą Anioł Pański, Watykan, 
20 VII 2003), „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 24(2003) nr 10(257), s. 54.

38  T e n ż e, Trzeba powrócić do Chrystusa (Rozważanie przed modlitwą Anioł Pański, Waty-
kan, 13 VII 2003), „L’Osservatore Romano” wyd. pol. 24(2003) nr 10(257), s. 53n.

39  Zob.  J a n  P a w e ł II, Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa, w: Adhortacje apostolskie 
Ojca Świętego Jana Pałwa II, Wydawnictwo Znak, Kraków 2006, t. 2, s. 627-726.

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



215

wej i politycznej presji laickości. Europa zdaje się znajdować na rozdrożu. 
George Weigel trafnie zauważa, że papieska krytyka agresywnej laickości 
wychodzi poza aspekty polemiczne, a u jej podstaw leży pogłębienie znaczenia 
katolickiej nauki społecznej wobec kryzysu współczesności. „Tym samym 
dokument ten stanowi dla Kościoła na całym świecie ostatni dar Jana Pawła II 
w zakresie jego charakterystycznej interpretacji kulturowych, społecznych, go-
spodarczych i politycznych znaków czasu w rozwiniętym świecie”40. Papieski 
biograf ponadto uwyraźnia element nadziei wpisanej w surową krytykę. „Za-
kończenie adhortacji apostolskiej Ecclesia in Europa było w charakterystycz-
ny dla Papieża sposób przesiąknięte nadzieją – ale było też ostre, a nawet było 
ostrzeżeniem. [...] Decydując się uwydatnić w adhortacji Ecclesia in Europa 
Księgę Apokalipsy, Jan Paweł II dawał do zrozumienia, że Stary Kontynent 
nie ma pewnej przyszłości. Europa musi zdecydować, że chce mieć przy-
szłość. To znaczy, że będzie musiała zdecydować się mieć dzieci. To znaczy, 
że będzie musiała zdecydować się na mocniejszą podstawę zaangażowania na 
rzecz praw człowieka niż pragmatyzm czy utylitaryzm. A przede wszystkim 
to znaczy, że kontynent ten powinien odzyskać duchową i moralną spuści-
znę swojego biblijnego i chrześcijańskiego dziedzictwa, będącą zasadniczym 
i podstawowym elementem europejskości”41. Przestroga i nadzieja to cechy 
stylu prorockiego wobec nadchodzących katastrof. Prorokiem ginącej Europy 
był św. Jan Paweł II. Czy ostatnim?

„Słowo «Europa» – napisał Papież – winno oznaczać «otwartość». Do-
maga się tego sama jej historia, pomimo przeciwnych doświadczeń i znaków, 
których nie brakowało”42. Ten punkt adhortacji odnosi się bezpośrednio do 
otwartości i gościnności dla przybyszów spoza Europy, którzy w niej szukają 
lepszego miejsca do życia. Jak doniosły jest to aspekt myślenia o Europie, 
pokazały lata po śmierci Jana Pawła II. Otwartość, którą uznawał on za konsty-
tutywną cechę europejskości, odnosi się w równej mierze do relacji wewnątrz 
Europy; obejmuje ona konieczne wzajemne uznanie obecności w Europie ludzi 
wyznających chrześcijaństwo i inne religie oraz ludzi bezreligijnych, mających 
kulturową genealogię czy to w oświeceniu, czy w postmodernizmie.

Patrząc na zderzenie chrześcijaństwa z oświeceniem, jakiego terenem stała 
się nowożytna i współczesna Europa, Jan Paweł II zachowywał soborową 
optykę dialogu i współpracy między Kościołem a światem współczesnym. 
W Pamięci i tożsamości wyjaśniał: „Sobór, przedstawiając swoją doktrynę, ce-
lowo unikał formy polemicznej. Uznał, że lepiej będzie, jeśli zaprezentuje się 

40  G.  W e i g e l, Kres i początek. Papież Jan Paweł II – zwycięstwo wolności, ostatnie lata, 
dziedzictwo, tłum. M. Romanek, Wydawnictwo Znak, Kraków 2012, s. 362n. 

41  Tamże, s. 367.
42  J a n  P a w e ł II, Ecclesia in Europa, nr 111, s. 713. 

Wielość podłożem jedności



216

jako kolejny wyraz inkulturacji, która towarzyszyła chrześcijaństwu od czasów 
apostolskich. Idąc za jego wskazówkami, chrześcijanie mogą wychodzić na-
przeciw światu, czy raczej naprzeciw ludzkości pooświeceniowej, i nawiązać 
z nią konstruktywny dialog. Mogą także pochylać się, jak ewangeliczny Sa-
marytanin, nad człowiekiem zranionym, usiłując leczyć jego rany na początku 
XXI stulecia. A zachęta do niesienia pomocy człowiekowi jest nieporównanie 
ważniejsza od polemik i oskarżeń dotyczących na przykład oświeceniowego 
podłoża katastrof dziejowych XX wieku. Bowiem duch Ewangelii wyraża się 
przede wszystkim w postawie gotowości do niesienia bliźniemu braterskiej 
pomocy”43. Niech usprawiedliwieniem długości tego cytatu będzie przekona-
nie, że słowa Jana Pawła II z jego ostatniej książki stanowią egzemplifi kację 
udanego dialogu, mówi on bowiem w taki sposób, że język Ewangelii i język 
oświecenia nie wykluczają się, lecz przenikają i dopełniają. Wobec „człowie-
ka chorego”, ograbionego z nadziei, jedynie właściwą postawą jest troska 
Samarytanina. A to znaczy, że wobec powagi wyzwań etycznych, konieczna 
jest doktrynalna kenoza.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Adornato, Ferdinando. “Karol Wojtyła: jedyny (ostatni?) fi lozof moralista naszego 
czasu.” Translated by Alfred Wierzbicki. Ethos: Kwartalnik Instytutu Jana Pawła 
II KUL 15, nos. 3–4 (59–60) (2002): 40–53.

Böhr, Christoph, and Christian Schmitz, eds. Europa i jej antropologia polityczna: 
Człowiek jako droga historii – o fi lozofi i Karola Wojtyły. Warszawa: Konrad Ad-
enauer Stiftung, 2016.

Burgos, Juan Manuel. An Introduction to Personalism. Translated by R.T. Allen. Wa-
shington, D.C.: The Catholic University of America Press, 2018. 

Buttiglione, Rocco. Myśl Karola Wojtyły. Translated by Jarosław Merecki. Lublin: 
Instytut Jana Pawła II KUL, 2010.

Franciszek and Dominique Wolton. Otwieranie drzwi: Rozmowy o Kościele i świecie. 
Translated by Marek Chojnacki. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2017.

Fukuyama, Francis. Koniec historii. Translated by Tomasz Bieroń and Marek Wi-
chrowski. Poznań: Zysk i S-ka, 1997.

Gawroński, Jaś. Kolacja z papieżem i inne historie. Translated by Monika Woźniak. 
Kraków: Wydawnictwo Literackie, 2017.

Havel, Václav. “Siła bezsilnych” i inne eseje. Translated by Andrzej Jagodziński. 
Warszawa: Agora, 2011.

Jan Paweł II. Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa. In Adhortacje apostolskie 
Ojca Świętego Jana Pawła II. Vol. 2. Kraków: Wydawnictwo Znak, 2006.

43  T e n ż e, Pamięć i tożsamość, s. 114.

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



217

Jan Paweł II. “Chrześcijaństwo a Europa.” Angelus. Vatican, July 20, 2003. 
L’Osservatore Romano: The Polish Edition 24, no. 10 (257) (2003): 54.

Jan Paweł II, Encyklika Centesimus Annus. L’Osservatore Romano: The Polish Edi-
tion 12, no. 4 (131) (1991): 4–30.

Jan Paweł II, Encyklika Redemptor Hominis. In Jan Paweł II. Nauczanie papieskie. 
Vol. 2 (1979). Part 1. Edited by Eugeniusz Weron and Antoni Jaroch. Poznań: 
Pallottinum, 1990.

Jan Paweł II. “Historia zbawienia rozpoczyna się od każdego człowieka.” Homily dur-
ing the Holy Mass at Le Bourget Airport. June 1, 1980. In Jan Paweł II. Nauczanie 
papieskie. Vol. 3 (1980). Part 1. Edited by Eugeniusz Weron and Antoni Jaroch. 
Poznań and Warszawa: Pallottinum, 1985.

Jan Paweł II. “Jakie są perspektywy tego pokolenia?” Lublin, June 9, 1987. 
L’Osservatore Romano: The Polish Edition 8, no. 5 (90) (1987): 11–12.

Jan Paweł II. Pamięć i tożsamość: Rozmowy na przełomie tysiącleci. Kraków: Wy-
dawnictwo Znak, 2005.

Jan Paweł II. “Powołanie ludzkie i chrześcijańskie narodów kontynentu europejskie-
go.” Santiago de Compostela, November 9, 1982. In Jan Paweł II. Nauczanie 
papieskie. Vol. 5 (1982). Part 2. Edited by Eugeniusz Weron and Antoni Jaroch. 
Poznań: Pallottinum, 1996.

Jan Paweł II. “Trzeba powrócić do Chrystusa.” Angelus. Vatican, July 13, 2003. 
L’Osservatore Romano: The Polish Edition 24, no. 10(257) (2003): 53–54.

Jan Paweł II. “Tylko z Chrystusem można zbudować nowy dom dla Europy.” Homily 
on the 1000th year anniversary of the death of St. Adalbert. Gniezno, June 3, 1997. 
L’Osservatore Romano: The Polish Edition 18, no. 7 (194) (1997): 27–29.

Kant, Immanuel. Uzasadnienie metafi zyki moralności. Translated by Mścisław War-
tenberg. Warszawa: PWN, 1984.

de Lubac, Henri. Dramat humanizmu ateistycznego. Translated by Arkadiusz Ziernic-
ki. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2004.

Reale, Giovanni. Karol Wojtyła: Pielgrzym Absolutu. Translated by Małgorzata Gajda. 
Warszawa: Centrum Myśli Jana Pawła II, 2008.

Stempin, Arkadiusz. Angela Merkel: Cesarzowa Europy. Warszawa: Wydawnictwo 
Agora, 2021.

Weigel, George. Kres i początek: Papież Jan Paweł II – zwycięstwo wolności, ostatnie 
lata, dziedzictwo. Translated by Michał Romanek. Kraków: Wydawnictwo Znak, 
2012. 

Wierzbicki, Alfred M. Osoba i moralność: Personalizm w etyce Karola Wojtyły i Ta-
deusza Stycznia. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2021.

Wojtyła, Karol. “La frontiera per l’Europa: dove?” Vita e pensiero 61, nos. 4–6 (1978): 
160–68.

Wojtyła, Karol. “Gdzie znajduje się granica Europy?” Translated by Jarosław Merecki. 
Ethos: Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 7, no. 4 (28) (1994): 27–34.

Wojtyła, Karol. “Rodzicielstwo a ‘communio personarum.’” Ateneum Kapłańskie 67, 
no. 1 (84) (1975): 17–31.

Wielość podłożem jedności



218

Wojtyła, Karol. “Rodzina jako ‘communio personarum’. Próba interpretacji teologicz-
nej.” Ateneum Kapłańskie 66, no. 3 (83) (1974): 347–61.

Wojtyła, Karol. Metafi sica della persona: Tutte le opere fi losofi che e saggi integrativi. 
Milano: Bompiani, 2003.

Wojtyła, Karol. “Osoba i czyn.” In Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne studia antropo-
logiczne. Lublin: Wydawnictwo Towarzystwa Naukowego KUL, 2000.

Wojtyła, Karol. “Problem konstytuowania się kultury poprzez ludzką praxis.” Roczniki 
Filozofi czne 27, no. 1 (1979): 9–20.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Ks. Alfred M. WIERZBICKI – Wielość podłożem jedności. Wokół Jana Pawła II wizji 
Europy

DOI 10.12887/38-2025-3-151-12

Jana Pawła II myślenie o idei Europy stanowi ważny wymiar dziedzictwa jego 
pontyfi katu. Uważał on, że granice Europy pokrywają się z granicami chrystia-
nizacji, i jednocześnie podkreślał, że granice te mają swą dialektykę, związaną 
z różnorodnością elementów kulturowych stanowiących podłoże europejskiej 
jedności. Europejskość wiąże się z respektem dla godności osoby jako funda-
mentu praw człowieka oraz z kultywowaniem solidarności międzyludzkiej. 
Personalistyczna fi lozofi a Karola Wojtyły rzuca światło również na rozumienie 
kluczowych wartości europejskich w nauczaniu Papieża z Polski. W pierwszej 
części artykułu autor próbuje osadzić znaczenie papieskiego nauczania na temat 
kluczowych wartości europejskich w kontekście dwudziestu lat, które upłynęły 
od śmierci Jana Pawła II. Odczytuje te dwie dekady jako czas wyzwań dla 
kultury praw człowieka i praktyki solidarności. Jest to zarys analizy polito-
logicznej w paradygmacie antropologii politycznej, uwzględniającej kryzys 
uchodźczy, pandemię oraz wojnę w Ukrainie. Druga część eseju skupia się na 
prezentacji źródeł, czyli kulturowej genealogii wartości europejskich, o której 
stanowiły Biblia, fi lozofi a grecka, prawo rzymskie i oświecenie. Jan Paweł II 
popierał procesy zjednoczeniowe na kontynencie europejskim, podkreślając, że 
alternatywą zjednoczenia są podziały i konfl ikty. Uważał, że jedność nie może 
dotyczyć wyłącznie płaszczyzny politycznej i ekonomicznej, ponieważ Euro-
pa powstawała jako wspólnota ducha. Krytycznie oceniał próbę historycznej 
amnezji w laickiej interpretacji genealogii wartości europejskich, wymazującej 
z pamięci wkład chrześcijaństwa. 

Słowa kluczowe: Europa, wartości, godność osoby, solidarność, antropologia 
polityki, genealogie wartości europejskich

Kontakt: Katedra Etyki, Instytut Filozofi i, Wydział Filozofi i i Socjologii, 
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej, pl. Marii Curie-Skłodowskiej 4, 
20-031 Lublin

Ks. Alfred M. WIERZBICKI



219

E-mail: alfred.wierzbicki@mail.umcs.pl
https://www.umcs.pl/pl/addres-book-employee,22043,pl.html
ORCID 0000-0002-9661-0828

Fr. Alfred M. WIERZBICKI, Plurality Is the Ground for Unity: Around John Paul II’s 
Vision of Europe

DOI 10.12887/38-2025-3-151-12

The way John Paul II conceived of the idea of Europe is a signifi cant aspect 
of the legacy of his pontifi cate. He believed that the borders of Europe were 
coextensive with the borders of the Christian territory, and he emphasized that 
the dialectic of those borders had been triggered by the diversity of the cul-
tural elements providing the ground for European unity. The European identity 
necessarily involves, on the one hand, respect for the dignity of the human 
person, which is the foundation of the human rights, and, on the other, cultivat-
ing solidarity of all human beings. Karol Wojtyła’s personalistic philosophy 
sheds light on the nature of the core European values he later promoted in 
his teaching as Pope John Paul II. In the opening part of the essay, the author 
juxtaposes John Paul II’s teaching on the core European values with the real-
ity of the two-decade period since the passing of the Pope and interprets it as 
a time of challenge for both the culture of human rights and human solidarity. 
The analysis, conducted from the vantage point of political philosophy within 
the paradigm of political anthropology, addresses issues such as the refugee 
crisis, the COVID-19 pandemic, and the war in Ukraine. The successive parts 
of the essay outline the cultural genealogy of the European values and its pri-
mary sources: the Bible, Greek philosophy, and Roman law, as well as the 
Enlightenment’s contribution. John Paul II supported unifi cation processes on 
the European continent, emphasizing that the alternative to unity is divisions 
and confl icts. Since Europe had originated as a community of spirit, he believed 
that the unity of our continent could not be conceived merely on the political 
and economic planes. He was critical of the attempts at promoting historical 
amnesia characteristic of the secular interpretation of the genealogy of the 
European values which excluded Christianity’s contribution.

Keywords: Europe, values, dignity of the person, solidarity, anthropology of 
politics, genealogies of European values

Contact: Department of Ethics, Institute of Philosophy, Faculty of Philoso-
phy and Sociology, Maria Curie-Skłodowska University, pl. Marii Curie-
Skłodowskiej 4, 20-031 Lublin, Poland
E-mail: alfred.wierzbicki@mail.umcs.pl
https://www.umcs.pl/pl/addres-book-employee,22043,pl.html
ORCID 0000-0002-9661-0828

Wielość podłożem jedności



220

Furio PESCI*

BŁĘDY WSPÓŁCZESNOŚCI A NOWA PAIDEIA
Refl eksje wokół myśli Mortimera J. Adlera

Rozwój człowieka może dokonywać się efektywnie dzięki nowej propozycji paidei 
w ramach wszechstronnego systemu edukacji. System ten cechuje zrównoważone 
podejście do wzrostu intelektualnego i moralnego, a program nauczania łączy 
zdobywanie wiedzy, rozwój kompetencji oraz ćwiczenie się w myśleniu krytycz-
no-dialogicznym. Zgodnie z najczystszą tradycją humanistyczną, współcześni 
reprezentanci koncepcji paidei uznają również za ważne całościowe ujęcie bytu 
ludzkiego, w którym wymiar fi zyczny nie zostaje oderwany od duchowego, a emo-
cje poddawane są edukacji w niemniejszym stopniu niż rozum.

UWSPÓŁCZEŚNIENIE 
FILOZOFII ARYSTOTELESOWSKO-TOMISTYCZNEJ

Mortimer J. Adler jest dzisiaj znany z licznych koncepcji, które przyczy-
niły się do rozwoju współczesnej fi lozofi i i pedagogiki. Znajduje się wśród 
nich stanowisko, które zarówno on sam, jak i wielu interpretatorów określiło 
jako artystotelesowsko-tomistyczne. Sformułował je w latach pontyfi katu Jana 
Pawła II, z którego myślą fi lozofi czną można – chociaż nie ma między tymi 
koncepcjami bezpośredniego związku – zasadnie je zestawiać, ze względu na 
liczne podobieństwa i zbieżności.

Jeden z najbardziej specyfi cznych rysów koncepcji Adlera stanowi praw-
dopodobnie jego obrona wielkich dzieł należących do tradycji zachodniej. 
Lektura tych ważnych książek z zakresu fi lozofi i, nauki, literatury i historii 
powinna, jego zdaniem, stanowić podstawę procesu umożliwiającego uczest-
nictwo w kulturze, ich znajomość jest bowiem kluczowa dla pełnego wykształ-
cenia, a przede wszystkim dla zrozumienia myśli i kultury Zachodu.

Adler uzyskał popularność w Stanach Zjednoczonych Ameryki dzięki 
wielokrotnie wznawianej książce How to Read a Book1; w roku 1972 autor 
wprowadził w niej głębokie zmiany i to nowe wydanie do dzisiaj obecne jest na 

* Prof. Furio Pesci – Dipartimento di Psicologia dei Processi di Sviluppo e Socializzazione, 
Sapienza Università di Roma, e-mail: furio.pesci@uniroma1.it.

1  Zob. M.J. A d l e r, How to Read a Book: The Classic Guide to Intelligent Reading, Simon and 
Schuster, New York 1940.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 220-235

DOI 10.12887/38-2025-3-151-13



221

rynku2. Książka ta podejmuje już zasadnicze wątki fi lozofi czne i pedagogiczne 
obecne w późniejszych dziełach Adlera.

Nieco później Adler ogłasza The Philosophy of Aristotle3, gdzie omawiając 
tę fi lozofi ę, określa własne stanowisko teoretyczne – przez ponad pół wieku 
będzie on jednym z głównych przedstawicieli odnowionej fi lozofi i arystotele-
sowskiej w Ameryce Północnej.

W tym samym czasie ukazują się dwa tomy The Great Ideas: A Synopticon 
of Great Books of the Western World4, obszerna praca przeglądowa zamierzo-
na jako wprowadzenie do monumentalnej antologii, którą Adler redagował 
wraz z Robertem M. Hutchinsem. Na płaszczyźnie heurystycznej, jak sugeruje 
tytuł, zawierający termin o greckim pochodzeniu, Adler pragnie sporządzić 
szczegółowy i pełny wykaz kluczowych pojęć zawartych w antologii, mający 
ułatwić poszukiwanie i badanie ważnych idei, które znalazły swój wyraz w po-
zostałych pięćdziesięciu tomach wchodzących w skład serii już w pierwszym 
jej wydaniu. Adler był przez dziesięciolecia jednym z głównych inspiratorów 
publikacji wielkich dzieł fi lozofi cznych i literackich pod redakcją wydawców 
Encyclopaedia Brittanica, a do jej piętnastego wydania także redaktorem sa-
mej encyklopedii. To zaangażowanie edytorskie w sposób emblematyczny 
ilustruje dwa główne kierunki rozwoju twórczości Adlera, który był zarazem 
fi lozofem i skutecznym popularyzatorem wiedzy, zawsze wrażliwym na pro-
blemy współczesnej mu edukacji.

Następne dzieła stanowią – na płaszczyźnie fi lozofi cznej – pogłębienie 
jego wielkiego przedsięwzięcia wydawniczego, służącego jako inspiracja, tło 
i podstawa jego myśli spekulatywnej. Główny temat tej myśli może zostać 
wyodrębniony w kontekście jego nieustannej, krytycznej konfrontacji z wiel-
kimi ideami współczesności, przede wszystkim z ideą wolności, kluczową 
dla nowoczesnej i ponowoczesnej mentalności zachodniej5. Polityczne „po-
wołanie” fi lozofi i Adlera, a zwłaszcza jego przekonanie, że edukacja stanowi 
nieodzowne narzędzie życia w demokracji, można znaleźć również w jego 
tekście na temat „zdrowego rozsądku polityki”6. Z drugiej strony, jego hu-
manistyczne dociekania dotyczące natury człowieka7 oraz najważniejszych 

2  Zob. t e n ż e, How to Read a Book: The Classic Guide to Intelligent Reading, Simon and 
Schuster, New York 1972.

3  Zob. t e n ż e, The Philosophy of Aristotle, Modern Library, New York 1952.
4  Zob. t e n ż e, The Great Ideas: A Synopticon of Great Books of the Western World, t. 1-2, 

Encyclopaedia Britannica, Chicago 1952.
5  Zob. t e n ż e, The Idea of Freedom, Doubleday, New York 1958.
6  Zob. t e n ż e, The Common Sense of Politics: An Introduction to the Nature and Development 

of Political Theory, Free Press, New York 1965.
7  Zob. t e n ż e, The Difference of Man and the Difference it Makes, Fordham University Press, 

New York 1967.

Błędy współczesności a nowa paideia



222

współczesnych błędów fi lozofi cznych w tym zakresie mają również charakter 
w szerokim sensie polityczny.

W latach siedemdziesiątych Adler, który stal się już jednym z dobrze sły-
szalnych głosów kultury Stanów Zjednoczonych, angażuje się w pogłębianie 
i dalsze rozwijanie swej myśli, opracowując estetykę, w której centrum znaj-
duje się – na sposób arystotelesowski – relacja między sztuką a mądrością 
praktyczną. Jest to również dziesięciolecie, w którym ukazuje się jego słynne 
wprowadzenie do Arystotelesa, w którym – jak głosi tytuł – przedstawia jego 
fi lozofi ę jako fi lozofi ę „dla wszystkich”8. Słowem, Adler podążał za „demo-
kratycznym” marzeniem uczynienia Amerykanów „fi lozofami” myślącymi 
w duchu Arystotelesa, którego koncepcję uważał za stanowisko fi lozofi czne 
najbardziej pomocne w życiu w tak skomplikowanym społeczeństwie.

Realizacja tego szeroko zakrojonego projektu przewidziana była na następ-
ne dziesięciolecie i zaowocowała wykładem „aktualnej” etyki, analizą wpływu 
czasu na życie moralne oraz implikacji moralnych sposobu, w jaki człowiek 
współczesny wykorzystuje czas swojego życia9. Powstała wówczas również 
fi lozofi a religii dla społeczeństwa zsekularyzowanego, ujmowana z perspek-
tywy wiary otwartej – uwspółcześniona teologia naturalna10.

Wynikiem takiego poszerzenia perspektywy stał się powrót do głównych 
idei wyrażanych już w projekcie „wielkich książek”: prawdy, dobra, piękna, 
wolności, równości i sprawiedliwości, stanowiących fundament klasycznej 
myśli fi lozofi cznej11. Na tym fundamencie fi lozof może skonstruować nowy 
przewodnik ku dobremu życiu i pomyślności12, przewodnik, w którym wy-
rażona zostanie propozycja zbadania, jak klasyczne idee fi lozofi czne mogą 
prowadzić człowieka w czasach wielkiej różnorodności. W ten sposób Adler 
podejmuje krytykę myśli i mentalności współczesnej, identyfi kując dziesięć 
błędów fi lozofi cznych13 – odnotowanych również w niniejszym artykule – 
i próbując naszkicować fi lozofi ę, która byłaby w stanie znaleźć remedium na 
owe błędy. Jest już wówczas w zaawansowanym wieku, niemal u kresu życia, 
gdy ewolucja jego wiary religijnej doprowadza go na próg nawrócenia na 
katolicyzm. Do chrześcijaństwa zbliżał się stopniowo, najpierw przyjmując 
wyznanie ewangelickie swojej żony, aby później, właśnie w ostatnich latach 

8  Zob. t e n ż e, Aristotle for Everybody: Diffi cult Thought Made Easy, Macmillan, New 
York 1978.

9  Zob. t e n ż e, The Time of Our Lives: The Ethics of Time, Macmillan, New York 1980.
10  Zob. t e n ż e, How to Think about God: A Guide for the Twentieth-Century Pagan, Macmil-

lan, New York 1980.
11  Zob. t e n ż e, Six Great Ideas, Macmillan, New York 1981.
12  Zob. t e n ż e, A Guide to the Good Life: A Philosophy of Human Flourishing, Macmillan, 

New York 1985.
13  Zob. t e n ż e, Dziesięć błędów fi lozofi cznych, tłum. J. Marzęcki, Wydawnictwo Medium, 

Warszaawa 1995; zob. też: t e n ż e, Ten Philosophical Mistakes, Macmillan, New York 1985.

Furio PESCI



223

życia, przejść na katolicyzm, do którego sympatię od pewnego czasu dekla-
rował. W rozwoju tym rolę pośrednika odegrała perspektywa scholastyczna, 
do której odnowienia w Stanach Zjednoczonych przyczyniło się również jego 
dzieło fi lozofi czne. Godny uwagi rezultat tego ostatniego etapu jego długiej 
działalności intelektualnej stanowi z jednej strony refl eksja nad chrześcijański-
mi korzeniami myśli zachodniej, z drugiej – powrót do aktywności populary-
zatorskiej poprzez opracowanie słownika fi lozofi cznego14, będącego być może 
jego ostatnim szeroko zakrojonym dziełem, które łączy dociekania fi lozofi czne 
z ich popularyzacją w kulturze.

FILOZOFICZNE BŁĘDY WSPÓŁCZESNOŚCI

W złożonym stanowisku fi lozofi cznym Adlera znajdujemy również kry-
tyczne podejście do niektórych podstawowych aspektów współczesności, któ-
re uważał on za warte pogłębionych badań, ważnych błędów fi lozofi cznych, 
które są jego zdaniem szkodliwe dla realizacji właściwych celów ludzkiego 
życia: od pojmowania prawdy w sensie poznawczym po szczęście.

Adler wymienia dziesięć takich błędów, lecz przyznaje, że liczba ta została 
wybrana dla celów ich dobrej prezentacji – jest to liczba w pewien sposób em-
blematyczna, „okrągła”, umożliwiająca omówienie wielu różnorodnych idei. 
W przypadku niektórych opisanych przez amerykańskiego fi lozofi a błędów 
można by wprowadzić dalsze rozróżnienia i podziały, inne można by uznać 
za tożsame lub połączyć.

Podstawą Adlera krytyki współczesności jest powrót do zachodniej trady-
cji fi lozofi cznej, w dużej części opartej na wierze chrześcijańskiej i fi lozofi i 
klasycznej, która przez stulecia nieustannie starała się odpowiedzieć – w ra-
mach metafi zyki i etyki – na wielkie pytania stawiane przez człowieka: o byt 
i życie oraz jego sens.

Historię kultury zachodniej można, zdaniem Adlera, scharakteryzować za 
pomocą zespołu podstawowych idei, które ujmowały strukturę rzeczywisto-
ści, proponowały wizję świata i kształtowały sposób myślenia społeczeństw 
europejskich przez dwa tysiąclecia, a w czasach nowożytnych, wraz z „posze-
rzeniem się” świata, odkryciem i zasiedleniem nowych kontynentów, zostały 
przeniesione również do obu Ameryk, a także do wszystkich krajów, do któ-
rych kulturze zachodniej i chrześcijaństwu udało się dotrzeć i przeniknąć do 
społeczności lokalnych. 

W procesie tym spotykamy liczne sprzeczności, rozwój kultury dokonuje 
się bowiem poprzez uzyskiwanie przewagi przez jedne idee i grupy, które 

14  Zob. t e n ż e, Philosophical Dictionary, Macmillan, New York 1995.

Błędy współczesności a nowa paideia



224

je wyznają, kosztem marginalizacji innych grup, wyznawców innych, czę-
sto przeciwstawnych wizji i idei. Stanowiło to o dramacie chrześcijaństwa 
w krajach kolonialnych, w których religia ta została utożsamiona z kulturą 
i ideologią zdobywców.

Historyczny początek tej wizji świata nie jest jednak związany z tymi zjawi-
skami socjologicznymi i politycznymi ani przez nie uwarunkowany. Niezależ-
nie od tych przygodnych okoliczności, ze względu na ogromną trwałość owych 
idei, warto wydobyć strukturę myśli, na której się one opierają i uwzględnić ją 
w rekonstrukcji wizji świata w ujęciu chrześcijańskim i zachodnim.

Adler podjął ryzykowną próbę takiej rekonstrukcji, przedstawiając swoją 
dyskusyjną propozycję sprowadzenia zasadniczej struktury tej wizji świata do 
stu podstawowych idei. Była to próba, która spotkała się z licznymi głosami 
krytycznymi, niekiedy uzasadnionymi. Jednakże ze względu na jasność, z jaką 
powala mówić o sensie życia, koncepcja ta godna jest ponownego rozważenia 
dzisiaj w perspektywie pedagogicznej.

W istocie Zachód, a zwłaszcza idee, jakie wniosło chrześcijaństwo do kul-
tury zachodniej, skupił cały swój spekulatywny wysiłek na świadomości, że 
życie ma sens. Tym, co cała myśl zachodnia nieustannie przez stulecia starała 
się przekazywać z pokolenia na pokolenie, z jednej społeczności do drugiej 
(próbując również otwierać się na inne kultury) jest świadomość sensu życia, 
sensu głębokiego, którego nic nie może podważyć i który ze względu na swoją 
doniosłość nabiera charakteru świętości.

Z tego względu pierwszą rozważaną ideą w swego rodzaju katalogu, który 
Adler – w kontekście dydaktycznym – opracowywał przez prawie pół wieku, 
jest idea Boga. Chrześcijaństwo zachodnie to religia, która wywołała najwięk-
szą zmianę w nastawieniach religijnych ludzkości. Przejście od politeistycz-
nego pogaństwa do monoteizmu było momentem przełomowym w dziejach 
religii, a w aspekcie historycznym na kontynencie europejskim związane jest 
z pojawieniem się wiary chrześcijańskiej.

Idea Boga to idea bytu doskonałego, który – właśnie jako doskonały – 
jest jedyny; istnienie drugiego bytu równie doskonałego byłoby wewnętrznie 
sprzeczne. Cechy antropomorfi czne czy nawet podludzkie, które charaktery-
zowały pogański Panteon, są niezgodne z doskonałością Boga. Chrześcijańska 
idea Boga oparta jest na idei doskonałości, która implikuje czystość Jego inten-
cji. Teologia chrześcijańska twierdzi paradoksalnie, że Bóg jest wszechmocny, 
lecz Jego wszechmoc nie pozwala mu czynić zła. Gdyby Bóg był zdolny do 
czynienia zła, nie byłby doskonały, a zatem nie byłby Bogiem.

Z taką ideą Boga i Jego doskonałości ściśle związana jest idea bytu, która 
wchodząc do słownika zachodniej metafi zyki, utraciła spontaniczność i bez-
pośredniość cechujące postrzeganie bytu leżące u początków fi lozofi i jako 
takiej. Postrzeganie takie, właśnie ze względu na swoją spontaniczność i bez-

Furio PESCI



225

pośredniość, jest powszechnie dostępne istotom ludzkim w ich codziennym 
doświadczeniu.

Niezależnie od wszelkich technicznych ustaleń fi lozofów, bytem jest 
wszystko, co jest, co istnieje, co obdarzone jest istnieniem. Na tak rozumianym 
bycie – w najszerszym sensie tego słowa – skupia się nie tylko refl eksja fi lozo-
fi czna; ta wielka idea stanowiła fundament i spoiwo całej mądrości Zachodu 
aż do czasów kryzysu nowożytności i błędów, które się wówczas pojawiły.

Pierwszy błąd – twierdzi Adler – to relatywizm, defi niowany jako prze-
konanie, że prawda jest względna i subiektywna, różna dla różnych osób 
i w różnych kulturach. Przekonując w całej swojej spuściźnie fi lozofi cznej, 
że relatywizm podważa możliwość prawdy i racjonalnego dyskursu, Adler 
stwierdza, że istnieją uniwersalne zasady i prawdy, które można odkryć (nie 
zaś skonstruować czy wynaleźć) za pomocą rozumu i krytycznych dociekań.

Drugim zasadniczym błędem myśli nowożytnej było uznanie doświad-
czenia, przeważnie ujmowanego z perspektywy empiryzmu brytyjskiego, za 
jedyne źródło poznania. W tym ujęciu jedynie doświadczenie empiryczne, 
zwłaszcza zmysłowe, dostarcza rzetelnego poznania, inne zaś jego źródła, 
takie jak rozum czy intuicja, są pomijane. Zdaniem Adlera – chociaż uznaje on 
znaczenie danych empirycznych – rozum i refl eksja intelektualna też są istotne 
dla zrozumienia prawd podstawowych, szczególnie w kluczowych obszarach 
doświadczenia egzystencjalnego człowieka, których poznanie, wyrażane w ra-
mach etyki i metafi zyki, wykracza poza zakres obserwacji empirycznej.

Z tych dwóch podstawowych błędów wypływają inne, jak negacja wartości 
absolutnych, odrzucenie wartości moralnych, które określa się dzisiaj jako 
niepodlegające negocjacji, na rzecz standardów subiektywnych i zależnych od 
kultury. Uznanie absolutności niektórych wartości podstawowych jest jednak 
konieczne dla kształtowania działania moralnego i zachowania spójności zasad 
etycznych. Relatywizm etyczny prowadzi do zamętu moralnego i nie tylko za-
graża poszukiwaniu uniwersalnych zasad stanowiącemu jeden z najwyższych 
przejawów życia umysłu, lecz także podważa możliwość osiągnięcia szczęścia 
przez człowieka, któremu nie wystarczy to, co względne i przygodne.

Jedną z najbardziej typowych dla współczesności postaw jest redukcjonizm, 
tendencja do wyjaśniania zjawisk złożonych wyłącznie przez odwoływanie się 
do ich prostszych lub bardziej podstawowych składowych, na przykład wyja-
śnianie działania człowieka za pomocą czynników czysto biologicznych bądź 
psychologicznych. Redukcjonizm nadmiernie upraszcza skomplikowane kwe-
stie, których zrozumienie wymaga uwzględnienia całego kontekstu, całości 
doświadczenia, obejmującego nie tylko to, co zmysłowe, nie tylko zjawiska, 
lecz także wymiary intelektualny, moralny i kulturowy.

Innym poważnym błędem jest lekceważenie fi lozofi i w edukacji, gdzie 
utrwaliła się tendencja do odmawiania wartości racjonalnym dociekaniom 

Błędy współczesności a nowa paideia



226

i krytycznemu myśleniu na korzyść kształcenia zawodowego lub techniczne-
go. Amerykański myśliciel był zwolennikiem (nie on jeden zresztą) kształcenia 
liberalnego, którego podstawę stanowiło nauczanie fi lozofi i. Pomijanie fi lozofi i 
utrudnia rozwój umiejętności krytycznego myślenia i rozumowania etycznego, 
a także osiągnięcie pełni wielu innych zdolności intelektualnych.

Błąd ten jest w gruncie rzeczy przyczyną fragmentacji poznania, zjawiska, 
które można zaobserwować w dobie nowoczesnej i ponowoczesnej, podziału 
wiedzy na wyspecjalizowane dyscypliny bez wystarczającego uwzględnienia 
połączeń między nimi. Fragmentacja poznania ogranicza zdolność zauważania 
i rozumienia w odpowiednio szerokim kontekście powiązań między różnymi 
dyscyplinami, co byłoby możliwe w przypadku zintegrowanego podejścia do 
nauczania, łączącego różne obszary badań w organiczną całość.

Adler trafnie uchwycił zasadniczo irracjonalistyczny wymiar myśli no-
woczesnej, który dzisiaj skutkuje połączeniem właśnie irracjonalizmu w róż-
norakich postaciach, takich jak dekonstrukcjonizm i posthumanizm czy 
transhumanizm, z postępem naukowym i technologicznym. W myśli nowo-
czesnej występuje swoisty opór wobec rozumu, odrzucenie racjonalności jako 
podstawowego narzędzia ujmowania rzeczywistości. Wszelkiego rodzaju ten-
dencje antyracjonalistyczne podkopują dzisiaj samą możliwość racjonalnych 
dociekań i krytycznego myślenia.

Nowoczesność nadała uprzywilejowaną pozycję wielu formom sceptycy-
zmu wobec możliwości dotarcia w ludzkim poznaniu do prawdy obiektywnej; 
obecne jest w niej „hiperboliczne” wątpienie w istnienie obiektywnych i po-
znawalnych prawd. Sceptycyzm taki okazuje się barierą dla poznania i mają-
cego znaczenie dla człowieka rozumienia rzeczywistości.

Również oddzielenie etyki od autentycznego poznania, tendencja do trak-
towania etyki jako kwestii odrębnej lub drugorzędnej w stosunku do szer-
szych fi lozofi cznych badań nad prawdą, jest typowym błędem nowoczesności, 
przeciwko któremu Adler kieruje tezę o etyce silnej, stanowiącej integralną 
część nowego realizmu fi lozofi cznego, w którym rozważania etyczne okazują 
się kluczowe dla poszukiwania mądrości oraz zrozumienia świata i ludzkiej 
egzystencji.

Znacząca jest w tym kontekście również postawa Adlera wobec religii i du-
chowości, postawa, która odzwierciedla jego szerszą wizję fi lozofi czną i jego 
krytykę nowoczesności. Zdaniem Adlera dociekania fi lozofi czne umożliwiają 
włączenie wierzeń religijnych w kontekst współczesnych postaw kulturowych, 
dostarczając racjonalnych analiz i głębszego ujęcia fundamentalnych pytań 
dotyczących egzystencji człowieka i jego najtrudniejszych dylematów mo-
ralnych.

Metoda sokratejska, metoda pytań i odpowiedzi pojawiających się w ra-
mach dialogu, również stanowi – zdaniem amerykańskiego fi lozofa – właściwy 

Furio PESCI



227

sposób rozważania kwestii religijnych i duchowych, pozwalający nauczycie-
lom i uczniom zaangażować się w racjonalne dyskusje i krytyczną refl eksję, 
które mogłyby poprawić zrozumienie zasad religii i ich implikacji egzysten-
cjalnych.

Adler był bowiem również zwolennikiem teologii naturalnej, stanowiącej 
perspektywę umożliwiającą zrozumienie i wyartykułowanie prawd religijnych 
za pomocą rozumu i obserwacji świata natury. Na jego przekonania dotyczą-
ce Boga wpłynęła fi lozofi a klasyczna, a zwłaszcza idea Boga jako pierwszej 
przyczyny i najwyższej zasady wszechświata, jako ostatecznego celu życia 
człowieka oraz źródła orientacji w obszarze etyki i wartości moralnych, po-
zwalającej ukształtować stabilne ramy moralne, niezbędne w poszukiwaniu 
osobowego spełnienia.

Dlatego właśnie w ramach swojej fi lozofi i wychowania amerykański fi -
lozof głosił konieczność uznania nauczania religii i etyki za część właściwej, 
harmonijnie prowadzonej edukacji. Twierdził też, że zrozumienie tradycji re-
ligijnych i zawartych w nich nauk moralnych jest istotne dla rozwoju postaw 
intelektualnych i etycznych umożliwiających mierzenie się z wyzwaniami 
kondycji ludzkiej.

PROPOZYCJA NOWEJ, DEMOKRATYCZNEJ PAIDEI

Adler uważał lekturę i znajomość niektórych wielkich dzieł literackich (być 
może zbyt nielicznych, na co zwracali uwagę krytycy), za środek umożliwia-
jący obywatelem umiarkowanie demokratycznego państwa, jakim były Stany 
Zjednoczone Ameryki, zaangażowanie się w „wielką rozmowę” wewnętrzną, 
którą każdy człowiek powinien prowadzić, wykorzystując podstawowe idee 
i spory, które ukształtowały myśl zachodnią.

Adlera wizja edukacji liberalnej wykracza poza uzyskanie wiedzy i kompe-
tencji umożliwiających pełne i harmonijne ukształtowanie charakteru i umysłu. 
Jako namiętny czytelnik dzieł Platona i Arystotelesa, zafascynowany sokra-
tejską metodą dialogu i majeutyką, ten wyjątkowy myśliciel północnoame-
rykański przekonany był, że najważniejszą rolą fi lozofi i – również u schyłku 
ubiegłego stulecia i w klimacie ponowoczesności – jest poszukiwanie mądro-
ści poprzez drobiazgowe analizy i dyskusje: prawdziwa fi lozofi a zajmuje się 
podstawowymi kwestiami dotyczącymi życia, etyki i natury rzeczywistości.

Zaangażowanie Adlera w odnowienie i rozpowszechnienie wśród młodzie-
ży sokratejskiej metody dociekań i nauczania odzwierciedla jego przekonanie 
o doniosłości dialogu i krytycznej dialektyki – wizję fi lozofi i jako aktywno-
ści wspólnotowej, w której idee poddawane są próbie podczas racjonalnych 
dyskusji. W istocie fi lozofi a nie była dla Adlera tylko dyscypliną naukową 

Błędy współczesności a nowa paideia



228

i akademicką, lecz także stylem życia. Uważał, że racjonalna myśl odgrywa 
zasadniczą rolę w osobistym rozwoju i w skutecznym pełnieniu roli obywatela 
oraz pomaga rozwiązywać najbardziej złożone problemy kondycji ludzkiej.

Filozofi a jest sposobem życia, praktycznym przewodnikiem prowadzenia 
dobrego życia. Dociekania fi lozofi czne powinny wpływać na sposób, w jaki 
jednostki podejmują decyzje, rozumieją swoje miejsce w świecie i współdzia-
łają z innymi. Filozofi a to nie tylko abstrakcyjna dyscyplina, lecz narzędzie 
rozwoju osobowego i etycznego, w którym istotnym punktem wyjścia jest 
uznanie pewnych uniwersalnych prawd i zasad jako podstawy ludzkiego po-
znania i doświadczenia.

W swym wpływowym dziele pedagogicznym Adler nakreślił wizję naucza-
nia, która kładzie nacisk na znaczenie kształtowania zarazem cnót intelektual-
nych i moralnych. W tym podejściu do edukacji wyróżnić można trzy poziomy: 
kształcenie i nauczanie, coaching (rozumiany jako prowadzenie uczniów za-
równo w nauce, jak i w ich codziennej aktywności i relacjach) oraz praktykę 
sokratejskiej metody dialogicznej, mającą pobudzać ich myślenie krytyczne.

Rozwój człowieka może dokonywać się efektywnie dzięki nowej propo-
zycji paidei w ramach wszechstronnego systemu edukacji. System ten cechuje 
zrównoważone podejście do wzrostu intelektualnego i moralnego, a program 
nauczania łączy zdobywanie wiedzy, rozwój kompetencji oraz ćwiczenie się 
w myśleniu krytyczno-dialogicznym.

Adlera wezwanie do reformy edukacji było wyrazem jego przekonania, 
że we współczesnych mu praktykach pedagogicznych bardziej troszczono się 
o spełnienie wymogów kształcenia zawodowego niż o rozwój intelektualny 
i moralny. Zdaniem północnoamerykańskiego myśliciela należało natomiast 
powrócić do znanej z tradycji humanistycznej koncepcji programu nauczania, 
który wspiera myślenie krytyczne, rozumienie wielkich kwestii moralnych 
oraz daje szerokie podstawy kulturowe rozwoju życia intelektualnego.

W centrum jego propozycji pedagogicznej znajduje się idea wspólnego 
wszystkim programom szkolnym i akademickim rdzenia, wspólnej dla wszyst-
kich kierunków podstawy, która obejmowałaby zasadnicze treści i teksty koniecz-
ne w kształceniu ogólnym, celowo wszechstronnym. Obrona koncepcji programu 
nauczania opartego na wspólnej podstawie wyraża przekonanie Adlera o donio-
słości podzielanego szeroko fundamentu intelektualnego. Wspólny rdzeń obejmu-
jący istotne teksty i treści stanowi podstawę znaczącego dla uczniów kształcenia 
i umożliwia im kontakt z najważniejszymi ideami tradycji zachodniej.

W kształceniu szkolnym i akademickim, na każdym jego poziomie, należy 
unikać ryzyka przedwczesnej specjalizacji, poznanie i zrozumienie wielkich 
tematów i problemów właściwych poszczególnym dyscyplinom, a także ich 
wzajemnych związków, pomaga bowiem w zbudowaniu bardziej spójnej i peł-
niejszej wizji świata.

Furio PESCI



229

Zasługi Mortimera J. Adlera związane są nie tylko z jego działalnością jako 
badacza, lecz także z licznymi inicjatywami kulturalnymi, popularyzatorskimi 
i edukacyjnymi podejmowanymi przez tego ważnego fi lozofa w drugiej po-
łowie dwudziestego wieku; wiele z nich jest wciąż wprowadzanych z życie 
w amerykańskich szkołach i instytucjach edukacyjnych. Obok realizowanej 
przez wydawców Encyclopaedia Britannica inicjatywy publikacji „wielkich 
książek” świata zachodniego, Adler popularyzował podejście do nauczania 
kultury zachodniej przede wszystkim w szkołach, lecz także w różnego rodzaju 
organizacjach zrzeszających dorosłych lub młodzież, opartej na tak zwanej 
propozycji paidei (ang. Paideia Proposal).

W wypowiedziach dzisiejszych kontynuatorów Adlera15 często pojawia 
się termin „paideia”, jak też wzmianki o jego pochodzeniu od słowa ozna-
czającego dziecko (gr. pais), wskazujące na wychowanie, opiekę i kształcenie 
najmłodszych oraz sugerujące, że wszystko to wiąże się z ich wzrastaniem. 
Termin ten związany jest z wizją edukacji wszechstronnej, prowadzącej do 
dojrzałości fi zycznej, emocjonalnej, duchowej i intelektualnej, uzyskiwanej 
przez całe życie.

Stwierdzenia te wymagają oczywiście wielu dopowiedzeń, a przede 
wszystkim wyjaśnienia sensu tego, co nazywamy „wszechstronną” wizją edu-
kacji odwołującej się do wielości wymiarów składających się na osobę ludzką, 
wśród których jednym z najważniejszych jest wymiar intelektualny. Zgodnie 
z najczystszą tradycją humanistyczną, współcześni reprezentanci koncepcji 
paidei uznają również za ważne całościowe ujęcie bytu ludzkiego – takie, 
w którym wymiar fi zyczny człowieka nie zostaje oderwany od duchowego, 
a emocje poddawane są edukacji w niemniejszym stopniu niż rozum.

Oznacza to również refl eksję nad pojęciem dojrzałości, jednym z najważ-
niejszych dla każdej teorii edukacji; można nawet powiedzieć, że każda epoka 
historyczna miała własną, szczególną wizję dojrzałości. Odniesienie do całości 
życia także budzi zainteresowanie z pedagogicznego punktu widzenia; uważa 
się, że wysiłku edukacji nie powinno się przerywać w jakimkolwiek określo-
nym wieku, lecz podejmować przez cały czas trwania ludzkiej egzystencji. 
Wiąże się to z osobowym wymiarem kształcenia oraz kulturą, przebieg życia 
różnych osób nie jest bowiem taki sam, a zdarzenia mające miejsce w ich 
życiu nadają kierunek edukacji i samoedukacji jednostek oraz wyznaczają 
różne jej cele oraz formy, jakie przybiera. Program paidei został wprowadzony 
w życie w amerykańskim systemie edukacji pod koniec lat siedemdziesiątych 
przez samego Adlera oraz organizację zwaną Paideia Group, a podstawą ich 

15  Praca organizacji, które do dzisiaj odwołują się do inicjatyw Adlera dokumentowana jest na 
licznych stronach internetowych (zob. zwłaszcza: Center for the Study of the Great Ideas, https://
thegreatideas.org/; National Paideia Center, https://paideia.org).

Błędy współczesności a nowa paideia



230

działań był cieszący się wówczas tekst zatytułowany The Paideia Proposal: 
An Educational Manifesto16.

Faktycznie propozycja ta oddziaływała jak manifest pedagogiczny zwróco-
ny do wszystkich edukatorów: nauczycieli, rodziców oraz tych, którzy pełnią 
funkcje opiekuńcze wobec młodych ludzi. Interesujące byłoby przemyślenie 
niektórych wypowiedzi Adlera, by je zaktualizować i dostosować do warun-
ków europejskich.

Adler i jego współpracownicy przedstawiali teorię edukacji opartą na za-
rysie programu, który podkreślał zasadniczą potrzebę sprawiedliwości i dys-
cypliny w wychowaniu kulturowym młodzieży. Być może to właśnie stało się 
jednym z powodów niezrozumienia intencji autorów manifestu i nadania mu 
interpretacji konserwatywnej. W kontekście politycznym bowiem, w chwili 
ogłoszenia manifestu, a także później, jak można sądzić z często negatyw-
nych reakcji na publikację przez wydawców Encyclopaedia Britannica serii 
klasycznych dzieł Zachodu, wielu uważało propozycję Adlera za próbę „zde-
ponowania” w umysłach młodzieży starej, w pewnym sensie arystokratycznej 
wizji kultury, która byłaby propozycją dla wybranych i wzmacniała podziały 
klasowe.

Filozofi czne poglądy Adlera są bardzo specyfi czne i nawet na płaszczyź-
nie politycznej trudno je uznać za konserwatywne bez dalszych kwalifi kacji. 
Propozycja powrotu do edukacji humanistycznej oznacza w jego przypad-
ku zachętę do przyjęcia perspektywy rozwoju człowieka poprzez edukację 
ku pełni i harmonii, której osiągnięcie uznawane jest za prawo wszystkich 
młodych; odpowiada także potencjalnościom właściwym każdemu młodemu 
człowiekowi.

Zdaniem Adlera współczesna paideia powinna opierać się zarówno na 
źródłach klasycznych, jak i na kulturze jej czasów – pod warunkiem, że edu-
kację uważa się za proces rozwoju, którego korzenie tkwią w pewnej tradycji. 
Właśnie zwrócenie uwagi na tradycję wzbudziło głosy krytyczne, które ujaw-
niały nie tyle błędy zwolenników manifestu, ile postawę krytyków, zbyt często 
pragnących przeciąć więzy łączące nowe pokolenia z przeszłością.

Polityczny zamysł propozycji Adlera ma sens autentycznie demokratycz-
ny: przygotowanie obywateli rozumiejących, co to znaczy być obywatelem, 
świadomych swoich obowiązków i praw wymaga znajomości historii wielkich 
idei, na których opiera się – bądź powinno się opierać – uczestnictwo w życiu 
współczesnych społeczeństw demokratycznych.

Mówiąc bardziej szczegółowo, w manifeście z roku 1982 głoszono, że ist-
nieją trzy najbardziej podstawowe wymogi edukacyjne, które powinny zostać 

16  Zob. M.J. A d l e r, The Paideia Proposal: An Educational Manifesto, Simon & Schuster, 
New York 1982.

Furio PESCI



231

spełnione przez wszystkich młodych ludzi: pierwszym jest zdobycie umie-
jętności życia w sposób inteligentny i odpowiedzialny, drugim – nauczenie 
się, jak żyć jako obywatele, trzecim – nauczenie się, jak żyjąc w taki sposób, 
korzystać z tego, co czyni ludzkie życie dobrym w najpełniejszy możliwy spo-
sób. Celem jest czerpanie radości z tego Dobra, które przejawia się w każdym 
dobru, jakie mamy do dyspozycji, i które należy odpowiednio doceniać, aby 
uzyskać spełnienie w życiu godnym człowieka także w wymiarze politycz-
nym, obywatelskim – czyli dobre życie w arystotelesowskim i tomistycznym 
sensie tego terminu.

Paradygmatyczny charakter manifestu opisującego tę propozycję eduka-
cyjną wyraża się również w zawartych w nim zasadach, które rządzą tak ro-
zumianą paideią. Pierwsza z nich głosi, że wszystkie dzieci, wszyscy młodzi 
są zdolni do uczenia się. Myśl ta ma swoje źródło w długiej tradycji pedago-
gicznej, w czasach nowożytnych sięgającej Komeniusza, wielkiego czeskiego 
teoretyka edukacji, który jako pierwszy głosił ideę pampaedii17, czyli przeko-
nanie o powszechnej zdolności uczenia się, zdolności cechującej człowieka 
jako takiego; idea ta dotarła do nas jako najbardziej charakterystyczny rys 
humanizmu pedagogicznego.

Oczywiście, można cofnąć się w czasie jeszcze dalej, do chrześcijańskich 
korzeni tej idei, związanej – jak wykazuje Jan Amos Komeński w swym ar-
cydziele pedagogicznym Wielka dydaktyka18 – z przekonaniem, że człowiek 
jest obrazem Boga i jako taki obdarzony jest potencjalnościami, przywilejami 
właściwymi istotom duchowym, których nie ograniczają ani defi nitywnie nie 
warunkują przygodne okoliczności fi zyczne i materialne.

W konsekwencji wszyscy młodzi ludzie mają prawo do wykształcenia 
o takiej samej jakości, a nie tylko w takiej samej ilości. Jakość szkoły, której 
młodzi zostają powierzeni, powinna być jakością, której najmądrzejsi rodzice 
pragnęliby dla swoich dzieci, a najlepszą edukacją dla najlepszych jest naj-
lepsza edukacja dla wszystkich. Zresztą szkoła w swoim najlepszym kształcie 
stanowi przygotowanie do edukacji ogólnej trwającej przez całe życie, ocena 
szkół powinna zatem zależeć od tego, co oferują, by umożliwić takie przygo-
towanie.

Głównym źródłem autentycznego kształcenia jest aktywność umysłowa 
tego, kto się uczy – z pomocą nauczyciela, który działa jako przyczyna dru-
giego rzędu, towarzysząca procesowi uczenia się. W szkołach należy zatem 
prowadzić trzy typy nauczania: nauczanie treści kanonicznych, wyrabianie 

17  Zob. J.A. K o m e ń s k i, Pampaedia, tłum. K. Remerowa, Zakład Narodowy im. Ossoliń-
skich, Wrocław 1973.

18  Zob. t e n ż e, Wielka dydaktyka, tłum. K. Remerowa, Zakład Narodowy im. Osslińskich, 
Wrocław 1956.

Błędy współczesności a nowa paideia



232

zdolności i umiejętności potrzebnych do uczenia się oraz dialog sokratyczny 
podczas dyskusji seminaryjnych. Oczekiwane rezultaty tych trzech typów na-
uczania to odpowiednio: uzyskanie uporządkowanej wiedzy, ukształtowanie 
nawyków i kompetencji zwłaszcza w zakresie posługiwania się językiem i lo-
giką matematyczną oraz wzrost intelektualnego zrozumienia podstawowych 
idei fi lozofi cznych i głównych problemów ludzkiego życia. Proces uczenia się 
i osiąganie tych wyników powinny być oceniane w przypadku każdego ucznia 
osobno, w kontekście jego szczególnych kompetencji, nie zaś tylko – jak to 
niemal zawsze ma miejsce – porównawczo i wybiórczo.

Ten, kto kieruje szkołą, nie powinien nigdy być jedynie administratorem, 
lecz pełnić funkcję nauczyciela-przewodnika, angażującego się wraz z całym 
gronem pedagogicznym w planowanie i nieustanną reorganizację szkoły, rozu-
mianej jako wspólnota edukacyjna. Nauczyciele powinni być przede wszystkim 
osobami zaangażowanymi w proces kształcenia, a pragnienie kontynuowania 
własnej edukacji winno być najważniejszą motywacją tych, którzy poświęcają 
życie uprawianiu zawodu nauczyciela.

FILOZOFICZNY I PEDAGOGICZNY ZWIĄZEK
MIĘDZY HUMANIZMEM A DEMOKRACJĄ

Konkludując, należy przyznać, że Adler był uważnym i wrażliwym kryty-
kiem współczesności, zwłaszcza pojawiających się w jego czasach wypaczeń: 
wewnętrznie sprzecznego niedoceniania natury ludzkiej, tendencji do lekce-
ważenia lub zbyt niskiej oceny złożoności i głębi człowieka. Konfrontując się 
krytycznie ze współczesnością, myśliciel ten opracował realistyczną fi lozofi ę 
prawdy obiektywnej, racjonalnego dociekania oraz integracji poznania, by 
przeciwstawić się relatywizmowi, redukcjonizmowi i fragmentacji wiedzy, 
które są niemal nieuchronnymi konsekwencjami „błędów fi lozofi cznych”, 
przypisywanych przez Adlera współczesności, od dekonstrukcjonizmu po 
fantastyczne dążenie do „postczłowieczeństwa”. Tendencje te oznaczają 
unieważnienie tego, co ludzkie, w epoce czwartej rewolucji przemysłowej 
i związanych z nią przemian technologicznych i środowiskowych.

Dzieło Adlera, zachęcając do powrotu do podstawowych zasad fi lozofi cz-
nych i uznania wzajemnych związków między różnymi obszarami poznania, 
od nauk empirycznych po różne formy mądrości religijnej, stanowi moim 
zdaniem humanistyczną alternatywą do dziś aktualną – i możliwą do realizacji. 
Realizm amerykańskiego fi lozofa, odzwierciedlający różnorodność i szero-
kość jego zainteresowań, połączony z obroną kształcenia liberalnego, metody 
sokratycznej i „wielkich idei” zaczerpniętych od klasyków kultury europej-
skiej, wyraża się w emblematycznym zaangażowaniu w integrację zdobywania 

Furio PESCI



233

wiedzy i edukacji do aktywności obywatelskiej, które oddziałuje na nas do 
dzisiaj.

Tłum. z jęz. włoskiego Patrycja Mikulska

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Adler, Mortimer J. Aristotle for Everybody: Diffi cult Thought Made Easy. New York: 
Macmillan, 1978.

Adler, Mortimer J. Art and Prudence: A Study in the Philosophy of Art. New York: 
Macmillan, 1974. 

Adler, Mortimer J. The Common Sense of Politics: An Introduction to the Nature and 
Development of Political Theory. New York: Free Press, 1965.

Adler, Mortimer J. The Difference of Man and the Difference it Makes. New York: 
Fordham University Press, 1967.

Adler, Mortimer J. Dziesięć błędów fi lozofi cznych. Translated by Józef Marzęcki. 
Warszawa: Wydawnictwo Medium, 1995.

Adler, Mortimer J. The Great Ideas: A Synopticon of Great Books of the Western 
World. Vols. 1–2. Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1952.

Adler, Mortimer J. A Guide to the Good Life: A Philosophy of Human Flourishing. 
New York: Macmillan, 1985.

Adler, Mortimer J. How to Read a Book: The Classic Guide to Intelligent Reading. 
New York: Simon and Schuster, 1940.

Adler, Mortimer J. How to Read a Book: The Classic Guide to Intelligent Reading. 
New York: Simon and Schuster, 1972.

Adler, Mortimer J. How to Think about God: A Guide for the Twentieth-Century 
Pagan. New York: Macmillan, 1980.

Adler, Mortimer J. The Idea of Freedom. New York: Doubleday, 1958.
Adler, Mortimer J. The Paideia Proposal: An Educational Manifesto. New York: 

Simon & Schuster, 1982.
Adler, Mortimer J. Philosophical Dictionary. New York: Macmillan, 1995.
Adler, Mortimer J. The Philosophy of Aristotle, New York: Modern Library, 1952.
Adler, Mortimer J. Six Great Ideas. New York: Macmillan, 1981.
Adler, Mortimer J. Ten Philosophical Mistakes. New York: Macmillan, 1985.
Adler, Mortimer J. The Time of Our Lives: The Ethics of Time. New York: Macmillan, 

1980.
Center for the Study of the Great Ideas, https://thegreatideas.org/.
Komeński, Jan Amos. Pampaedia. Translated by Krystyna Remerowa. Wrocław: Za-

kład Narodowy im. Ossolińskich, 1973.
Komeński, Jan Amos. Wielka dydaktyka. Translated by Krystyna Remerowa. Wro-

cław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1956.
National Paideia Center, https://paideia.org.

Błędy współczesności a nowa paideia



234

ABSTRAKT / ABSTRAKT

Furio PESCI – Błędy współczesności a nowa paideia. Refl eksje wokół myśli Morti-
mera J. Adlera (tłum. Patrycja Mikulska)

DOI 10.12887/38-2025-3-151-13

Mortimer J. Adler, kluczowa postać w fi lozofi i wychowania, podkreślał znacze-
nie „wielkich książek” tradycji zachodniej dla harmonijnie prowadzonej eduka-
cji. Jego praca How to Read a Book stanowi przewodnik pomocny w głębokiej 
lekturze tekstów fi lozofi cznych i naukowych. W The Philosophy of Aristotle 
oraz The Great Ideas analizował on podstawowe pojęcia fi lozofi czne. Adler 
odrzucał współczesny relatywizm, broniąc programu nauczania łączącego my-
ślenie krytyczne, etykę i fi lozofi ę jako środki pozwalające zrozumieć prawdy 
uniwersalne. Krytykował fi lozofi ę współczesną za dziesięć błędów, między 
innymi relatywizm, empiryzm i odrzucenie wartości absolutnych, które uważał 
za niezbędne do spełnienia się człowieka. Potępiał redukcjonizm, antyracjona-
lizm oraz zaniedbanie fi lozofi i edukacji, która wzywałaby do integracji rozu-
mowania, dobrego moralnie działania i duchowości. Bronił teologii naturalnej 
i zachęcał do nauczania religii i etyki w ramach edukacji holistycznej.
Adler uważał studiowanie wielkich książek za zasadnicze we wspieraniu my-
ślenia krytycznego i zaangażowania obywatelskiego. Twierdził, że edukacja 
winna nie tylko przygotowywać jednostki do osiągnięcia sukcesu zawodowego, 
lecz także uczyć pielęgnowania cnót moralnych oraz aktywnego uczestnictwa 
w życiu wspólnoty demokratycznej. Zdaniem Adlera fi lozofi a jest nie tylko 
dyscypliną akademicką, lecz sposobem życia nakierowanym na zrozumienie 
rzeczywistości oraz prawd etycznych poprzez racjonalne dociekanie, a wszech-
stronna edukacja liberalna stanowi środek do rozwoju cnót intelektualnych 
i moralnych.

Słowa kluczowe: paideia, The Great Books Project, The Great Ideas, współ-
czesność

Kontakt: Dipartimento di Psicologia dei Processi di Sviluppo e Socializzazione, 
Sapienza Università di Roma, Via dei Marsi 78, 00185 Roma, Italia
E-mail: furio.pesci@uniroma1.it
https://research.uniroma1.it/researcher/5dad9154d3c8a6dd8998315ddbf7116-
fc9a9e1e1cf53ce2c824c2aca

Furio PESCI, Errors of Modernity and the New Paideia: On the Thought of Mortimer 
J. Adler (trans. Patrycja Mikulska)

DOI 10.12887/38-2025-3-151-13

Mortim J. Adler, a key fi gure in philosophy of education, emphasized the im-
portance of the “great books” of the Western tradition for harmonious educa-
tion. In How to Read a Book, he offered a guide to deep reading of philosophical 

Furio PESCI



235

and scientifi c texts, while in The Philosophy of Aristotle and The Great Ide-
as, he explored fundamental philosophical concepts. Adler rejected modern 
relativism, advocating for a curriculum that integrated critical thinking, ethics, 
and philosophy as a means to understand universal truths. He criticized mod-
ern philosophy for ten mistakes, for instance, relativism, empiricism, and the 
denial of absolute values, which he believed hindered human fl ourishing. He 
condemned reductionism, anti-rationalism, and the neglect of philosophy in 
education, calling for an approach that integrates reasoning, morally good be-
havior, and spirituality. He defended natural theology and advocated for study-
ing religion and ethics as part of a holistic education.
Adler viewed the study of great books as essential for fostering critical think-
ing and civic engagement. He argued that education should not only prepare 
individuals for professional success but also help them cultivate moral virtues 
and actively participate in democratic life. According to Adler, philosophy was 
not a mere academic discipline, but a way of life aimed at understanding reality 
and ethical truths through rational inquiry, while comprehensive liberal educa-
tion is a means to develop intellectual and moral virtues.

Keywords: paideia, The Great Books Project, The Great Ideas, modernity

Contact: Department of Psychology of Development Processes and Socializa-
tion, The Sapienza University of Rome, Via dei Marsi 78, 00185 Rome, Italy
E-mail: furio.pesci@uniroma1.it
https://research.uniroma1.it/researcher/5dad9154d3c8a6dd8998315ddbf7116f
c9a9e1e1cf53ce2c824c2aca

Błędy współczesności a nowa paideia



236

Jakub GUŻYŃSKI*

DWA RODZAJE RÓWNOŚCI

Nowoczesność przyniosła odwrócenie mechanizmu charakterystycznego dla 
gospodarki opartej na wymianie darów. Demokratyzacja i formalne zrównanie 
statusu politycznego wszystkich obywateli pociągnęły za sobą gwałtowny wzrost 
nierówności ekonomicznych. Można powiedzieć, że w okresie nowoczesności nie-
równości ekonomiczne stały się sposobem organizacji równości politycznej. Zanik 
tradycyjnych źródeł uznania społecznego otworzył bowiem drzwi dla powszechnej 
rywalizacji, która z konieczności nabrała charakteru ekonomicznego.

W stulecie Szkicu o darze Marcela Maussa1

Problematyka równości społecznej należy do najbardziej fundamentalnych 
zagadnień fi lozofi i polityki, a ostatnimi czasy wydaje się jeszcze zyskiwać 
na znaczeniu. Liczne raporty donoszą o bezprecedensowej koncentracji bo-
gactwa w rękach wąskiej elity oraz o skrajnej biedzie najuboższych warstw 
społecznych2. W przekonaniu wielu badaczy przedstawiana w tych raportach 
sytuacja stwarza poważnie zagrożenie dla demokracji i pokoju, stając się jed-
nym z najważniejszych wyzwań współczesności. Domaga się ona pilnych 
działań politycznych, jak również – a może przede wszystkim – głębokiego 
namysłu nad mechanizmami stratyfi kacji społecznej. Choć nie brakuje analiz 
krótkookresowych trendów czy nawet długookresowych tendencji w tym za-
kresie, to wciąż wiele pozostaje do powiedzenia na temat najbardziej ogólnych 
reguł rządzących systemami uwarstwienia. W niniejszym artykule postaram 
się uzupełnić tę lukę, wskazując na pewne nieusuwalne napięcie między rów-

 * Dr Jakub Gużyński – Katedra Filozofi i i Metodologii Nauk, Politechnika Gdańska, e-mail: ja-
kub.guzynski@pg.edu.pl, ORCID 0000-0001-5399-5564 [pełna nota o Autorze na końcu numeru].

1  Zob. M.  M a u s s, Szkic o darze, tłum. K. Pomian, w: tenże, Socjologia i antropologia, tłum. 
M. Król, K. Pomian, J. Szacki, Wydawnictwo KR, Warszawa 2001, s. 163-306. 

2  Zob. np. R.  R i d d e l l, N.  A h m e d, A.  M a i t l a n d  i in., Inequality Inc.: How Corporate 
Power Divides Our World and the Need for a New Era of Public Action, Oxfam International, Oxford 
2024, https://www.oxfam.org/en/research/inequality-inc; L.  C h a n c e l, T.  P i k e t t y, E.  S a e z  
i in., World Inequality Report 2022, World Inequality Lab, b.m.w. 2021, https://wir2022.wid.world/
www-site/uploads/2022/01/Summary_WorldInequalityReport2022_English.pdf .

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 236-255

DOI 10.12887/38-2025-3-151-14



237

nością polityczną a równością ekonomiczną, które dotychczas pozostawało 
na marginesach badań.

Opierając się na materiale empirycznym zebranym przez historyków, an-
tropologów, socjologów i ekonomistów, nakreślę dwa modele stratyfi kacji 
społecznej charakterystyczne dla dwóch podstawowych systemów społeczno-
gospodarczych: przednowoczesnej gospodarki darów oraz nowoczesnej gospo-
darki kapitalistycznej. Jak wykażę, systemy te opierają się na przeciwstawnych 
mechanizmach. O ile gospodarka darów redukuje nierówności ekonomiczne, 
wykształcając przy tym nierówności polityczne, o tyle na gruncie kapitalizmu 
równość polityczna nasila nierówności ekonomiczne. Oznacza to, że wbrew 
popularnym wyobrażeniom historia nie jest drogą ku równości społecznej3, 
ale raczej zapisem nieustannego równoważenia różnych jej wymiarów. Co za 
tym idzie, konieczna jest reorientacja debaty dotyczącej nierówności społecz-
nych i przemyślenie, na którym rodzaj równości się koncentrować, budując 
sprawiedliwą wspólnotę polityczną.

RÓWNOŚĆ PRZEDNOWOCZESNA

Punktem wyjścia swoich rozważań chciałbym uczynić ustalenia antro-
pologów, które umożliwiają wgląd w system stratyfi kacyjny społeczeństw 
pierwotnych. Z jednej strony ujawniają one przygodność instytucji często uwa-
żanych za naturalne, z drugiej zaś otwierają drogę dla substancjalnej analizy 
społeczeństw przednowoczesnych. Kluczową rolę w tym kontekście odegrał 
Szkic o darze Marcela Maussa, w którym przestawiony został zarys gospodarki 
darów. Jak wskazuje ojciec francuskiej antropologii, we wspólnotach pierwot-
nych nie zachodziły impersonalne transakcje ekonomiczne, a dystrybucja dóbr 
następowała w wyniku zrytualizowanej wymiany darów opartej na zasadach 
wzajemności. Innymi słowy, relacje gospodarcze nie opierały się na umowach 
określających wartość dóbr czy warunki wymiany, jak ma to miejsce w przy-
padku barteru czy handlu, ale na zobowiązaniach nieformalnych, wytwarza-
jących osobiste więzi między wymieniającymi się stronami.

Status polityczny w społeczeństwach pierwotnych stanowił pochodną owej 
wymiany darów i był funkcją hojności: im więcej dana osoba darowała in-
nym członkom wspólnoty, tym większym uznaniem i szacunkiem się cieszyła, 
uzyskując wyższe miejsce w hierarchii społecznej. Mechanizm ten jaskrawo 
widoczny jest na przykładzie opisanych przez Franza Boasa potlaczy – rytual-
nych uczt rdzennych mieszkańców Ameryki Północnej, podczas których wódz 

3  Por. T.  P i k e t t y, Krótka historia równości, tłum. J. Stryjczyk, Wydawnictwo Krytyki 
Politycznej, Warszawa 2023, s. 9-39.

Dwa rodzaje równości



238

plemienia nierzadko rozdawał cały majątek, aby ugruntować swoją uprzy-
wilejowaną pozycję4. Choć tak skrajne wyrazy szczodrości zwykle nie były 
konieczne, to nie ulega wątpliwości, że w gospodarkach opartych na wymianie 
darów utrzymanie wysokiego statusu politycznego zawsze wiązało się z po-
dejmowaniem dodatkowych zobowiązań wobec wspólnoty. W konsekwencji 
społeczeństwa pierwotne charakteryzowały się wysokim stopniem równości 
ekonomicznej, wzmacnianym przez dodatkowe zasady wzajemności, takie jak 
nakaz bezwarunkowego dzielenia się żywnością. Marshall Sahlins nie waha 
się w tym kontekście pisać wręcz o zamożności owych wspólnot, wskazując, 
że poza przygodnymi okresami niedostatku ich członkowie byli w stanie za-
spokoić wszystkie swoje potrzeby5.

Wnioski z tych obserwacji etnografi cznych zaczęto wkrótce stosować 
również w odniesieniu do wspólnot zbieracko-łowieckich o strukturze kla-
nowej. Antropologowie przez długi czas pozostawali jednak w przekonaniu, 
że gospodarka darów nie może funkcjonować w większych i bardziej złożo-
nych formach politycznych. Wbrew takiemu poglądowi historycy gospodarki 
dowodzą jednak, że odgrywała ona centralną rolę również w starożytnych 
i średniowiecznych wspólnotach politycznych od Europy, przez Bliski Wschód 
i Afrykę, aż po Daleki Wschód czy Amerykę6. Dzięki ich opracowaniom, opar-
tym zarówno na zachowanych źródłach pisanych, jak i znaleziskach archeolo-
gicznych, można postawić tezę, że gospodarka darów stanowiła dominujący 
system dystrybucji dóbr w całej przednowoczesności.

Oczywiście nie oznacza to, że nie znano wówczas impersonalnych form 
wymiany dóbr. Nie ulega wątpliwości, że odgrywały one pewną rolę w go-
spodarkach starożytnych i średniowiecznych, choć bynajmniej nie były tak 
powszechne, jak wyobrażali to sobie Adam Smith i – pod jego wpływem – 
całe pokolenia ekonomistów7. Co więcej, stosowanie tych form prowadziło do 

4  Por. F.  B o a s, The Social Organization and the Secret Societies of the Kwakiutl Indians, 
w: Report of the United States National Museum for the Year Ending June 30, 1895, Gvt., Washington 
1895, s. 341-357 (Smithsonian Libraries and Archives, https://hdl.handle.net/10088/29967).

5  Por. M.  S a h l i n s, Stone Age Economics, Aldine Atherton, Chicago – New York 1972, 
s. 1-39.

6  Por. K.  P o l a n y i, Wielka transformacja, tłum. M. Zawadzka, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2010, s. 53-67; zob. też: t e n ż e, Trade, Markets, and Money in the European 
Early Middle Ages, „Norwegian Archaeological Review” 11(1978) nr 2, s. 92-96; Trade and Market 
in the Early Empires, red. K. Polanyi, C.M. Arensberg, H.W. Pearson, The Falcon’s Wing Press, 
Glencoe 1957; I.  M o r r i s, Gift and Commodity in Archaic Greece, „Man” 21(1986) nr 1, s. 1-17; 
A.  C u t l e r, Gifts and Gift Exchange as Aspects of the Byzantine, Arab, and Related Economies, 
„Dumbarton Oaks Papers” 55(2001), s. 247-278; X.  Z h a o, Ch.  X u e, Semiotic Rhetoric of Gift 
Giving in Ancient China, „Language and Semiotic Studies” 9(2023) nr 3, s. 425-442.

7  Zob. A.  S m i t h, Badania nad naturą i przyczynami bogactwa narodów, t. 1., tłum. O. Einfeld, 
S. Wolff, Nakład Gebethnera i Wolffa, Warszawa 1927; D.  G r a e b e r, Dług. Pierwsze pięć tysięcy 
lat, tłum. B. Kuźniarz, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2018, s. 32-59.

Jakub GUŻYŃSKI 



239

utraty statusu politycznego, nawet jeśli niosło ono za sobą wzrost zamożności. 
W społeczeństwach pierwotnych barter oraz handel były zasadniczo zaka-
zane wewnątrz wspólnoty i zarezerwowane dla relacji z obcymi. Uznawano 
bowiem, że prowadzą one do zysku kosztem drugiej strony wymiany, a tym 
samym stanowią rodzaj przemocy istotowo bliski kradzieży8. Podobne prze-
konania znajdziemy również w bardziej „rozwiniętych” gospodarkach daru. 
Za przykład posłużyć nam może negatywny stosunek starożytnych Greków do 
kupców. W Odysei Homera Euryjal próbuje obrazić Odyseusza sugerując, że 
trudni się on handlem: „Przypominasz [...] takiego, co tam i sam jeżdżąc okrę-
tem o wielu wiosłach, kieruje żeglarzami uprawiającymi kupiectwo, pamięta 
o ładunku, dogląda targów i drapieżnych zysków.”9. Kilka wieków później 
Arystoteles przekonywał, że państwo nigdy nie powinno angażować się w han-
del dla zysku i może to czynić wyłącznie w przypadku braku samowystarczal-
ności, a same transakcje powinny dokonywać się na targowisku ulokowanym 
blisko portu – z dala od rynku, na którym spotykają się obywatele10. Równie 
dobrze udokumentowana jest zła reputacja kupców w starożytnym Rzymie czy 
w średniowiecznej Europie, jak również w odleglejszych kręgach kulturowych 
– na przykład w starożytnych Chinach.

Dowodzi to, że wysoki status ekonomiczny nie pociągał za sobą wzrostu 
statusu politycznego, a nierzadko prowadził wręcz do jego osłabienia. Gro-
madzenie zbyt wielkiego majątku świadczyło bowiem o niedostatecznej hoj-
ności, a skłonność do bogacenia się kosztem innych sugerowała brak cnoty. 
Dlatego też największe odium spadało na otwarcie łamiących zasady wza-
jemności lichwiarzy, co widać wyraźnie w Koranie: „A ci, którzy pożerają 
lichwę, / nie powstaną inaczej, niż powstaje ten, / którego przewrócił szatan 
przez dotknięcie. / Tak jest, ponieważ oni mówią: / «Handel jest podobny do 
lichwy». / Lecz Bóg dozwolił handel, a zakazał lichwy”11. Prowadzi nas to do 
wniosku, że na gruncie gospodarki darów status polityczny i ekonomiczny są 
swoiście przeciwstawne. Sprawowanie władzy wymaga hojności względem 
wspólnoty i wiąże się z utratą majątku, a gromadzenie bogactwa i dążenie 
do zysku pozbawia uznania społecznego. Jak ujmuje to Sahlins, nierówności 
polityczne stanowią tu sposób organizacji nierówności ekonomicznych12. Sys-
tem instytucjonalny gospodarki darów skłania bowiem do deakumulacji dóbr 
materialnych na rzecz współobywateli w zamian za niematerialny prestiż, co 
prowadzi do zapewnienia pokoju i dobrobytu wewnątrz wspólnoty.

8  Por.  S a h l i n s, dz. cyt., s. 195.
9  H o m e r, Odyseja, Pieśń VIII, tłum. J. Parandowski, Czytelnik, Warszawa 1967, s. 128.
10  Por.  A r y s t o t e l e s, Polityka, 1327a, 1331a-b, tłum. L. Piotrowicz, Zakład im. Ossolińskich, 

Wrocław 1953, s. 238n., 251-253.
11  Koran, sura 2, w. 275, tłum. J. Bielawski, PIW, Warszawa 1986, s. 56.
12  Por.  S a h l i n s, dz. cyt., s. 205.

Dwa rodzaje równości



240

SPRAWIEDLIWOŚĆ WZAJEMNA

Autorzy przednowocześni – od Platona i Arystotelesa, przez Cycerona 
i Senekę, aż po Augustyna i Tomasza z Akwinu – doskonale zdawali sobie 
sprawę z centralnego znaczenia wymiany darów w relacjach społecznych. 
Nie powinno zatem dziwić, że niezwykle trafne ujęcie mechanizmu rządzą-
cego gospodarką darów znajdujemy już w teorii sprawiedliwości wzajemnej 
Stagiryty. W punkcie wyjścia przyjmuje on założenie, że ludzie są z natury 
nierówni i zależni od siebie nawzajem13. Jednocześnie wskazuje jednak, że 
sprawiedliwe państwo wymaga przyjaźni obywatelskiej, która jest możliwa 
wyłącznie między równymi sobie obywatelami14. Jednym z podstawowych 
zadań polityki okazuje się zatem przekształcenie naturalnych nierówności 
w pewną formę równości.

W swoich pismach Arystoteles rozróżnia równość arytmetyczną i równość 
proporcjonalną. Pierwsza z nich jest rezultatem wymiany między równymi 
sobie stronami, które oczekują od siebie tego samego. Taki rodzaj relacji jest 
stosunkowo łatwy do osiągnięcia, ale równie łatwo ulega rozpadowi, gdy jedna 
ze stron nie jest w stanie wypełnić swoich zobowiązań. Z tego powodu rów-
ność arytmetyczna nie może stanowić źródła przyjaźni obywatelskiej. Należy 
raczej zwrócić się ku równości proporcjonalnej, która – paradoksalnie – wy-
stępuje między nierównymi sobie stronami oczekującymi od siebie różnych 
i niewspółmiernych dóbr.

Jak zatem możemy zapewnić równość wymiany dóbr, które nie dają się 
łatwo porównać15? Arystoteles wskazuje, że służy do tego pieniądz, który po-
zwala na precyzyjne porównanie wartości dwóch towarów, ale natychmiast 
dodaje, że pieniądz jest jedynie środkiem zastępczym wobec właściwiej mia-
ry dóbr, a mianowicie potrzeby16. W tej perspektywie wymiana może zostać 
uznana za sprawiedliwą nie wtedy, gdy wartość pieniężna dóbr okazała się 
równa, ale jedynie wówczas, gdy potrzeby obu stron zostały proporcjonal-
nie zaspokojone. W praktyce oznacza to, że w przypadku wymiany między 
stroną zamożną a stroną ubogą na tej pierwszej ciąży obowiązek wykazania 
się hojnością i zapewnienia tej drugiej środków utrzymania. Zobowiązanie 
to stwarza jednak ryzyko, że strona zamożna straci na takiej wymianie, co 

13  Por.  A r y s t o t e l e s, dz. cyt., 1252-1253, s. 25-33.
14  T e n ż e, Etyka eudemejska, 1235a-1254b, tłum. W. Wróblewski, w: tenże, Dzieła wszystkie, 

t. 5, tłum. D. Gromska, L. Regner, W. Wróblewski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1996, 
s. 455-485.

15  Zob. R.L.  G a l l a g h e r, Incommensurability in Aristotle’s Theory of Reciprocal Justice, 
„British Journal for the History of Philosophy” 20(2012) nr 4, s. 667-701.

16  Por.  A r y s t o t e l e s, Etyka nikomachejska, 1132b-1133b, tłum. D. Gromska, PWN, War-
szawa 1982, s. 175-181.

Jakub GUŻYŃSKI 



241

mogłoby zagrażać przyjaźni obywatelskiej. Strona słabsza musi zatem w jakiś 
sposób odpłacić za otrzymane wsparcie. Z tego powodu Arystoteles wprowa-
dza dodatkowy element wymiany, umożliwiający wyrównanie relacji. Jest nim 
„cześć”, która sprawia, że podczas gdy strona uboga zaspokaja swoje potrzeby 
materialne, strona zamożna otrzymuje proporcjonalny do swojej hojności pre-
stiż, zaspokajając potrzebę uznania społecznego17.

Arystoteles traktuje zatem uznanie społeczne jako konstytutywny element 
wymiany dóbr, który pozwala na podtrzymanie przyjaźni obywatelskiej, a tym 
samym na osiągnięcie sprawiedliwości społecznej. Co więcej, ściśle odróżnia 
on prestiż od zysków materialnych. Jak czytamy w Etyce nikomachejskiej: 
„Niepodobna bowiem, by ktoś ze wspólnego dobra czerpał i korzyść, i cześć, 
gdyż nikt nie zniesie tego, by pod każdym względem w gorszym był położeniu; 
tym więc, co ponoszą uszczerbek na majątku, okazuje się cześć, a tym, co 
skłonni są przyjmować wynagrodzenie, zapewnia się dochody [...] bo nagrodą 
dzielności i dobroczynności jest cześć, a pomocą w potrzebie jest zysk”18. Nie 
ulega wątpliwości, że znajdujemy tu dokładnie ten sam mechanizm, który po-
nad dwa tysiące lat później opisali antropologowie: wysoka pozycja społeczna 
wymaga hojności i nieustannej deakumulacji, a szukanie korzyści majątkowej 
w relacjach wymiany pociąga za sobą utratę statusu.

RÓWNOŚĆ NOWOCZESNA

W społeczeństwach przednowoczesnych dominującym systemem dystry-
bucji dóbr była zatem gospodarka darów, na gruncie której status polityczny 
i ekonomiczny pozostawały swoiście rozdzielone. Przeanalizujmy w tym 
punkcie zmiany, które nastąpiły wraz z rozwojem gospodarki kapitalistycznej. 
Nie ulega wątpliwości, że wraz z rozwojem handlu, bogaceniem się miast, 
wzrostem znaczenia obrotu pieniężnego i postępującą globalizacją, instytucja 
daru zaczęła tracić na znaczeniu i ostatecznie uległa marginalizacji w rezulta-
cie systemu kolonialnego i rewolucji przemysłowej. Trudno oczywiście szcze-
gółowo omawiać wszystkie wymienione przemiany, ale zwrócimy uwagę na 
ich kluczowe konsekwencje.

Przede wszystkim nowoczesność przyniosła stopniowy zanik tradycyjnych 
hierarchii społecznych. Rewolucje polityczne w Anglii, Stanach Zjednoczo-
nych oraz we Francji otworzyły drogę dla reform ustrojowych ograniczających 
władzę króla i arystokracji na korzyść burżuazji. W ich następstwie kolejne 
państwa zaczęły przekształcać się w monarchie konstytucyjne bądź w re-

17  Por. tamże, 1163a-b, s. 318-320.
18  Tamże, 1163b, s. 319.

Dwa rodzaje równości



242

publiki, dopuszczając do udziału we władzy coraz większą część populacji, 
a w wieku dwudziestym doszło do formalnego zrównania statusu politycznego 
wszystkich obywateli. Tym samym dokonało się przejście od społeczeństwa 
stanowego, opartego na tradycyjnych symbolach statusowych, do społeczeń-
stwa klasowego, w którym dominującą rolę odgrywa kryterium majątkowe. 
Można zatem stwierdzić, że nierówności polityczne w społeczeństwach no-
woczesnych wyraźnie malały.

Wbrew popularnym wyobrażeniom procesowi demokratyzacji nie towa-
rzyszył jednak wzrost równości ekonomicznej. Dane historyczne jednoznacz-
nie zaprzeczają ideologicznym narracjom o wyjściu ludzkości z zawinionego 
ubóstwa czy o kapitalistycznym przypływie „podnoszącym wszystkie ło-
dzie”19. Wszystko wskazuje na to, że działo się dokładnie odwrotnie20. Na 
całym świecie lokalne gospodarki darów zostały podporządkowane reżimom 
kolonialnym, co doprowadziło do rozpadu dotychczasowych systemów wspar-
cia nabudowanych na wzajemności. Rdzenni mieszkańcy okupowanych tery-
toriów byli nierzadko zmuszani do pracy na rzecz europejskich imperiów lub 
sprzedawani w niewolę, a regionalne zasoby grabiono na niespotykaną skalę. 
Jednocześnie próby „cywilizowania” kultur pozaeuropejskich doprowadzi-
ły do dekulturacji i wyrugowania systemów symbolicznych, dzięki którym 
gospodarka darów mogła funkcjonować. W rezultacie status ekonomiczny 
zdecydowanej większości autochtonów skrajnie się obniżył, a zyski kolo-
nialne trafi ały niemal wyłącznie do europejskich elit. Według najnowszych 
szacunków w Indiach – prawdopodobnie największej gospodarce szesnastego 
stulecia – odsetek osób żyjących w skrajnym ubóstwie wzrósł od około dzie-
sięciu procent w roku 1600 roku do ponad pięćdziesięciu w 195021. Podobne 
tendencje znajdziemy również w innych koloniach, choć oczywiście należy 
pamiętać, że kwestie te pozostają trudne do zmierzenia i mogą istotnie różnić 
się w zależności od danego terytorium.

O ile trudno wątpić, że narodziny gospodarki kapitalistycznej okazały się 
tragiczne w skutkach dla obszarów kolonialnych, o tyle często można spo-
tkać się z przekonaniem, że sytuacja ekonomiczna większości Europejczy-

19  Zob. D.N.  M c C l o s k e y, The Great Enrichment: A Humanistic and Social Scientifi c Ac-
count, „Scandinavian Economic History Review” 64(2016) nr 1, s. 6-18; S.C.  R a d e l e t, The Great 
Surge: The Ascent of the Developing World, Simon & Schuster, New York 2016.

20  Zob. D.  S u l l i v a n, J.  H i c k e l, Capitalism and Extreme Poverty: A Global Analysis 
of Real Wages, Human Height, and Mortality Since the Long 16th Century, „World Development” 
161(2023), https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0305750X22002169; R.C.  A l l e n, 
Poverty and the Labor Market: Today and Yesterday, „Annual Review of Economics” 12(2020), 
s. 107-134; Ch.H.  F e i n s t e i n, Pessimism Perpetuated: Real Wages and the Standard of Living 
in Britain during and after the Industrial Revolution, „The Journal of Economic History” 58(1998) 
nr 3, s. 625-658.

21  Zob. S u l l i v a n, H i c k e l, dz. cyt.

Jakub GUŻYŃSKI 



243

ków uległa w wyniku tego procesu poprawie. Nierówności rosły jednak nawet 
w imperiach kolonialnych, doświadczających bezprecedensowego wzrostu 
gospodarczego. Weźmy za przykład największego benefi cjenta kolonializmu 
– Wielką Brytanię22. Nasilający się od piętnastego wieku proces grodzenia 
pól, czyli prywatyzacji ziemi, która dotąd stanowiła dobro wspólne miejsco-
wych społeczności, doprowadził do zerwania lokalnych sieci wzajemności. 
W rezultacie znaczna część populacji wiejskiej została pozbawiona środków 
utrzymania i została zmuszona do migracji do miast w celu podjęcia ciężkiej 
i niskopłatnej pracy w fabrykach doby przemysłowej. Tworząca się w ten 
sposób klasa robotnicza żyła w fatalnych warunkach, a plony jej pracy trafi a-
ły głównie w ręce właścicieli środków produkcji, którzy dorobili się fortun, 
podczas gdy szeroka podstawa piramidy społecznej doświadczyła dotkliwej 
pauperyzacji. Jeśli nawet weźmiemy pod uwagę bezwzględny wzrost zarob-
ków robotników brytyjskich w osiemnastym i dziewiętnastym wieku, to trzeba 
stwierdzić, że ich relatywny status ekonomiczny uległ wyraźnemu pogorsze-
niu. W innych krajach europejskich sytuacja klasy robotniczej była zaś często 
wyraźnie gorsza23.

Można zatem postawić tezę, że gospodarka kapitalistyczna przyniosła ze 
sobą wzrost nierówności ekonomicznych, i to nawet w tych państwach, które 
najbardziej skorzystały na wyzysku kolonialnym. Gotowi są to przyznać nawet 
zagorzali zwolennicy narracji o postępie24. Czy jednak – jak wskazuje Thomas 
Piketty25 – trend ten w latach 1914-1980 nie uległ odwróceniu? W istocie dwie 
wojny światowe, które spowodowały niewymierne zniszczenia oraz śmierć 
blisko stu milionów ludzi (około czterech procent całej ówczesnej populacji), 
jak również zagrożenie ogólnoświatową rewolucją komunistyczną przyczy-
niły się do tymczasowego zmniejszenia nierówności ekonomicznych. Koniec 
zimnej wojny sprawił jednak, że ponownie zaczęły one gwałtownie rosnąć. 
Według szacunków Oxfamu jeden procent najbogatszych Brytyjczyków po-

22  Zob. R.C.  A l l e n, Class Structure and Inequality during the Industrial Revolution: Les-
sons from England’s Social Tables, 1688-1867, „The Economic History Review” 72(2019) nr 1, 
s. 88-125; J.  M a d s e n, H.  S t r u l i k, Inequality and the Industrial Revolution, „European Eco-
nomic Review” 164 (2024), https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0014292124000539; 
por. J.  H i c k e l, Mniej znaczy lepiej. O tym, jak odejście od wzrostu gospodarczego ocali świat, 
tłum. J.P. Listwan, Karakter, Kraków 2021, s. 63-115.

23  Zob. S.  B r o a d b e r r y, C.  B u r h o p, Real Wages and Labour Productivity in Britain 
and Germany, 1871-1938: A Unifi ed Approach to the International Comparison of Living Standards, 
„The Journal of Economic History” 70(2010), nr 2, s. 400-427.

24  Por. S.  P i n k e r, Nowe oświecenie. Argumenty za rozumem, nauką, humanizmem i postę-
pem, tłum. T. Bieroń, Zysk i S-ka, Poznań 2020, s. 125-152; A.  D e a t o n, Wielka ucieczka. Zdro-
wie, bogactwo i źródła nierówności, tłum. J. Halbersztat, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warsza-
wa 2016, s. 19-40.

25  Por.  P i k e t t y, dz. cyt., s. 144-175.

Dwa rodzaje równości



244

siada obecnie więcej majątku niż siedemdziesiąt procent ich najuboższych 
współobywateli26, a w skali globalnej stosunek ten wynosi jeden do dziewięć-
dziesięciu pięciu27. Oznacza to, że istnieje wysokie prawdopodobieństwo, iż 
nierówności ekonomiczne osiągają współcześnie najwyższy poziom w historii 
świata. Okres powojenny okazuje się zatem raczej wyjątkiem od reguły aniżeli 
wskaźnikiem ogólnej tendencji, choć z pewnością służyć może jako ważny 
punkt odniesienia w poszukiwaniu rozwiązań obecnego kryzysu.

DEMOKRATYCZNA RYWALIZACJA

Nowoczesność przyniosła zatem odwrócenie mechanizmu charakterystycz-
nego dla gospodarki opartej na wymianie darów. Demokratyzacja i formalne 
zrównanie statusu politycznego wszystkich obywateli pociągnęły za sobą 
gwałtowny wzrost nierówności ekonomicznych. Nawiązując do przywołanej 
już tezy Sahlinsa, można powiedzieć, że w okresie nowoczesności nierówności 
ekonomiczne stały się sposobem organizacji równości politycznej. Zanik tra-
dycyjnych źródeł uznania społecznego otworzył bowiem drzwi dla powszech-
nej rywalizacji, która z konieczności nabrała charakteru ekonomicznego.

Problem ten antycypował już Thomas Hobbes w zrodzonym z refl eksji na 
temat angielskiej wojny domowej Lewiatanie28. Kreśląc obraz anarchicznego 
stanu natury, przekonywał, że przyrodzona równość wszystkich ludzi pociąga 
za sobą równość nadziei na realizację swoich celów i nieuchronnie prowadzi 
do wojny każdego z każdym, gdyż wobec braku suwerennej władzy ludzie 
mogą rościć sobie prawo do wszystkich rzeczy. Twierdził zatem, że równość 
polityczna z konieczności prowadzi do powszechnej rywalizacji29. Tworzą-
cy w siedemnastym stuleciu Hobbes nie mógł jednak przewidzieć pełnych 
konsekwencji postępującej demokratyzacji. Uchwycił je dopiero Alexis de 
Tocqueville w dziele O demokracji w Ameryce30. Analizując sytuację w nowo 
powstałych Stanach Zjednoczonych, odnotowuje on rozpad dawnych relacji 
opartych na wzajemności oraz nasilający się indywidualizm, który sprawia, 

26  Zob. Oxfam GB Media Centre, Richest 1% Grab Nearly Twice as Much New Wealth as Rest of 
the World Put Together (16 I 2023), Oxfam, https://www.oxfam.org.uk/media/press-releases/richest-
1-grab-nearly-twice-as-much-new-wealth-as-rest-of-the-world-put-together/.

27  Zob. J.  G a n d o u r, R.  R i d d e l l, N.  A h m e d, Multilateralism in an Era of Global 
Oligarchy: How Extreme Inequality Undermines International Cooperation (23 IX 2024), Oxfam 
International, https://www.oxfam.org/en/research/multilaterialism-era-global-oligarchy.

28  Zob. T.  H o b b e s, Lewiatan, czyli materia, forma i władza państwa kościelnego i świec-
kiego, tłum. C. Znamierowski, PWN, Kraków 1954.

29  Por. tamże, s. 107-112.
30  Zob. A.  d e  T o c q u e v i l l e, O demokracji w Ameryce, tłum. B. Janicka, M. Król, Fundacja 

Aletheia, Warszawa 2005.

Jakub GUŻYŃSKI 



245

że jednostki stają się niezależne, zdane na siebie i w coraz większym stop-
niu egoistyczne31. Jednocześnie zwraca uwagę na zamiłowanie Amerykanów 
do materialnego dobrobytu, które wynika z ich niepewności i przekonania 
o nietrwałości statusu ekonomicznego32.Wcześniej ani arystokracja, ani niższe 
warstwy społeczne nie dbały przesadnie o majątek, ponieważ tej pierwszej nie 
groziła jego utrata, a te drugie nie miały perspektyw na jego zdobycie. Formal-
ne zrównanie ich statusu politycznego postawiło jednak ten stan rzeczy pod 
znakiem zapytania. Tym samym przygotowany został grunt pod powszechną 
rywalizację. Tocqueville pisze: „Kiedy wszystkie prerogatywy związane z uro-
dzeniem i majątkiem zostaną obalone, gdy każdy ma swobodny dostęp do 
wszystkich zawodów i o własnych siłach może osiągnąć najwyższą pozycję 
w każdym z nich, wydaje się, że przed ambitnymi ludźmi otwiera się zawrotna 
i łatwa kariera. Chętnie wyobrażają sobie, że są powołani do wielkich prze-
znaczeń. Jest to jednak mniemanie błędne i doświadczenie codziennie je ko-
ryguje. Ta sama równość, która każdemu obywatelowi pozwala żywić wielkie 
nadzieje, sprawia, że wszyscy obywatele z osobna są słabi; ogranicza zewsząd 
ich siły, a jednocześnie pozwala, by rosły ich apetyty. [...] Obalili krępujące 
przywileje niektórych spośród swych bliźnich; teraz napotykają konkurencję 
ze strony wszystkich”33.

W tym kontekście staje się jasne, dlaczego nierówności ekonomiczne stano-
wią naturalną konsekwencję równości politycznej. W społeczeństwie klasowym 
nie ma już miejsca dla charakterystycznego dla gospodarki darów rozdzielenia 
statusu politycznego i ekonomicznego, głównym źródłem prestiżu staje się bo-
wiem stan posiadania. Już nie redystrybucja dóbr, ale akumulacja kapitału za-
pewniają uznanie i dostęp do władzy. Tym samym tradycyjna polityka zastąpiona 
zostaje przez ekonomię, a obywatele stają się przede wszystkim konsumentami34. 
Ostentacyjna konsumpcja staje się najprostszym sposobem manifestacji własnego 
majątku w walce o pozycję społeczną. W konsekwencji przedstawiciele niższych 
klas nieustannie ze sobą rywalizują, starając się naśladować bogatszych od siebie. 
Nawet najzamożniejsi nie mogą jednak być pewni swojego uprzywilejowanego 
statusu, gdyż nie przynależy on do nich samych, ale wynika z majątku, bez któ-
rego znaleźliby się na dole piramidy społecznej. Nie powinno zatem dziwić, że 
współcześnie miliarderzy często najbardziej bezwzględnie wyzyskują pracowni-
ków, zachłannie dążąc do nieustannego pomnażania swoich fortun. Im wyższy 
status majątkowy i społeczny, tym większy strach przed jego utratą.

31  Por. tamże, s. s. 481-483.
32  Por. tamże, s. 505n.
33  Tamże, s. 512n. Por. R.  G i r a r d, Prawda powieściowa i kłamstwo romantyczne, tłum. K. Kot, 

Wydawnictwo KR, Warszawa 2001, s. 121-145.
34  Por. C.B.  M a c p h e r s o n, The Political Theory of Possessive Individualism: Hobbes to 

Locke, Oxford University Press, Oxford 1990, s. 263-277.

Dwa rodzaje równości



246

RÓWNOŚĆ WE WSPÓŁCZESNYM USTROJU MIESZANYM

Dotychczasowa analiza prowadzi do niewygodnego wniosku, że rów-
ność polityczna i ekonomiczna nie idą ze sobą w parze. Gdy jedna z nich się 
wzmacnia, druga ulega osłabieniu. Czy oznacza to, że jesteśmy zmuszeni za-
akceptować rosnące nierówności ekonomiczne? A może pozostaje nam jedynie 
nostalgiczny reakcjonizm? Aby uniknąć tego rodzaju pochopnych konstatacji, 
przyjrzyjmy się postawionemu przed nami problemowi przez pryzmat klasycz-
nej typologii rządów.

Za Arystotelesem możemy wyróżnić trzy właściwe formy rządów: (1) 
„rządy jednego”, czyli władzę królewską, (2) „rządy niewielu”, czyli wła-
dzę arystokratyczną, oraz (3) „rządy wielu”, czyli władzę demokratyczną35. 
W praktyce jednak żadnej z nich nie spotykamy w postaci czystej, współwy-
stępują one natomiast ze sobą, stanowiąc ustrój mieszany. Dzięki temu władza 
zostaje rozproszona pomiędzy liczne instytucje, co zapewniać ma równowagę 
władz i ich wzajemną kontrolę, zabezpieczając tym samym przed deformacją 
ustroju w formę zwyrodniałą – tyranię, oligarchię czy ochlokrację. Model ten 
został spopularyzowany przez Polibiusza, który zastosował go do opisu ustroju 
republiki rzymskiej. Następnie zaś model ów stał się wzorem nie tylko dla śre-
dniowiecznych monarchii, ale również dla nowoczesnych republik. Współcze-
śnie „władzę jednego” sprawują prezydenci lub premierzy, „władzę niewielu” 
– parlamentarzyści czy sędziowie, a „władzę wielu” – obywatele biorący udział 
w wyborach i referendach. W tej perspektywie rewolucje polityczne w Europie 
wcale nie przyniosły radykalnej transformacji ustrojowej – przekształcenia 
czystej monarchii w czystą demokrację – ale raczej zreformowały dotych-
czasowy ustrój mieszany. Choć bowiem zakres władzy ludu uległ istotnemu 
poszerzeniu, to, wbrew pozorom, władza obecnych głów państw pod wieloma 
względami nie ustępuje władzy dawnych królów, a przywileje dzisiejszych elit 
nie odbiegają dalece od przywilejów niegdysiejszej arystokracji36. Przyjmując 
ten punkt widzenia, przyjrzyjmy się każdemu z elementów współczesnego 
ustroju mieszanego w kontekście omawianego problemu.

Bardzo często kwestię nierówności ekonomicznych łączy się z kryzysem 
demokracji spowodowanym niewspółmiernie dużym wpływem politycznym 
wąskiej grupy ludzi najbogatszych, którzy zakulisowo dyktują korzystne dla 
siebie rozwiązania ustawodawcze. W konsekwencji naturalnym remedium wy-
daje się jeszcze głębsza demokratyzacja – powszechna partycypacja obywatel-

35  Por.  A r y s t o t e l e s, Polityka, 1279a, s. 89-91. 
36  Zob. M.H.  H a n s e n, The Mixed Constitution Versus the Separation of Powers: Monar-

chical and Aristocratic Aspects of Modern Democracy, „History of Political Thought” 31(2010), 
nr 3, s. 509-531.

Jakub GUŻYŃSKI 



247

ska czy wręcz wprowadzenie demokracji bezpośredniej, która ostatecznie odda 
władzę w ręce prawdziwego suwerena: ludu. Choć argument ten nie jest zupeł-
nie pozbawiony racji, to pozostaje naiwny. Jak zostało ukazane, intensyfi kacja 
równości politycznej wyrażająca się w powiększaniu „władzy wielu” nie tylko 
nie redukuje nierówności ekonomicznych, ale wręcz je nasila. Wbrew teorii 
racjonalnego wyboru wyborcy nie dążą bowiem do maksymalizacji swoich 
korzyści, ale pozostają uwikłani w demokratyczną rywalizację, w której go-
towi są ponieść nawet bardzo wysokie straty. Dobrze widać to na przykładzie 
skłonności uboższej części społeczeństwa do popierania partii politycznych 
opowiadających się za najbardziej liberalną polityką gospodarczą, która bez-
pośrednio wpływa na pogorszenie ich własnej sytuacji37. Powszechny udział 
we władzy nie może zatem gwarantować większej równości ekonomicznej.

Z tego powodu nadzieje na rozwiązanie problemu często pokładane są we 
„władzy jednego”, czyli w reprezentowanym przez rząd państwie. Podejście 
to również nie jest bezpodstawne. Wszak kluczowe dla walki z nierówno-
ściami ekonomicznymi reformy, takie jak zmiana systemu podatkowego czy 
rozbudowa systemu pomocy społecznej, wymagają zaangażowania władzy 
centralnej. Co więcej dwudziestowieczna „wielka redystrybucja” – stawiana 
za wzór przez Piketty’ego – również przeprowadzona została przez instytucje 
państwowe38. W ocenie roli rządu należy jednak być ostrożnym, gdyż łatwo 
pomylić przyczynę ze skutkiem. Wszak powojenne reformy nie wynikały 
z wyjątkowego egalitaryzmu ówczesnych władz ani z nagłej zmiany preferen-
cji wyborczych po stronie obywateli. Źródła tych przemian upatrywać należy 
raczej w wyjątkowych okolicznościach – zimnej wojnie i groźbie rewolucji 
komunistycznej – które umożliwiły związkom zawodowym skuteczną walkę 
o prawa pracownicze i budowę państwa opiekuńczego. Gdy tylko sytuacja ule-
gła zmianie, rządy państw zaczęły aktywnie zwalczać organizacje pracownicze 
i deregulować gospodarkę. W Stanach Zjednoczonych Ronald Reagan symbo-
licznie przełamał siłę związków zawodowych, gdy w roku 1981 bezwzględnie 
stłumił strajk kontrolerów lotów, zwalniając prawie wszystkich protestujących 
i zastępując ich między innymi niewykwalifi kowanymi pracownikami oraz 
personelem wojskowym39. W Wielkiej Brytanii zaś Margaret Thatcher otwarcie 

37  Zob. N.  J i m é n e z - J i m é n e z, E.  M o l l s, A.  S o l a n o - G a r c í a, Don’t Shoot Your-
self in the Foot! A (Real-effort Task) Experiment on Income Redistribution and Voting, „European 
Journal of Political Economy” 78(2023), Science Direct, https://www.sciencedirect.com/science/
article/pii/S0176268022001288.

38  Por.  P i k e t t y, dz. cyt., s. 144-175.
39  Por. J.A.  M c C a r t in, Collision Course: Ronald Reagan, the Air Traffi c Controllers, and 

the Strike That Changed America, Oxford University Press, New York 2011, s. 300-327.

Dwa rodzaje równości



248

naznaczyła związkowców jako „wrogów wewnętrznych”40 państwa i zaczęła 
intensywnie ograniczać ich prawa. Inne państwa poszły ich śladem i po upadku 
muru berlińskiego związki zawodowe marginalizowane były nawet przez rządy 
formalnie lewicowe. Od tego momentu nic nie mogło już powstrzymać gwał-
townego wzrostu nierówności ekonomicznych. Wszystko to ukazuje, że „wła-
dza jednego” nie może być strażnikiem równości ekonomicznej. Z jednej strony 
podlega on bowiem nieustannej presji wyborczej, z drugiej zaś nieuchronnie 
dąży do powiększania zakresu swoich kompetencji i do ich centralizacji.

Ani władza demokratyczna, ani władza królewska nie chronią zatem przed 
nierównościami ekonomicznymi. Czy może to uczynić władza arystokratycz-
na? Jej współczesny obraz z pewnością nie napawa nadzieją. Zaufanie do po-
lityków i sędziów konsekwentnie spada i osiąga rekordowo niskie poziomy41, 
a podobny trend dotyczy również reputacji elit fi nansowych. Wiele wskazuje 
na to, że nie mamy dziś do czynienia z kryzysem demokracji, ale właśnie 
z kryzysem „władzy niewielu”. Łatwą pokusą w tej sytuacji staje się szukanie 
rozwiązania w różnych formach merytokracji – technokracji czy epistokra-
cji – oddającej władzę w ręce ekspertów. Postulaty takie pozostają jednak 
zbyt głęboko osadzone w optyce indywidualistycznej i zaniedbany pozostaje 
w nich wymiar kluczowy dla dawnej arystokracji, a mianowicie głębokie za-
korzenienie w relacjach wzajemności. Dlatego też powinniśmy raczej poszu-
kiwać owych „niewielu”, którzy rzeczywiście reprezentują szersze wspólnoty 
i w nowy sposób realizują imperatyw hojności. W tym kontekście za wzór 
służyć nam mogą liderzy wspomnianych już związków zawodowych, którzy 
skutecznie zabiegali o interesy pracowników, regularnie zdobywając ważne 
stanowiska polityczne. Wskazać można jednak również na przedstawicieli 
Kościołów, którzy nierzadko opierali się przemocy państwa i kapitału, stając 
po stronie osób wykluczonych. Jeszcze innym przykładem mogą być aktywiści 
ekologiczni, którzy ryzykują utratę zdrowia i ograniczenie wolności w imię do-
bra publicznego. Osoby takie nie są wybierane demokratycznie, a swój status 
polityczny uzyskują poprzez zasługi dla wspólnoty – hojne poświęcenie czasu, 
zdrowia czy środków fi nansowych. Co więcej, ich uprzywilejowana pozycja 
nie jest zasługą ich samych, ale stanowi pochodną zakorzenienia w reprezen-
towanej przez nich grupie. Są to zatem osoby w najbardziej tradycyjny sposób 
szlachetne, które mogłyby konstytuować nową klasę szlachecką.

40  M.  T h a t c h e r, Speech to 1922 Committee („The Enemy Within”) (19 VII 1984), Margaret 
Thatcher Foundation, https://www.margaretthatcher.org/document%2F105563. Tłum. fragm. – J.G.

41  Zob. np. IPSOS UK, Veracity Index 2024, IPSOS, https://www.ipsos.com/sites/default/fi les/
ct/news/documents/2024-11/Veracity%20index%202024_v1_.pdf; B.  V I g e r s, L.  S a a d, Ameri-
cans Pass Judgment on Their Courts, Gallup, https://news.gallup.com/poll/653897/americans-pass-
judgment-courts.aspx; K.  D a n i e l, Kryzys społecznego zaufania do sądów, „Studia Socjologicz-
ne” 2007, nr 2(185), s. 61-82. 

Jakub GUŻYŃSKI 



249

NOWA GOSPODARKA OPARTA NA WYMIANIE DARÓW

Opisane ujęcie pozwala dostrzec konsekwencje analizy zaprezentowanej 
wcześniej. Jeśli wzrost równości politycznej pociąga za sobą intensyfi kację nie-
równości ekonomicznych, to naturalnym rozwiązaniem wydaje się ogranicze-
nie równości politycznej wyrażającej się we „władzy wielu”. Może ono przybrać 
formę wzmocnienia władzy rządu, którego udział jest konieczny w przypadku 
wszelkiej głębokiej reformy politycznej, aczkolwiek tego rodzaju rozwiązanie 
łatwo może zwrócić się przeciwko najmniej uprzywilejowanym, o czym dobitnie 
przekonuje nas historia. Alternatywnie można również podjąć się naprawy „władzy 
niewielu”, która znajduje się obecnie w kryzysie. Wymagałoby to wzmocnienia 
roli organizacji pośredniczących między obywatelami a państwem: samorządów, 
spółdzielni, związków zawodowych, stowarzyszeń, uniwersytetów czy Kościołów. 
Tego rodzaju instytucje ucieleśniają zasadę wzajemności i zabezpieczają interesy 
swoich członków skuteczniej, niż czyni to państwo. Co więcej, są one w mniej-
szym stopniu podatne na zmienne trendy polityczne, koncentrują się bowiem na 
realizacji konkretnych postulatów. Dzięki temu są najlepiej predysponowane, aby 
ograniczać nierówności ekonomiczne. Z jednej strony zastępują demokratyczną 
rywalizację kooperacją, z drugiej zaś chronią przed nadużyciami władzy centralnej 
i są w stanie wymusić przeprowadzenie potrzebnych reform. Oczywiście rozwią-
zanie takie wymagałoby szerokiej mobilizacji i masowego członkostwa obywateli 
w tego rodzaju organizacjach. Mimo to rozwiązanie takie wydaje się znacznie 
bardziej prawdopodobne niż nagła zmiana preferencji wyborczych obywateli lub 
niewymuszone przeprowadzenie trudnych reform przez bohaterski rząd.

Położenie nacisku na tak pojętą „władzę niewielu” pozwoliłoby na odnowę 
charakterystycznego dla gospodarki opartej na wymianie darów mechanizmu, 
wiążącego hojność z uznaniem społecznym. Wszak pozycja polityczna lide-
rów różnego rodzaju zrzeszeń zwykle bezpośrednio wynika z ich zaangażo-
wania i poświęcenia. Podobnie uprzywilejowany status naukowców, artystów 
czy sportowców jest pochodną ich zasług dla społeczeństwa, nawet jeśli nie 
reprezentują oni żadnych grup sformalizowanych. W kontekście nierówno-
ści ekonomicznych kluczowa może się jednak okazać najbardziej dosłowna 
forma hojności. Z tego powodu należy dążyć do rekonceptualizacji podatku 
jako daru. Współcześnie najbogatsi płacą najniższe podatki42, a jednocześnie 
w najwyższym stopniu korzystają z subsydiów państwowych43, pomnażając 

42  Zob. J.  E i s i n g e r, J.  E r n s t h a u s e n, P.  K i e l, The Secret IRS Files: Trove of Never-
-Before-Seen Records Reveal How the Wealthiest Avoid Income Tax, ProPublica, https://www.pro-
publica.org/article/the-secret-irs-fi les-trove-of-never-before-seen-records-reveal-how-the-wealthi-
est-avoid-income-tax.

43  Zob. A.  N i r a n j a n, Revealed: Billionaires are „Ultimate Benefi ciaries” Linked to €3bn 
of EU Farming Subsidies, „The Guardian” z 3 XI 2024, The Guardian, https://www.theguardian.

Dwa rodzaje równości



250

swoje fortuny kosztem dobra wspólnego. Mimo to wciąż cieszą się uznaniem 
społecznym i politycznymi wpływami. Jak słusznie wskazywał Arystoteles, sytu-
acja taka jest jawnie niesprawiedliwa. Wobec tego, zamiast koncentrować się na 
wielkości majątku, powinniśmy zacząć nagradzać prestiżem tych, którzy wnieśli 
największy wkład do wspólnego budżetu. Fetyszystyczne rankingi najbogat-
szych muszą ustąpić listom największych podatników, których hojność – nawet 
jeśli prawnie sformalizowana – przynosi konkretne korzyści wspólnocie. W tym 
właśnie duchu działają grupy w rodzaju Patriotic Millionaires44, taxmenow45 czy 
Millionaires For Humanity46, zrzeszające milionerów domagających się płacenia 
wyższych podatków47. Dopiero gdy podatki zostaną powiązane z prestiżem i roz-
poznane społecznie jako dar na rzecz wspólnoty, a nie przykra konieczność czy 
kradzież ze strony państwa, będziemy mieli szansę na istotną redukcję nierówno-
ści ekonomicznych. Żadne formy fi lantropii czy działalności charytatywnej nie 
mogą zastąpić podatków w tej funkcji, gdyż mają one z istoty charakter arbitralny, 
a współcześnie służą przede wszystkim jako narzędzie unikania opodatkowania.

Zmianie myślenia o podatkach muszą oczywiście towarzyszyć zmiany prawne 
i instytucjonalne, które zagwarantują większą transparentność przepływu pienią-
dza, ułatwią współpracę międzynarodową i umożliwią walkę z rajami podatkowy-
mi. Chociaż często mamy do czynienia z pesymistycznym poglądem, że reformy 
tego rodzaju są niemożliwe, już dzisiaj jednak dysponujemy rozwiązaniami, które 
mogłyby przynajmniej w pewnym zakresie rozwiązać omawiane tu kwestie. Jako 
przykład posłużyć może projekt globalnego podatku dla najbogatszych, przygo-
towany przez Gabriela Zucmana na zlecenie rządu brazylijskiego48. Jedyne czego 
brakuje to wola polityczna, konieczna do wprowadzenia tych zmian.

*

Jak starałem się wykazać w toku wywodu, równość polityczna i ekono-
miczna są sobie w pewien sposób przeciwstawne. Na przestrzeni wieków 
w różny sposób próbowano radzić sobie z tym napięciem. Społeczeństwa 
przednowoczesne starały się ograniczać nierówności ekonomiczne poprzez 

com/environment/2024/nov/03/revealed-billionaires-ultimate-benefi ciaries-linked-to-eu-farming-
subsidies.

44  Zob. Patriotic Millionaires, https://patrioticmillionaires.org/.
45  Zob. taxmenow, https://www.taxmenow.eu/.
46  Zob. Millionaires for Humanity, https://millionairesforhumanity.org/.
47  Zob. Patriotic Millionaires, TaxMeNow, Millionaires for Humanity, Oxfam, Proud to Pay 

More: 2024 Report, https://static1.squarespace.com/static/652d98fc798aeb069ceee397/t/65a6a186b
b0b007ae861f7ec/1705419146513/2024+Report.pdf.

48  Zob. G.  Z u c m a n, A Blueprint for a Coordinated Minimum Effective Taxation Standard for 
Ultra-high-net-worth Individuals, HAL SHS, https://shs.hal.science/halshs-04947409v1.

Jakub GUŻYŃSKI 



251

powiązanie hojności z prestiżem i pozycją polityczną, co doprowadziło do 
wykształcenia względnie sztywnej hierarchii społecznej. Społeczeństwa no-
woczesne położyły zaś nacisk na równość polityczną w nadziei, że wzmo-
żona rywalizacja ekonomiczna ostatecznie doprowadzi do poprawy sytuacji 
wszystkich obywateli. Niestety doprowadziło to do wytworzenia skrajnych 
nierówności ekonomicznych, które stają się obecnie poważnym problemem. 
Z tego powodu powinniśmy uczyć się od dawnych gospodarek opartych na 
wymianie darów i poszukiwać współczesnych form wzajemności, które po-
mogą nam zażegnać ten kryzys.

Oczywiście zaproponowane tu rozwiązania w żadnym stopniu nie wieńczą 
poszukiwań. Mają one jedynie wskazać pewien ogólny kierunek potrzebnych 
reform, zachęcając do dalszej refl eksji i debaty. Dominujące narracje wokół 
nierówności ekonomicznych często koncentrują się bowiem na relacji między 
„władzą wielu”, stanowiącą agregację preferencji indywidualnych obywateli, 
a „władzą jednego”, w której rzekomo ucieleśnia się wola powszechna. W re-
zultacie niemal niewidoczny staje się głęboki kryzys „władzy niewielu”, który 
stanowi jedną z głównych przyczyn występowania rekordowych nierówności 
ekonomicznych. Konieczna jest zatem reorientacja dyskusji, której powinno 
towarzyszyć odejście od przeciwskutecznego dążenia do dalszej demokraty-
zacji na rzecz budowy „nowej arystokracji”, rzeczywiście realizującej starą 
zasadę noblesse oblige.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Allen, Robert C. “Class Structure and Inequality during the Industrial Revolution: 
Lessons from England’s Social Tables, 1688–1867.” The Economic History Re-
view 72, no. 1 (2019): 88–125.

Allen, Robert C. 2020. “Poverty and the Labor Market: Today and Yesterday.” Annual 
Review of Economics” 12 (2020): 107–34.

Arystoteles. “Etyka eudemejska.” Translated by Witold Wróblewski. In Arystoteles, 
Dzieła wszystkie. Vol. 5. Translated by Daniela Gromska, Leopold Regner, and 
Witold Wróblewski. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1996.

Arystoteles. Etyka nikomachejska. Translated by Daniela Gromska. Warszawa: PWN, 
1982.

Arystoteles. Polityka. Translated by Ludwik Piotrowicz. Wrocław: Zakład im. Osso-
lińskich, 1953.

Boas, Franz. “The Social Organization and the Secret Societies of the Kwakiutl In-
dians.” In Report of the United States National Museum for the Year Ending June 
30, 1895. Washinghton, Gvt., 1895. 

Dwa rodzaje równości



252

Boas, Franz. “The Social Organization and the Secret Societies of the Kwakiutl In-
dians.” In Report of the United States National Museum for the Year Ending 
June 30, 1895. Smithsonian Libraries and Archives, https://hdl.handle.net/10088/ 
29967.

Broadberry, Stephen, and Carsten Burhop. “Real Wages and Labour Productivity in 
Britain and Germany, 1871-1938: A Unifi ed Approach to the International Com-
parison of Living Standards.” The Journal of Economic History 70, no. 2 (2010): 
400–27.

Chancel, Lucas, Thomas Piketty, Emmanuel Saez, et al. World Inequality Report 2022. 
np: World Inequality Lab, 2022.

Chancel, Lucas, Thomas Piketty, Emmanuel Saez, et al. World Inequality Report 2022. 
World Inequality Lab, https://wir2022.wid.world/.

Cutler, Anthony. “Gifts and Gift Exchange as Aspects of the Byzantine, Arab, and 
Related Economies.” Dumbarton Oaks Papers 55 (2001): 247–78.

Daniel, Krystyna. Kryzys społecznego zaufania do sądów. “Studia Socjologiczne,” 
no. 2 (185) (2007): 61–82. 

Deaton, Angus. Wielka ucieczka: Zdrowie, bogactwo i źródła nierówności. Translated 
by Jan Halbersztat. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2016. 

Eisinger, Jesse, Jeff Ernsthausen, and Paul Kiel. “The Secret IRS Files: Trove of 
Never-Before-Seen Records Reveal How the Wealthiest Avoid Income Tax.” 
ProPublica. https://www.propublica.org/article/the-secret-irs-fi les-trove-of-never-
before-seen-records-reveal-how-the-wealthiest-avoid-income-tax.

Feinstein, Charles H. “Pessimism Perpetuated: Real Wages and the Standard of Living 
in Britain during and after the Industrial Revolution.” The Journal of Economic 
History 58, no. 3 (1998): 625–58.

Gallagher, Robert L. “Incommensurability in Aristotle’s Theory of Reciprocal 
Justice.” British Journal for the History of Philosophy 20, no. 4 (2012): 667–701.

Gandour, Jackson, Rebecca Riddell, and Nabil Ahmed. “Multilateralism in an Era 
of Global Oligarchy: How Extreme Inequality Undermines International Coope-
ration.” September 23, 2024. Oxfam International, https://www.oxfam.org/en/
research/multilaterialism-era-global-oligarchy.

Girard, René. Prawda powieściowa i kłamstwo romantyczne. Translated by Karolina 
Kot. Warszawa: Wydawnictwo KR, 2001.

Graeber, David. Dług: Pierwsze pięć tysięcy lat. Translated by Bartosz Kuźniarz. 
Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2018.

Hansen, Mogens Herman. “The Mixed Constitution Versus the Separation of Powers: 
Monarchical and Aristocratic Aspects of Modern Democracy.” History of Political 
Thought 31, no. 3 (2010): 509–31.

Hickel, Jason. Mniej znaczy lepiej: O tym, jak odejście od wzrostu gospodarczego 
ocali świat. Translated by Jerzy Paweł Listwan. Kraków: Karakter, 2021.

Hobbes, Thomas. Lewiatan, czyli materia, forma i władza państwa kościelnego 
i świeckiego. Translated by Czesław Znamierowski. Kraków: PWN, 1954.

Homer. Odyseja. Translated by Jan Parandowski. Warszawa: Czytelnik, 1967.

Jakub GUŻYŃSKI 



253

IPSOS UK. “Veracity Index 2024.” IPSOS, https://www.ipsos.com/sites/default/fi les/
ct/news/documents/2024-11/Veracity%20index%202024_v1_.pdf.

Jiménez-Jiménez, Natalia, Elena Molis, and Angel Solano-García. “Don’t Shoot 
Yourself in the Foot! A (Real-effort task) Experiment on Income Redistribution 
and Voting.” European Journal of Political Economy 78 (2023). Science Direct, 
https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0176268022001288.

Koran. Translated by Józef Bielawski. Warszawa: PIW: 1986.
McCartin, Joseph A. Collision Course: Ronald Reagan, the Air Traffi c Controllers, and 

the Strike That Changed America. New York: Oxford University Press, 2011.
Macpherson, Crawford B. The Political Theory of Possessive Individualism: Hobbes 

to Locke. Oxford: Oxford University Press, 1990.
Madsen, Jakob, and Holder Strulik. “Inequality and the Industrial Revolution.” Euro-

pean Economic Review” 164 (2024). Science Direct, https://www.sciencedirect.
com/science/article/pii/S0014292124000539

Mauss, Marcel. “Szkic o darze.” In Mauss, Socjologia i antropologia. Translated by 
Marcin Król, Krzysztof Pomian, and Jerzy Szacki. Warszawa: Wydawnictwo KR, 
2001.

McCloskey, Deirdre Nansen. “The Great Enrichment: A Humanistic and Social Scien-
tifi c Account.” Scandinavian Economic History Review 64, no. 1 (2016): 6–18.

Millionaires for Humanity. https://millionairesforhumanity.org/.
Morris, Ian. “Gift and Commodity in Archaic Greece.” Man 21, no. 1 (1986): 1–17.
Niranjan, Ajit. “Revealed: Billionaires are ‘Ultimate Benefi ciaries’ Linked to €3bn of 

EU Farming Subsidies.” The Guardian. November 3, 2024. The Guardian, https://
www.theguardian.com/environment/2024/nov/03/revealed-billionaires-ultimate-
benefi ciaries-linked-to-eu-farming-subsidies.

Oxfam GB Media Centre. “Richest 1% Grab Nearly Twice as Much New Wealth as 
Rest of the World Put Together.” January 16, 2023. Oxfam, https://www.oxfam.
org.uk/media/press-releases/richest-1-grab-nearly-twice-as-much-new-wealth-as-
rest-of-the-world-put-together/.

Patriotic Millionaires. https://patrioticmillionaires.org/.
Patriotic Millionaires, TaxMeNow, Millionaires for Humanity, and Oxfam. Proud to 

Pay More: 2024 Report. https://static1.squarespace.com/static/652d98fc798a-
eb069ceee397/t/65a6a186bb0b007ae861f7ec/1705419146513/2024+Report.pdf.

Piketty, Thomas. Krótka historia równości. Translated by Joanna Stryjczyk. Warsza-
wa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2023.

Pinker, Steven. Nowe oświecenie: Argumenty za rozumem, nauką, humanizmem i po-
stępem. Translated by Tomasz Bieroń. Poznań: Zysk i S-ka, 2020.

Polanyi, Karl. “Trade, Markets, and Money in the European Early Middle Ages.” 
Norwegian Archaeological Review” 11, no. 2 (1978): 92–96.

Polanyi, Karl. Wielka transformacja. Translated by Maria Zawadzka. Warszawa: Wy-
dawnictwo Naukowe PWN, 2010.

Polanyi, Karl, Conrad M. Arensberg, and Harry W. Pearson, eds. Trade and Market 
in the Early Empires. Glencoe: The Falcon’s Wing Press, 1957.

Dwa rodzaje równości



254

Radelet, Steven C. The Great Surge: The Ascent of the Developing World. New York: 
Simon & Schuster, 2016.

Riddell, Rebbeca, Nabil Ahmed, Alex Maitland, et al. “Inequality Inc.: How Corpo-
rate Power Divides Our World and the Need for a New Era of Public Action.” 
Oxfam International, https://oi-fi les-d8-prod.s3.eu-west-2.amazonaws.com/s3fs-
public/2024-01/Davos%202024%20Report-%20English.pdf.

Riddell, Rebbeca, Nabil Ahmed, Alex Maitland, et al. Inequality Inc.: How Corporate 
Power Divides Our World and the Need for a New Era of Public Action. Oxford: 
Oxfam International, 2024.

Sahlins, Marshall. Stone Age Economics. Chicago and New York: Aldine Atherton, 
1972.

Smith, Adam. Badania nad naturą i przyczynami bogactwa narodów. Vol. 1. Transla-
ted by Oswald Einfeld and Stefan Wolff. Warszawa: Nakład Gebethnera i Wolffa, 
1927.

Sullivan, Dylan, and Jason Hickel. “Capitalism and Extreme Poverty: A Global Ana-
lysis of Real Wages, Human Height, and Mortality Since the Long 16th Century.” 
World Development 161 (2023). Science Direct, https://www.sciencedirect.com/
science/article/pii/S0305750X22002169.

taxmenow. https://www.taxmenow.eu/.
Thatcher, Margaret. “Speech to 1922 Committee (‘The Enemy Within’).” July 19, 

1984. Margaret Thatcher Foundation, https://www.margaretthatcher.org/docu-
ment%2F105563.

de Tocqueville, Alexis. O demokracji w Ameryce. Translated by Barbara Janicka and 
Marcin Król. Warszawa: Fundacja Aletheia, 2005.

Vigers, Benedict, and Lydia Saad. “Americans Pass Judgment on Their Courts.” Gal-
lup, https://news.gallup.com/poll/653897/americans-pass-judgment-courts.aspx.

Zhao, Xingzhi, and Chen Xue. “Semiotic Rhetoric of Gift Giving in Ancient China.” 
Language and Semiotic Studies 9, no. 3 (2023): 425–42.

Zucman, Gabriel. “A Blueprint for a Coordinated Minimum Effective Taxation Stan-
dard for Ultra-high-net-worth Individuals.” HAL SHS, https://shs.hal.science/
halshs-04947409v1.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Jakub GUŻYŃSKI – Dwa rodzaje równości
DOI 10.12887/38-2025-3-151-14

Artykuł proponuje nową perspektywę w badaniu nierówności społecznych. 
W oparciu o ustalenia historyków gospodarki oraz naukowców społecznych 
przedstawione zostają dwa podstawowe modele stratyfi kacji społecznej cha-
rakterystyczne dla dwóch dominujących systemów społeczno-gospodarczych: 
gospodarki opartej na wymianie darów oraz kapitalizmu. O ile w pierwszym 

Jakub GUŻYŃSKI 



255

z nich redukowanie nierówności ekonomicznych idzie w parze z wytwarza-
niem nierówności politycznych, o tyle w drugim niwelowanie nierówności 
politycznych pociąga za sobą wzrost nierówności ekonomicznych. Prowadzi 
to do wniosku, że między tymi dwoma rodzajami równości istnieje pewne 
nieusuwalne napięcie. Kwestia ta zostaje omówiona w kontekście klasycznego 
ujęcia ustroju mieszanego. „Władza jednego” oraz „władza wielu” okazują się 
niezdolne do zagwarantowania większej równości ekonomicznej, dlatego jako 
rozwiązanie autor proponuje reformę pogrążonej w kryzysie „władzy niewie-
lu”.

Słowa kluczowe: równość ekonomiczna, równość polityczna, gospodarka da-
rów, kapitalizm, sprawiedliwość, wzajemność

Kontakt: Katedra Filozofi i i Metodologii Nauk, Wydział Zarządzania i Ekonomii, 
Politechnika Gdańska, ul. R. Traugutta 79, 80-233 Gdańsk
E-mail: jakub.guzynski@pg.edu.pl
Tel. 58 3486027
https://pg.edu.pl/p/jakub-guzynski-1388437

Jakub GUŻYŃSKI, Two Types of Equality
DOI 10.12887/38-2025-3-151-14

This article offers a new perspective in the study of social inequality. Based 
on the fi ndings of economic historians and social scientists, two basic models 
of social stratifi cation are presented, characteristic of two dominant socio-eco-
nomic systems: the gift economy and capitalism. While in the former reducing 
economic inequality goes hand in hand with increasing political inequality, in 
the latter reducing political inequality entails increasing economic inequality. 
This leads to the conclusion that there is a certain indelible tension between 
these two types of equality. This issue is discussed in the context of the classical 
approach to the mixed system. The power of the ”one” and the power of the 
”many” prove unable to guarantee greater economic equality, therefore the au-
thor proposes as a solution a reform of the crisis-ridden power of the “few.”

Keywords: economic equality, political equality, gift economy, capitalism, 
justice, reciprocity

Contact: Department of Philosophy and Science Methodology, Faculty of Man-
agement and Economics, Gdańsk University of Technology, ul. R. Traugutta 79, 
80-233 Gdańsk, Poland
E-mail: jakub.guzynski@pg.edu.pl
Phone: + 48 58 3486027
https://pg.edu.pl/p/jakub-guzynski-1388437

Dwa rodzaje równości



256



257

KAROL WOJTYŁA – JAN PAWEŁ II
INSPIRACJE



258



259

Wioletta SZYMCZAK*

KAROLA WOJTYŁY TEORIA UCZESTNICTWA
Potencjał badawczy i aplikacyjny z perspektywy socjologii1

Elementem konstytuującym doświadczenie partycypacji, trwale umocowanym 
w doświadczeniu, jest poczucie sprawstwa. Zawiera ono w sobie poczucie wpływu, 
a także identyfi kację własnego potencjału i wiarę weń oraz wiarę w skuteczność 
wspólnego działania i własnej w nim roli. Sprawstwo kulminuje w przeżyciu sku-
teczności, implikuje gotowość do podejmowania kolejnych zadań. Przejawem 
sprawstwa jest poczucie wpływu na otaczającą rzeczywistość i wiara w skutecz-
ność wspólnego działania w społeczności lokalnej, wespół z innymi, na rzecz 
innych.

Konstytutywnym elementem projektów badawczych w naukach społecz-
nych jest ich zaplecze teoretyczne. Teorie mogą pełnić w tym kontekście różne 
funkcje w zależności od przedmiotu badań, przyjętych paradygmatów, a w nich 
założeń epistemologicznych i metodologicznych2. W badaniach ilościowych 
mających charakter dedukcyjny teorie stanowią podstawę naukowych przewi-
dywań i eksplanacji, wyjściowy koncept dotyczący fragmentu rzeczywistości 
społecznej, poprzedzający i implikujący sposób operacjonalizacji zagadnień, 
które mają zostać poddane eksploracji. Teoria dostarcza kategorii i ram poję-
ciowych, identyfi kuje potencjalne zmienne zależne i niezależne, umożliwia 
formułowanie hipotez, które w toku badania mogą znaleźć potwierdzanie lub 
zostać sfalsyfi kowane, i służy do trafnego formułowania wyników oraz ich 
interpretacji, a zarazem sama może podlegać weryfi kacji3. W badaniach ja-
kościowych, oprócz podejść badawczych defi niowanych na przykład przez 

* Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL – Katedra Socjologii Kultury, Religii i Partycypa-
cji Społecznej, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, e-mail: wioletta.szymczak@kul.pl, 
ORCID 0000-0002-8749-8862 [pełna nota o Autorce na końcu numeru].

1  Artykuł jest zmienioną wersją wykładu zaprezentowanego w Instytucie Jana Pawła II KUL 
29 października 2024 roku w ramach Konwersatorium Myśli Karola Wojtyły – Jana Pawła II. 

2  Por. A.  B r y m a n, Social Research Methods, Oxford University Press, Oxford, New York 
2012, s. 20-26, 27-35; A.  B h a t t a c h e r j e e, Social Science Research: Principles, Methods, and 
Practices, Global Text Project, b.m.w. 2012, s. 17-19, 25n. (zob. też. Digital Commons at The Uni-
versity of South Florida, https://digitalcommons.usf.edu/oa_textbooks/3/).

3  Por. J.W.  C r e s w e l l, Projektowanie badań naukowych. Metody jakościowe, ilościowe 
i mieszane, tłum. J. Gilewicz, Wydawnictwo UJ, Kraków 2013, s. 75-78.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 259-291

DOI 10.12887/38-2025-3-151-15



260

paradygmat intepretatywny, interakcjonizm symboliczny i fenomenologię, 
opisy konstruowania sytuacji społecznych czy analizę hermeneutyczną4, źró-
dło założeń epistemologicznych stanowią również teorie odnoszące się do 
życia społecznego, które służą jako szerokie wyjaśnienia zachowań i postaw, 
implikują pytania szczegółowe, dając uprzednią orientację w przedmiocie, 
ukierunkowują na konkretne metody badań, prowadzą w zestawieniu z empirią 
do zidentyfi kowania obszarów dotąd nieeksplorowanych, wspierają proces 
interpretacji uzyskanych danych empirycznych, ich systematyzowania, kate-
goryzacji oraz ujmowania w nowe ramy pojęciowe.

W perspektywie jakościowej teoria jest niejednokrotnie punktem doce-
lowym indukcyjnego postępowania badawczego5. Popularnym paradygma-
tem wśród badaczy jakościowych jest w tym kontekście metodologia teorii 
ugruntowanej6. Funkcję teoretycznego, inspirującego punktu wyjścia analiz 
o charakterze eksploracyjnym, wymagających narzędzi jakościowych, mogą 
pełnić teorie z zakresu nauk społecznych, ale też fi lozofi cznych. W socjologii 
będą to teorie osadzone w nurcie humanistycznym, odwołujące się do założeń 
fenomenologii czy interakcjonizmu symbolicznego. Do podobnego wariantu 
wykorzystania teorii fi lozofi cznej na gruncie socjologii, a w szczególności 
socjologicznych badań jakościowych, odnosi się niniejsze opracowanie.

Przywołana w jego tytule, a sformułowana przez Karola Wojtyłę teoria 
uczestnictwa stanowiła jedną z bezpośrednich inspiracji studiów nad zjawi-
skiem społecznej partycypacji jako doświadczenia podmiotu działającego – 
jednostki dobrowolnie zaangażowanej w wybranej przez siebie przestrzeni 
życia społecznego. Teoria ta mówi o uczestnictwie jako elemencie wpisanym 
w konstytucję osoby i odnosi się do relacji jednostki i społeczności oraz kwestii 
współdziałania ludzi ze sobą. Jako taką można odnieść ją do dyskursu socjolo-
gicznego dotyczącego ustroju demokratycznego, podmiotowości i sprawczości 
obywateli, samorządności i samoorganizacji w przestrzeni społeczeństwa oby-
watelskiego, współdziałania w społecznościach lokalnych i na ich rzecz oraz 
dobrowolnej aktywności prospołecznej. Z tych powodów została włączona do 
korpusu teorii stanowiących zaplecze projektu badawczego, o którym będzie 
mowa w niniejszym opracowaniu obok dwóch innych grup teorii, co zakładało 
teoretyczne i konceptualne odróżnienie jej od nich, operacjonalizację i zasto-
sowanie w konstrukcji narzędzia badawczego oraz do analizy, kategoryzacji 

4  Por. U.  F l i c k, Projektowanie badania jakościowego, tłum. P. Tomanek, Wydawnictwo 
Naukowe PWN, Warszawa 2010, s. 34-39.

5  Por. tamże, s. 46–51; por. też: C r e s w e l l, dz. cyt., s. 85-87.
6  Zob. K.T.  K o n e c k i, hasło „Metodologia teorii ugruntowanej – strategia analiz i badań 

jakościowych (Methodology of grounded theory – strategy of qualitative analysis and research)”, 
w: Słownik socjologii jakościowej, red. K.T. Konecki, P. Chomczyński, Difi n, Warszawa 2012, 
s. 176-180.

Wioletta SZYMCZAK



261

i interpretacji danych empirycznych. Jednocześnie po zoperacjonalizowaniu 
na język socjologiczny testowana była w ramach projektu badawczego, co sta-
nowiło wartość dodaną prowadzonych badań empirycznych. W wyniku takiej 
procedury w modelu partycypacji jako doświadczenia osoby, który stanowił 
odpowiedź na pytania badawcze (o konstytucję partycypacji jako doświad-
czenia działającego podmiotu), zidentyfi kowano wymiar uczestnictwa jako 
nasyconą kategorię analityczną i konstytutywny element doświadczenia osób 
działających. Sama zaś teoria okazała się również modelową propozycją ana-
lizy funkcjonowania wspólnot i społeczności oraz ich odniesień do tworzących 
je osób, czyli wspólnoty ad intra. W takiej perspektywie może być ujmowana 
jako weberowski typ idealny.

Przedmiotem artykułu jest prezentacja i uzasadnienie tytułowej tezy o ba-
dawczym i aplikacyjnym potencjale Karola Wojtyły teorii uczestnictwa, do-
strzeżonym z perspektywy socjologicznej, w kontekście analizy zagadnień 
partycypacji społecznej. Tekst składa się z trzech części i odnosi się do dwóch 
wyżej wskazanych aspektów potencjału tej teorii. W części pierwszej naszki-
cowane zostaną kluczowe tezy teorii uczestnictwa odczytane przez socjolo-
ga. Część druga zawierać będzie omówienie sposobu wykorzystania tej teorii 
w badaniach socjologicznych oraz prezentację wyprowadzonego z tych analiz 
teoretycznego konstruktu partycypacji jako doświadczenia osoby. Część trze-
cia poświęcona jest możliwym zastosowaniom analitycznym i aplikacyjnym 
modelu partycypacji oraz teorii uczestnictwa ujmowanej w sensie modelowym. 
Te dwa wątki zilustrują odpowiednio przykłady zastosowania modelu i teorii 
jako modelu, udokumentowane w publikowanych wcześniej tekstach7. 

TEORIA UCZESTNICTWA
Założenia i elementy

Wykład teorii uczestnictwa stanowi końcową część kluczowego dzieła 
antropologicznego Karola Wojtyły Osoba i czyn8. Teoria ta usytuowana jest 
w całej gamie założeń ontologicznych, antropologicznych i epistemologicz-
nych, których studiowanie poprzedzało późniejsze jej zastosowanie oraz ope-
racjonalizację w języku socjologicznym. W tym miejscu prezentacja teorii 
ogranicza się do fi nalnego etapu studiów, czyli odczytania w niej elementów 
konstytutywnych, ważnych dla optyki i refl eksji socjologicznej, oraz projekto-

7  W artykule wykorzystano fragmenty wcześniejszych opracowań dotyczących wyżej wymie-
nionych zagadnień oraz operacjonalizacji i wykorzystania teorii uczestnictwa. 

8  Zob. K.  W o j t y ł a, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropologiczne, Towarzystwo Naukowe 
KUL, Lublin 1994; t e n ż e, Osoba: podmiot i wspólnota, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia 
antropologiczne, s. 373-414; t e n ż e, Uczestnictwo czy alienacja?, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz 
inne studia antropologiczne, s. 447-461.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



262

wania badań jakościowych. Warto odnotować, że geneza teorii uczestnictwa ma 
wyraźne powiązania z empirią: Karol Wojtyła rozwijał swój antropologiczny 
namysł w okresie, gdy w środkowej i wschodniej Europie dominowały różne 
warianty marksizmu, po stronie zachodniej zaś wpływy zyskiwał indywidu-
alizm, ucieleśniony między innymi w różnych wersjach kapitalizmu. Wojtyła 
identyfi kował w tych systemach, w szczególności w marksizmie, problem 
antropologiczny, polegający na zapoznaniu właściwego miejsca osoby.

W intencji Wojtyły celem studiów antropologicznych miało być udzielenie 
odpowiedzi na pytanie, czy możliwa jest taka interpretacja działania społecz-
nego, która z jednej strony „uznaje rolę kolektywnej praxis oraz konstytutywną 
wzajemną zależność ludzi w procesie ich samorealizacji, a z drugiej strony nie 
podporządkowuje jednostki masie, klasie społecznej czy narodowi, rozumia-
nym nie jako wspólnoty osób, lecz jako zhipostazowane podmioty historii”9. 
Wojtyła konstruował swoją refl eksję nad społecznym wymiarem osoby w dys-
kusji z marksizmem i innymi formami socjologicznego determinizmu, które 
usiłują wyjaśnić jej działanie na podstawie jego kontekstu społecznego, a także 
w dyskusji z nurtami, które wymiar intersubiektywny pomijają10.

W przekonaniu Wojtyły ani indywidualizm, ani totalizm nie wyjaśniają 
istoty tego, co wspólnotowe i społeczne w człowieku, stanowiąc skrajności 
pozostające w sprzeczności z jego bytową konstytucją ujawniającą się w czy-
nie. Indywidualizm cechuje się brakiem uczestnictwa pochodzącym od osoby, 
w totalizmie zaś uniemożliwienie uczestnictwa jest skutkiem błędnego ustroju 
wspólnoty działania11. Jako przejawy myślenia opartego na przesłankach im-
manentyzmu obydwa systemy zapoznają wartość prawdy odkrywanej przez 
człowieka, czyniąc z niej prawdę stanowioną i wykreowaną przez podmiot 
– indywidualny lub zbiorowy. Jeśli istotą marksizmu ucieleśnionego w tota-
litaryzmie jest kryzys kultury oznaczający kryzys człowieka, który zatracił 
świadomość własnej prawdy (będącej zarazem prawdą o nim samym jako 
osobie i prawdą o całym bycie), to Wojtyła proponuje ponowne zwrócenie 
się ku prawdzie człowieka i poszukiwanie w nim odpowiedzi, czyli apologię 
prawdy osoby12. Czyni to przez podkreślenie jej zdolności samostanowienia 
i samopanowania, transcendencji i integracji w czynie oraz ukierunkowania na 
bliźniego. Wojciech Chudy określił tę koncepcję samostanowienia – kluczowy 

9  R.  B u t t i g l i o n e, Myśl Karola Wojtyły, tłum. J. Merecki SDS, Instytut Jana Pawła II 
KUL, Lublin 2010, s. 247.

10  Por. tamże, s. 237.
11  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 313.
12  Por. W.  C h u d y, Na odsiecz prawdzie o osobie ludzkiej, w: Buttiglione, Myśl Karola Woj-

tyły, s. 16-18.

Wioletta SZYMCZAK



263

element personalizmu Wojtyły – teoretycznym hymnem na cześć wolności 
osoby13.

Osadzona w paradygmacie personalizmu teoria uczestnictwa dotyczy 
osoby i jej doświadczenia własnego „ja”, które najpełniej ujawnia się w świa-
domym i wolnym działaniu14. W centrum sporu o człowieczeństwo Wojtyła 
umieścił kategorie osoby i jej czynu, który zawsze posiada skutki przechodnie, 
zmierzające poza podmiot, i skutki nieprzechodnie, o ile pozostaje w podmio-
cie i stanowi o jego immanentnej jakości15. „Człowiek bowiem, działając, nie 
tylko spełnia czyny, ale także staje się przez nie sobą: spełnia siebie w nich”16. 
Bazując na podejściu fenomenologicznym łączonym z metafi zyką, Wojtyła 
odwołuje się do doświadczenia człowieka i do jego zdolności oglądu same-
go siebie. Proponuje powrót do metafi zyki osoby i ponownego, stopniowego 
odkrywania jej tajemnicy wobec nurtów antypersonalistycznych i ich reduk-
cjonistycznej interpretacji człowieka17. W centrum fi lozofi cznego namysłu 
późniejszego Papieża znajduje się teza, że człowiek przeżywa, doświadcza 
i określa się poprzez czyn, którego jest sprawcą: jako podmiot, który w czynie 
się ujawnia, pozostaje immanentny i transcenduje siebie, ukazuje się zarazem 
jako samopanujący i samostanowiący o sobie18.

Ma to zastosowanie na płaszczyźnie relacji osoby do społeczności. Woj-
tyła konstatuje: „Czyny, które człowiek spełnia jako członek różnorodnych 
społeczeństw są wszakże równocześnie czynami osoby. Ich charakter spo-
łeczny czy wspólnotowy zakorzeniony jest w charakterze osobowym, a nie na 
odwrót”19. Samo zaś uczestnictwo lokalizuje w strukturze osoby, uznając, że 
jest jej własnością homogenną. Wojtyła defi niuje uczestnictwo jako „zdolność 
takiego działania «wspólnie z innymi», w którym zostaje urzeczywistnione 
to wszystko, co wynika ze wspólnoty działania, a równocześnie – przez to 

13  C h u d y, dz. cyt., s. 17.
14  Por. K.  W o j t y ł a, Osoba i czyn, w: tenże, „Osoba i czyn” oraz inne studia antropolo-

giczne, s. 73-76. 
15  Por. B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 400.
16  K.  W o j t y ł a, Problem konstytuowania się kultury przez ludzką „praxis”, „Roczniki Fi-

lozofi czne” 27(1979) nr 1, s. 11. Por. J.W.  G a ł k o w s ki, Człowiek i kultura w ujęciu Papieża Jana 
Pawła II, w: Kultura w kręgu wartości, red. L. Dyczewski, Towarzystwo Naukowe KUL – UMCS, 
Lublin 2001, s. 89.

17  Karol Wojtyła łączy w interpretacji osoby arystotelesowsko-tomistyczną fi lozofi ę bytu oraz 
nowożytną fi lozofi ę świadomości (por. G.  H o ł u b, W stronę rekapitulacji myślenia o osobie ludz-
kiej. Z Karolem Wojtyłą ku przyszłości, „Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL” 38(2025) 
nr 1(149), s. 77-79).

18  Por.  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 58n., 75-83; Ch.  B ö h r, „Mogę być zrozumiany tylko od 
wewnątrz”. Zarys myśli Karola Wojtyły o człowieku, tłum. P. Zarychta, w: Europa i jej antropologia 
polityczna. Człowiek jako droga historii – o fi lozofi i Karola Wojtyły, tłum. P. Zarychta, H. Dmochow-
ska, P. Womela, red. Ch. Böhr, Ch. Schmitz, Konrad Adenauer Stiftung, Warszawa 2016, s. 66n.

19  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 304. 

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



264

właśnie – działający urzeczywistnia personalistyczną wartość swego czynu”20. 
Kategoria uczestnictwa odnosi się zarówno do zdolności, jak i do jej aktu-
alizacji. Jest zakorzenioną w osobowej strukturze podstawą, sprawiającą, że 
człowiek spełnia się w takim działaniu z innymi, w którym urzeczywistnia 
swoje samostanowienie: samoposiadanie i samopanowanie21. Według Wojtyły 
całościowy sens uczestnictwa uwydatnia dopiero pojęcie bliźniego, odnoszące 
się do wspólnoty człowieczeństwa i wskazujące na zdolność do uczestnic-
twa, która sięga dalej niż zdolność do członkostwa we wspólnocie. Pojęcie 
„bliźni” zakłada odniesienie do drugiego jako kogoś, kto jest posiadaczem 
człowieczeństwa tak samo jak każdy inny człowiek: „Zdolność uczestnicze-
nia w samym człowieczeństwie każdego człowieka stanowi rdzeń wszelkiego 
uczestnictwa i warunkuje personalistyczną wartość wszelkiego działania i by-
towania «wspólnie z innymi»”22.

Stwierdzenie, że przez uczestnictwo dokonuje się „urzeczywistnienie 
wszystkiego, co wynika ze wspólnoty działania”, oznacza, że jednostka otrzy-
muje dzięki współdziałaniu i poprzez nie wszelkie wartości, jakie się w nim 
zawierają: od związanych bezpośrednio z przynależnością do wspólnoty, uak-
tualnieniem zdolności do uczestnictwa, poprzez te, które wynikają z realizacji 
wspólnych celów, po wartości związane z samym współdziałaniem. Z kolei 
„urzeczywistnienie personalistycznej wartości czynu” poprzez współdziałanie 
wskazuje na samorealizację i samostanowienie osoby, czyli spełnienie siebie.

Uczestnictwo ma charakter normatywny. Zakłada prawo osoby do dzia-
łania z innymi oraz jej zobowiązanie do rozwijania w sobie tej zdolności. 
Zarazem wskazuje na fakt, że – jak pisze Grzegorz Hołub – „społeczność 
nie jest strukturą dominującą i nadrzędną względem osoby”23, a zarazem, że 
„uczestnictwo w niej nie ma dla osoby charakteru opcjonalnego”24.

Skoro istotnym aspektem uczestnictwa jest urzeczywistnienie siebie, „każ-
dy powinien zdobywać się na takie uczestnictwo, które w działaniu «wspólnie 
z innymi» pozwoli mu zrealizować wartość personalistyczną własnego czy-
nu”25, a zatem realizować siebie, aktualizować swój potencjał. Norma ta nie 
ma w sensie ścisłym znaczenia etycznego, ale, jak pisze Wojtyła, jest to norma 
„samego spełniania czynu, norma jego osobowej podmiotowości, norma «we-
wnętrzna», w której chodzi o zabezpieczenie samostanowienia osoby, a więc 

20  Tamże, s. 311. 
21  Por. A.  S z o s t e k, Wokół godności, prawdy i miłości, Redakcja Wydawnictw KUL, Lub-

lin 1995, s. 289n. 
22  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 332.
23  H o ł u b, dz. cyt., s. 86.
24  Tamże.
25  Tamże, s. 312.

Wioletta SZYMCZAK



265

jej sprawczości, a także transcendencji oraz integracji w czynie”26. „Zdolność 
tę – stwierdza – trzeba aktualizować, trzeba ją kształtować i wychowywać, 
aby dojrzała [...]. Dlatego też każdemu człowiekowi trzeba przyznać zasadni-
cze prawo do działania, czyli wolność czynu, który spełniając, osoba spełnia 
zarazem siebie”27. Normatywność oznacza, że człowiek winien poszukiwać 
przestrzeni, w których poprzez współdziałanie z innymi urzeczywistnia i ak-
tualizuje swój osobowy potencjał. Empiria zaś potwierdza, że ludzie, dając 
wyraz temu ontologicznemu ukierunkowaniu, tworzą wspólnoty bytowania 
(jak rodzina, naród, wspólnota religijna czy państwowa) i wspólnoty działania, 
w których ten wymiar ich człowieczeństwa znajduje urzeczywistnienie28. Co 
ważne, we wspólnotach bytowania, których aksjologia wyrażająca się w do-
bru wspólnym jest o wiele głębsza, mocniejsza jest podstawa uczestnictwa 
i większa jego potrzeba29.

Jeżeli zobowiązanie osoby do uczestnictwa zakłada jej działanie z inny-
mi, oznacza to, że muszą być spełnione warunki wobec osoby zewnętrzne. 
Wojtyła precyzuje obowiązek spoczywający na wspólnocie: „Wszelka wspól-
nota działania czy też wszelkie ludzkie współdziałanie winny kształtować się 
w taki sposób, aby osoba znajdująca się w ich orbicie mogła przez uczestnic-
two urzeczywistniać siebie”30. Norma zabezpiecza samostanowienie osoby, jej 
sprawczość, przekraczanie siebie (transcendencję) i jej samourzeczywistnienie 
w działaniu z innymi. Wynika z niej jednocześnie, że wspólnoty zobowiązane 
są do takiej organizacji i takiego funkcjonowania, aby każda włączona w nie 
osoba mogła uruchamiać i rozwijać swoje uczestnictwo. Postulat ten domaga 
się jednocześnie prawidłowego ukonstytuowania każdej wspólnoty działa-
nia oraz permanentnego skupienia uwagi na możliwości urzeczywistniania 
uczestnictwa każdej włączonej w nią osoby. Jednocześnie osoba ma prawo 
oczekiwać doświadczania dóbr wynikających z przynależności do wspólnoty, 
a wspólnota ma obowiązek to zapewnić31.

Uczestnictwo, które jest wyrazem wolności i samostanowienia osoby, a za-
razem aktualizacją jej potencjału stanowi fundament i element konstytutywny 
wspólnoty, jej istotny rys. Jest ona miejscem działania z innymi, powstawania 
nowej „jakby-podmiotowości”, „jakby” – ponieważ to człowiek jest substan-
cjalnym podmiotem bytowania i działania. Dzięki uczestnictwu jednostka 

26  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 312.
27  Tamże, s. 315.
28  Por. tamże, s. 318.
29  Por. tamże, s. 321n.
30  Tamże, s. 312. 
31  Por. W.  S z y m c z a k, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, 

modele, Wydawnictwo KUL, Lublin 2013, s. 163.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



266

i wspólnota wzajemnie się implikują32. Wspólnota budowana na uczestnictwie 
najpełniej odpowiada istocie osoby, a sama staje się najbardziej żywotna, gdy 
spełnia swoją rolę wobec pojedynczych członków. Myśl ta rezonuje w traf-
nym komentarzu Wojciecha Chudego: „W osobie ludzkiej wbudowana jest 
tendencja do tworzenia zbiorowości, stowarzyszania się, która objawia się na 
co dzień jako zmysł towarzyski człowieka. Istnienie społeczeństwa jest za-
tem uwarunkowane trojako: złożonością natury ludzkiej, umiłowaniem życia 
wspólnego oraz niesamowystarczalnością człowieka”33.

Uczestnictwo we wspólnocie nie jest tym samym, co członkostwo. Działa-
jąc z innymi (na podstawie tego samego celu), człowiek może pozostawać poza 
wspólnotą, o jakiej stanowi uczestnictwo. Pozostawać „poza” można z własne-
go wyboru lub na skutek odsunięcia przez wspólnotę czy jej niewłaściwego zor-
ganizowania. Istota uczestnictwa i wspólnoty ustanowionej przez uczestnictwo 
zawiera się w wyborze: „Człowiek wybiera to, co wybierają inni, albo nawet 
wybiera dlatego, że inni wybierają – a równocześnie wybiera to jako dobro 
własne i cel własnego dążenia. To, co wówczas wybiera, jest dobrem własnym 
w tym znaczeniu, że człowiek jako osoba spełnia w nim siebie. Uczestnictwo 
uzdalnia człowieka do takich wyborów i do takiego działania wspólnie z inny-
mi”34. W identyfi kacji uczestnictwa, jak wyjaśnia Rocco Buttiglione, kluczowy 
jest nie „obiektywny fakt współuczestnictwa w działaniu ani też doniosłość 
realizowanego dobra wspólnego, lecz sposób uczestniczenia we wspólnym 
przedsięwzięciu”35. Uczestnictwo we wspólnocie oznacza autentyczność rela-
cji podmiotowych, która pozwala człowiekowi pozostać w niej sobą, spełniać 
siebie w niej i przez nią, a zarazem tworzyć prawdziwą communio personarum. 
Przeciwieństwem tak rozumianego uczestnictwa jest alienacja36.

Uczestnictwo warunkowane i wyzwalane jest u poszczególnych osób po-
przez dobro wspólne, ku któremu się orientują i w którym rozpoznają treść 
swojego zaangażowania. Odniesienie do tego dobra kształtuje w uczestniczą-
cych podmiotową wspólnotę działania, stanowiąc impuls do zaangażowania 
się, siłę scalającą, motyw działania. Zawiera się w nim „spełnienie każdej 
z osób przez działanie; chodzi o dobro obiektywnie prawdziwe, a zarazem 
subiektywnie przeżyte”37. Dobro wspólne nie jest tożsame z celem działania. 

32  Por.  B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 240; W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 317.
33  W.  C h u d y, Osoba ludzka w społeczeństwie, w: Katolicka nauka społeczna. Podstawowe 

zagadnienia z życia społecznego i politycznego, red. S. Fel, J. Kupny, Księgarnia św. Jacka, Kato-
wice 2007, s. 32.

34  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 319.
35  B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 241.
36  Por. J.W.  G a ł k o w s k i, Osoba i wspólnota. Szkic o antropologii kard. Karola Wojtyły, 

„Roczniki Nauk Społecznych” 8(1980), s. 72.
37  B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 241.

Wioletta SZYMCZAK



267

Na gruncie właściwości uczestnictwa oczywistym oczekiwaniem człowieka 
jest również to, że we wspólnotach opartych na dobru wspólnym jego czyny 
będą służyły wspólnocie, podtrzymywały ją i wzbogacały38; on sam zaś zdolny 
jest do poświęcenia własnego partykularnego dobra na rzecz dobra wspólnego. 
„Jest tak nie dlatego, iż dobro wspólne uważa za wyższe od dobra własnego, 
lecz dlatego, że samospełnienie osoby przez poświęcenie jest większe i god-
niejsze od takiego spełnienia, które byłoby wynikiem przedłożenia partyku-
larnego interesu nad dobro wspólne”39.

Uczestnictwo wyraża się w solidarności i sprzeciwie, czyli w postawach, 
które zostały określone przez Wojtyłę jako autentyczne. Stanowią one rezultat 
danego w doświadczeniu odkrycia przez podmiot własnego „ja” oraz odkrycia 
przezeń drugiego człowieka jako innego „ja” (nie zaś „nie-ja”), co implikuje 
zdolność do uczestnictwa w człowieczeństwie drugiego, zobowiązującą moc 
tejże świadomości40. Wyjaśniając te postawy, Wojtyła eksplikuje współzależ-
ność uczestnictwa osoby i prawidłowo zbudowanej wspólnoty. Solidarność 
jest stałą gotowością do „przyjmowania i realizowania takiej części, jaka każ-
demu przypada w udziale z tej racji, że jest członkiem określonej wspólnoty”41. 
Wymaga stałego i aktywnego odniesienia do dobra wspólnego, świadomości 
i respektowania zadań pozostałych członków wspólnoty oraz zakresów ich 
odpowiedzialności. Oznacza szacunek do zadań realizowanych przez innych, 
powstrzymywanie się od przejmowania ich obowiązku. Jednocześnie czło-
wiek solidarny potrafi  rozpoznać, kiedy należy podjąć więcej niż tylko swoje 
zadanie, czyniąc to ze względu na dobro wspólne. Solidarność jest „podsta-
wą wspólnoty, w której dobro wspólne prawidłowo warunkuje i wyzwala 
uczestnictwo, uczestnictwo zaś prawidłowo służy dobru wspólnemu, wspiera 
je i urzeczywistnia”42. Sprzeciw stanowi funkcję własnego widzenia dobra 
wspólnoty, wyraz odpowiedzialności za dobro wspólne; może dotyczyć spo-
sobów jego interpretacji lub poszukiwania najlepszych dróg realizacji, co po-
zwoli na pełniejsze uczestnictwo we wspólnocie. Według Wojtyły „wspólnota 
ludzka wtedy posiada prawidłową strukturę, kiedy słuszny sprzeciw nie tylko 
ma w niej prawo obywatelstwa, ale także taką skuteczność, jakiej domaga się 
dobro wspólne wraz z prawem uczestnictwa”43. Zasada sprzeciwu domaga 

38  Por. W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 322; por. też: J.  G a l a r o w i c z, Człowiek jest osobą. 
Podstawy antropologii fi lozofi cznej Karola Wojtyły, Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 1994, 
s. 240-244.

39  B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 242. 
40  Szerzej na ten temat por. T.  S t y c z e ń, Solidarność wyzwala, Towarzystwo Naukowe KUL, 

Lublin 1993, s. 101, 103; M.  P o k r y w k a, Osoba, uczestnictwo, wspólnota. Refl eksje nad naucza-
niem społecznym Jana Pawła II, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 2000, s. 38-40.

41  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 323. 
42  Tamże.
43  Tamże, s. 325.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



268

się takiej struktury wspólnot, w której sprzeciw może się wyrazić oraz pełnić 
swoją funkcję dla wspólnoty, czyli być konstruktywny.

Gdy w każdej z tych postaw zatraci się element uczestnictwa, solidar-
ność zamienić się może w konformizm, a sprzeciw w unik. Będą to wówczas 
postawy nieautentyczne, niewyrażające uczestnictwa, oddzielające osobę od 
wspólnoty, dobro własne od dobra wspólnego. W obu wypadkach człowiek 
rezygnuje ze spełniania siebie w działaniu z innymi44. Konformizm polega na 
uleganiu, w którym człowiek jest tylko podmiotem „dziania się”, a nie sprawcą 
zaangażowania się we wspólnotę. Nie tworzy wspólnoty, lecz „pozwala się 
nieść” zbiorowości, rezygnuje ze spełniania siebie w działaniu z innymi, godzi 
się na to, że wspólnota odbiera mu siebie, on zaś odbiera siebie wspólnocie. 
„Prawdziwe uczestnictwo zostaje zastąpione pozorem uczestnictwa, powierz-
chownym dostrajaniem się do innych, bez przekonania i autentycznego zaanga-
żowania”45. Unik polega na wycofaniu się i nieobecności we wspólnocie. Jest 
uchyleniem się nawet od konformizmu. Bywa postawą zastępczą dla kogoś, 
kto nie potrafi  zdobyć się na solidarność, a nie wierzy w możliwość sprzeciwu, 
w związku z czym otwarcie manifestuje brak zainteresowania celami wspól-
noty46. Gdyby jednak we wspólnocie pojawiły się racje uzasadniające unik 
jako świadomą postawę, stanowiłyby one dla wspólnoty oskarżenie i sygnał, 
że nie funkcjonuje ona prawidłowo. Zarówno w przypadku konformizmu, jak 
i w przypadku uniku, konkluduje Wojtyła, człowiek rezygnuje ze spełniania 
siebie w działaniu z innymi. „Jest przekonany, że wspólnota odbiera mu siebie, 
dlatego też usiłuje siebie odebrać wspólnocie. W wypadku konformizmu stara 
się czynić to z zachowaniem pozorów, w postawie uniku zdaje się raczej nie 
dbać o pozory. W obu wypadkach zostaje wyrwane z człowieka coś bardzo 
istotnego. Jest to ów dynamiczny rys uczestnictwa jako właściwość osoby, 
który pozwala jej spełniać czyny i autentycznie spełniać poprzez te czyny 
siebie we wspólnocie bytowania i działania z innymi”47.

44  Por. J.  N a g ó r n y, Solidarność i sprzeciw. U podstaw uczestnictwa w życiu społecznym, 
„Roczniki Teologiczne” 38-39(1991-1992) nr 3, s. 22; t e n ż e, Posłannictwo chrześcijan w świecie, 
t. 1, Świat i wspólnota, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1997, s. 127.

45  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 328. Por. B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 244. W obserwacjach tych 
rezonują tezy socjologicznych konstatacji dotyczących człowieka o orientacji radarowej w ujęciu 
Marii Ossowskiej (por. M.  O s s o w s k a, Normy moralne. Próba systematyzacji, Wydawnictwo 
Naukowe PWN, Warszawa 2000, s. 49) czy osobowości zewnątrzsterownej w ujęciu Davida Riesma-
na (por. D.  R i e s m a n, Samotny tłum, tłum. J. Strzelecki, Warszawskie Wydawnictwo Literackie 
Muza, Warszawa 1996, s. 48-50, 79-81).

46  Por. B u t t i g l i o n e, dz. cyt., s. 244.
47  W o j t y ł a, Osoba i czyn, s. 329.

Wioletta SZYMCZAK



269

UCZESTNICTWO
Element modelu partycypacji jako doświadczenia osoby

Teoria uczestnictwa może być odnoszona do różnych form bytowania 
i działania ludzi, do kwestii społecznej samoorganizacji i uczestnictwa w rodzi-
nach, organizacjach, wspólnotach, inicjatywach, w różnych formach i dziedzi-
nach. Jej przedmiot, czyli relacja osoby i wspólnoty, jednostki i społeczeństwa, 
należy do klasycznych, a zarazem niezmiennie aktualnych nurtów refl eksji 
socjologicznej (co również potwierdza adekwatność adaptowania jej do analiz 
socjologicznych). Znajdują się wśród nich teorie demokracji i społeczeństwa 
obywatelskiego, teorie kapitału społecznego, tradycja badań społeczności lo-
kalnych, ich aktywizacji czy integracji, inkluzji i ekskluzji społecznej.

Do teorii naukowych stanowiących zaplecze badań socjologicznych poprze-
dzających wyłonienie modelu partycypacji jako doświadczenia osoby należały 
w szczególności fi lozofi czno-społeczne koncepcje społeczeństwa obywatel-
skiego oraz teorie kapitału społecznego. W warstwie treściowej zarówno jedne, 
jak i drugie odnoszą się do aktywności społecznej w przestrzeni społeczeństwa 
obywatelskiego i zakładają dobrowolną aktywność jednostek. Obejmują kate-
gorie działań indywidualnych i zbiorowych, sformalizowanych i nieformalnych. 
Podejmują zagadnienia ich ontologii, genezy, uwarunkowań, obszarów i funkcji, 
ukazując zarazem ich źródła tkwiące w wolności, autonomii i podmiotowości 
aktorów społecznych. Uwzględniają również kwestie aksjologicznych odniesień 
jednostek i sprawczości obywateli, powiązania ich działań z zaufaniem społecz-
nym, stanem więzi społecznych oraz poziomem zasobów kulturowych.

Poszczególne tradycje interpretacyjne idei społeczeństwa obywatelskiego, 
począwszy od czasów starożytnych, poprzez republikańskie, liberalne i współ-
czesne ujęcia, wiążą się ex defi nitione z postulatem uczestnictwa i oczekiwaniem 
aktywności obywateli w życiu publicznym48. Żyjący na początku dwudzieste-
go wieku francuski socjolog Alexis de Tocqueville, którego poglądy stanowią 
punkt odniesienia dla zwolenników liberalnych, ale i republikańskich, a także 
komunitarystycznych koncepcji obywatelskości, przekonany był, że stowarzy-
szanie się obywateli jest właściwą reakcją i lekarstwem na indywidualizm oraz 
zabezpieczeniem dla demokracji, a także najlepszą formą przeciwdziałania za-
grożeniu dla demokracji, jakim jest tyrania większości49. Seymour Martin Lipset 
pisze: „W pełni ukształtowane społeczeństwo obywatelskie jest społeczeństwem 

48  Por. J.  S z a c k i, Wstęp. Powrót idei społeczeństwa obywatelskiego, w: Ani książę, ani 
kupiec – obywatel. Idea społeczeństwa obywatelskiego w myśli współczesnej. Wybór tekstów, tłum. 
B. Szacka i in., red. J. Szacki, Wydawnictwo Znak – Fundacja im. Stefana Batorego 1997, Kra-
ków–Warszawa, s. 56n.

49  Por. A.  d e  T o c q u e v i l l e, O demokracji w Ameryce, t. 2, tłum. B. Janicka, M. Król, 
Fundacja im. Stefana Batorego – Wydawnictwo Znak, Warszawa–Kraków 1996, s. 107, 329.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



270

uczestniczącym. Organizacje pobudzają zainteresowanie i wolę uczestnictwa, 
która opiera się na logice równości, stają się partnerem w konsultowaniu projek-
tów dotyczących ich członków. Reprezentują grupy w ramach systemów”50.

Kluczowym założeniem empirycznych analiz społecznej partycypacji jest 
eksplikowana również przez Wojtyłę teza, że chodzi o uczestnictwo czynne i ak-
tywne, przeciwstawiane biernemu członkostwu. Robert Putnam w kontekście 
analiz kapitału społecznego pisze o „rzeczywistym uczestnictwie”51, a Giovanni 
Sartori o uczestnictwie w „mocnym, niezawodnym sensie tego słowa”52, w ra-
mach którego jednostka, będąc podmiotem i panem siebie, angażuje się osobiście 
i aktywnie, a jej partycypacja nie polega na „byciu częścią czegoś”53, ani nie jest 
„niechcianym, przymusowym włączeniem do czegoś”54, jest przeciwieństwem 
„zmobilizowania”, zakłada natomiast samorealizację i samokształcenie. Rze-
czywiste uczestnictwo stanowi o sile kapitału społecznego, na który składają się 
wzory współdziałania, społecznego uznania dla norm chroniących kooperację 
i wymianę oraz wartości uzasadniających zachowania prospołeczne, sieci powią-
zań między jednostkami i grupami, aktywnych relacji między ludźmi: zaufania 
i zrozumienia55. Jest ono też zagadnieniem przywoływanym w socjologicznych 
analizach ruchów społecznych wraz z pytaniem o jakość i stopień zaangażowa-
nia kształtujący poczucie przynależności i tożsamości jednostek56.

W kontekście pytań o źródła i uwarunkowania aktywności społecznej i obywa-
telskiej, rozwijania postaw prospołecznych, inicjowania oddolnej samoorganizacji 
w różnych dziedzinach i namysłu nad warunkami sprawczości obywateli wymie-
nione teorie inspirowały do prowadzenia badań empirycznych dobrowolnego za-
angażowania, społecznikostwa czy postaw obywatelskich. Ich wyniki dostarczały 
wiele obserwacji i wniosków dotyczących głównie społeczno-demografi cznych 

50  S.M.  L i p s e t, Obywatele i ich partie, tłum. D. Filar, w: Konstytucjonalizm. Demokracja. Wol-
ność. Wybór tekstów, red. P. Śpiewak, Warszawa: Centrum Edukacji Obywatelskiej 1996, s. 157.

51  R.D.  P u t n a m, Samotna gra w kręgle. Upadek i odrodzenie wspólnot lokalnych w Sta-
nach Zjednoczonych, tłum. P. Sadura, S. Szymański, Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne, 
Warszawa 2008, s. 90.

52  G.  S a r t o r i, Teoria demokracji, tłum. P. Amsterdamski, G. Grinberg, Wydawnictwo Na-
ukowe PWN, Warszawa 1998, s. 148.

53  Tamże.
54  Tamże.
55  Por. J.  B a r t k o w s k i, Kapitał społeczny i jego oddziaływanie na rozwój w ujęciu so-

cjologicznym, w: Kapitał ludzki i kapitał społeczny a rozwój regionalny, red. M. Herbst, Centrum 
Europejskich Studiów Regionalnych i Lokalnych UW – Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warsza-
wa 2007, s. 71. Zob. też: C.  O f f e, S.  F u c h s, Schwund des Sozialkapitals? Der Fall Deutschland, 
w: Gesellschaft und Gemeinsinn. Sozialkapital im internationalen Vergleich, red. R.D. Putnam, 
Verlag Bertelsmann Stiftung, Gütersloh 2001.

56  Por. J.  S z y m c z y k, Specyfi ka nowych ruchów społecznych, w: Wartości – interesy – 
struktury społeczne. Uwarunkowania ludzkiej kreatywności i partycypacji w życiu publicznym, 
red. J. Szymczyk, Norbertinum, Lublin 2010, s. 49, przyp. 64.

Wioletta SZYMCZAK



271

uwarunkowań aktywności i – zdecydowanie częściej – bierności społecznej, nie 
dając satysfakcjonujących odpowiedzi na pytanie o podstawy zaangażowania bądź 
sposoby jego inicjowania czy wzmacniania. Badania empiryczne odnosiły się 
między innymi do konsekwencji ustroju komunistycznego dla funkcjonowania 
krajów nim objętych, a do tych zagadnień odnosił się również Wojtyła, co było 
jeszcze jednym pomostem i powodem sięgnięcia po jego fi lozofi czny koncept.

Świadomość niedostatecznej konkluzywności zrealizowanych już badań em-
pirycznych, wraz z pytaniami o istotę i elementy konstytutywne partycypacji jako 
działania zakładającego permanentne interakcje z innymi, i dążeniem do identy-
fi kacji jej rdzenia poprzez ogląd doświadczenia samych osób zaangażowanych, 
kierowało uwagę na epistemologiczny i eksplanacyjny potencjał antropologicznej 
teorii uczestnictwa zaproponowanej przez Karola Wojtyłę. Za jej wykorzystaniem 
w eksplorowaniu zagadnienia partycypacji przemawiał też wspomniany już fakt, 
że powstała ona w dyskusji z deprecjonującą podmiotowość i wszelkie współ-
działanie ludzi ideologią marksizmu oraz z zyskującym popularność w krajach 
zachodnich indywidualizmem, ucieleśnionym w różnych wersjach kapitalizmu. 
Obydwie ideologie pozostają w opozycji do postulatów aktywizowania obywa-
teli i przypisywania wartości ich zaangażowaniu, czy to w kontekście rozwoju 
obywatelskości, czy idei pomnażania kapitału społecznego57.

Na zarysowanym tle Wojtyły koncepcja uczestnictwa proponowała wyjście 
poza identyfi kowanie społeczno-kulturowych determinant i kierowała uwagę na 
perspektywę podmiotu. Stała się inspiracją do formułowania pytań badawczych 
odnoszących się bezpośrednio do istotnego, a jednak nieeksplikowanego w bada-
niach empirycznych dotyczących rdzenia aktywności społecznej doświadczenia 
osoby działającej oraz do płaszczyzny wzajemnych relacji między nią a wspól-
notą. Skierowała uwagę na osobiste doświadczenie osoby zaangażowanej, na 
jej percepcję własnej aktywności i aktywności tej uwarunkowań, na jej postrze-
ganie osób, z którymi działa, wreszcie, na autointerpretację jej usytuowania we 
wspólnocie działających, a wraz z tą wspólnotą – w społeczeństwie. Teoria ta 
implikowała zarazem adekwatny sposób oglądu empirii i konstrukcję narzędzia, 
które miało umożliwić poszerzenie i pogłębianie refl eksji dotyczącej partycy-
pacji. Ponadto sama teoria, która jawiła się jako spójny konstrukt odnoszący 
się do podmiotowego uczestnictwa jednostki w społeczności i jego elementów 
konstytutywnych, inspirowała do poszukiwania świadectw empirycznych.

Partycypacja społeczna stanowi element łączący wymienione perspekty-
wy teoretyczne58. W teoriach społeczeństwa obywatelskiego jest fundamentem 

57  Por. W.  S z y m c z a k, Partycypacja społeczna – jej istota i znaczenie, w: Filozofi a spo-
łeczna, cz. 3, Realia społeczno-gospodarcze, red. S. Janeczek, A. Starościc, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 2022, s. 12. 

58  Partycypacja społeczna w sensie najbardziej podstawowym zakłada czynne włączanie się 
jednostki w działania z innymi i dla innych oraz w sprawy szerszej zbiorowości w sytuacji zbież-

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



272

jego istnienia; w teoriach kapitału społecznego – podłożem, na którym wyrasta 
kapitał, a zarazem funkcja zasobów społecznych i kulturowych jednostek; w an-
tropologicznej teorii uczestnictwa – stanowi ona właściwość i działanie będące 
aktualizacją osobowego potencjału. Jeśli teorie społeczeństwa obywatelskiego 
i kapitału społecznego explicite zakładają uczestnictwo, a na poziomie norma-
tywnym formułują jego postulaty, to stworzona przez Wojtyłę teoria poprzez 
eksplikację antropologii uczestnictwa już na poziomie teoretycznym dostarcza 
szczegółowych wyjaśnień tego, co znaczy uczestniczyć, z czego wyrasta uczest-
nictwo, kiedy można mówić o uczestnictwie rzeczywistym. Teoria ta kieruje 
uwagę na fundament, na doświadczenie osoby współdziałającej z innymi.

Od strony metodologicznej wykorzystanie teorii zorientowanej na podmiot 
i podejście badawcze tego rodzaju (cechujące się orientacją i koncentracją 
na jego perspektywie) możliwe było w ramach socjologii humanistycznej 
(rozumiejącej) dzięki wykorzystaniu badań jakościowych, które do doświad-
czenia osoby się odwołują59. Bazując na założeniach wynikających z tradycji 
socjologii fenomenologicznej i interakcjonizmu symbolicznego, można było 
zaimplementować poszczególne elementy teorii do projektowania narzędzia 
badawczego, przewidywania obszarów, które należy eksplorować, a następ-
nie ich identyfi kowania w uzyskanych danych i analizach. Zasadą oglądu 
fenomenologicznego jest poszukiwanie istoty zjawisk oraz ujmowanie ich 
w postaci uniwersalnych struktur doświadczenia, zakorzenionych w świecie 
życia, i tworzenie ich konstrukcji teoretycznych60.

Na potrzeby badań empirycznych należało dokonać operacjonalizacji teo-
rii, czyli jej transponowania na język pojęć socjologicznych. W ramach tego 

ności celów i interesów. Jej istotą jest „bycie włączonym”, manifestowane przez konkretne inicja-
tywy, podejmowane zadania, realizowane „wespół” z innymi i „dla” innych (zob. A.  S u r d e j, 
hasło „Partycypacja”, w: Encyklopedia socjologii, t. 3, red. H. Domański, W. Morawski, J. Mucha, 
M. Ofi erska, J. Szacki, M. Ziółkowski, Ofi cyna Naukowa, Warszawa 2000, s. 83).

59  Por. S.  N o w a k, Metodologia nauk społecznych, PWN, Warszawa 1985, s. 68; zob. też: 
Z.  K r a s n o d ę b s k i, Rozumienie ludzkiego zachowania. Rozważania o fi lozofi cznych podstawach 
nauk humanistycznych i społecznych, PIW, Warszawa 1986; H.J.  R u b i n, I.S.  R u b i n, Jak zmie-
rzać do celu, nie wiążąc sobie rąk. Projektowanie wywiadów jakościowych, tłum. M. Ciechomski, 
w: Ewaluacja w edukacji, red. L. Korporowicz, Ofi cyna Naukowa, Warszawa 1997, s. 201-223; 
I.  S z l a c h c i c o w a, Wzory działań społecznych w perspektywie metodologii teorii ugruntowanej, 
w: Jak badać społeczeństwo obywatelskie. Doświadczenia praktyków, red. M. Nowak, M. Nowo-
sielski, Wydawnictwo Naukowe UAM, Poznań 2009, s. 97-111.

60  Zob. A.  S c h ü t z, Fenomenologia i nauki społeczne, tłum. D. Lachowska, w: Fenome-
nologia i socjologia. Zbiór tekstów, red. Z. Krasnodębski, PWN, Warszawa 1989, s. 107-130; por. 
H.  B l u m e r, Interakcjonizm symboliczny. Perspektywa i metoda, tłum. G. Woroniecka, Zakład 
Wydawniczy Nomos, Kraków 2007, s. 99-108; M.  Z i ó ł k o w s k i, Znaczenie, interakcja, rozumie-
nie: Studium z symbolicznego interakcjonizmu i socjologii fenomenologicznej jako wersji socjologii 
humanistycznej, PWN, Warszawa 1981, s. 101-103; M.  Z e m ł o, Socjologia wiedzy w tradycji inte-
rakcyjno-fenomenologicznej, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2003, s. 23-27.

Wioletta SZYMCZAK



273

procesu wyodrębniono w niej cztery wymiary uczestnictwa, które następnie 
miały podlegać weryfi kacji i eksploracji empirycznej oraz nasycaniu przez 
odnotowane w empirii wskaźniki. Pierwszy jest wymiar  p o d m i o t o w e g o  
„j a”  w e  w s p ó l n o c i e, odnoszący się do fundamentu uczestnictwa, 
czyli relacji osoba–wspólnota, tkwiący w osobie. Identyfi kacja tego wymiaru 
zakładała, że szukając odpowiedzi na pytanie o Wojtyłowskie uczestnictwo, 
w doświadczeniu konkretnej osoby, trzeba najpierw kierować uwagę na jej pod-
miotowość i osobowy potencjał. Drugi jest wymiar  d w u k i e r u n k o w e j 
relacji ze wspólnotą działania. Odnosi się on do podwójnego oraz dwukierun-
kowego zobowiązania (osoby i wspólnoty) i wzajemnych relacji tych podmio-
tów wobec siebie. Implikacją analizy tego wymiaru jest teza, że skoro teoria 
odwołuje się do równowagi tychże zobowiązań, trzeba wobec tego aspektu 
bycia i współdziałania ludzi ze sobą stawiać pytania badawcze. Jako trzeci 
wyróżniono wymiar  w s p ó ł d z i a ł a n i a  z  i n n y m i  i  o r i e n t a c j i  
n a  d o b r o  w s p ó l n e, a w ramach tego współdziałania wyrażających 
uczestnictwo postaw  s o l i d a r n o ś c i  i  s p r z e c i w u  oraz wrażliwości 
na postawy  k o n f o r m i z m u, u n i k u. Ten z kolei wymiar zwraca uwa-
gę na dynamiczne aspekty uczestnictwa i postawy, które je wyrażają, ale też 
na momenty w dynamice grup i społeczności, które postawy te uruchamia-
ją, generują. Komplementarny wobec powyższych jest wymiar  r e l a c j i, 
c z y l i  o b e c n o ś c i  i n n y c h  o s ó b  w e  w s p ó l n o c i e. Dotyczy 
on świadomego rejestrowania obecności oraz potencjału osobowego innych 
członków wspólnoty, ich wkładu w dobro wspólne, odczytywane jako wła-
sne. Kategoria uczestnictwa, a w szczególności wyróżnione wymiary, zostały 
przetransponowane na szczegółowe pytania w scenariuszu indywidualnego 
wywiadu pogłębionego, pozwalające następnie identyfi kować i rozpoznawać 
istnienie i przejawy poszczególnych wymiarów u osób badanych61.

Badania jakościowe skoncentrowane na pytaniu o konstytucję doświadczenia 
partycypacji osób społecznie zaangażowanych zrealizowano w dziesięciu miastach 
w Polsce, w okresie od listopada 2011 roku do maja roku 2012. Rozmówcami 
byli przedstawiciele czterech grup kluczowych wówczas w obszarze aktywno-
ści społecznej: wolontariuszy, członków organizacji pozarządowych, członków 
organizacji i wspólnot religijnych (ze społecznym nachyleniem) oraz społeczni-
ków działających bez afi liacji. Kryterium doboru był wiek (25-60 lat), aktywność 
zawodowa, systematyczna działalność non-profi t przez minimum rok (większość 
ze stu dwudziestu pięciu zrekrutowanych osób była aktywna przez ponad dwa 
lata). Badani reprezentowali dwanaście różnych obszarów aktywności (między 
innymi: pomoc społeczną, działalność specjalistyczną związaną z wykształceniem 

61  Por.  S z y m c z a k, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, 
modele, s. 177.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



274

– medycznym, prawnym, psychologicznym itp., dziedzictwo kulturowe, sztukę 
i kulturę, ekologię i turystykę, edukację i wychowanie, sport, patriotyzm i obywa-
telskość, środowisko lokalne i rozwój lokalny, religię i religijność)62.

Analizę materiału empirycznego prowadzono w ramach podejścia określane-
go jako abdukcja, odróżnianego od tradycyjnych podejść jakościowych, zakła-
dających postępowanie indukcyjne. Przyjęto podwójną perspektywę: kontekst 
interpretacyjny, a zarazem źródło formułowanej teorii stanowiły doświadczenie 
badanych wyłaniające się z analizy wywiadów oraz wiedza wynikająca z do-
tychczasowych ustaleń naukowców w zakresie zaangażowania społecznego 
i zoperacjonalizowanej teorii uczestnictwa Wojtyły63. W efekcie nazywania i po-
rządkowania odkrytych w badaniu prawidłowości oraz formułowania i sprawdza-
nia wyłaniających się w toku badań hipotez dokonano uogólnień teoretycznych, 
a także wyłoniono i zdefi niowano strukturę partycypacji społecznej jako doświad-
czenia osób zaangażowanych, czyli zaproponowano teoretyczne ujęcie struktury 
rozumianej jako zbiór własności konstytutywnych64. Każda z nich – integral-
ny element doświadczenia rozmówców, została wyprowadzona z jakościowej 
analizy poszczególnych przypadków, była testowana poprzez hermeneutyczne 
zestawianie z całością doświadczenia osoby badanej oraz przez analizę przypad-
ków w przekroju. W toku procedury badawczej każdą charakteryzowano, typując 
wskaźniki, których zbiór budowano aż do teoretycznego nasycenia65.

Zaproponowany konstrukt teoretyczny ma charakter eksplanacyjny, co 
oznacza, że jego istotą jest „opis w terminach (ogólnie zdefi niowanych) jego 
składników i relacji między nimi, który sformułowany został w tym celu, aby 
wyjaśnić pewne zaobserwowane własności tego systemu jako całości”66. Według 
rozróżnień Jerzego Giedymina zaproponowane pojęcie modelu jako konstruktu 
teoretycznego można uznać za model w sensie nominalnym. Giedymin defi niuje 
go jako „pewien układ założeń będący bądź teorią, bądź układem założeń pyta-
nia”67; przy takim rozumieniu modele empiryczne odpowiadają pojęciu modelu 
w sensie realnym (zwanego też interpretacją lub realizacją), który byłby „klasą 

62  Por. tamże, s. 226n.
63  Por. R u b i n, R u b i n, dz. cyt., s. 215-220; zob. J.  R e i c h e r t z, Abduktion, Deduktion und 

Induktion in der qualitativen Forschung, w: Qualitative Forschung. Ein Handbuch, red. U. Flick, 
E. von Kardorff, I. Steinke, Rowohlt Taschenbuch Verlag, Hamburg 2009, s. 276-286.

64  Por. J.  L o f l a n d, D.A.  S n o w, L.  A n d e r s o n, L.H.  L o f l a n d, Analiza układów 
społecznych. Przewodnik metodologiczny po badaniach jakościowych, tłum. A. Kordasiewicz, 
S. Urbańska, M. Żychlińska, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2009, s. 214.

65  Szerzej na temat procedury por. np. M.B.  M i l e s, A.M.  H u b e r m a n, Analiza danych 
jakościowych, tłum. S. Zabielski, Wydawnictwo Trans Humana, Białystok 2000, s. 73.

66  N o w a k, dz. cyt., s. 446.
67  J.  G i e d y m i n, Problemy. Założenia. Rozstrzygnięcia. Studia nad logicznymi podstawami 

nauk społecznych, PWN, Poznań 1965, s. 94.

Wioletta SZYMCZAK



275

przedmiotów spełniających założenia pewnego modelu w sensie nominalnym”68. 
Wyjaśnienia komplementarnego, pozwalającego uchwycić ideę modelowego 
ujęcia partycypacji społecznej jako doświadczenia osoby, dostarcza uwaga Ry-
szarda Wójcickiego, który eksplikując pojęcie modelu, stwierdza: „Określanie 
modeli jako układów abstrakcyjnych staje się celowe wówczas, gdy problemy, 
jakich nastręcza zbudowanie adekwatnego modelu, są przede wszystkim pro-
blemami właściwej konceptualizacji zjawiska stanowiącego zamierzony korelat 
modelu. Na plan pierwszy wysuwają się zatem problemy trafnego uchwycenia 
struktury zjawiska, a nie problemy właściwego doboru równań”69. Taki był za-
miar i cel czynności badawczych w ramach poszukiwania odpowiedzi na pytanie 
o elementy konstytuujące doświadczenie społecznej partycypacji.

Na podstawie syntezy teorii i empirii teoretyczny model partycypacji spo-
łecznej, pokazujący jej strukturę jako działania osoby, tworzą wyszczególnione 
własności (wymiary):  p o d m i o t o w e  u z a s a d n i e n i e, a k s j o l o g i c z n a  
t r e ś ć, p o c z u c i e  s p r a w s t w a, d o ś w i a d c z e n i e  u c z e s t n i c t w a. 
Pojęcie struktury, odniesione w tym przypadku do konstytucji pewnego typu 
doświadczenia działających jednostek, implikuje istnienie całości niesprowa-
dzalnej do prostego wyniku sumowania jej składników. Oznacza to, jak wyjaśnia 
Tadeusz Zgółka, że „własności przysługujące strukturze jako całości są odmienne 
od własności przysługujących poszczególnym składnikom (elementom, fragmen-
tom)”70, a w perspektywie epistemologicznej – że „wiedza o własnościach struk-
tury jako całości jest pierwotna w stosunku do wiedzy o elementach struktury”71. 
„Innymi słowy – dodaje Zgółka – można trafnie rozpoznać istotne własności 
poszczególnych składników jedynie pod warunkiem, iż posiada się już wiedzę 
o własnościach struktury jako całości”72. Model jako teoretyczny konstrukt (kon-
ceptualizacja) doświadczenia partycypacji społecznej stanowi zintegrowany 
układ elementów zidentyfi kowanych jako współwystępujące, wzajemnie się wa-
runkujące u każdego badanego, a w perspektywie fi lozofi cznej – zakorzenionych 
w ontologicznej strukturze osoby. Pozwala każdorazowo opisać doświadczenie 
osoby działającej poprzez jego strukturę. Dla każdego z wyłonionych wymiarów 
modelu zidentyfi kowano wskaźniki empiryczne.

Podmiotowość i sprawstwo należą do zagadnień zawierających się w pro-
blematyce rozwoju społeczeństwa obywatelskiego, interpretacja działania jed-
nostki w kontekście jej odniesień aksjologicznych to zaś weberowski postulat 

68  Tamże.
69  R.  W ó j c i c k i, Model, w: Filozofi a a nauka. Zarys encyklopedyczny, red. Z. Cackowski, 

K. Kmita, K. Szaniawski, P.J. Smoczyński, Zakład Narodowy im. Ossolińskich – Wydawnictwo, 
Wrocław–Warszawa–Kraków– Gdańsk–Łódź 1987, s. 394.

70  T.  Z g ó ł k a, Struktura, w: Filozofi a a nauka. Zarys encyklopedyczny, s. 684.
71  Tamże.
72  Tamże.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



276

wyznaczający sposób rozumienia i wyjaśniania działania społecznego. W tym 
sensie nie są to kwestie nowe w analizach socjologicznych, ale ujęte modelowo 
w integralnym związku z pozostałymi elementami dają podstawę do analiz od-
noszących się do fundamentów doświadczenia partycypacji. P o d m i o t o w e  
u z a s a d n i e n i e  działania wyraża się w rozpoznawaniu w sobie autora 
i realizatora działań, w świadomej woli i decyzji zaangażowania, w orientacji na 
cel – umiejętności jego określenia oraz dobierania środków do realizacji, a tak-
że w umiejętności defi niowania swojej roli i zadań73. Działanie partycypacyjne 
związane jest z  r e a l i z a c j ą  w a r t o ś c i  ważnej dla podmiotu: rozpozna-
wanej jako warta wkalkulowania w plany czasowe, włączenia do rezerwuaru 
czynności pożądanych, inwestowania energii i uruchamiania własnych zasobów 
(wiedzy, umiejętności, kompetencji społecznych czy sieci relacji). Dla jednych 
są to wartości rozpoznane jako obiektywnie istniejące, dla innych wartości lub 
idee ważne osobiście lub dla społeczności, w jakiej żyją. Istotność wartości 
dla jednostki przesądza o wyborze tych właśnie i ich konsekwentnej realizacji. 
Wynikające z modelu znaczenie odniesienia do wartości w przestrzeni życia 
społecznego i obywatelskiego jest zarazem potwierdzeniem ich zakotwiczenia 
w naukowej interpretacji działania jednostek sięgającej tradycji weberowskiej, 
rozwijanej przez kontynuatorów w ramach socjologii rozumiejącej, obecnej też 
w polskiej myśli socjologicznej, wreszcie po wielokroć testowanej w ramach 
badań empirycznych prowadzonych w naukach społecznych74. Elementem kon-
stytuującym doświadczenie partycypacji, trwale umocowanym w doświadcze-
niu, jest  p o c z u c i e  s p r a w s t w a. Zawiera ono w sobie poczucie wpływu, 
a także identyfi kację własnego potencjału i wiarę weń oraz wiarę w skuteczność 
wspólnego działania i własnej w nim roli. Sprawstwo kulminuje w przeżyciu 
skuteczności, implikuje gotowość do podejmowania kolejnych zadań75.

Czwartym elementem modelu jest  d o ś w i a d c z e n i e  u c z e s t n i c t w a, 
ujawnione jako świadomie zarejestrowane i eksplikowane przez osoby badane 
włączenie, ujawniające zespół odniesień „ja” do podmiotowości „ty” oraz odnie-
sień „ja” do wspólnoty. Punktem kluczowym jest w nim identyfi kacja siebie jako 
podmiotu we wspólnocie, w realizacji przyjętych zadań, dostrzeganie w sobie 
członka wspólnoty, którą Wojtyła określa mianem nowej „jakby-podmioto-
wości”. Uczestnictwo to również uznanie wartości tejże wspólnoty i samego 
współdziałania. W parze z takim rozumieniem własnego miejsca we wspólno-

73  Por.  S z y m c z a k, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, 
modele, s. 332n., 543, 581.

74  Zob. M.  W e b e r, Etyka protestancka i duch kapitalizmu, tłum. J. Miziński, Test, Lublin 
1994; zob. też: S c h ü t z, dz. cyt.. s. 107-130; S.  O s s o w s k i, Dzieła, t. 3, Z zagadnień psychologii 
społecznej, PWN, Warszawa 1967.

75  Por.  S z y m c z a k, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, 
modele, s. 332-401; 542n.; 581-584.

Wioletta SZYMCZAK



277

cie idzie umiejętność świadomego zarejestrowania i akceptacji podmiotowej 
obecności innych osób i ich znaczenia dla wspólnoty. W analizie empirycznej 
przejawia się to w precyzyjnym odnotowywaniu zadań realizowanych przez 
innych, trafnym opisie ich funkcji w realizacji celów, dostrzeganiu rangi takiego 
współdziałania, które wydobywa wartość i wkład każdej osoby. Doświadczenie 
uczestnictwa wyraża się też w przekonaniu o komplementarności działania jego 
współuczestników, w rejestrowaniu faktu, że realizuje się coś, co byłoby niemoż-
liwe do wykonania w pojedynkę, a także procesu współtworzenia czegoś razem 
z innymi, wraz ze wszystkimi towarzyszącymi temu radościami i trudnościami. 
Współdziałanie uzmysławia, że obecność innych umożliwia wspólną realizację 
celu zinterioryzowanego jako własny. Wreszcie, osoby „uczestniczące” charak-
teryzuje, tak jak to wynika z teorii zaproponowanej przez Wojtyłę, aprobujące 
ustosunkowanie się do wspólnego dobra wspólnoty, inicjatywy, organizacji. 
Identyfi kują je one i cenią jako własne, stanowi ono oś ich działania i element 
wyzwalający ich zaangażowanie. Dobro wspólne defi niowane jest zazwyczaj 
jako racja istnienia grupy, inicjatywy, organizacji lub jako cel działania, a wspól-
ne działanie odczytywane bywa jako dobro działających76.

Z powyższego wynika, że badawczy potencjał teorii uczestnictwa rozpa-
trywany z perspektywy socjologicznej uwidacznia się na dwóch poziomach. 
Po pierwsze, jako całość stanowiła ona inspirację do poszukiwania podmioto-
wych aspektów w doświadczeniu partycypacji osób społecznie zaangażowa-
nych, kierując uwagę w projektowaniu badania eksploracyjnego na działający 
podmiot i interakcyjne wymiary jego aktywności. Po drugie, teoria ta uwrażli-
wiała i ukierunkowała na identyfi kowanie odrębnego, a zarazem integralnego 
elementu doświadczenia, który okazał się jednym z czterech w ramach teo-
retycznego konstruktu partycypacji. Na kolejnych etapach procedury badaw-
czej został on odróżniony od pozostałych, zidentyfi kowany oraz indukcyjnie, 
teoretycznie nasycony, wreszcie zweryfi kowany.

APLIKACJA MODELU PARTYCYPACJI
Teoria uczestnictwa jako model

Model partycypacji społecznej jako doświadczenia osoby, z jego struk-
turą zidentyfi kowaną w empirii i testowaną, odpowiada stojącym u podstaw 
idei uczestnictwa założeniom antropologicznym dotyczącym podmiotowo-
ści, sprawstwa oraz orientacji aksjologicznej obecnej w odniesieniu do dobra 
wspólnego. Natomiast w kontekście socjologicznym identyfi kuje i wnosi do 
wiedzy o tym typie działania społecznego nowy komponent: doświadczenie 

76  Por. tamże, s. 401-430; 582n.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



278

uczestnictwa. Eksplikuje go jako element integralny dostrzeżonej struktury 
doświadczenia partycypacji. Podążanie za tezami Wojtyły z jednej strony 
pozwala (również w efekcie syntezy z włączonymi do badań teoriami) wy-
odrębnić model jako zintegrowany układ elementów, z drugiej skupia uwagę 
na wymiarze partycypacji jako doświadczenia osoby poniekąd oczywistym: 
na samym współdziałaniu z innymi, odróżniając go od pozostałych, nasyca-
jąc treścią i ukazując jego przejawy. Doświadczenie uczestnictwa zidentyfi -
kowane na podstawie analizy bogatego materiału empirycznego okazało się 
komplementarnym ogniwem w analizach socjologicznych i w wyjaśnieniach 
fenomenu partycypacji, odgrywającym istotną – bo konstytuującą – rolę w jej 
podtrzymywaniu, ważnym jako faktor trwałego i czynnego zaangażowania, 
a w nim: budowania relacji ze współdziałającymi.

Empiryczne zweryfi kowanie teorii uzasadnia aplikację modelu. Dostarcza 
on zespołu wyjaśnień tego, co znaczy uczestniczyć, na czym polega i jakie są 
źródła czynnego zaangażowania członków grup, organizacji, wspólnot czy 
inicjatyw w różnych wymiarach życia społecznego, czyli jak się realizuje rze-
czywiste uczestnictwo jednostki we wspólnocie, istotnie dopełniając ustale-
nia teorii socjologicznych oraz empiryczny dorobek w tym zakresie. Pozwala 
wskazać warunki, jakie należy zagwarantować jednostkom, aby urzeczywist-
niało się z ich perspektywy Wojtyłowskie, angażujące osobową potencjalność 
uczestnictwo. Dostarczając tej wiedzy, model może inspirować empiryczną 
refl eksję i być punktem wyjścia w identyfi kowaniu i nazywaniu (w konkret-
nym miejscu i czasie) elementów organizacji i współdziałania, jakie należa-
łoby zagwarantować na początku, a następnie podtrzymywać w stosunku do 
poszczególnych osób, we wspólnotach działania i bytowania, aby umożliwiać 
im rzeczywiste zaangażowanie (profi tujące dla wspólnoty i decydujące o jej 
właściwym ukonstytuowaniu), a od członków tego zaangażowania oczekiwać, 
aby w konsekwencji również wspólnoty pełniły właściwe sobie funkcje wobec 
uczestników (do wewnątrz) i adresatów działań, kooperantów, społeczności 
w których działają (na zewnątrz).

Wskazując na konstytutywne elementy Putnamowskiego „rzeczywistego 
uczestnictwa”, teoretyczny konstrukt może stanowić narzędzie diagnozy jego 
urzeczywistniania w wybranych środowiskach, zarówno poprzez rozpoznanie 
o charakterze jakościowym i obserwacyjnym, jak i poprzez pomiar. W kon-
kretnych uwarunkowaniach miejsca i czasu można zatem pytać o to, czy i jak 
urzeczywistniają się w doświadczeniu poszczególnych osób – angażowanych 
w działania wspólne, poszczególne wymiary partycypacji: na ile ich aktywność 
stanowi przejaw podmiotowych decyzji, za którymi stoi wolny wybór, świado-
mość jego celów, umiejętność ich werbalizacji czy wyboru środków realizacji. 
Kolejnym etapem weryfi kacji jest zagadnienie wartości stojących u podstaw 
aktywności i tego, na ile miały one szansę zostać wybrane i zinterioryzowane 

Wioletta SZYMCZAK



279

przez poszczególne osoby, a od strony wspólnoty, czy umożliwia ona zgod-
ność z preferowanymi przez każdego uczestnika wartościami. Rzeczywiste 
uczestnictwo zawiera w sobie implicite element sprawstwa, co implikuje py-
tanie o jego świadomość po stronie podmiotu, możność wskazania i potwier-
dzenia tego elementu we własnym doświadczeniu, czyli rozpoznawania jego 
konkretnych obszarów, właściwych dla danej aktywności. Badania jakościowe 
zrealizowane na potrzeby omawianego projektu ukazywały to doświadczenie 
w całej rozpiętości: od subtelnego przekonania o własnej roli wobec człowieka 
w terminalnym okresie choroby, po świadomość wpływu na otoczenie społecz-
ne poprzez działania w sąsiedztwie czy gminie, sprawczość wyrażaną w orga-
nizacji, powoływaniu nowych instytucji, eventów w dziedzinie kultury, akcji 
pomocowych o zasięgu międzynarodowym. Diagnoza partycypacji obejmuje 
też doświadczenie uczestnictwa i pytania, w jaki sposób się ono realizuje: jak 
poszczególni członkowie postrzegają swoje miejsce i zadania we wspólnocie, 
czy i jak doświadczają znaczenia swojego wkładu w dobro wspólne oraz jego 
rejestracji przez wspólnotę, czy otrzymują ze współdziałania wszystko, co 
z niego wynika i jest weń wpisane.

Jednym z przykładowych obszarów aplikowania modelu odzwierciedla-
jącego rdzeń i składowe doświadczenia partycypacji jest przestrzeń życia pu-
blicznego i społeczeństwa obywatelskiego. Aktywność obywatelska jako jeden 
z wymiarów aktywności społecznej wpisuje się w relacje obywatel–państwo, 
wskazuje na wolę współdecydowania, wpływania na kształt instytucji i polityk 
publicznych, wprowadzania do debaty publicznej kwestii nowych, sygnalizo-
wania spraw trudnych, włączania się w proces sprawowania władzy i docho-
dzenia do konsensu w sytuacji konkurencji interesów77. Model wskazuje na 
cztery integralnie powiązane ze sobą warunki, które powinny zaistnieć, aby 
partycypacja w wymienionych obszarach stawała się działaniem uruchamia-
jącym potencjał osobowy jednostek i wspólnot, a tym samym spełniającym 
swoją istotną rolę w demokracji78. W działaniu obywatelskim podmiotowe 
uzasadnienie (jako antyteza uprzedmiotowienia, reifi kacji, depersonalizacji) 
odnosi się do tożsamości obywatelskiej, zakłada świadomość siebie jako oby-
watela wspólnoty państwowej, mieszkańca społeczności lokalnej. Podmioto-
we uzasadnienie zaangażowania zabezpiecza – w sensie modelowym – przed 
niestałością w poglądach, podatnością na kompromisy czynione kosztem wła-

77  Zob. B.  B a r b e r, Silna demokracja, tłum. A. Krzynówek, w: Współczesna fi lozofi a po-
lityki. Wybór tekstów źródłowych, red. D. Pietrzyk-Reeves, Wydawnictwo Dante, Kraków 2003, 
s. 277-289; R.  D a h l, Demokracja i jej krytycy, tłum. S. Amsterdamski, Instytut Wydawniczy 
Znak, Kraków–Warszawa 1995.

78  Na temat aplikacji omawianego modelu zob. A.  J a b ł o ń s k i, W.  S z y m c z a k, Aktywność 
obywatelska w kontekście modelu partycypacji społecznej. Socjologiczna aplikacja personali-
stycznych idei Karola Wojtyły, „Przegląd Sejmowy” 2021, nr 1(162), s. 9-30.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



280

snego zdania. Działanie posiadające osobowe ugruntowanie uniezależnia od 
podatności na wpływy opinii publicznej, umacnia w jednostce jej wewnątrz-
sterowność. Implikuje relacyjność, umiejętność dostrzeżenia innych podmio-
tów, zaangażowanie w życie małej ojczyzny, konstruktywne rozwiązywanie 
problemów, odporność na lobbing i korupcję polityczną, a także uruchamia 
krytycyzm w relacji do władzy.

Zaangażowanie społeczne i obywatelskie z defi nicji orientuje się na re-
alizację wybranych wartości ważnych dla jednostek, grup, środowisk. Ich 
domeną jest wolny i autonomiczny wybór, niepoddany oddziaływaniu ide-
ologii czy lobbingu. W działaniach obywatelskich dominantę mogą stanowić 
wartości o charakterze autotelicznym, ale także wartości instrumentalne. Osią 
zaangażowania mogą być z jednej strony społecznikostwo i idee państwowe 
czy narodowe, wartości prospołeczne wpisane w działalność charytatywną lub 
też wartości kulturowe, moralne, religijne i estetyczne, z drugiej zaś wartości 
samorealizacyjne, związane z rodzajem podejmowanej aktywności czy też 
wartości wpisane w formę działania, łączące się z obecnością innych osób, 
na przykład wspólnota, współpraca czy przyjaźń79. Z perspektywy aplikacji 
modelu kluczowa jest teza, że źródłem trwałego, skutecznego, długofalowego 
i umocowanego ideowo zaangażowania w społeczności lokalnej czy w prze-
strzeni publicznej będzie utożsamienie się z wartościami: osobiście znaczący-
mi i podzielanymi z innymi współuczestnikami działania.

Przejawem sprawstwa jest poczucie wpływu na otaczającą rzeczywistość 
i wiara w skuteczność wspólnego działania w społeczności lokalnej, wespół 
z innymi, na rzecz innych. Są to stosowane w badaniach sondażowych wskaź-
niki społecznego zaangażowania, potencjału społecznikowskiego, postaw oby-
watelskich80. Sfera działań obywatelskich, rozumianych jako całe spektrum 
dobrowolnych i oddolnych inicjatyw podejmowanych dla dobra wspólnoty, 
jest na ten element w strukturze partycypacji szczególnie wyczulona: poczucie 
nieadekwatności inicjatyw, ich „krótkiego życia”, jednosezonowości, podpo-
rządkowania koniunkturze, interesom gier politycznych czy partyjnych, roz-
wiązania fasadowe czy z góry skazane na brak skuteczności uniemożliwiają 
zaistnienie i utrwalenie poczucia sprawstwa. Analiza meandrów aktywności 
obywatelskiej lub jej braku nie może pomijać tego wymiaru, a obywatelska 

79  Por.  S z y m c z a k, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, 
modele, s. 351-380, 543.

80  Zob. np. R. B o g u s z e w s k i, Poczucie wpływu obywateli na sprawy publiczne („Komu-
nikat z Badań CBOS” 2018, nr 33), Fundacja Centrum Badań Opinii Społecznej, Warszawa 2018; 
A.  C y b u l s k a, Poczucie wpływu obywateli na sprawy publiczne („Komunikat z Badań CBOS” 
2023, nr 149), Fundacja Centrum Badań Opinii Społecznej, Warszawa 2023; por. K.  P a n k o w s k i, 
Spadek poczucia podmiotowości obywatelskiej („Komunikat z Badań CBOS” 2022, nr 39), Fundacja 
Centrum Badań Opinii Społecznej, Warszawa 2022 s. 3-5.

Wioletta SZYMCZAK



281

praxis – w tym działania ewaluacyjne i promujące – nie może go lekceważyć. 
W praktyce organizacyjnej czy legislacyjnej oznacza to między innymi gwa-
rancję obszarów oraz sposobów urzeczywistniania sprawstwa w doświadcze-
niu każdej osoby działającej81.

Doświadczenie uczestnictwa w obywatelskim obszarze partycypacji, ro-
zumiane jako element struktury tego doświadczenia, ma charakter scalający 
i wzmacniający pozostałe elementy. Działanie obywatelskie zasadza się na 
współpracy; jego podtrzymywanie byłoby niemożliwe, gdyby ów wymiar 
doświadczenia nie był urzeczywistniany w przypadku poszczególnych osób. 
Pozytywne doświadczenia współpracy utrwalają z kolei przekonanie, że 
pewnych celów nie dałoby się zrealizować w pojedynkę, rozwijają osoby 
działające, generują chęć dalszego działania i otwierają nowe jego horyzonty, 
co stanowi jeden z najsilniejszych bodźców do kontynuacji zaangażowania 
mającego charakter dobrowolny. „Z innymi” oznacza bowiem odkrywanie 
i aktualizację swego potencjału w zakresie współpracy – niemożliwego do 
rozpoznania i urzeczywistnienia bez współudziału innych, odróżnianego od 
zasobów innych i ważnego dla urzeczywistnienia dobra wspólnego82.

Model teoretyczny doświadczenia partycypacji społecznej można zastoso-
wać do analizy poszczególnych jej wymiarów w różnych rodzajach aktywności, 
zarówno analizy jakościowej, jak i ilościowej, a także procesów kształtowania 
się każdego z nich oraz ich uwarunkowań w przypadku różnych osób i środo-
wisk. Dzięki temu model pozwala na interpretację zmienności doświadczenia 
w czasie z uwzględnieniem dynamiki poszczególnych elementów. W ramach 

81  Por.  J a b ł o ń s k i, S z y m c z a k, dz. cyt., s. 24.
82  Por.  S z y m c z a k, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, 

modele, s. 428n. Zaproponowany konstrukt teoretyczny partycypacji społecznej posłużył do wska-
zania w badanej zbiorowości modeli empirycznych. Ich osią każdorazowo była wartość ważna dla 
podmiotu lub kombinacja wartości. Wśród osób badanych wyróżniono pięć modeli podstawowych 
i pięć mieszanych. Przegląd odnotowanych wariantów, w których poszczególne elementy konstruk-
tu teoretycznego występowały w różnych konfi guracjach, suponuje świadomość różnych układów 
„osi orientującej i ogniskującej działanie” partycypacyjne. Uwrażliwia na to zróżnicowanie w kon-
kretnym miejscu i czasie, czy to na etapie diagnozowania doświadczeń osób włączonych w różne 
działania i inicjatywy, czy to w momencie ich projektowania. Warto wspomnieć chociażby fakt, że 
oś aksjologiczna nie w każdym przypadku oznacza intuicyjne układy wartości, czyli na przykład 
działanie prospołeczne motywowane altruizmem. Empiria dowodzi, że jego źródłem może być 
również podmiotowo wybierana samorealizacja. Implikacją tych konstatacji w omawianym obszarze 
życia społecznego pozostaje teza i postulat, aby rozważając kwestie aktywizacji osób i społeczno-
ści (niezależnie od obszarów), pozyskiwania wolontariuszy czy nawet zaangażowanych w swoje 
działania pracowników, mieć na uwadze znaczenie (ich oraz potencjalnych) odniesień do wartości. 
To one bowiem posiadają potencjał angażujący, uzasadniający działanie, wreszcie wiążący z nim 
na dłużej wraz z tego konsekwencjami (i niezależnie od umiejscowienia pośród innych znaczących 
czynności codziennych). Wątek ten ma też rudymentarne znaczenie na przykład w perspektywie 
socjalizacyjnej, w tym w przypadku socjalizacji religijnej czy współczesnych pytań o ścieżki spo-
łecznej inkluzji osób narażonych na marginalizację czy wykluczenie społeczne.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



282

testowania teorii okazało się bowiem, że poszczególne elementy nie są (a za-
tem w zróżnicowanych wariantach doświadczenia nie muszą być) ukształ-
towane w sposób analogiczny w poszczególnych przypadkach od momentu 
genezy zaangażowania, natomiast kształtują się na różnych jego etapach: od 
momentu włączenia w działania z innymi i dla innych, poprzez przyjęcie swo-
ich zakresów zadań, utwierdzenie w czasie czy w momencie realizacji zadań 
wespół z innymi osobami83. Świadomość zróżnicowania doświadczeń party-
cypacyjnych (co do obszarów, czasu trwania, ich roli w indywidualnej biogra-
fi i, funkcji, jakie pełni) oraz rozwijania się ich w czterech konstytutywnych 
wymiarach odsyła do znaczenia tego typu doświadczeń, ale również uwraż-
liwia na determinujące wyjaśnienia możliwości lub jej braku w odniesieniu 
do różnego typu działań, w tym społecznej partycypacji. Osadzenie w czasie 
sprawia, że poszczególne wymiary, zakorzenione w ontologicznej strukturze 
człowieka, zostają w czasie działania uruchamiane, rozpoznawane, a nawet 
odkrywane i stopniowo rozwijane. Mowa nie tyle o cechach osobowości czy 
temperamencie, ale o zakorzenionych w strukturze osoby potencjalnościach, 
na których identyfi kacji bazuje teoria Wojtyły. Ten moment z kolei pozwala 
ukazać jeden z aspektów funkcjonalności tak ukonstytuowanych doświadczeń 
partycypacyjnych w wymiarze indywidualnym i społecznym84.

Zdefi niowane wymiary partycypacji społecznej jako doświadczenia osoby 
w relacji do grupy czy wspólnoty działających można wreszcie odnosić do 
programów aktywizacyjnych i integracyjnych, aby projektować lub testować 
w nich kwestię warunków sprzyjających uaktywnianiu rzeczywistego uczest-
nictwa zarówno współdziałających realizatorów programu, jak i ich benefi -
cjentów. Warunki takie w konkretnym miejscu i czasie można defi niować, 
a następnie poddawać ewaluacji.

O ile model partycypacji jako doświadczenia osoby odnosi się do perspek-
tywy osoby-podmiotu i doświadczania przez ten podmiot działania z innymi 
i dla innych, o tyle ujęcie teorii jako modelu czyni ją narzędziem analizy 
skoncentrowanej na konstytucji wspólnot, jakkolwiek zawiera w sobie im-
plicite kwestię uczestnictwa ich członków. Gdy teorię uczestnictwa Wojtyły 
potraktujemy jako modelowo i weberowski typ idealny z jego implikujący-
mi się elementami, może on wówczas być odnoszony do analizy wspólnot, 
organizacji, czy inicjatyw, w których ludzie działają razem, a w nich, do za-
gadnienia relacji osoby i wspólnoty. Elementy teorii tworzące typ idealny to 
(1) idea uczestnictwa z jej fundamentem, jakim jest zdolność do uczestnic-
twa w człowieczeństwie drugiego, (2) normatywnością dla osoby i wspólnoty 

83  Por.  S z y m c z a k, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, 
modele, s. 238n., 551n.

84  Zob. tamże, s. 431-538 (rozdział poświęcony funkcjom partycypacji społecznej).

Wioletta SZYMCZAK



283

i (3) odniesieniem do wspólnego dobra, (4) koncepcja wspólnoty zbudowanej 
na uczestnictwie i idea prawidłowej konstytucji wspólnot, czyli wzajemnego 
implikowania się osoby i wspólnoty, wraz z (5) wariantami postaw wyraża-
jących uczestnictwo – solidarnością i sprzeciwem oraz (6) będących zaprze-
czeniem uczestnictwa – konformizmem i unikiem, a także (7) uzupełniającym 
całość wyjaśnieniem zaprzeczeń uczestnictwa: indywidualizmu (pochodzące-
go od osoby) i totalizmu (pochodzącego od wspólnoty).

Model można traktować jako analityczny punkt odniesienia, na przykład 
w ramach znanej w naukach społecznych metody studium przypadku, i odnosić 
do funkcjonowania grup, organizacji, wspólnot czy inicjatyw zakładających 
współdziałanie. Teoretyczny koncept może posłużyć jako narzędzie opisu, dia-
gnozowania, weryfi kacji metod i sposobów zorganizowania i funkcjonowania 
grup (aspekt temporalny), a w nich relacji pomiędzy uczestniczącymi osobami 
a grupą. Z teorii ujętej jako model dają się wyprowadzić implikacje norma-
tywne i praktyczne dla konkretnych podmiotów bytowania czy działania. Jako 
konstrukt odnoszący się do dwukierunkowych relacji jednostki i społeczności, 
osoby i wspólnoty, modelowo ujęta teoria uczestnictwa może być wykorzysty-
wana jako  narzędzie  e k s p l a n a c y j n e, służące wyjaśnianiu aktualnie zacho-
dzących w grupie procesów i przewidywaniu tendencji; d i a g n o s t y c z n e 
– w celu monitorowania funkcjonowania grup i organizacji czy identyfi kowania 
źródeł ewentualnych problemów; e w a l u a c y j n e, służące podsumowaniu 
etapu czy rodzaju działania, oraz  n o r m a t y w n e, sprzyjające projektowaniu 
lub inicjowaniu działań grup, wspólnot czy organizacji.

Ilustracją zastosowania teorii uczestnictwa jako typu idealnego może być 
jej implementowanie na teren funkcjonowania Kościoła w jego wymiarze rela-
cyjnym i wspólnotowym oraz w działalności duszpasterskiej. Implementacja ta 
była tym bardziej zasadna i warta przeprowadzenia, że Wojtyła zalicza wspól-
noty religijne do wspólnot bytowania zbudowanych na głębszej aksjologii, 
a przez to tym mocniej domagających się umożliwiania uczestnictwa swoim 
członkom: właśnie ze względu na charakter wartości spajających ich ex defi ni-
tione. Sformułowano zatem implikacje duszpasterskie dla wspólnoty Kościoła, 
wynikające z kolejnych tez zawartych w teorii uczestnictwa85, przy założeniu 
i ze świadomością Bosko-ludzkiej natury Kościoła oraz teologicznego umoco-
wania idei Kościoła jako communio. Z teorii Wojtyły można było wyprowa-
dzić i ukazać znaczenie rozumienia siebie oraz każdej osoby we wspólnocie 

85  Propozycję aplikacji teorii jako modelu, sformułowano w ramach prac Komisji Duszpaster-
stwa Konferencji Episkopatu Polski nad programem duszpasterskim Kościoła katolickiego w Polsce 
(zob.  t a ż, Participatio jako zasada wspólnotowego życia i funkcjonowania Kościoła, w: Uczestniczę 
we wspólnocie Kościoła. Program duszpasterski Kościoła katolickiego w Polsce na rok 2023/2024. 
Zeszyt teologiczno-pastoralny, red. W. Musioł i in., Komisja Duszpasterstwa Konferencji Episkopatu 
Polski, Opole 2023, s. 41-59).

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



284

Kościoła jako obdarowanej tym samym potencjałem antropologicznym, jako 
podmiotu świadomego, wolnego, zdolnego do refl eksji, do wyboru wspólnoty 
i swojego miejsca w niej, do działania wraz z innymi, do przekraczania siebie 
w tym działaniu. Omówiono zobowiązania po stronie osób i wspólnot wyni-
kające z normatywności idei uczestnictwa, w tym tezę Wojtyły o konieczności 
rozwijania tego potencjału; eksplikowano wartość zbudowanej na uczestnic-
twie wspólnoty, jej znaczenie dla poszczególnych osób i grup jako całości oraz 
wynikające z tego postulaty duszpasterskie; ukazano rolę postaw solidarności 
i sprzeciwu jako wyrazów dojrzale ukonstytuowanej wspólnoty oraz znaczenie 
stałej uważności na możliwe w dynamice funkcjonowania wspólnot postawy 
konformizmu i uniku86. Efektem zastosowania teorii jako typu idealnego jest 
też propozycja modelowej charakterystyki  u c z e s t n i k a  w s p ó l n o t y  
K o ś c i o ł a  oraz  w s p ó l n o t y  K o ś c i o ł a  z a k ł a d a j ą c e j  
u c z e s t n i c t w o  k a ż d e g o  o c h r z c z o n e g o87.

*

Teoria uczestnictwa okazała się możliwa do empirycznego zweryfi kowa-
nia koncepcją wyjaśniania fenomenu społecznego zaangażowania. Jako taka 
może ona stanowić punkt odniesienia w refl eksji i eksplorowaniu zagadnienia, 
którego dotyczy: uczestnictwa osoby oraz optymalnej konstytucji wspólnoty, 
wzajemnego implikowania się jednostki i społeczności, tegoż fundamentów 
i przejawów empirycznych. Po operacjonalizacji otwiera pole do pytań i analiz 
socjologicznych, a także do zastosowań w sferze praktyki społecznej.

Aplikacja teorii Wojtyły do życia społecznego oraz kwestii partycypacji 
społecznej prowadzi do kilku wniosków. Jeżeli uczestnictwo zakłada podmio-
towość każdego członka wspólnoty, jego świadome odniesienie do wspólnego 
dobra i doświadczenie spełnienia we współdziałaniu, warunku uczestnictwa 
nie spełniają aktywności będące wyrazem indywidualistycznych dążeń jed-
nostek do realizacji swoich celów przy wykorzystaniu aktywności innych lub 
bez względu na ich dobro, próby zadekretowania zaangażowania bez udzia-
łu zainteresowanych oraz projekty zakładające delegowanie wykonywania 
odgórnie zdefi niowanych zadań bez urzeczywistniania uczestnictwa osób je 
wykonujących. Nie realizują warunku uczestnictwa społeczności niewrażliwe 
na dobro poszczególnych członków i ich włączanie w obszar wspólnych dzia-
łań. Nie bazują na uczestnictwie organizacje i działania legitymizujące jawnie 
lub niejawnie grupowy konformizm i obojętne na postawy uniku, wreszcie 

86  Por. tamże, s. 44-56.
87  Tamże, s. 57n.

Wioletta SZYMCZAK



285

wykluczające możliwość dialogu i konstruktywnego sprzeciwu. I odwrotnie, 
urzeczywistnienie ujętych w teorii elementów, empirycznie zweryfi kowanych, 
prowadzi do poczucia sensu i spełnienia w doświadczeniu poszczególnych 
osób, równolegle do rozwoju i żywotności wspólnot bytowania i działania, co 
w konsekwencji oznacza pełnienie wielu funkcji indywidualnych i społecz-
nych, co również zyskało empiryczne potwierdzenie.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Barber, Benjamin. “Silna demokracja.” Translated by Anna Krzynówek. In Współ-
czesna fi lozofi a polityki: Wybór tekstów źródłowych. Edited by Dorota Pietrzyk-
Reeves. Kraków: Wydawnictwo Dante, 2003.

Bartkowski, Jerzy. “Kapitał społeczny i jego oddziaływanie na rozwój w ujęciu so-
cjologicznym.” In Kapitał ludzki i kapitał społeczny a rozwój regionalny. Edited 
by Mikołaj Herbst. Warszawa: Centrum Europejskich Studiów Regionalnych 
i Lokalnych Uniwersytetu Warszawskiego, 2007.

Bhattacherjee, Anol. Social Science Research: Principles, Methods, and Practices. 
np: Global Text Project, 2012.

Blumer, Herbert. Interakcjonizm symboliczny: Perspektywa i metoda. Translated by 
Grażyna Woroniecka. Kraków: Zakład Wydawniczy Nomos, 2007. 

Boguszewski, Rafał. Poczucie wpływu obywateli na sprawy publiczne: Komunikat 
z Badań CBOS, no.  33 (2018). Warszawa: Fundacja Centrum Badań Opinii Spo-
łecznej, 2018. 

Böhr, Christoph. “Mogę być zrozumiany tylko od wewnątrz”: Zarys myśli Karola 
Wojtyły o człowieku. Translated by Paweł Zarychta. In Europa i jej antropologia 
polityczna: Człowiek jako droga historii – o fi lozofi i Karola Wojtyły. Edited by 
Christoph Böhr and Christian Schmitz. Translated by Paweł Zarychta, Hanna 
Dmochowska, and Piotr Womela. Warszawa: Konrad Adenauer Stiftung, 2016.

Bryman, Alan. Social Research Methods. Oxford and New York: Oxford University 
Press, 2012. 

Buttiglione, Rocco. Myśl Karola Wojtyły. Translated by Jarosław Merecki. Lublin: 
Instytut Jana Pawła II KUL, 2010.

Chudy, Wojciech. “Na odsiecz prawdzie o osobie ludzkiej.” In Rocco Buttiglione, 
Myśl Karola Wojtyły. Translated by Jarosław Merecki. Lublin: Instytut Jana Paw-
ła II KUL, 2010.

Chudy, Wojciech. “Osoba ludzka w społeczeństwie.” In Katolicka nauka społeczna: 
Podstawowe zagadnienia z życia społecznego i politycznego. Edited by Stanisław 
Fel and Józef Kupny. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2007.

Creswell, John W. Projektowanie badań naukowych: Metody jakościowe, ilościowe 
i mieszane. Translated by Joanna Gilewicz. Kraków: Wydawnictwo UJ, 2013.

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



286

Cybulska, Agnieszka. Poczucie wpływu obywateli na sprawy publiczne: Komunikat 
z Badań CBOS, no 149 (2023). Warszawa: Fundacja Centrum Badań Opinii Spo-
łecznej, 2023.

Dahl, Robert. Demokracja i jej krytycy. Translated by Stefan Amsterdamski, Kraków 
and Warszawa: Instytut Wydawniczy Znak, 1995. 

Digital Commons at The University of South Florida. https://digitalcommons.usf.edu/
oa_textbooks/3/.

Encyklopedia socjologii. Edited by Henryk Domański, Witold Morawski, Janusz 
Mucha, Maria Ofi erska, Jerzy Szacki, and Marek Ziółkowski. Vol. 3, s.v. „party-
cypacja” (by Aleksander Surdej). Warszawa: Ofi cyna Naukowa, 2000.

Flick, Uwe, Projektowanie badania jakościowego. Translated by Paweł Tomanek. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2010.

Galarowicz, Jan. Człowiek jest osobą: Podstawy antropologii fi lozofi cznej Karola 
Wojtyły. Kraków: Wydawnictwo Naukowe PAT, 1994.

Gałkowski, Jerzy W. “Człowiek i kultura w ujęciu Papieża Jana Pawła II.” In Kultura 
w kręgu wartości. Edited by Leon Dyczewski. Lublin: Towarzystwo Naukowe 
KUL and UMCS, Lublin 2001.

Gałkowski, Jerzy W. “Osoba i wspólnota: Szkic o antropologii kard. Karola Wojtyły.” 
Roczniki Nauk Społecznych 8 (1980): 49–74. 

Giedymin, Jerzy. Problemy. Założenia. Rozstrzygnięcia: Studia nad logicznymi pod-
stawami nauk społecznych. Poznań: PWN, 1965.

Hołub, Grzegorz. “W stronę rekapitulacji myślenia o osobie ludzkiej: Z Karolem 
Wojtyłą ku przyszłości.” Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 38, no. 
1 (149) (2025): 76–90.

Jabłoński, Arkadiusz, and Wioletta Szymczak. “Aktywność obywatelska w kontekście 
modelu partycypacji społecznej: Socjologiczna aplikacja personalistycznych idei 
Karola Wojtyły.” Przegląd Sejmowy, no. 1 (162) (2021): 9–30.

Krasnodębski, Zdzisław. Rozumienie ludzkiego zachowania: Rozważania o fi lozofi cz-
nych podstawach nauk humanistycznych i społecznych. Warszawa: Polski Instytut 
Wydawniczy, 1986.

Lipset, Seymour Martin. “Obywatele i ich partie.” Translated by Dariusz Filar. In Kon-
stytucjonalizm. Demokracja. Wolność: Wybór tekstów. Edited by Paweł Śpiewak. 
Warszawa: Centrum Edukacji Obywatelskiej 1996.

Lofl and, John, David A. Snow, Leon Anderson, and Lyn H. Lofl and. Analiza układów 
społecznych: Przewodnik metodologiczny po badaniach jakościowych. Translated 
by Anna Kordasiewicz, Sylwia Urbańska, and Monika Żychlińska. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe Scholar, 2009.

Miles, Matthew B., and A. Michael Huberman. Analiza danych jakościowych. Trans-
lated by Stanisław Zabielski. Białystok: Wydawnictwo Trans Humana, 2000.

Nagórny, Janusz. Posłannictwo chrześcijan w świecie. Vol. 1. Świat i wspólnota. Lu-
blin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1997. 

Nagórny, Janusz. “Solidarność i sprzeciw: U podstaw uczestnictwa w życiu społecz-
nym”. Roczniki Teologiczne 38–39, no. 3 (1991–1992): 7–23. 

Wioletta SZYMCZAK



287

Nowak, Stefan. Metodologia nauk społecznych. Warszawa: PWN, 1985.
Offe, Claus, and Susanne Fuchs. “Schwund des Sozialkapitals? Der Fall Deutschland.” 

In Gesellschaft und Gemeinsinn: Sozialkapital im internationalen Vergleich. Edi-
ted by Robert D. Putnam. Gütersloh: Verlag Bertelsmann Stiftung, 2001.

Ossowska, Maria. Normy moralne: Próba systematyzacji. Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2000. 

Ossowski, Stanisław. Dzieła. Vol. 3. Z zagadnień psychologii społecznej. Warszawa: 
PWN, 1967.

Pankowski, Krzysztof. Spadek poczucia podmiotowości obywatelskiej: Komunikat 
z Badań CBOS, no. 39 (2022). Warszawa: Fundacja Centrum Badań Opinii Spo-
łecznej, 2022.

Pokrywka, Marian. Osoba. Uczestnictwo. Wspólnota: Refl eksje nad nauczaniem spo-
łecznym Jana Pawła II. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2000. 

Putnam, Robert D. Samotna gra w kręgle: Upadek i odrodzenie wspólnot lokalnych 
w Stanach Zjednoczonych. Translated by Przemysław Sadura and Sebastian Szy-
mański. Warszawa: Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne, 2008.

Reichertz, Jo. “Abduktion, Deduktion und Induktion in der qualitativen Forschung.” 
In Qualitative Forschung: Ein Handbuch. Edited by Uwe Flick, Ernst von Kar-
dorff, and Ines Steinke. Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 2009.

Riesman, David. Samotny tłum. Translated by Jan Strzelecki. Warszawa: Warszawskie 
Wydawnictwo Literackie Muza, 1996.

Rubin, Herbert J., and Irene S. Rubin. “Jak zmierzać do celu, nie wiążąc sobie rąk: 
Projektowanie wywiadów jakościowych.” Translated by Marcin Ciechomski. In 
Ewaluacja w edukacji. Edited by Leszek Korporowicz. Warszawa: Ofi cyna Na-
ukowa, 1997. 

Sartori, Giovanni. Teoria demokracji. Translated by Piotr Amsterdamski and Daniel 
Grinberg. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1998.

Schütz, Alfred. “Fenomenologia i nauki społeczne.” Translated by Dorota Lachowska. 
In Fenomenologia i socjologia: Zbiór tekstów. Edited by Zdzisław Krasnodębski. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1989.

Słownik socjologii jakościowej, s.v. “Metodologia teorii ugruntowanej – strategia 
analiz i badań jakościowych (Methodology of grounded theory – strategy of 
qualitative analysis and research)” (by Krzysztof Tomasz Konecki). Edited by 
Krzysztof Tomasz Konecki and Piotr Chomczyński. Warszawa: Wydawnictwo 
Difi n, 2012.

Styczeń, Tadeusz. Solidarność wyzwala. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 
1993. 

Szacki, Jerzy. “Wstęp: Powrót idei społeczeństwa obywatelskiego.” In Ani książę, ani 
kupiec – obywatel: Idea społeczeństwa obywatelskiego w myśli współczesnej; Wy-
bór tekstów. Edited by Jerzy Szacki. Translated by Barbara Szacka et al. Kraków 
and Warszawa: Wydawnictwo Znak and Fundacja im. Stefana Batorego, 1997.

Szlachcicowa, Irena. “Wzory działań społecznych w perspektywie metodologii teorii 
ugruntowanej.” In Jak badać społeczeństwo obywatelskie: Doświadczenia prak-

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



288

tyków. Edited by Marek Nowak and Michał Nowosielski. Poznań: Wydawnictwo 
Naukowe UAM, 2009.

Szostek, Andrzej. Wokół godności, prawdy i miłości. Lublin: Redakcja Wydawnictw 
KUL, 1995.

Szymczak, Wioletta. “Participatio jako zasada wspólnotowego życia i funkcjonowa-
nia Kościoła.” In Uczestniczę we wspólnocie Kościoła: Program duszpasterski 
Kościoła katolickiego w Polsce na rok 2023/2024; Zeszyt teologiczno-pastoralny. 
Edited by Waldemar Musioł et al. Opole: Komisja Duszpasterstwa Konferencji 
Episkopatu Polski, 2023.

Szymczak, Wioletta. Partycypacja osób zaangażowanych społecznie: Struktura, funk-
cje, modele. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2013.

Szymczak, Wioletta. Partycypacja społeczna – jej istota i znaczenie. In Filozofi a 
społeczna. Part 3. Realia społeczno-gospodarcze. Edited by Stanisław Janeczek 
and Anna Starościc. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2022. 

Szymczyk, Jan. “Specyfi ka nowych ruchów społecznych.” In Wartości – interesy – 
struktury społeczne: Uwarunkowania ludzkiej kreatywności i partycypacji w ży-
ciu publicznym. Edited by Jan Szymczyk. Lublin: Wydawnictwo Norbertinum, 
2010.

de Tocqueville, Alexis. O demokracji w Ameryce. Vol 2. Translated by Barbara Janicka 
and Marcin Król. Warszawa and Kraków: Fundacja im. Stefana Batorego and 
Wydawnictwo Znak, 1996.

Weber, Max. Etyka protestancka i duch kapitalizmu. Translated by Jan Miziński. Lu-
blin: Test, 1994. 

Wojtyła, Karol. “Osoba i czyn.” In Wojtyła, „Osoba i czyn” oraz inne studia antro-
pologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1994. 

Wojtyła, Karol. “Osoba: podmiot i wspólnota.” In Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne 
studia antropologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1994.

Wojtyła, Karol. “Problem konstytuowania się kultury przez ludzką praxis.” Roczniki 
Filozofi czne 27, no. 1 (1979): 9–20. 

Wojtyła, Karol. “Uczestnictwo czy alienacja?” In Wojtyła, “Osoba i czyn” oraz inne 
studia antropologiczne. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1994.

Wójcicki, Ryszard. “Model.” In Filozofi a a nauka: Zarys encyklopedyczny. Edited 
by Zdzisław Cackowski, Jerzy Kmita, Klemens Szaniawski, and Paweł J. Smo-
czyński. Wrocław, Warszawa, Kraków, Gdańsk, and Łódź: Zakład Narodowy im. 
Ossolińskich – Wydawnictwo, 1987.

Zemło, Mariusz. Socjologia wiedzy w tradycji interakcyjno-fenomenologicznej. Lu-
blin: Towarzystwo Naukowe KUL, 2003.

Zgółka, Tadeusz. “Struktura.” In Filozofi a a nauka: Zarys encyklopedyczny. Edited 
by Zdzisław Cackowski, Jerzy Kmita, Klemens Szaniawski, and Paweł J. Smo-
czyński. Wrocław, Warszawa, Kraków, Gdańsk, and Łódź: Zakład Narodowy im. 
Ossolińskich – Wydawnictwo, 1987.

Wioletta SZYMCZAK



289

Ziółkowski, Marek. Znaczenie, interakcja, rozumienie: Studium z symbolicznego inte-
rakcjonizmu i socjologii fenomenologicznej jako wersji socjologii humanistycznej. 
Warszawa: PWN, 1981.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Wioletta SZYMCZAK – Karola Wojtyły teoria uczestnictwa. Potencjał badawczy 
i aplikacyjny z perspektywy socjologii

DOI 10.12887/38-2025-3-151-15

Przedmiotem artykułu jest prezentacja i uzasadnienie tezy o badawczym i apli-
kacyjnym potencjale wypracowanej przez Karola Wojtyłę antropologicznej 
teorii uczestnictwa, odczytanym z perspektywy socjologicznej. Bazując na 
personalistycznym fundamencie, w kontekście szeregu założeń epistemolo-
gicznych i metodologicznych dotyczących analizy osoby z perspektywy jej 
czynu, w fenomenologicznej optyce doświadczenia, Wojtyła proponuje i na-
syca treścią kategorie uczestnictwa i wspólnoty, wyjaśnia ich antropologiczne 
zakotwiczenie oraz wzajemne zależności. Eksplikuje zagadnienie ontologicz-
nego zakorzenienia podmiotowości osób oraz tegoż indywidualnych i wspólno-
towych implikacji. Ukazuje wynikające z tych założeń rozumienie wspólnoty 
i jej właściwej konstytucji, bazującej na uczestnictwie inspirowanym odniesie-
niem do dobra wspólnego. Wskazuje empiryczne przejawy urzeczywistniania 
uczestnictwa i wspólnoty, ale również ich pozorów i negacji. 
Jako taka, teoria okazała się inspirującym konceptem i punktem odniesienia 
dla interdyscyplinarnego namysłu i projektowania badań socjologicznych doty-
czących kwestii, o których tu mowa. Włączona do korpusu teorii stanowiących 
zaplecze socjologicznych badań jakościowych odnoszących się do dobrowol-
nego zaangażowania społecznego w bardzo zróżnicowanych obszarach, stała 
się integralnym elementem analizy, która doprowadziła do sformułowania 
modelu partycypacji społecznej jako doświadczenia osoby. Temu zagadnieniu 
poświęcone zostały pierwsze dwie części artykułu. Z kolei w trzeciej ukazane 
zostały przykładowe warianty aplikacji modelu oraz teorii potraktowanej jako 
weberowski typ idealny (z odniesieniami do przykładów tych zastosowań, 
prezentowanych we wcześniejszych opracowaniach). Interdyscyplinarna re-
fl eksja pokazała bowiem, że również teoria ujęta jako model może służyć jako 
analityczny, diagnostyczny i eksplanacyjny punkt odniesienia, narzędzie do 
wyjaśniania procesów zachodzących wszędzie tam, gdzie osoby tworzą wraz 
z innymi wspólnoty bytowania czy działania.

Słowa kluczowe: Karol Wojtyła, teoria uczestnictwa, potencjał badawczy i apli-
kacyjny teorii, model partycypacji jako doświadczenia osoby, teoria uczestnic-
twa jako model

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



290

Kontakt: Katedra Socjologii Kultury, Religii i Partycypacji Społecznej, 
Wydział Nauk Społecznych, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 
Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
E-mail: wioletsz@kul.pl
https://www.kul.pl/dr-hab-wioletta-szymczak-prof-kul,art_10831.html
ORCID 0000-0002-8749-8862

Wioletta SZYMCZAK, Karol Wojtyła’s Theory of Participation: Research and Appli-
cation Potential from the Perspective of Sociology

DOI 10.12887/38-2025-3-151-15

The paper presents and justifi es Karol Wojtyła’s anthropological theory of par-
ticipation understood from the sociological perspective as a thesis for research 
with practical potential. Based on the personalistic approach and in the context 
of a number of epistemological and methodological premises concerning the 
analysis of the person from the perspective of her actions, as well as the phe-
nomenological approach to her experience, Wojtyła proposes and fi lls with 
specifi c content the categories of participation and community, explaining their 
anthropological anchoring and mutual dependencies. He explicates the issue of 
the ontological rootedness of the subjectivity of persons and the implications of 
this rootedness to the individual as well as the community. Wojtyła describes 
his understanding of community and its proper constitution in reference to the 
concept of participation based on a recognition of the common good. He points 
both to manifestations of actual participation and community and to their mere 
appearances or outright negation.
As such, Wojtyła’s theory of participation has proven to be an inspiring concept 
and point of reference for interdisciplinary refl ection, designing sociological 
research on the discussed issues. Incorporated into the body of theories that 
constitute the background of sociological qualitative research on voluntary 
social engagement in very diverse fi elds, it has become an integral element 
of the analysis that led to the formulation of a model of social participation 
as the person’s experience. The fi rst two parts of the article focus precisely on 
this issue. The third part in turn describes exemplary variants of applying the 
model and theory treated as a Weberian ideal type (with references to instances 
of these applications discussed in earlier studies). Interdisciplinary refl ection 
has shown that theory understood as a model can also serve as an analytical, 
diagnostic, and explanatory point of reference, a tool for explaining processes 
occurring wherever people, together with others, create communities of exis-
tence and action.

Keywords: Karol Wojtyła, participation theory, research and application poten-
tial of the theory, model of participation as the person’s experience, participa-
tion theory as a model

Wioletta SZYMCZAK



291

Contact: Department of Sociology of Culture, Religion and Social Participa-
tion, Faculty of Social Science, John Paul II Catholic University of Lublin, 
Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
E-mail: wioletsz@kul.pl
https://www.kul.pl/dr-hab-wioletta-szymczak-prof-kul,art_10831.html
ORCID 0000-0002-8749-8862

Karola Wojtyły teoria uczestnictwa



292



293

MYŚLĄC OJCZYZNA...



294



295

Anna RUSIN*

SACRUM W TWÓRCZOŚCI ATEISTY?
O muzyce wokalno-instrumentalnej Szymona Laksa

Ateistyczna postawa kompozytora skłania do wniosku, że kryterium osobowej 
relacji twórcy z Bogiem nie zostaje spełnione. Niemniej w dorobku twórcy znaj-
dują się pieśni-modlitwy do słów Juliana Tuwima, w których podmiot liryczny 
zwraca się bezpośrednio do Boga. Pod tym względem ciekawa jest pieśń „Mo-
dlitwa”. Właściwości części skrajnych (rytualna repetycyjność melodii, faktura 
kontrapunktyczna) oraz postludium (kierunek wznoszący, smorzando) prowadzą 
do dysonansu słowno-muzycznego: Laks w efekcie osłabia buntowniczy zapał 
podmiotu lirycznego.

Szymon Laks (1901-1983) należy do grupy twórców-emigrantów, któ-
rych dzieła są stopniowo przywracane do życia muzycznego z „odmętów” 
zapomnienia dzięki działalności instrumentalistów1. Chociaż w pamięci zbio-
rowej żydowski kompozytor kojarzony jest z pełnieniem funkcji kapelmi-
strza w Auschwitz II-Birkenau (w latach 1942-1944), w jego dorobku – wciąż 
czekającym na całościowe opracowanie – znajdują się znaczące dzieła pie-
śniowe, kameralne, kilka kompozycji orkiestrowych, muzyka fi lmowa oraz 
opera2. Jeden z dominujących wątków w twórczości kompozytora stanowi 

* Mgr Anna Rusin – Szkoła Doktorska Akademii Muzycznej im. Krzysztofa Pendereckiego 
w Krakowie, e-mail: annarusin.mozart@gmail.com, ORCID 0000-0001-6656-3509 [pełna nota 
o Autorce na końcu numeru].

1  Artykuł przygotowano w ramach twórczego stypendium Ministra Kultury i Dziedzictwa 
Narodowego (2025).

2  Trzy odrębne katalogi dzieł Laksa nie są ze sobą spójne, co wynika prawdopodobnie z faktu, 
że w czasie wojny wiele dzieł zaginęło. Frank Harders-Wuthenow w książce dołączonej do jednego 
z najnowszych nagrań formułuje ten problem w zakresie dorobku pieśniowego następująco: „Ni-
niejsza produkcja obejmuje wszystkie pieśni, chansons i melodramaty, dostępne w chwili obecnej, 
z wyjątkiem cyklu dwudziestu pieśni Z Mroków i Świtów. […] Nie można wykluczyć, że w trakcie 
przyszłych badań zostaną odkryte kolejne utwory, które obecnie uważa się za zaginione” (tłum. 
fragm. – A.R.). F. H a r d e r s - W u t h e n o w, Simon Laks and His Songs, w: A. Vegry, K. Wasiak, 
D. Horwitz, Simon Laks: Complete Works for Voice and Piano (książka do nagrania CD), EDA45, 
EDA Records, 2021, s. 35. Por. A. N o w a k, Powojenne pieśni Szymona Laksa. Motywacje – idee 
– tradycje, w: Muzyka źle obecna, red. K. Tarnawska-Kaczorowska, t. 1, Sekcja Muzykologów 
Związku Kompozytorów Polskich, Warszawa 1989, s. 326-352; Z. H e l m a n, hasło „Laks, Szymon”, 
w: Encyklopedia Muzyczna PWM, Polska Biblioteka Muzyczna, https://polskabibliotekamuzyczna.
pl/encyklopedia/laks-szymon/. 

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 295-317

DOI 10.12887/38-2025-3-151-16



296

religijność – literackie motywy sakralne wyłaniają się w licznych utworach 
słowno-muzycznych (wśród nich znajduje się dwadzieścia jeden pieśni, dwa-
naście opracowań kolędowych i wspomniane dzieło sceniczne). Fakt ten budzi 
zainteresowanie ze względu na ateistyczną postawę twórcy, którą można zre-
konstruować na podstawie utworów literackich: spod pióra Laksa wypłynęło 
bowiem także dziesięć książek o charakterze wspomnieniowo-polemicznym. 
W tym kontekście rodzą się pytania: Czy sacrum może zaistnieć w muzyce 
określanej a priori mianem „świeckiej”? Czy fenomen obecności sacrum może 
dotyczyć muzyki nieinspirowanej doświadczeniem Boga – a jeśli tak, to w jaki 
sposób materia dźwiękowa wpływa na odkodowanie tego zjawiska? W celu 
uzyskania mniej lub bardziej satysfakcjonujących odpowiedzi proponowane 
ujęcie zakłada rozpatrzenie twórczości Laksa w perspektywie sakralnej, do-
tychczas nieeksplorowanej przez badaczy tematu3.

Nie sposób przytoczyć wszystkich modeli występowania i funkcjonowania 
sacrum w muzyce: literatura przedmiotu jest niezwykle obszerna i należy do 
zakresu badań różnych dyscyplin. Co ciekawe, kwestia muzyki „naznaczonej 
kontaktem z sacrum”4 pozostaje jednym z wiodących nurtów kręgu Krakow-
skiej Szkoły Teoretycznej – formacji, która powstała pod egidą Mieczysława 
Tomaszewskiego5. W spuściźnie szkoły znajduje się szereg publikacji traktu-
jących zarówno o muzyce religijnej, jak i pierwiastkach duchowych obecnych 
w różnych gatunkach muzycznych6. Co więcej, pracownicy Katedry Teorii 

3  Warto zwrócić uwagę, że muzyka wokalno-instrumentalna Laksa była do tej pory przedmio-
tem tylko nielicznych prac. Na przykład Anna Nowak dokonuje podziału twórczości pieśniowej na 
dwie grupy: pieśni ewokowane czasem wojny oraz liryki w stylu ludowym (por. N o w a k, dz. cyt., 
s. 327, 331). Z kolei Molly Jane McCoy na przykładzie wybranych pieśni ukazuje charakterystykę 
stylu i techniki kompozytorskiej twórcy (por. M.J. M c C o y, Szymon Laks. Trzy pieśni do wierszy 
Juliana Tuwima, w: Muzyka źle obecna, s. 357-377). 

4  M. T o m a s z e w s k i, Muzyka wobec sacrum. Próba rozeznania, w: Olivier Messiaen 
we wspomnieniach i w refl eksji badawczej, red. M. Szoka, R.D. Golianek, Akademia Muzyczna 
im. Grażyny i Kiejstuta Bacewiczów w Łodzi, Łódź 2009, s. 39.

5  Zob. Re-Interpreting Music: Mieczysław Tomaszewski’s Krakow School of Music Theory. 
Studies – Syntheses – Constructs, red. K. Kiwała, M. Janicka-Słysz, T. Malecka, D. Micał, Akademia 
Muzyczna w Krakowie, Kraków 2022.

6  Warto wymienić choćby kilka z nich. Prace Kingi Kiwały dotyczą szeroko pojętej problema-
tyki sacrum w muzyce dwudziestego i dwudziestego pierwszego wieku, w szczególności twórczości 
religijnej Romana Palestra, Henryka Mikołaja Góreckiego, Krzysztofa Pendereckiego i Marka Sta-
chowskiego (zob. K. K i w a ł a, Elementy sakralne w wybranych utworach polskich kompozytorów 
współczesnych, w: Polska muzyka religijna – między epokami i kulturami, red. K. Turek, B. Mika, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2006). Renata Borowiecka zajmuje się między 
innymi twórczością religijną Pawła Łukaszewskiego, a Agnieszka Draus podejmuje tematykę teatru 
sakralnego w twórczości Krzysztofa Pendereckiego i Karlheinza Stockhausena (zob. A. D r a u s, 
Paradise Lost/Raj utracony. Sacra rappresentazione, w: Twórczość Krzysztofa Pendereckiego. Od 
genezy do rezonansu, t. 5: Czas dialogu z „odnalezioną przeszłością” 1976-1985, red. M. Toma-
szewski, T. Malecka, Akademia Muzyczna w Krakowie, Kraków 2013, s. 17-31; t a ż, Cykl sceniczny 

Anna RUSIN



297

i Interpretacji Dzieła Muzycznego Akademii Muzycznej im. Krzysztofa Pen-
dereckiego w Krakowie od 2010 roku zarządzają projektem „Muzyka wobec 
poezji i nauczania Karola Wojtyły i Jana Pawła II”, w ramach którego odbywa 
się coroczna konferencja7. Warto zatem dokonać przeglądu stanowisk wybra-
nych teoretyków celem usystematyzowania zjawisk związanych z rozwojem 
refl eksji nad sacrum w muzyce. Stworzony na tej podstawie aparat pojęcio-
wo-metodologiczny pozwoli na identyfi kację różnych możliwości zaistnienia 
fenomenu sacrum w twórczości Szymona Laksa.

SACRUM W REFLEKSJI KRAKOWSKIEJ SZKOŁY TEORETYCZNEJ
Klasyfi kacje, defi nicje, problemy

Wzorcowy podział muzyki (warunkowany problematyką współistnienia 
sacrum i profanum) został dokonany przez Tomaszewskiego w pracy Muzyka 
wobec sacrum. Próba rozeznania8, a następnie rozwinięty przez Renatę Boro-
wiecką w monografi i poświęconej twórczości religijnej Pawła Łukaszewskie-
go9. Borowiecka wskazuje na studium Tomaszewskiego we wprowadzeniu, 
jednak, co ważne, w istocie dookreśla defi nicje czterech głównych typów mu-
zyki naznaczonej kontaktem z sacrum: religijnej, kościelnej, liturgicznej i sa-
kralnej. W ujęciu tej badaczki ostatnia z wymienionych kategorii umożliwia 
lub też odzwierciedla bliski kontakt jednostki (słuchacza, twórcy) z Bogiem. 
Dodatkowo z wykładni teoretyczki można wywieść podział na muzykę reli-
gijną kręgu chrześcijańskiego i pozachrześcijańskiego; jak bowiem wyjaśnia, 
„muzyka religijna pojmowana jest jako zdeterminowana wyznaniowo, któ-
rej tematykę dookreśla tekst lub tytuł. […] za muzykę sakralną uznać należy 
[również] taką, która wyraża alternatywne drogi docierania do problematyki 
nadprzyrodzonej, nie zawsze zakorzenionej w chrześcijaństwie”10.

„Licht” Karlheinza Stockhausena. Muzyczny teatr świata, Akademia Muzyczna w Krakowie, Kra-
ków 2011). Z kolei Teresa Malecka bada twórczość religijną kompozytorów należących do „Pokolenia 
’33” (zob. T. M a l e c k a, The Sacred in Henryk Mikołaj Górecki’s Oeuvre and the Greatness of 
John Paul II: Inspirations and Context, „Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL” 37(2024) 
nr 2(146), s. 199-217). 

7  Zob. Muzyka wobec poezji i nauczania Karola Wojtyły i Jana Pawła II. Inspiracje, inter-
pretacje, prezentacje, red. T. Malecka, K. Kiwała, t. 1-3, Akademia Muzyczna w Krakowie, Kra-
ków 2011-2015.

8  Zob. T o m a s z e w s k i, Muzyka wobec sacrum. Próba rozeznania, w: Olivier Messiaen we 
wspomnieniach i w refl eksji badawczej, s. 39-47.

9  Por. R. B o r o w i e c k a, Twórczość religijna Pawła Łukaszewskiego. Muzyka jako wyraz 
zmysłu wiary artysty, Akademia Muzyczna w Krakowie, Kraków 2019, s. 26-28.

10  Tamże, s. 26, 28.

Sacrum w twórczości ateisty?



298

Porównanie klasyfi kacji prowadzi do wniosku o zaledwie częściowym 
pokrywaniu się obu schematów: Borowiecka pomija kategorię „muzyki du-
chowej” i „pozawyznaniowej”. Mimo to autorka wielokrotnie posiłkuje się 
pierwszym terminem w kontekście wiary kompozytora synonimicznie do 
„muzyki sakralnej”. Do owej kategorii odwołuje się również Krzysztof Cyran 
w monografi i poświęconej polskiej twórczości religijnej przełomu dwudzie-
stego i dwudziestego pierwszego wieku (chociaż nie rozwija problematyki 
klasyfi kacyjnej). Uważny czytelnik dostrzeże, że badacz defi niuje „muzykę 
duchową” jako treściowo nieokreśloną lub nie-do-określoną, „którą można 
w istocie rozumieć jako ucieleśnienie postmodernistycznej zasady anything 
goes na poziomie teologii i metafi zyki”11. Od powyższych „hierarchii” od-
biega natomiast podział doktrynalny, wynikający z przytaczanej przez Bo-
rowiecką Instrukcji Konferencji Episkopatu Polski o muzyce kościelnej 
(14 października 2017 roku)12. Autorka zwraca uwagę na wąski zakres pojęcio-
wy „muzyki sakralnej”, który w ujęciu krakowskich teoretyków reprezentuje 
kategorię najszerszą. W moim rozumieniu kategorie rzędu wyższego zawierają 
jednocześnie poziomy niższe (uszczegółowione), jak prezentuje zestawienie 
podziałów (rys. 1). 

Rys. 1. Zestawienie klasyfi kacji muzyki sakralnej, od lewej: ujęcie Mieczysława Tomaszewskiego 
(a), Renaty Borowieckiej (b) i Episkopatu Polski (c). Oprac. własne.

11  K. C y r a n, Drogowskazy i labirynty. Studia nad twórczością religijną kompozytorów pol-
skich przełomu XX i XXI wieku, Akademia Muzyczna im. Krzysztofa Pendereckiego w Krakowie, 
Kraków 2023, s. 309.

12  Por. B o r o w i e c k a, dz. cyt., s. 60; zob. Konferencja Episkopatu Polski, Instrukcja Kon-
ferencji Episkopatu Polski o muzyce kościelnej, 14 X 2017, Konferencja Episkopatu Polski, https://
episkopat.pl/doc/226640.Instrukcja-Konferencji-Episkopatu-Polski-o-muzyce-koscielnej.

Anna RUSIN



299

Z kolei Regina Chłopicka proponuje podział organicznie związany z twór-
czością wokalno-instrumentalną Pendereckiego, nieobarczony kwestiami ter-
minologicznymi13. W ten sposób autorka wyróżnia trzy grupy utworów kręgu 
sakralnego. Do pierwszej zalicza dzieła o tematyce religijnej z tekstami biblij-
nymi i liturgicznymi (z podziałem na krąg liturgii łacińskiej i prawosławnej), 
do drugiej włącza kompozycje o tematyce religijnej z tekstami literackimi 
niezwiązanymi z liturgią o charakterze misteryjnym, a do trzeciej – co nie-
wątpliwie budzi zaciekawienie – utwory o tematyce świeckiej z tekstami lite-
rackimi, w których sfera sacrum manifestuje się poprzez rodzaj interpretacji 
tematu i przesłanie. Dodajmy, że w swojej refl eksji – podobnie jak w później-
szej pracy Tomaszewski – Chłopicka nawiązuje między innymi do koncepcji 
religioznawczych Rudolfa Otto14 i Mircei Eliadego15, konkludując: „Wspólną 
cechą przytoczonych tu poglądów związanych z problematyką sacrum i do-
świadczenia religijnego dostępnego człowiekowi jest przekonanie o istnieniu 
rzeczywistości «innej», rzeczywistości sacrum, która nie jest dostępna pozna-
niu racjonalnemu”16.

Teksty świeckie jako przejaw sacrum funkcjonują zdaniem Agnieszki Draus 
także w cyklu operowym Licht Karlheinza Stockhausena. Autorka włącza do 
„cech uniwersalnych jednoznacznych” – świadczących o obecności omawiane-
go fenomenu w muzyce – między innymi tematykę religijną w tekstach świec-
kich oraz hierofanie pod postacią wątków mitycznych, symboli i przedmiotów 
znaczących17. Co ciekawe, pokrewne myślenie prezentuje Cyran. W zbiorze 
analizowanych przez niego kompozycji znajduje się Symfonia pieśni żało-
snych Henryka Mikołaja Góreckiego, której wymiar sakralny – jak zaznacza 
– stanowił dla niego jeden z najtrudniejszych problemów interpretacyjnych ze 
względu na tytuł nienawiązujący wprost do tematyki religijnej. Wyłaniające się 
toposy (Maryja pod krzyżem jako archetyp cierpienia czy włączenie ludzkiego 
cierpienia i śmierci w mękę Chrystusa), charaktery (określone na postawie 
klasyfi kacji Tomaszewskiego) oraz właściwości brzmieniowe zadecydowały 
według autora o lamentacyjnym wydźwięku dzieła, umożliwiającym przeżycie 
katharsis18.

Przechodząc do zagadnień szczegółowych, warto rozważyć, czym może 
być sacrum w muzyce, jakie są jego muzyczne właściwości oraz jak można 

13  Por. R. C h ł o p i c k a, Krzysztof Penderecki między sacrum a profanum, Akademia Mu-
zyczna w Krakowie, Kraków 2000, s. 14n.

14  Zob. R. O t t o, Świętość, tłum. B. Kupis, Książka i Wiedza, Warszawa 1968.
15  Zob. M. E l i a d e, Sacrum i profanum, tłum. R. Reszke, Wydawnictwo KR, Warsza-

wa 1996.
16  C h ł o p i c k a, dz. cyt., s. 13.
17  Por. D r a u s, Cykl sceniczny „Licht” Karlheinza Stockhausena, s. 169.
18  Por. C y r a n, dz. cyt., s. 82n.

Sacrum w twórczości ateisty?



300

analizować dzieła naznaczone kontaktem ze sferą świętości. Odpowiedzi do-
starczają przede wszystkim prace Tomaszewskiego, Kingi Kiwały oraz Cyra-
na. Tak więc w cytowanym wyżej artykule Tomaszewski identyfi kuje odmiany 
sacrum (tabela 1), różnicuje kryteria wpływające na określony charakter dzieł 
(podając „charaktery religijności”) i proponuje inwariantny model sytuacji 
sacrum w muzyce, uzupełniony o liczne przykłady zaczerpnięte z literatury 
muzycznej19. Ów konstrukt stanowi pewne rozwinięcie tez zawartych w tek-
ście Romantyczna pieśń religijna: od Credo po Confi teor20, bowiem muzykolog 
wyróżnił w nim pary kategorii religijności, które w dużym stopniu pokrywają 
się z późniejszymi „charakterami”.

Tabela 1. Odmiany sacrum według ujęcia Mieczysława Tomaszewskiego. Oprac. własne.

Refl eksję Tomaszewskiego w twórczy sposób kontynuuje Cyran. Dodatko-
wo autor interpretuje wybrane dzieła religijne w trzech wymiarach: (1) znacze-
nia i sensów treści, (2) wartości ogólnoludzkich oraz (3) teologiczno-sakralnym, 
odpowiednio dla warstwy słownej, warstwy muzycznej i współdziałania obu 
tych warstw21. Podobnie jak Chłopicka, teoretyk stosuje podział Władysława 
Stróżewskiego22 na wartości artystyczne, estetyczne i nadestetyczne, wiążąc 
je kolejno z wymienionymi wyżej wymiarami. W odróżnieniu od propozycji 
badaczki, która zespala wartości nadestetyczne nie tylko z sakralną, ale i ze 
świecką twórczością Pendereckiego, w koncepcji Cyrana odsłaniają się one 
jedynie w wymiarze teologiczno-sakralnym.

19  Por. T o m a s z e w s k i, Muzyka wobec sacrum, s. 44n.
20  Por. t e n ż e, Romantyczna pieśń religijna: od Credo po Confi teor, w: tenże, Od wyznania 

do wołania. Studia nad pieśnią romantyczną, Akademia Muzyczna w Krakowie, Kraków 1997, 
s. 163-189.

21  Por. C y r a n, dz. cyt., s. 30n.
22  Por. W. S t r ó ż e w s k i, O możliwości sacrum w sztuce, w: Sacrum i sztuka, oprac. N. Cieś-

lińska, Wydawnictwo Znak, Kraków 1989, s. 32-35.

Anna RUSIN



301

Kulminacja problematyki wyłania się w artykule Kiwały Muzyka i świę-
tość23, zogniskowanym wokół dwóch zasadniczych kwestii. Po pierwsze, au-
torka dokonuje rozróżnień tak w zakresie świętości, jak i w obrębie „religijne-
go” idiomu muzyki. Wobec tego świętość może być pojmowana w znaczeniu 
szerszym (jako „transcendentne sacrum, numinosum będące źródłem do-
świadczenia”24) lub w znaczeniu węższym (jako „przymiot wybranych ludzi, 
który – spotykany w świecie – stanowi swego rodzaju wyzwanie i wezwanie, 
również dla współczesnych artystów”25). Krąg muzyki sakralnej natomiast 
może, w szerokiej perspektywie, obejmować całą twórczość artystyczną wy-
nikającą z aspiracji ducha ludzkiego i będącą wyrazem wiary kompozytora 
albo – w węższej – wyłaniać się we właściwościach muzycznych dzieł, któ-
re w pewnym stopniu uległy naznaczeniu fenomenem26. Po drugie, Kiwała 
przytacza różne koncepcje muzykologiczne dotyczące natury muzycznego 
sacrum (miedzy innymi Mieczysława Perza27, Marii Piotrowskiej28 i Bohdana 
Pocieja29), porządkując je na przeciwstawnych biegunach: fenomen świętości 
jawi się w nich jako niezależny (związany z funkcją utworu) albo jako ściśle 
związany z konkretnymi właściwościami muzyki. Przyjmując optykę drugiego 
wariantu, teoretyczka muzyki podejmuje próbę dookreślenia syndromu muzy-
ki sakralnej, wydobywając jego cechy konstytutywne (tabela 2).

Tabela 2. Syndrom muzyki sakralnej według ujęcia Kingi Kiwały. Oprac. własne.

Warto uzupełnić kwestie dotyczące trzech właściwości: kontrastowania 
jakości artystycznych, problematyki światła oraz organizacji czasu. Otóż au-

23  Zob. K. K i w a ł a, Muzyka i świętość. Rekonesans, „Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła 
II KUL” 27(2014) nr 1(105), s. 195-213.

24  Tamże, s. 196.
25  Tamże. 
26  Por. tamże, s. 203.
27  Zob. M. P e r z, Interpretacje muzycznego „sacrum” w kontekście polskiej tradycji, w: 

Współczesna polska religijna kultura muzyczna jako przedmiot badań, red. B. Bartkowski, S. Dąbek, 
A. Zoła, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1992.

28  Zob. M. P i o t r o w s k a, Muzyka i epifania (Fragmenty hermeneutyczne), „Roczniki Teo-
logiczno-Kanoniczne” 34(1987) z. 7, s. 19-32.

29  Zob. B. P o c i e j, Czy możliwy jest w muzyce mistycyzm?, w: Muzyka religijna w Polsce. 
Materiały i studia, red. J. Pikulik, t. 10, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa 1988.

Sacrum w twórczości ateisty?



302

torka powołuje się na przekonanie Tomaszewskiego30 o możliwości zaistnienia 
konfl iktu sacrum z profanum, poprzez który wyodrębnia się moment epifa-
niczny – nierozerwalnie związany z doświadczeniem sakralnym (jak cytat 
z Lulajże Jezuniu w Scherzu h-moll Fryderyka Chopina). Z kolei „rozjaśnia-
nie” przebiegu muzycznego powodują takie strategie, jak nagle wprowadzona 
konsonansowa harmonika, specyfi czna instrumentacja, wysokie rejestry czy 
skupiona faktura. Spowolnienie czasu – jak czytamy dalej – może natomiast 
zostać osiągnięte zwolnieniem tempa, spowolnieniem toku zmian faktural-
nych czy rytmicznych, a także powtarzalnością materiału. Badaczka podkreśla 
również konieczność zachowania służebnej roli warstwy muzycznej wobec 
wyrażanej treści, co umożliwia „otwarcie” dzieła na sacrum. Kwestia ta doty-
czy „przeźroczystości” wnętrza utworu, która wynika z redukcji dostępnych 
kompozytorowi środków i jawi się jako rodzaj ascetyzmu twórczego.

POGLĄDY SZYMONA LAKSA W PERSPEKTYWIE FILOZOFICZNEJ

W swoich pismach Laks odwoływał się do myśli Kartezjusza31. Przypo-
mnijmy, że doktryna francuskiego fi lozofa zainspirowała między innymi Gott-
frieda Wilhelma Leibniza (który w swojej teodycei podjął próbę rozwiązania 
problem istnienia zła we wszechświecie32), co nie pozostaje bez znaczenia 
dla przekonań kompozytora. Należy przy tym podkreślić, że zlaicyzowana 
postawa artysty, którą Paulina Laks – żona twórcy – określiła ateizmem ide-
alnym33, stoi niejako w kontrze do perspektywy sakralnej, w kontekście któ-
rej rozpatruję jego dzieła. Wiemy, że dziadek kompozytora był rabinem, ale 
praktyki religijne w rodzinnym domu ograniczały się jedynie do śpiewania 
w warszawskiej synagodze34. 

30  Por. Sacrum i profanum w muzyce. Z profesorem Mieczysławem Tomaszewskim rozmawia 
Małgorzata Janicka-Słysz, „Maszkaron” (2000) nr 1, s. 3.

31  Nazwisko fi lozofa pada najczęściej w kontekście sposobu postępowania (por. np. O kulturze 
z cudzysłowem i bez, Ofi cyna Poetów i Malarzy, Londyn 1984, s. 24: Moja wojna o pokój, Ofi cyna 
Poetów i Malarzy, Londyn 1983, s. 71; Epizody… Epigramy… Epistoły…, Ofi cyna Poetów i Malarzy, 
Londyn 1976, s. 27). Z kolei w niżej cytowanym tomie „Szargam świętości” kompozytor przywołuje 
tytuł Rozprawy o metodzie Kartezjusza w tłumaczeniu Tadeusza Boya-Żeleńskiego (por. S. L a k s,
„Szargam świętości”, Ofi cyna Poetów i Malarzy, Londyn 1980, s. 6; zob. K a r t e z j u s z, Roz-
prawa o metodzie dobrego powodowania swoim rozumem i szukania prawdy w naukach, tłum. 
T. Żeleński-Boy, PIW, Warszawa 1952).

32  Zob. G.W. L e i b n i z, Teodycea. O dobroci Boga, wolności człowieka i pochodzeniu zła, 
tłum. M. Frankiewicz, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2001.

33  Por. J. M a l i k, Wstęp, w: S. Laks, K. Bednarczyk, Cz. Bednarczyk, Korespondencja, wstęp 
i oprac. J. Malik, Wydawnictwo Avalon, Kraków 2018, s. IX.

34  Por. tamże. 

Anna RUSIN



303

Oto jak kompozytor sformułował swoje stanowisko: „Jak daleko sięgam 
pamięcią, byłem niewierzący od pierwszych przebłysków rozumu i zdolności 
rozumowania. Próbowałem wierzyć w istnienie Boga, ale bezskutecznie. Nie 
umiałem pogodzić aksjomatu Jego istnienia ze złem, obłudą, przewrotnością 
i zbrodniczością, zalewającymi ten świat, który rzekomo był Jego dziełem. 
Chciałem wiedzieć, kto mianował Go Bogiem, tłumaczyłem sobie, że jeżeli 
Bóg istnieje, powinien to być Bóg dobry, mądry, doskonały, pełen wszelakich 
cnót, jednym słowem naprawdę wszechmogący. Jak to pogodzić z założeniem, 
że Bóg «stworzył człowieka na podobieństwo Swoje»? Czyli że stworzył czło-
wieka, który zasłużył sobie na zaszczytne odznaczenie: «Homo homini lupus 
est»? Jak pogodzić istnienie Boga z kataklizmami, które nie przestają nawie-
dzać naszej planety, z wymyślonymi choróbskami, jątrzącymi nasze ciała, 
wreszcie z okrutnym, nieludzkim – chciałoby się rzecz: nieboskim – prawem 
natury, który każe stworzonym przez Niego istotom, a nawet roślinom, zabi-
jać słabszych w imię zachowania własnego gatunku? Nie, wszystko to razem 
wzięte jakoś mi się nie zgadzało. Ateizm mój, początkowo przesadnie sztyw-
ny, ulegał oczywiście z biegiem lat znacznej ewolucji. Nastąpił więc okres 
pobłażania i politowania nad tymi, którzy wierzyli żarliwie; potem przyszedł 
czas zazdrości o tę ślepą wiarę, która miała dar pocieszenia, umiała wszystko 
wytłumaczyć i nie musiała niczego dowodzić; zrodziło to wreszcie we mnie 
szczery podziw dla tej wiary «na przekór wszystkiemu» i wprowadziło w stan 
równowagi  d u c h o w e j  [podkr. – A.R.], który ostał się po dziś dzień: moja 
niewiara nie została niezachwiana, ale cechuje ją harmonijne pożycie z tole-
rancją i poszanowaniem dla tych wierzących, którzy nie obracają swej wiary 
na krzywdę i nienawiść wobec innych”35.

Na podstawie powyższej wypowiedzi można wysunąć co najmniej dwa 
wnioski: z jednej strony, kompozytor nie przyjmował leibnizowskiej argu-
mentacji teodycei, a z drugiej – zdawał sobie sprawę z pewnego rodzaju eg-
zystowania człowieka w wymiarze duchowym. Świadczą o tym także inne 
przesłanki. Po pierwsze, twórca nie odżegnywał się od wartości duchowych 
w rozumieniu Maxa Schelera. Jak bowiem wyznawał: „I ja nie jestem nieczuły 
na zalety duchowe, moralne i umysłowe, które odkrywam w człowieku, kiedy 
mam po temu sposobność”36; pisząc zaś o muzyce, odnosił się do „najszczyt-
niejszej ekspresji ducha ludzkiego”37. Po drugie, Laks podejmował rozważania 
na temat świętości w znaczeniu węższym jako przymiotu ludzkiego (według 
defi nicji Kiwały). Przykładowo w tomie „Szargam świętości” określił różne 

35  S. L a k s, Taryfa ulgowa kosztuje drożej, Ofi cyna Poetów i Malarzy, Londyn 1982, s. 69n.
36  Tamże, s. 20.
37  T e n ż e, Gry oświęcimskie, Państwowe Muzeum Oświęcim-Brzezinka, Oświęcim 1998, 

s. 9.

Sacrum w twórczości ateisty?



304

poziomy świętości, porównywalne do wielkości gwiazd38. Na szczycie swojej 
hierarchii usytuował wszelkie religie głoszące miłość bliźniego, co zdaje się 
korespondować z tezami zawartymi w eseju Chrześcijaństwo niewierzących 
autorstwa Mariana Przełęckiego. Po trzecie, kompozytor wypowiadał się na 
tematy związane ze sferą duchową na kartach swoich książek, które podejmują 
zagadnienia trudne i doniosłe, wręcz fundamentalne dla homo moralis. Twórca 
przede wszystkim walczył piórem w sprawie żydowskiej, przywracając pamięć 
o obozach zagłady i sprzeciwiając się antysemityzmowi tak w Polsce, jak i na 
świecie. Rozstrzygał kwestie natury moralnej dotyczące kary śmierci we Francji 
czy nieuchronności wojny, żywo krytykując przemysł zbrojeniowy. Komento-
wał wydarzenia związane z Janem Pawłem II (między innymi zamach na życie 
Papieża), Lechem Wałęsą oraz innymi politykami zagranicznymi: żydowskimi, 
amerykańskimi czy rosyjskimi. Wreszcie, zaangażowanie polityczne i pacyfi -
styczne literata-polemisty przekładało się na jego twórczość muzyczną39.

Problematyka duchowości w naturalny sposób odsyła do heglowskiej fi lozo-
fi i ducha, jednak przyjęcie aksjomatu o istnieniu Boga kłóciłoby się z zajmowa-
nym przez kompozytora stanowiskiem. Warto zatem podjąć próbę pogodzenia 
ateistycznej postawy kompozytora z jego religijnie zorientowaną twórczością 
w kontekście myśli innego fi lozofa – Andrégo Comte-Sponville’a. Sorboński 
wykładowca zgłębia sens życia, wolność i mądrość poza dogmatyką oraz po-
stuluje oddzielenie religii od pierwotnej względem niej moralności. W traktacie 
Duchowość ateistyczna. Wprowadzenie do duchowości bez Boga40 – podobnie 
jak Laks – Comte-Sponville odwołuje się między innymi do racjonalistycznej re-
fl eksji Kartezjusza, z którym nierzadko polemizuje, na przykład przedstawiając 
swoje argumenty za postawą ateistyczną. Jeden z nich dotyczy istnienia zła, co 
zbieżne jest ze stanowiskiem kompozytora. Filozof nie proponuje jednak nihili-
zmu, lecz – jak wskazuje Joanna Skurzak – sugeruje przyjęcie podejścia zwane-
go duchowością ateistyczną: „Człowiek jest bytem skończonym, ale otwartym 
na życie ducha, na nieskończoność […] duchowość jest [w tej optyce] na po-
ziomie doświadczenia i przeżywania”41. Rozpatrywaną postawę charakteryzuje 
doświadczenie jedności ze światem oraz akceptacja jego istnienia i różnorodno-
ści. Cechuje ją podejście materialistyczne (przyjmujące ontologiczną zależność 
ducha od materii) przy zachowaniu tezy o istnieniu wymiaru duchowego. Można 

38  Por. S. L a k s, „Szargam świętości”, s. 5n.
39  O zwrocie w stronę tradycji żydowskiej pisze między innymi syn kompozytora (zob. 

A. L a k s, O moim ojcu Szymonie Laksie, tłum. A. Buchner, „Dwutygodnik” 32(2010) nr 6, Dwuty-
godnik, https://www.dwutygodnik.com/artykul/184-o-moim-ojcu-szymonie-laksie.html).

40  A. C o m t e - S p o n v i l l e, Duchowość ateistyczna. Wprowadzenie do duchowości bez 
Boga, tłum. E. Aduszkiewicz, Czarna Owca, Warszawa 2022. 

41  J. S k u r z a k, Duchowość ateistyczna. Propozycja francuskiej fi lozofi i religii, Liberi Libri, 
Warszawa 2020, s. 71.

Anna RUSIN



305

zatem wnioskować, że kompozytor, sięgając po teksty o tematyce religijnej, 
wyrażał nie tyle własne przekonania religijne czy próbę dialogu z Absolutem, 
ile raczej łączność z wartościami, moralnością i tradycją Starego Kontynentu, 
ukształtowanymi i funkcjonującymi w obrębie kultury judeochrześcijańsko-hel-
lenistycznej (jeśli przyjąć twierdzenia Umberto Eco o korzeniach Europy42).

TWÓRCZOŚĆ SZYMONA LAKSA 
W KONTEKŚCIE SYNDROMU MUZYKI SAKRALNEJ

Podejmując próbę odpowiedzi na postawione we wstępie pytania, warto od-
wołać się do refl eksji badawczych Chłopickiej i Draus. Autorki dowodzą bowiem 
możliwości zaistnienia sacrum w dziełach o tematyce świeckiej, co wskazuje 
na niezwykle „pojemny” zakres tegoż pojęcia. Z kolei w kontekście dokona-
nego przez Kiwałę rozróżnienia szerszego i węższego kręgu muzyki sakralnej 
nasuwa się wniosek, że skoro kompozytor nie tworzył muzyki religijnej, inspi-
rowanej doświadczeniem Boga, to wymiar duchowy można upatrywać jedynie 
w wyróżnionych momentach jego dzieł. Ponadto trzy wyznaczniki syndromu 
wskazywane przez Kiwałę: wartościowość artystyczna, wartościowość estetycz-
na oraz współistnienie sakralnej warstwy słownej, przystają do podziału, który 
zaproponował Stróżewski, na wartości artystyczne, estetyczne i nadestetyczne. 
Jeśli przyjąć owe kryteria za podstawowe, spełniałyby je te utwory Laksa, które 
funkcjonują jako artystyczne (nieużytkowe), a ich treść nawiązuje do fenomenu 
religii. Zapytajmy więc, czy spełniają one elementarne warunki syndromu.

W ślad za koncepcją Romana Ingardena – głoszącą, że wartości artystycz-
ne wyrastają z własności przedmiotu, a dotarcie do nich możliwe jest drogą 
analizy43 – można stwierdzić, iż mamy do czynienia z muzyką artystycznie 
wartościową: dowodów dostarczają interpretacje badaczy tematu44. Co więcej, 
wiele dzieł przejawia cechy  w z n i o s ł o ś c i  nie tylko w doborze tema-
tów, ale przede wszystkim w sposobie ich muzycznego opracowania (o czym 
jeszcze będzie mowa). Owa wzniosłość estetyczna – szeroko omówiona przez 
Kiwałę – w twórczości Laksa zostaje osiągnięta środkami tak zwanego sty-
lu wysokiego, podporządkowaniem warstwy muzycznej prozodii słowa czy 
wolnymi tempami. Należy jednak zaznaczyć, że momenty patetyczne „prze-
platają się” z fazami o proweniencji buffo, które przypuszczalnie zdradzają 
krytyczny stosunek kompozytora do naiwnie nabożnej treści lub samej formy 

42  Por. U. E c o, Korzenie Europy, w: tenże, Rakiem. Gorąca wojna i populizm mediów, tłum. 
J. Ugniewska-Dobrzańska, Wydawnictwo W.A.B., Warszawa 2007, s. 291-293.

43  Por. R. I n g a r d e n, Wartości artystyczne i wartości estetyczne, w: tenże, Studia z estetyki, 
t. 3, PWN, Warszawa 1970, s. 273-282.

44  Zob. przypisy 1 i 2.

Sacrum w twórczości ateisty?



306

wypowiedzi (niekiedy bluźnierczej) podmiotu lirycznego. Zabieg taki stosuje 
Laks na przykład w utworach: Mały więzień (wieńczącym się muzyczną ilustracją 
upadku bohatera z posłania), Aniołowe lica (gdzie tragiczny tekst powiązany został 
z „lekką” muzyką) czy Modlitwa (w której pychę podmiotu zilustrowano idiomem 
humoreski). Ponadto wybrane przez kompozytora teksty nasycone są sakralnymi 
motywami-symbolami, których identyfi kację umożliwia perspektywa biblijna. Na 
przykład matka tuląca cierpiącego syna przypomina Maryję pod krzyżem (Ewan-
gelia szczęśliwych), skatowany przez rodziców syn – pasję (Aniołowe lica), gołę-
bie z gałązką oliwną – wydarzenia z potopu (Przymierze), a kobieta-ptak w raju 
słynnych zwierząt – biblijną Ewę (Bezdomna jaskółka). W perspektywie religijnej 
odsłaniają się również nawiązania do rytuałów żydowskich i zasad Katechizmu 
Kościoła Katolickiego (zanurzenie w mykwie – Osiem pieśni żydowskich45 czy 
osiem błogosławieństw – Ewangelia szczęśliwych). Inspirując się więc podziałem 
Chłopickiej, z całokształtu twórczości kompozytora wyróżniłam pięć grup dzieł, 
które w różnym stopniu realizują trzy fundamentalne postulaty (tabela 3).

 
Tabela 3. Podział twórczości wokalno-instrumentalnej Szymona Laksa, w której obecne są wątki 
religijne. Oprac. własne. 

Ateistyczna postawa kompozytora skłania do wniosku, że kolejne kryte-
rium – osobowej relacji twórcy z Bogiem – nie zostaje spełnione. Niemniej 
w dorobku twórcy znajdują się trzy pieśni-modlitwy do słów Juliana Tuwima 
(Modlitwa, Wszystko, Prośba o piosenkę), w których podmiot liryczny zwraca 
się bezpośrednio do Boga. Pod tym względem ciekawa jest pieśń Modlitwa. 
Właściwości części skrajnych (rytualna repetycyjność melodii, faktura kontra-
punktyczna) oraz postludium (kierunek wznoszący, smorzando) prowadzą do 

45  Por. A. B u c h n e r, Laks’ Eight Yiddish Folk Songs, w: Vegry, Wasiak, Horwitz, Simon Laks: 
Complete Works for Voice and Piano (książka do nagrania CD), s. 39.

Anna RUSIN



307

dysonansu słowno-muzycznego: Laks w efekcie osłabia buntowniczy zapał 
podmiotu lirycznego (przykład 1). Odcinki modlitewne wskazują tu na misti-
cum (to, co jednoczy z Bogiem). Opracowując kolędy dla Związku Polskich 
Kół Muzyczno-Teatralnych we Francji, kompozytor dał także wyraz łączności 
z wartościami ojczystymi (zbiór włączył do swojej refl eksji Marcin Łukasz Ma-
zur46). Ponadto twórca niejednokrotnie przedstawia sytuację liryczną z punktu 
widzenia człowieka religijnego: najczęściej eksploatuje wówczas topos anioła 
(w utworach: Ewangelia szczęśliwych, Aniołowe lica, Bezdomna jaskółka).

Przykład 1. S. Laks, Modlitwa, t. 4-9. Oprac. własne.

Rozpatrując kryterium odwoływania się do tradycji muzyki religijnej, należy 
zaznaczyć, że kompozytor umuzycznia teksty z zachowaniem konwencji este-
tycznych – najczęściej pod postacią muzycznych idiomów (w sensie, jaki nadał 
temu pojęciu Tomaszewski47) czy topoi (według koncepcji Joana Grimalta48), 
fi gur neoretorycznych oraz środków typowych dla muzyki liturgicznej kręgu 
chrześcijańskiego i żydowskiego. Do środków pierwszego typu można zaliczyć 
hymniczność (w pieśniach: Prośba o piosenkę, Aniołowe lica, Przymierze), psal-
modyczność (w Modlitwie), lamentacyjność (w Pogrzebie) czy topos musica 
celestis (na przykład w pierwszej scenie chóralnej Bezdomnej jaskółki), które po-
jawiają się w momentach semantycznie związanych ze sferą boską bądź anielską. 
Warto przywołać dwa przykłady zidentyfi kowanych przeze mnie toposów hym-
nów, charakteryzujących się majestatyczną kulminacją wyrazową w stylu conci-
tato w wysokim rejestrze głosu i o fakturze akordowej (przykład 2). O pierwszym, 
ze środkowej części pieśni Przymierze, Irena Poniatowska pisze: „Zdaniem Laksa
powinno to brzmieć jak potężny dzwon kościelny”49. Drugi, pochodzący z pieśni 
Aniołowe lica, jawi się jako misterium tremendum. 

46  Por. M.Ł. M a z u r, Chóralne wydania polskich kolęd na obczyźnie w czasach II wojny 
światowej, „Muzyka” 67(2022) nr 2, s. 104.

47  Por. M. T o m a s z e w s k i, „Dedykacja” Schumanna do słów Rückerta: dźwiękowy „kształt 
miłości”, w: tenże, Od wyznania do wołania, s. 87.

48  Por. J. G r i m a l t, Mapping Musical Signifi cation, Springer, Cham 2021, s. 82.
49  I. P o n i a t o w s k a, Laks – Szymulska. Przyczynek do dziejów przyjaźni artystycznej, „Ruch 

Muzyczny” 29(1985) nr 9, s. 4.

Sacrum w twórczości ateisty?



308

Przykład 2a. S. Laks, Przymierze, t. 18-23. Oprac. własne.

Przykład 2b. S. Laks, Aniołowe lica, t. 36-45. Oprac. własne.

W drugiej kategorii znajdują się formuły związane z warstwą semantyczną 
występujące najczęściej w partii głosu: patopoia, exclamatio czy passus duriu-
sculus (w Ewangelii szczęśliwych, Pogrzebie). Z kolei w grupie typu trzeciego 
występują takie strategie, jak: momenty a capella – w tym chorałowe zawołania 
kapłańskie (w utworze Aniołowe lica – przykład 3), „rozjaśniające” przebieg tercje 
pikardyjskie (semantycznie związane z wizją pokrzepienia – przykład 4), kontra-
punktyczność (topos stile antico), „organowe” opóźnienia akordów w kadencjach 
(przykład 1), które niekiedy zostają zawieszone na D lub „pustych” brzmieniach 
kwartowo-kwintowych (w postaci archaizacji nawiązującej do współbrzmień śre-
dniowiecznych) czy aluzje do melodyki żydowskiej (materiał skalowy i ukształto-
wanie linii melodycznych – na przykład w Elegii żydowskich miasteczek).

Przykład 3. S. Laks, Aniołowe lica, t. 27-28. Oprac. własne.

Powyższe środki muzyczne związane są jednocześnie z trzema ostatnimi 
własnościami rozpatrywanego syndromu, które współwystępują w twórczo-
ści Laksa: kontrastowaniem artystycznych jakości, problematyką światła oraz 

Anna RUSIN



309

zagadnieniem czasu. Za przykład niech posłuży fi nał elegijnej pieśni Pogrzeb, 
upamiętniającej ofi ary Holokaustu. Halina Szymulska – śpiewaczka, z którą 
kompozytor współpracował w latach sześćdziesiątych – nie chciała wykonywać 
tego przejmującego utworu. W korespondencji przytaczanej przez Poniatowską 
twórca zapewniał więc artystkę o stworzeniu kontynuacji: „Niech się Pani nie 
martwi […] będzie i «Zmartwychwstanie»”50. Treść ostatniej strofy zestawia 
śmierć więźniów z ukrzyżowaniem Chrystusa. W muzyce dochodzi jednak do 
nagłego „rozjaśnienia” przebiegu konsonansowością, ograniczenia środków 
harmoniczno-fakturalnych i spowolnienia czasu (fermaty, zmiany agogiczne). 
Kompozytor nie odzwierciedla tragizmu płynącego z warstwy semantycznej; 
raczej manifestuje pokrzepiającą perspektywę dostąpienia spokoju wiekuistego, 
przynależną znów – homo religiosus (przykład 4)51. Kategoria eschatologicum 
(tego, co zwrócone w stronę innego świata) konstytuuje się zatem nie tyle w hi-
potetycznym „Zmartwychwstaniu”, ile już w analizowanym Pogrzebie.

Przykład 4. S. Laks, Pogrzeb, t. 40-50. Oprac. własne.

TWÓRCZOŚĆ SZYMONA LAKSA 
W KONTEKŚCIE „MOMENTU EPIFANICZNEGO”

Jak już wspomniano, twórca wiąże określone idiomy ze światem boskim. 
W podobny sposób traktuje porządek ludzki (korelując go z bólem, wzburze-
niem, muzyką popularną, marszowością czy humorem). Tendencja ta prowadzi 
do unaocznienia konfl iktów obu sfer. W twórczości kompozytora spór rozgry-
wa się także między postawami: religijną i sceptyczną. Co ciekawe, jednym ze 

50  Tamże, s. 4.
51  Defi nicję „homo religiosus” przyjmuję za Mirceą Eliadem (por. M. E l i a d e, Sacrum a pro-

fanum. O istocie sfery religijnej, tłum. B. Baran, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2008, s. 219). 

Sacrum w twórczości ateisty?



310

sposobów sygnalizującym przenikanie się owych płaszczyzn (tak porządków, 
jak i światopoglądów) jest przeciwstawienie w przebiegu dzieła charakterów 
onirycznego i pastoralnego (względnie toposu muzyki podhalańskiej). Po-
między nimi wyłania się, jak sądzę, moment nazwany przez Tomaszewskiego 
„epifanicznym”. Dotyczy to zwłaszcza „pieśni-scen” (takich jak: Ewange-
lia szczęśliwych, Aniołowe lica, Mały więzień, Zielony skrzypek) czy Elegii 
żydowskich miasteczek, których treść w szczególny sposób uwypukla sferę 
metafi zyczną oraz fl uktuacje paradygmatów. Wzorując się na strukturalistycz-
nym myśleniu Algirdasa Greimasa52, zaproponowałam więc model zaistnienia 
„momentu epifanicznego”, występującego w twórczości Laksa (rys. 2). 

Rys. 2. Inwariantny model „momentu epifanicznego” w twórczości Szymona Laksa. Oprac. własne.

Powyższy model, wykazujący cechy inwariantu, skorelowany jest zarówno 
z warstwą literacką, właściwościami tworzywa muzycznego, jak i określonym 
rozwojem dramaturgii dzieła. Przebieg fazowy sytuuje następstwo: oniryczność 
– pastoralność, między przeciwnymi biegunami dynamicznymi. Wyznaczniki 
owych muzycznych charakterów wskazują na ich skontrastowanie (tabela 4).

Tabela 4. Dominujące właściwości oniryczności i pastoralności w twórczości Szymona Laksa. 
Oprac. własne.

52  Por. M. P a w ł o w s k a, Muzyczne narracje o kochankach z Werony. Wprowadzenie do 
narratologii muzycznej, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2016, s. 47n.

Anna RUSIN



311

„Objawienie” w tym ujęciu nie łączy się z określonym cytatem, lecz ro-
dzi się między warstwami słowno-muzycznymi (w wymiarze wertykalnym) 
a następstwem idiomów (w wymiarze horyzontalnym). Sferę oniryczności 
w kontekście myśli Tomaszewskiego można także powiązać z tym, co nie-
odgadnione (numinosum). Przykładem niech będzie fragment pieśni Ewan-
gelia szczęśliwych, w którym dochodzi do anielskiego nawiedzenia (tuż po 
nieoczekiwanym spotkaniu matki z zaginionym synem). Bohaterka wyjawia 
wiarę w boską opatrzność, jednak komentarz lirycznego obserwatora przeczy 
metafi zyczności zjawiska: w jego perspektywie sielankowa scena rozgrywa się 
w blasku księżyca (przykład 5). Co ciekawe, kompozytor nie zamyka utworu 
w sposób rozstrzygający – w fi nale raz jeszcze sygnalizuje przenikanie się obu 
postaw fl uktuacją harmoniczną (D-dur/Es-dur).

Przykład 5. S. Laks, Ewangelia szczęśliwych, następstwo oniryczność – pastoralność, t. 83-92. 
Oprac. własne.

W innym przykładzie, zaczerpniętym z pieśni Aniołowe lica, w sferze 
pastoralności nadbudowuje się kategoria purum, immaculatum – w postaci 
zaproponowanej przez Tomaszewskiego, jawiąca się jako to, co czyste, nie-
winne i bezgrzeszne53. Faza w tonacji As-dur, charakteryzująca się prostotą 
idiomu ludowego, stanowi bowiem wypowiedź chłopca skatowanego przez 
rodziców (przykład 6).

53  T o m a s z e w s k i, Muzyka wobec sacrum, s. 41.

Sacrum w twórczości ateisty?



312

Przykład 6. S. Laks, Aniołowe lica, t. 56-59. Oprac. własne.

*

Czy przedstawiona interpretacja twórczości Szymona Laksa rozwiązała 
postawiony problem, dostarczając jednoznacznych odpowiedzi? Z jednej 
strony, niewątpliwie mamy do czynienia z najszerszą w klasyfi kacji Toma-
szewskiego kategorią – z „muzyką duchową” (zgodnie z wykładnią Cyrana), 
w której religijność przejawia się nie jako wartość sama w sobie, lecz jako 
środek do wyrażania bolączek ludzkości i samego kompozytora. Co więcej, 
warstwa słowna analizowanych kompozycji z pewnością odzwierciedla bliską 
relację jednostki z Bogiem, co wpisuje się w defi nicję „muzyki sakralnej” 
Borowieckiej. Dzieła te wykazują również cechy syndromu muzyki sakral-
nej według ujęcia Kiwały, a ich właściwości słowno-muzyczne umożliwiają 
identyfi kację „momentów wyróżnionych”. Odmiany świętości – rozróżniane 
według klasyfi kacji zaproponowanej przez Tomaszewskiego – rezonują zatem 
w przywoływanych dziełach.

Z drugiej strony przeprowadzona w artykule analiza ujawniła szereg za-
strzeżeń. Chociaż muzyka Laksa w znacznej mierze pełni rolę służebną wo-
bec tekstu literackiego, ekspresja pieśniowa prowadzi niekiedy do zachwiania 
„przeźroczystości” warstwy muzycznej. W przypadku przerostu wartości arty-
stycznych, jak pisze Stróżewski, „sacrum nie dochodzi do głosu, gdyż zostaje 
stłumione przez nadmiar estetyczności”54. Ponadto niechęć kompozytora do 
przyjmowanej a priori dogmatyki religijnej zaprzecza możliwości uobecnienia 
sacrum zarówno w tym, co człowiek kieruje do Boga, jak i w tym, co jest mu 
przez Boga dane. Ponadto dowcipna osobowość twórcy, pierwiastek buffo 
w postaci toposów stylu niskiego czy przedstawianie buntowniczej postawy 
wobec Boga osłabiają powagę odniesień do sfery duchowej.

Wybór tekstów, sposób ich umuzycznienia i wywody na kartach dzieł li-
terackich nasuwają jednak wniosek, że świętość – jako przymiot człowieka 
– w pewnym sensie stanowiła dla kompozytora wartość nadrzędną. W ujęciu 

54  S t r ó ż e w s k i, dz. cyt., s. 35.

Anna RUSIN



313

Laksa świętość jest nierozerwalnie związana z ludzkim cierpieniem. Tematyka 
ta znalazła odzwierciedlenie już w kilku przedwojennych pieśniach; doznane 
w obozach koncentracyjnych krzywdy pogłębiły – jak się wydaje – potrzebę 
kompozytora, by opowiedzieć o doświadczeniu zagłady. Stwierdzono również, 
że Laks niejednokrotnie pozostawia odbiorcy, identyfi kującemu się z warto-
ściami religijnymi, przestrzeń na odkodowanie fenomenu świętości w jego 
muzyce wokalno-instrumentalnej. Wydaje się więc, że najtrafniejszym pod-
sumowaniem przedstawionych rozważań będą słowa Władysława Stróżew-
skiego: „Nie możemy wykluczyć możliwości, że fenomen sacrum pojawi się 
w jakimś dziele niezależnie od intencji jego twórcy”55.

BIBLIOGRAFIA / BIBLIOGRAPHY

Borowiecka, Renata. Twórczość religijna Pawła Łukaszewskiego: Muzyka jako wyraz 
zmysłu wiary artysty. Kraków: Akademia Muzyczna w Krakowie, 2019.

Buchner, Antoni. “Laks’ Eight Yiddish Folk Songs.” In Ania Vegry, Katarzyna Wasiak, 
Domique Horwitz, Simon Laks: Complete Works for Voice and Piano. EDA45, 
2 compact discs, booklet. EDA Records 2021.

Chłopicka, Regina. Krzysztof Penderecki między sacrum a profanum. Kraków: Aka-
demia Muzyczna w Krakowie, 2000.

Comte-Sponville, André. Duchowość ateistyczna: Wprowadzenie do duchowości bez 
Boga. Translated by Elżbieta Aduszkiewicz. Warszawa: Czarna Owca, 2022.

Cyran, Krzysztof. Drogowskazy i labirynty: Studia nad twórczością religijną kompo-
zytorów polskich przełomu XX i XXI wieku. Kraków: Akademia Muzyczna im. 
Krzysztofa Pendereckiego w Krakowie, 2023.

Draus, Agnieszka. Cykl sceniczny “Licht” Karlheinza Stockhausena: Muzyczny teatr 
świata. Kraków: Akademia Muzyczna w Krakowie, 2011.

Draus, Agnieszka. “Paradise Lost/Raj utracony: Sacra rappresentazione.” In Twór-
czość Krzysztofa Pendereckiego: Od genezy do rezonansu. Vol. 5. Czas dialogu 
z „odnalezioną przeszłością” 1976-1985. Edited by Mieczysław Tomaszewski 
and Teresa Malecka. Kraków: Akademia Muzyczna w Krakowie, 2013.

Eco, Umberto. “Korzenie Europy.” In Umberto Eco. Rakiem: Gorąca wojna i popu-
lizm mediów. Translated by Joanna Ugniewska-Dobrzańska. Warszawa: Wydaw-
nictwo W.A.B., 2007.

Eliade, Mircea. Sacrum a profanum: O istocie sfery religijnej. Translated by Bogdan 
Baran. Warszawa: Wydawnictwo Aletheia, 2008.

Eliade, Mircea. Sacrum i profanum. Translated by Robert Reszke. Warszawa: Wy-
dawnictwo KR, 1996.

55  Tamże, s. 27.

Sacrum w twórczości ateisty?



314

Encyklopedia Muzyczna PWM, s.v. “Laks, Szymon” (by Zofi a Helman). Polska Biblio-
teka Muzyczna. https://polskabibliotekamuzyczna.pl/encyklopedia/laks-szymon/.

Grimalt, Joan. Mapping Musical Signifi cation. Cham: Springer, 2021.
Harders-Wuthenow, Frank. “Simon Laks and His Songs.” In Ania Vegry, Katarzyna 

Wasiak, Domique Horwitz, Simon Laks: Complete Works for Voice and Piano. 
EDA45, 2 compact discs, booklet. EDA Records 2021.

Ingarden, Roman. “Wartości artystyczne i wartości estetyczne.” In Ingarden, Studia 
z estetyki. Vol. 3. Warszawa: PWN, 1970.

Kartezjusz. Rozprawa o metodzie dobrego powodowania swoim rozumem i szuka-
nia prawdy w naukach. Translated by Tadeusz Żeleński-Boy. Warszawa: PIW, 
1952.

Kiwała, Kinga. “Elementy sakralne w wybranych utworach polskich kompozytorów 
współczesnych.” In Polska muzyka religijna – między epokami i kulturami. Edited 
by Krystyna Turek and Bogumiła Mika. Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Śląskiego, 2006.

Kiwała, Kinga. “Muzyka i świętość: Rekonesans.” Ethos: Kwartalnik Instytutu Jana 
Pawła II KUL 27, no. 1(2014): 195–213.

Kiwała, Kinga, Małgorzata Janicka-Słysz, Teresa Malecka, and Dominika Micał, 
eds. Re-Interpreting Music: Mieczysław Tomaszewski’s Krakow School of Music 
Theory; Studies – Syntheses – Constructs. Kraków: Akademia Muzyczna w Kra-
kowie, 2022.

Konferencja Episkopatu Polski. Instrukcja Konferencji Episkopatu Polski o muzyce 
kościelnej, October, 14, 2017. Konferencja Episkopatu Polski. https://episkopat.
pl/doc/226640.Instrukcja-Konferencji-Episkopatu-Polski-o-muzyce-koscielnej.

Laks, André. “O moim ojcu Szymonie Laksie.” Translated by Antoni Buchner. Dwuty-
godnik, no. 32(2010), dwutygodnik, https://www.dwutygodnik.com/artykul/184-
o-moim-ojcu-szymonie-laksie.html.

Laks, Szymon. Gry oświęcimskie. Oświęcim: Państwowe Muzeum Oświęcim-Brze-
zinka, 1998.

Laks, Szymon. Epizody… Epigramy… Epistoły… Londyn: Ofi cyna Poetów i Malarzy, 
1976.

Laks, Szymon. Moja wojna o pokój. Londyn: Ofi cyna Poetów i Malarzy, 1983.
Laks, Szymon. O kulturze z cudzysłowem i bez. Londyn: Ofi cyna Poetów i Malarzy, 

1983.
Laks, Szymon. „Szargam świętości”. Londyn: Ofi cyna Poetów i Malarzy, 1980.
Laks, Szymon. Taryfa ulgowa kosztuje drożej. Londyn: Ofi cyna Poetów i Malarzy, 

1982.
Leibniz, Gottfried W. Teodycea: O dobroci Boga, wolności człowieka i pochodzeniu 

zła. Translated by Małgorzata Frankiewicz. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN, 2001.

Malecka, Teresa, and Kinga Kiwała, eds. Muzyka wobec poezji i nauczania Karola 
Wojtyły i Jana Pawła II: Inspiracje, interpretacje, prezentacje. Vols. 1-3. Kraków: 
Akademia Muzyczna w Krakowie, 2011–2015.

Anna RUSIN



315

Malecka, Teresa. “The Sacred in Henryk Mikołaj Górecki’s Oeuvre and the Great-
ness of John Paul II: Inspirations and Context.” Ethos: Kwartalnik Instytutu Jana 
Pawła II KUL 37, no. 2 (2024): 199–217.

Malik, Jadwiga. “Wstęp.” In Szymon Laks, Krystyna Bednarczyk, and Czesław 
Bednarczyk. Korespondencja. Edited by Jadwiga Malik. Kraków: Wydawnictwo 
Avalon, 2018.

Mazur, Łukasz M. “Chóralne wydania polskich kolęd na obczyźnie w czasach 
II wojny światowej.” Muzyka 67, no. 2 (2022): 91–112. 

McCoy, Jane M. “Szymon Laks: Trzy pieśni do wierszy Juliana Tuwima.” In Muzy-
ka źle obecna. Edited by Krystyna Tarnawska-Kaczorowska. Vol. 1. Warszawa: 
Sekcja Muzykologów Związku Kompozytorów Polskich, 1989.

Nowak, Anna. “Powojenne pieśni Szymona Laksa: Motywacje – idee – tradycje.” In 
Muzyka źle obecna. Edited by Krystyna Tarnawska-Kaczorowska. Vol. 1. Warsza-
wa: Sekcja Muzykologów Związku Kompozytorów Polskich, 1989.

Otto, Rudolf. Świętość. Translated by Bogdan Kupis. Warszawa: Książka i Wiedza, 
1968.

Pawłowska, Małgorzata. Muzyczne narracje o kochankach z Werony. Wprowadzenie 
do narratologii muzycznej, Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2016.

Perz, Mirosław. “Interpretacje muzycznego ‘sacrum’ w kontekście polskiej tradycji.” 
In Współczesna polska religijna kultura muzyczna jako przedmiot badań. Edited 
by Bolesław Bartkowski, Stanisław Dąbek, and Antoni Zoła. Lublin: Redakcja 
Wydawnictw KUL, 1992.

Piotrowska, Maria. “Muzyka i epifania (Fragmenty hermeneutyczne).” Roczniki Teo-
logiczno-Kanoniczne 34, no. 7 (1987): 19–32. 

Pociej, Bohdan. “Czy możliwy jest w muzyce mistycyzm?” In Muzyka religijna 
w Polsce: Materiały i studia. Edited by Jerzy Pikulik. Vol. 10. Warszawa: Akade-
mia Teologii Katolickiej, 1988.

Poniatowska, Irena. “Laks – Szymulska: Przyczynek do dziejów przyjaźni artystycz-
nej.” Ruch Muzyczny” 29, no. 9 (1985): 3–4.

“Sacrum i profanum w muzyce: Z profesorem Mieczysławem Tomaszewskim rozma-
wia Małgorzata Janicka-Słysz.” Maszkaron, no. 1 (2000): 3.

Skurzak, Joanna. Duchowość ateistyczna: Propozycja francuskiej fi lozofi i religii. War-
szawa: Liberi Libri, 2020.

Stróżewski, Władysław. “O możliwości sacrum w sztuce.” In Sacrum i sztuka. Edited 
by Nawojka Cieślińska. Kraków: Wydawnictwo Znak, 1989.

Tomaszewski, Mieczysław. “‘Dedykacja’ Schumanna do słów Rückerta: Dźwiękowy 
‘kształt miłości.’” In Mieczysław Tomaszewski. Od wyznania do wołania: Studia 
nad pieśnią romantyczną. Kraków: Akademia Muzyczna w Krakowie, 1997. 

Tomaszewski, Mieczysław. “Muzyka wobec sacrum: Próba rozeznania.” In Olivier 
Messiaen we wspomnieniach i w refl eksji badawczej. Edited by Marta Szoka and 
Ryszard D. Golianek. Łódź: Akademia Muzyczna im. Grażyny i Kiejstuta Bace-
wiczów w Łodzi, 2009.

Sacrum w twórczości ateisty?



316

Tomaszewski, Mieczysław. “Romantyczna pieśń religijna: od Credo po Confi teor.” In 
Tomaszewski, Od wyznania do wołania: Studia nad pieśnią romantyczną. Kra-
ków: Akademia Muzyczna w Krakowie, 1997.

ABSTRAKT / ABSTRACT

Anna RUSIN, Sacrum w twórczości ateisty? O muzyce wokalno-instrumentalnej Szy-
mona Laksa

DOI 10.12887/38-2025-3-151-16 

Jednym z dominujących wątków w twórczości Szymona Laksa (1901-1983) 
jest religijność. Literackie motywy sakralne można wyodrębnić w stworzonych 
przez kompozytora dwudziestu jeden pieśniach, dwunastu opracowaniach kolę-
dowych i jednej operze. Fakt ten budzi zainteresowanie ze względu na ateistycz-
ną postawę twórcy, którą można zrekonstruować na podstawie jego utworów 
literackich. Artykuł podejmuje zatem próbę pogodzenia tych przeciwstawnych 
tendencji w kontekście myśli francuskiego fi lozofa André Comte-Sponville’a. 
Z kolei kwestia muzyki „naznaczonej kontaktem z sacrum” pozostaje jednym 
z głównych nurtów badań prowadzonych w kręgu Krakowskiej Szkoły Teore-
tycznej przez Mieczysława Tomaszewskiego, Kingę Kiwałę, Agnieszkę Draus, 
Renatę Borowiecka, Reginę Chłopicką czy Krzysztofa Cyrana. Stworzony 
na podstawie prac tych badaczy aparat pojęciowo-metodologiczny pozwala 
wykazać możliwą obecność fenomenu sacrum w twórczości wokalno-instru-
mentalnej kompozytora. Przedstawione w artykule analizy przeprowadzone 
zostały w odniesieniu do klasyfi kacji muzyki kręgu sakralnego, odmian świę-
tości i muzycznego sacrum oraz syndromu muzyki sakralnej. W konsekwencji, 
wzorując się na strukturalistycznej myśli Algirdasa Greimasa, wyprowadzono 
funkcjonujący w niej model ukonstytuowania się „momentu epifanicznego”.

Słowa kluczowe: Szymon Laks, muzyczne sacrum, duchowość ateistyczna

Kontakt: Akademia Muzyczna im. Krzysztofa Pendereckiego w Krakowie, 
ul. św. Tomasza 43, 31-027 Kraków 
E-mail: annarusin.mozart@gmail.com
ORCID 0000-0001-6656-3509

Anna RUSIN, The Sacred in the Works of an Atheist? On Simon Laks’s Vocal-
instrumental Music

DOI 10.12887/38-2025-3-151-16

One of the prevailing themes in the output of Simon Laks (1901–1983) is 
religiousness: religious literary motifs emerge in twenty-one songs, twelve 
arrangements of Christmas carols, and the composer’s only opera. This fact 

Anna RUSIN



317

arouses interest due to the musician’s atheistic views, which can be recon-
structed on the basis of his literary works. The article attempts to reconcile these 
contradictory tendencies in the context of the thought of the French philosopher 
André Comte-Sponville. The issue of music “marked by contact with the sa-
cred” belongs among the main areas studied by the Kraków School of Music 
Theory (represented by Mieczysław Tomaszewski, Kinga Kiwała, Agnieszka 
Draus, Renata Borowiecka, Regina Chłopicka, and Krzysztof Cyran). The ter-
minological and methodological approach, conceived in accordance with the 
scholarly refl ection of this group, makes it possible to identify the possible 
presence of the phenomenon of the sacred in the composer’s vocal-instrumental 
output. The analyses presented in the paper were conducted in the context of the 
classifi cation of music belonging to the sacred sphere, defi nitions and variants 
both of sanctity and the musical sacred, as well as to the syndrome of sacred 
music. As a result, following the structuralist ideas developed by Algirdas Grei-
mas, the author develops a model of the constitution of the “epiphanic moment” 
present in Laks’s music.

Keywords: Simon Laks, the musical sacred, atheistic spirituality

Contact: The Krzysztof Penderecki Academy of Music in Krakow, ul. św. To-
masza 43, 31-027 Cracow, Poland 
E-mail: annarusin.mozart@gmail.com
ORCID 0000-0001-6656-3509

Sacrum w twórczości ateisty?



318



319

towania. Oprócz bowiem oczywistych 
korzyści niesie ona również negatywne 
konsekwencje – nieodłączną częścią tej 
technologii są degradacja środowiska 
naturalnego oraz ekstrakcja danych na 
niespotykaną dotąd skalę. Problem jed-
nak polega na tym, że nie jest łatwo prze-
bić się przez narracje zbudowane wokół 
sztucznej inteligencji. W potocznej świa-
domości funkcjonuje ona albo jako rodzaj 
potężnego i neutralnego kalkulatora, dzię-
ki któremu można będzie zoptymalizować 
i usprawnić wszystkie kluczowe procesy 
decydujące o pomyślności naszego życia, 
albo odwrotnie – jako siła, która gdy tyl-
ko wyrwie się spod kontroli człowieka, 
przejmie władzę i doprowadzi do anihila-
cji ludzkości. Te dwa podejścia Crawford 
nazywa „metafi zycznymi bliźniakami” 
(s. 220) i wskazuje, że zarówno dyskurs 
utopijny, jak i dystopijny są „wyrazem głę-
boko ahistorycznego poglądu lokującego 
władzę wyłącznie w sferze technologicz-
nej” (tamże). Tymczasem umiejscowienie 
sztucznej inteligencji w historii zagłady lub 
zbawienia odwraca uwagę od zagadnień 
związanych z systemowymi siłami porząd-
ku neoliberalnego, politykami oszczędno-
ściowymi, nierównościami rasowymi i wy-
zyskiem siły roboczej (por. tamże). 

Crawford stara się zerwać zasłonę 
obowiązujących narracji i pokazać zniu-
ansowany obraz związków tej technologii 
ze środowiskiem naturalnym, sposobami 

BARTŁOMIEJ KNOSALA*

NORBERT CIEŚLIK**

IMPERIA SZTUCZNEJ INTELIGENCJI

OMÓWIENIA I RECENZJE

Książka Kate Crawford Atlas sztucznej 
inteligencji1 jest efektem dwudziestoletniej 
pracy badawczej i artystycznej związanej 
z próbą zrozumienia wieloaspektowych 
powiązań sztucznej inteligencji z kluczo-
wymi wymiarami naszego funkcjonowa-
nia we współczesnym świecie, takimi jak 
struktury władzy, gospodarka i środowisko 
naturalne. Analizy Crawford przy tym wy-
chodzą zarówno poza naiwny technoop-
tymizm charakterystyczny dla przesłania 
Doliny Krzemowej, jak i poza apokalip-
tyczne wizje, w których sztuczna inteli-
gencja przejmuje władzę nad światem. 
Autorka odziera sztuczną inteligencję 
z mitów, odsłania obecne w dyskusjach 
wokół niej ukryte założenia i nieuzasad-
nione przeświadczenia i ukazuje uwikła-
nie systemów technicznych w relacje ze 
środowiskiem naturalnym, pracą i władzą. 
Niepokojące jest to, że na każdej z tych 
płaszczyzn sztuczna inteligencja zmienia 
nasz świat w sposób trudny do zaakcep-

* Dr Bartłomiej Knosala – Katedra Stoso-
wanych Nauk Społecznych, Politechnika Śląska, 
e-mail: bartlomiej.konosala@polsl.pl, ORCID 
0000-0001-7839-081X.

** Norbert Cieślik – badacz niezależny, 
e-mail: Nkcieslik@gmail.com.

1  Kate C r a w f o r d, Atlas sztucznej in-
teligencji. Władza, pieniądze i środowisko na-
turalne, tłum. T. Chawziuk, Wydawnictwo UJ, 
Kraków 2024, ss. 336.

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 319-325

DOI 10.12887/38-2025-3-151-17



320

elementy, jak uczenie maszynowe, sieci 
neuronowe, przetwarzanie języka natural-
nego, systemy eksportowe i inne. Złożo-
ność pojęcia sztucznej inteligencji dorów-
nuje złożoności społecznych i kulturowych 
efektów jej oddziaływania. Tradycyjne wy-
obrażenia o sztucznej inteligencji i jej 
wpływie na nasze życie utrudniają uchwy-
cenie jej wieloaspektowości i wpisanej 
w nią ambiwalencji. Najchętniej przy-
woływane wyobrażenie – sztucznej in-
teligencja jako narzędzia – pomija naj-
ważniejszy aspekt jej funkcjonowania. 
Sztuczna inteligencja nie jest neutralnym 
narzędziem, lecz przesyconym wartościa-
mi systemem, który zmienia niemal każdy 
aspekt naszego funkcjonowania. 

Crawford, unikając zużytych analogii, 
proponuje metaforę atlasu. Ciekawa jest 
tradycja intelektualna, do której odwołuje 
się australijska badaczka. O atlasie jako 
próbie opowiedzenia wszystkiego na nowo 
pisał niemiecki historyk i teoretyk sztuki 
Aby Warburg. W dwudziestowiecznej my-
śli humanistycznej Warburg, podobnie jak 
Walter Benjamin czy Giorgio Agamben, 
uznawany jest za myśliciela, który klu-
czową rolę w poznawaniu rzeczywisto-
ści przypisuje wyobraźni. Z tego właśnie 
wynika atrakcyjność propozycji Craw-
ford. Podstawowe zadanie, przed którym 
obecnie stoimy, polega na przebudowaniu 
naszej wyobraźni – pozbyciu się naiwnej, 
uproszczonej wizji sztucznej inteligencji 
jest warunkiem wstępnym do konstru-
owania lepszych relacji między nami 
a systemami technicznymi. Trzeba jednak 
pamiętać, że taka przebudowa wyobraźni 
stanowi działanie zarówno o charakterze 
intelektualnym, jak i estetycznym. Atlas 
jako specyfi czny sposób organizowania
wiedzy ten warunek spełnia. Crawford 
pisze, że atlas, leżąc na granicy estetycz-
nego paradygmatu widzenia i epistemicz-
nego paradygmatu wiedzy, daje możli-
wość ponownego odczytania świata (por. 
s. 19). Dzięki przedstawionemu przez au-

klasyfi kacji czy prywatnymi korporacja-
mi. Nie ma w jej refl eksji ani wielkiej na-
dziei na nowy, wspaniały świat, ani stra-
chu przed nieuchronnym Armagedonem. 
Niemniej to właśnie precyzyjne wskazanie 
na rodzaj relacji, jakie tworzy sztuczna 
inteligencji w wielu różnych wymiarach, 
jest kluczowe dla otwarcia możliwości 
społecznego zarządzania tą technologią. 
Znajdujemy się bowiem w takim punkcie 
historii naszej cywilizacji, w którym jed-
nym z głównych wyzwań staje się ułożenie 
relacji z tym, co można określić jako wiel-
ką machinę algorytmiczną.

CO OZNACZA 
SPOŁECZNE ZARZĄDZANIE 
SZTUCZNĄ INTELIGENCJĄ?

Przede wszystkim należy pamiętać – 
o czym Crawford nieustannie przypomina 
na kartach swojej książki – że sposób, w jaki 
funkcjonuje sztuczna inteligencja, nie jest ani 
nieunikniony, ani wyznaczony z góry i pod-
legły jedynie twardym, technicznym wymo-
gom. Przeciwnie: „Wizje AI nie powstają 
autonomicznie, lecz są k o n s t r u o w a n e  
[wyróżnienie – K.C.] na podstawie określo-
nych przekonań i perspektyw. Najważniejsi 
projektanci współczesnego atlasu stanowią 
grupę niewielką i jednorodną” (s. 22). Py-
tanie więc brzmi: czy chcemy, żeby pod-
stawowy system techniczny, który w coraz 
większym stopniu będzie zapośredniczał na-
sze relacje ze światem, był skonstruowany 
zgodnie z wartościami, które niekoniecznie 
są naszymi wartościami? I pytanie drugie: 
na podstawie jakich wartości chcemy kon-
struować AI?

JAK ROZUMIEĆ 
SZTUCZNĄ INTELIGENCJĘ?

Sztuczna inteligencja jest pojęciem 
parasolowym, zawierającym w sobie takie 

Omówienia i recenzje



321

torkę atlasowi zdajemy sobie sprawę, że 
tworzone przez przemysł AI mapy oraz 
interpretacje świata nie są obiektywnym 
opisem rzeczywistości. Chociaż Crawford 
nie pisze tego wprost, wydaje się, że głów-
nym wnioskiem wypływającym z lektury 
Atlasu sztucznej inteligencji jest potrzeba 
rysowania nowych map. Jakie miałyby to 
być mapy? Przede wszystkim uwzględnia-
jące związek między technologiami, które 
tworzymy, a wyznawanymi przez nas war-
tościami. Nie chodzi tylko o to, że technika 
jest przesycona wartościami, ale również 
o to, że wartości wyznaczają kierunki roz-
woju technicznego2.

CO NIESIE ZE SOBĄ 
SZTUCZNA INTELIGENCJA?

Oparcie sztucznej inteligencji na 
matematyce sugeruje, że systemy te do-
starczają obiektywnego (nieskażonego 
subiektywnym spojrzeniem czy partyku-
larnym interesem) oglądu świata. W rze-
czywistości jest jednak zupełnie inaczej. 
Prace nad sztuczną inteligencją zostały 
zainicjowane przez tak zwany kompleks 
militarny, co – jak podkreśla Crawford – 
wpłynęło na bardzo głębokim poziomie 
na formę, jaką przybiera sztuczna inteli-
gencja. „Priorytety wojskowe, takie jak 
dowodzenie i kontrola, automatyzacja 
i obserwacja, istotnie wpłynęły na kształt 
AI. Narzędzia i podejścia zawdzięczające 
swoje powstanie fi nansowaniu DARPA od-

2  Na temat nauki i techniki przesyconych 
wartościami zob. A. L e k k a - K o w a l i k, 
Dlaczego nauka nie może być wolna od war-
tości, „Roczniki Filozofi czne” 52(2004) nr 2, 
s. 275-293; t a ż, Odkrywanie aksjologicznego 
wymiaru nauki, Wydawnictwo KUL, Lublin 
2008; w kwestii roli wartości w wyznaczaniu kie-
runku rozwoju technologicznego zob. T. Ł a c h,
Krytyczna teoria techniki Andrew Feenberga, 
Wydawnictwo KUL, Lublin 2019.

Omówienia i recenzje

cisnęły piętno na całej dziedzinie, w tym na 
widzeniu komputerowym, tłumaczeniu au-
tomatycznym i pojazdach autonomicznych. 
[...] W ogólną logikę sztucznej inteligencji 
wpisany jest pewien typ myślenia klasy-
fi kacyjnego – od zorientowanych wyraź-
nie na pole bitwy pojęć, takich jak obiekt, 
strategia i wykrywanie nietypowej aktyw-
ności, po subtelne kategorie wysokiego, śred-
niego i niskiego poziomu ryzyka” (s. 190n.). 
Warto w tym miejscu przypomnieć, że 
wczesne plany stworzenia „zaawansowa-
nej maszyny arytmetycznej przyszłości”3

zostały przedstawione w 1945 roku przez 
Vennevera Busha, który jako dyrektor
Biura Badań Naukowych i Rozwoju na-
dzorował projekt Manhattan. Bush miał 
wizję nowego systemu kojarzenia danych, 
działającego z ogromną szybkością i sa-
modzielnie wybierającego dane oraz ma-
nipulującego nimi zgodnie z instrukcjami. 
Tu pojawia się podstawowe pytanie, które 
stawia Crawford: czy narzędzia służące 
kapitałowi, policji i wojsku nadają się tak-
że do zmiany oblicza szkół, szpitali, miast 
i środowiska? Jeśli rozumiemy sztuczną 
inteligencję jako rodzaj neutralnego kal-
kulatora o powszechnym zastosowaniu, 
to odpowiedź będzie twierdząca. Jednakże 
dzięki takim humanistycznym formom na-
mysłu nad technologią, jak społeczne bada-
nia nad nauką i technologią (STS), ocena 
technologii (ang. Technology Assessment) 
czy fi lozofi a techniki, dobrze zdajemy so-
bie sprawę z tego, że systemy techniczne 
są przesycone wartościami. Technolo-
gia powstaje w konkretnym kulturowym 
kontekście, „niesie” ze sobą ten kontekst 
i w końcu przeobraża rzeczywistość zgod-
nie z określonymi wartościami. Problemy 
związane z aranżowaniem nowej rzeczy-

3  Zob. V. B u s h, As We May Think, 
The Atlantic, lipiec 1945, https://theatlantic.
com/magazine/archive/1945/07/as-we-may-
think/303881/.



322

wistości społecznej, w której sztuczna in-
teligencja będzie przenikała niemal każdy 
aspekt naszego życia, nie są zatem jedynie 
techniczne. Chodzi raczej – jak zauważa 
Crawford – o uwolnienie się od czaru po-
dejścia technokratycznego i zaprzęgnięcia 
do pracy wyobraźni w taki sposób, aby zo-
baczyć alternatywne rozwiązania. 

Nie będziemy jednak w stanie doko-
nać tego wysiłku wyobraźni tak długo, jak 
długo o kształcie naszej technologii będzie 
decydowała wąska i jednorodna grupa 
osób. Stąd książka Crawford ma dodatko-
wo wymiar, który umiejscawiając czytel-
nika na styku polityki i technologii, zachę-
ca do włączenia się do debaty o przyszłym 
kształcie sztucznej inteligencji. Trudno ten 
aspekt przecenić, zwłaszcza w kontekście 
toczących się obecnie dyskusji dotyczą-
cych prawnego regulowania technologii 
opartych na sztucznej inteligencji4. 

NIEBEZPIECZNIE UPROSZCZONA 
WIZJA SZTUCZNEJ INTELIGENCJI

Jeden z podstawowych aspektów 
książki Crawford związany jest z krytyką 
tego, w jaki sposób skonstruowane jest 
nasze potoczne wyobrażenie o sztucznej 
inteligencji. Samo użycie terminu „inteli-
gencja” na określenie wielkich modeli ję-
zykowych (ang. Large Language Models) 
sugeruje, że mamy do czynienia z syste-
mem myślącym tak samo jak człowiek. 
Tymczasem modele te – dzięki dostępo-
wi do ogromnych ilości tekstów – uczą 
się prawdopodobieństwa występowania 

4  Por. Raport: Analiza związku Aktu 
w sprawie sztucznej inteligencji z wybranymi 
obowiązującymi i projektowanymi regulacjami 
prawnymi, Serwis Rzeczypospolitej Polskiej, 
https://www.gov.pl/web/ai/raport-analiza-zwiaz-
ku-aktu-w-sprawie-sztucznej-inteligencji-z-
wybranymi -obowiazujacymi-i-projektowanymi-
regulacjami-prawnymi.

Omówienia i recenzje

kolejnych słów. Sztuczna inteligencja 
nie rozumie wygenerowanych przez sie-
bie tekstów. Niemniej od samego począt-
ku prac nad nią, jak pokazuje Crawford, 
istniało przekonanie, że nie ma wielkich 
różnic między sposobami myślenia ludzi 
i maszyn. W podsumowaniu przełomo-
wej konferencji „Zarządzanie a komputer 
przyszłości”, która odbyła się w roku 1961 
i dotyczyła sztucznej inteligencji, John 
McCarthy zauważył, że różnice między 
ludzkimi zadaniami a zadaniami maszyn 
są pozorne. „Po prostu niektóre ludzkie za-
dania są skomplikowane – pisze Crawford, 
streszczając wystąpienie McCarthy’ego – 
dlatego sformalizowanie i rozwiązanie ich 
przez maszyny musi zająć więcej czasu” 
(s. 15). Według badaczki takie przekonanie 
bierze się z uznania pewnych fi lozofi cz-
nych założeń za nieproblematyczny punkt 
wyjścia. Chodzi o dualizm kartezjański, 
który radykalnie oddziela res cogitans od 
wszelkich związków z materialnością. Na 
tym dualizmie oparty jest szereg przeko-
nań, które sumarycznie składają się na po-
toczne wyobrażenie o sposobie funkcjono-
wania sztucznej inteligencji. Trzeba jednak 
zauważyć, że z perspektywy obecnego sta-
nu wiedzy, którego dostarcza na przykład 
neuronauka, wizja mózgu odseparowanego 
od związków z cielesnością czy z naszą 
aktywnością w środowisku jest problema-
tyczna. Podobnie jest z systemami sztucz-
nej inteligencji. Rozpatrywanie ich w ode-
rwaniu od stosunków władzy, ekonomii 
czy zasobów naturalnych stanowi niebez-
pieczne uproszczenie, które uniemożliwia 
dostrzeżenie realnych kosztów związanych 
z globalną ekspansją tej technologii. 

Drugie założenie, które przeniknęło do 
potocznych wyobrażeń, mówi, że sztucz-
na inteligencja myśli lepiej niż ludzie. Za-
zwyczaj sądzimy, że jest ona systemem, 
który w swych głównych aspektach, takich 
jak racjonalność, niezawodność czy szyb-
kość podejmowania decyzji, przewyższa 
(lub przewyższy w najbliższej przyszło-



323

ne są wielkie zbiory treningowe danych 
i dlaczego są one jedynie „kruchą wersją 
prawdy fundamentalnej” (s. 105) (rozdz. 
„Dane”); o tym, na czym polega władza 
defi niowania „osoby” (rozdz. „Klasyfi ka-
cje”); o wykrywaniu emocji przez systemy 
głębokiego uczenia maszynowego (rozdz. 
„Afekty”) czy o władzy państwowej, która 
deleguje swoje najważniejsze funkcje pry-
watnym fi rmom informatycznym (rozdz. 
„Państwo”). Każdy rozdział jest dobrze 
udokumentowany zarówno materiałami 
źródłowymi, jak i analizami naukowymi, 
badającymi sztuczną inteligencję z per-
spektywy różnych nauk. Ukazuje to zatem 
wszechstronny i wiarygodny obraz efek-
tów oddziaływania sztucznej inteligencji. 
Jest to o tyle istotne, że w sferze publicznej 
wciąż ścierają się skrajnie odmienne narra-
cje dotyczące algorytmizacji naszego świa-
ta – od pesymizmu Shoshanny Zuboff do 
technooptymizmu Marca Andreessena5.

Rozdział „Ziemia” Crawford poświę-
ca wydobyciu metali rzadkich niezbęd-
nych do funkcjonowania infrastruktury 
obliczeniowej. Pokazuje czytelnikowi 
„panoramiczny ogląd ekstrakcji oblicze-
niowej w skali planetarnej” (s. 38). Ra-
zem z autorką zwiedzamy kluczowe dla 
funkcjonowania systemów sztucznej inte-
ligencji miejsca: litowe jezioro Silver Peak 
w Nevadzie; wypełnione trującymi odpa-
dami martwe jezioro w Batou w Chinach; 
gigantyczne centra danych rozsiane po ca-
łym świecie; afrykańskie państwa, w któ-
rych trwa niekończąca się wojna o metale 
rzadkie. W tych miejscach ujawnia się lo-
gika ekstrakcji, dla której tłem jest wojna, 
zanieczyszczenia, wymieranie i wyczer-
pywanie się zasobów (por. s. 38).

5  Zob. Sh. Z u b o f f, The Age of Surveil-
lance Capitalism, Public Affairs, New York 2019; 
M. A n d r e e s s e n, The Techno-Optimist Ma-
nifesto, Andreessen Horowitz Blog, https://a16z.
com/the-techno-optimist-manifesto/.

ści) poziom, jaki mógłby osiągnąć ludz-
ki ekspert. Taka nadzieja usprawiedliwia 
inwestowanie czasu, energii i zasobów 
w rozwijanie tych systemów. Mając wizję 
świetlanej przyszłości (realizowanej dzię-
ki AI) przed oczami, równocześnie udaje-
my, że nie widzimy negatywnych konse-
kwencji funkcjonowania tych systemów. 
Problemy związane ze środowiskiem na-
turalnym, społeczeństwem, naszą pracą, 
a także nadzorem i nieustanną kontrolą 
nad naszymi zachowaniami to tylko kosz-
ty, które jesteśmy skłonni zapłacić, żeby 
stworzyć lepszy, oparty na systemach AI 
świat. W takiej logice działania cel uświę-
ca środki. Problem jednak polega na tym, 
że obietnice, które składa postęp technolo-
giczny – jak wskazują liczne już badania 
prowadzone w ramach studiów nad nauką 
i technologią, fi lozofi i techniki czy oceny 
technologii – są niemożliwe do spełnienia. 
Rozwój technologiczny obarczony jest tak 
zwanymi niezamierzonymi konsekwencja-
mi. Innowacje nauki i techniki, rozwiązu-
jąc jedne problemy, tworzą kolejne, często 
dużo trudniejsze i bardziej złożone od tych 
pierwotnych. Czytając analizy Crawford, 
ma się wrażenie, że maska sztucznej inte-
ligencji opadła i ukazało się jej prawdziwe 
oblicze – „zasobożernego” i pasożytujące-
go na naszych prywatnych danych syste-
mu, którego benefi cjentami są nieliczni, 
koszty natomiast ponoszą wszyscy. 

STRUKTURA „ATLASU 
SZTUCZNEJ INTELIGENCJI”

Książka Crawford składa się z sześciu 
rozdziałów, z których każdy jest poświę-
cony innemu aspektowi funkcjonowania 
sztucznej inteligencji. Rozdziały traktują 
kolejno o materialności sztucznej inteli-
gencji (rozdz. „Ziemia”); o jej wpływie 
na sposób organizowania (czytaj: nadzo-
ru) pracy w wielkich korporacjach (rozdz. 
„Praca”); o tym, w jaki sposób sporządza-

Omówienia i recenzje



324

pędza rozwój nowych narzędzi, lecz ra-
czej konkretne interesy związane z władzą 
i zyskiem kształtują nasz technologicznie 
zapośredniczony świat. 

W rozdziale „Państwo” Crawford po-
kazuje, w jaki sposób przemysł AI prze-
obraża sposób funkcjonowania państwa. 
Część tradycyjnych domen jego oddzia-
ływania, takich jak egzekwowanie prawa, 
kontrola granic, inwigilacja czy dostęp do 
świadczeń publicznych, jest przekazywana 
podmiotom prywatnym, dla których regu-
lacje prawne są dużo mniej restrykcyjne niż 
dla organów państwa. Dobrym przykładem 
jest działalność fi rmy Vigilant Solution, 
która dzięki tysiącom kamer rozmieszczo-
nych w wielu miastach USA sczytuje nu-
mer rejestracyjny każdego przejeżdżające-
go samochodu, tworząc gigantyczną bazę 
danych. Tak pozyskane informacje Vigilant 
może sprzedawać policji, prywatnym de-
tektywom, bankom, fi rmom ubezpiecze-
niowym i innym podmiotom (por. s. 204). 
Ponadto Vigilant jako podmiot prywatny 
może zbierać dane w tak zwanych lokali-
zacjach wrażliwych, czyli w pobliżu szkół, 
kościołów czy miejsc, gdzie odbywają się 
protesty, a następnie sprzedawać te infor-
macje Urzędowi Imigracyjnemu i Celne-
mu, który sam nie mógłby ich pozyskiwać. 
Mając to na uwadze, Crawford pisze, że na 
naszych oczach tworzy się nowy system, 
w którym następuje prywatyzacja inwigila-
cji publicznej i zacierają się granice między 
prywatnymi kontrahentami a podmiotami 
państwowymi. Skutkiem tego jest funkcjo-
nowanie nieprzejrzystych form zbierania 
danych, które omijają tradycyjne ustawo-
dawstwo dotyczące ochrony prywatności.

Podobną strategię stosuje rząd amery-
kański we współpracy między fi rmami in-
formatycznymi i swoim sektorem militar-
nym. Crawford wyjaśnia, że departament 
obrony płaci fi rmom informatycznym za 
analizy danych wojskowych zebranych 
przez satelity i drony bojowe w miejscach, 
gdzie nie mają zastosowania amerykańskie 

Autorka zwraca uwagę czytelnika na 
to, że wybór miejsc na centra danych – 
z dala od ludzkich oczu – oraz retoryka 
(na przykład termin „chmura”) sugerują, 
iż mamy do czynienia z bytem abstrak-
cyjnym, efemerycznym; tymczasem są to 
systemy na wskroś materialne, oddziały-
wujące na środowisko i klimat w sposób, 
którego jeszcze w pełni nie umiemy roz-
poznać ani wyjaśnić (por. s. 54).

W rozdziale „Afekty” Crawford opi-
suje działanie przemysłu opartego na no-
wym rodzaju zasobów: emocjach ludzkich 
odczytywanych przez systemy sztucznej 
inteligencji na podstawie twarzy. Przy 
czym od razu trzeba zauważyć, że twier-
dzenie, iż w ten sposób można jednoznacz-
nie ustalić wewnętrzne stany emocjonalne, 
opiera się na niepewnych świadectwach 
naukowych. W przytoczonym przez autor-
kę przekrojowym badaniu stwierdzono, że 
„nie istnieją wiarygodne dowody na to, że 
można niezawodnie odczytać stan emocjo-
nalny z twarzy osoby” (s. 158). Mimo tego 
jesteśmy obecnie świadkami rozwoju nie-
zwykle lukratywnego przemysłu „odczy-
tywania emocji” – pojawiają się start-upy, 
które wykorzystują rozpoznanie emocji do 
analizy rozmów kwalifi kacyjnych z kan-
dydatami, ulepszania marketingu, mie-
rzenia zaangażowania publiczności czy 
„wykrywania” potencjalnych terrorystów 
w miejscach użyteczności publicznej.

Fakt, że mimo krytyki środowisk na-
ukowych (wskazującej między innymi na 
brak konsensusu naukowego i błędy meto-
dologiczne) nie zrezygnowano z systemu 
do rozpoznawania emocji za pomocą AI, 
Crawford tłumaczy zainteresowaniem tą 
technologią ze strony wojska, policji i fi rm 
szukających nowych źródeł zysku. To nie 
pragnienie „ulepszania naszego sposobu 
życia i bycia”6 (tak możemy przeczytać 
w Manifeście technooptymistycznym) na-

6  A n d r e e s s e n, dz. cyt. (tłum. fragm. 
– B.K.).

Omówienia i recenzje



325

nii dezinformacyjnych atakujących system 
demokratyczny jest warunkiem koniecznym 
utrzymania porządku, na którym opierają się 
społeczeństwa liberalnej demokracji.

ZDJĄĆ TECHNOKRATYCZNY CZAR

Główną myśl Atlasu sztucznej inteli-
gencji można ująć w następujący sposób: 
gwałtowny rozwój systemów sztucznej in-
teligencji wymaga nowego – bardziej hu-
manistycznego – spojrzenia na nasze środo-
wisko techniczne. Dostrzeganie wyłącznie 
inżynieryjnych aspektów funkcjonowania 
tych systemów sprawia, że stajemy się 
ślepi na ich społeczne konsekwencje. Dla 
humanistów badających technologię teza 
taka nie jest niczym nowym. Co najmniej 
od lat sześćdziesiątych dwudziestego wie-
ku liczni autorzy podkreślali konieczność 
spojrzenia na technologię w szerokim kon-
tekście społeczeństwa i kultury. Dopiero te-
raz jednak – wraz z upowszechnieniem się 
wielkich modeli językowych (LLM-ów) – 
zdjęcie technokratycznego czaru (s. 233) 
(sformułowanie, które Crawford przejmuje 
od Achille’a Mbembe) staje się pilną ko-
niecznością, która nie dotyczy już tylko 
ekspertów zatrudnionych na wyższych 
uczelniach. Według Crawford znajduje-
my się w momencie przełomowym, kiedy 
sztuczna inteligencja zaczyna zmieniać 
niemal każdy aspekt naszego życia, dlatego 
refl eksję nad konsekwencjami jej zastoso-
wań powinni podjąć nie tylko specjaliści, 
ale także szerokie kręgi społeczne.

Kontakt: Katedra Stosowanych Nauk Spo-
łecznych, Politechnika Śląska, ul. Roo-
sevelta 26-28, 41-800 Zabrze, e-mail: 
bartlomiej.konosala@polsl.pl (Bartłomiej 
Knosala) 
Nkcieslik@gmail.com (Norbert Cieślik)

przepisy dotyczące ochrony prywatności. 
Dzięki temu nie dochodzi do formalnego 
naruszenia konstytucyjnych gwarancji 
w dziedzinie prywatności (por. s. 195). 

W rzeczywistości jednak skutek jest taki, 
że amerykański rząd dysponuje analizami 
danych, których nie powinien mieć. 

Crawford podkreśla, że jednym 
z głównych aspektów takich działań są 
trudności w ustaleniu, kto jest odpowie-
dzialny za określone czyny. Państwo może 
przenosić odpowiedzialność na fi rmy in-
formatyczne, one natomiast mogą prze-
konywać, że jedynie wykonują zlecenia 
państwowe. „Państwa – pisze autorka – 
umawiają się z fi rmami informatycznymi, 
których nie kontrolują, ani nawet w peł-
ni nie rozumieją, a te przejmują funkcje 
państwowe i pozapaństwowe” (s. 213). Na 
marginesie warto zauważyć, że w odbiorze 
społecznym tego rodzaju systemowy brak 
transparentności może być paliwem dla 
różnego rodzaju teorii spiskowych, któ-
rych rozprzestrzenianie się ma negatyw-
ne skutki dla systemu demokratycznego 
– niepełna przejrzystość mechanizmów 
sprawowania władzy w narracjach spi-
skowych tłumaczona jest w kategoriach 
iluzoryczności demokracji i sugeruje 
wyższość rządów silnej ręki nad władzą 
ludu. Opowieści tego rodzaju są wytwa-
rzane i nagłaśniane przez reżimy autory-
tarne i służą osłabianiu wiary w wartości 
zachodnie, takie jak suwerenność narodu 
czy pluralizm7. Wymóg transparentności 
funkcjonowania państwa ma więc obecnie 
charakter nie tylko etyczny, ale i praktyczny 
– przejrzystość działania władzy (na przy-
kład sposobu, w jaki pozyskiwane są dane 
czy współpracy z biznesem) w dobie kampa-

7  Zob. Th. R i d, Wojna informacyjna, 
tłum. F. Tryl, Wydawnictwo Bellona, Warsza-
wa 2020.

Omówienia i recenzje



326

Henadz ZHYLEVICH*

OD NARRACJI DO STORYSELLINGU

tycznych, pokazując, jak logika danych 
i algorytmów prowadzi do erozji demo-
kracji przedstawicielskiej (zob. s. 73-131). 
W trzecim, tytułowym eseju Kryzys 
narracji (Die Krise der Narration) po-
dejmuje problem zaniku opowieści jako 
formy konstytuującej wspólnotę i sens 
ludzkiego doświadczenia (zob. s. 133-199). 
Teksty te łączy refl eksja nad konsekwen-
cjami neoliberalizmu i cyfryzacji dla kon-
dycji człowieka, w każdym z nich jednak 
rozwijany jest inny aspekt tego zagadnie-
nia: w pierwszym zaprezentowany został 
namysł nad logiką komunikacji i mecha-
nizmami psychopolityki, w drugim – nad 
erozją demokracji pod wpływem transfor-
macji cyfrowej, w trzecim – kwestie prze-
miany temporalności, pamięci i wspólnoty 
w świecie zdominowanym przez informa-
cję i storytelling.

W eseju z roku 2013 autor posługuje 
się sugestywnym pojęciem „społeczeństwa 
roju” (s. 18), przeciwstawiając tę zbioro-
wość tradycyjnym formom wspólnoty. 
Han przywołuje koncepcję Gustave’a Le 
Bona2, wskazuje jednak, że cyfrowy rój 
różni się od wizji tłumu przedstawionej 
przez francuskiego autora pod koniec 
dziewiętnastego wieku, pozbawiony jest 
bowiem wspólnego głosu, wewnętrznej 
spójności oraz zdolności tworzenia trwa-

2  Por. G. L e  B o n, Psychologia tłumu, 
tłum. Z. Poznański, Vis-a-Vis Etiuda, Warszawa 
2023, s. 26.

Byung-Chul Han to jeden z najbardziej 
wpływowych fi lozofów współczesnych, 
specjalizujący się w badaniu skutków cy-
fryzacji, globalizacji i neoliberalizmu dla 
społeczeństwa i kultury. Jego prace, znane 
z dogłębnych analiz i interdyscyplinarnego 
podejścia do problemów, zajęły ważne 
miejsce w dyskusji akademickiej. W książ-
ce „Kryzys narracji” i inne eseje1 myśliciel 
kontynuuje badanie kluczowych dla świa-
ta nowoczesnego tematów, takich jak roz-
pad tradycyjnych form komunikacji, zmia-
na tożsamości zbiorowej oraz utrata za-
korzenienia sensu życia i wspólnoty. 
Omawiana publikacja składa się z trzech 
esejów. Pierwszy z nich, W cyfrowym roju 
(Im Schwarm), pochodzący z roku 2013, 
dotyczy przemian życia publicznego 
w epoce mediów cyfrowych i narodzin 
nowych form władzy opartych na danych 
oraz algorytmach (zob. s. 7-71). W drugim, 
nowszym, z roku 2021, Infokracja. Rewo-
lucja cyfrowa i kryzys demokracji (Info-
kratie. Digitalisierung und die Krise der 
Demokratie) autor analizuje skutki cy-
frowej transformacji dla systemów poli-

* Mgr Henadz Zhylevich – Wydział Filozo-
fi i, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Paw-
ła II; e-mail: hockney2024@gmail.com, ORCID 
0009-0006-6914-0847.

1  Byung-Chul  H a n, „Kryzys narracji” 
i inne eseje, tłum. Rafał Pokrywka, Wydaw-
nictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2024, 
ss. 200. 

Omówienia i recenzje

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 326-330

DOI 10.12887/38-2025-3-151-18



327

aury przedmiotów oraz zanik autentyczne-
go doświadczenia.

W dalszej części eseju Han koncentru-
je się na przemianie podmiotowości w wa-
runkach cyfrowego kapitalizmu. Opisuje, 
w jaki sposób obywatel – uczestnik sfery 
publicznej i życia politycznego – przekształ-
ca się w konsumenta i producenta własnego 
wizerunku. W kulturze permanentnej wi-
doczności każda aktywność potencjalnie 
zostaje udokumentowana i wystawiona na 
ocenę. Autor mówi o zjawisku „totalnej do-
kumentacji życia” (s. 65), niszczącej gra-
nice prywatności i przekształcającej życie 
w projekt, którym należy zarządzać. 

W końcowej zaś części eseju Han roz-
wija koncepcję psychopolityki jako nowej 
formy władzy w epoce cyfrowego kapita-
lizmu. W przeciwieństwie do biowładzy 
ujęciu Michela Foucaulta, ingerującej 
w sferę cielesną i procesy biologiczne 
człowieka, psychowładza przenika do jego 
emocji, myśli i motywacji. Władza ta nie 
opiera się na stosowaniu przymusu, lecz na 
dobrowolnym poddaniu się logice samo-
doskonalenia i samowyzysku – podmiot 
sam monitoruje i optymalizuje własne ży-
cie. Ten mechanizm czyni społeczeństwo 
pozornie wolnym, a w rzeczywistości głę-
boko kontrolowanym – od wewnątrz.

Drugi esej przedstawia dokonaną przez 
Hana diagnozę przemian polityki w epoce 
cyfrowej. Autor już na początku konstatu-
je: „Digitalizacja naszego środowiska ży-
ciowego napiera z niepowstrzymaną siłą. 
[...] Demokracja wyrodnieje w infokra-
cję” (s. 85). W tym ujęciu komunikacja 
cyfrowa, podporządkowana logice danych 
i algorytmów, nie sprzyja deliberacji, lecz 
prowadzi do erozji fundamentów demo-
kracji przedstawicielskiej.  

Han analizuje także rolę psychometrii 
i manipulacji danymi, przywołując przy-
kład Cambridge Analytica: „Napędzana 
danymi podkopuje proces demokratyczny, 
który zakłada autonomię i wolność woli” 
(s. 93). W ten sposób polityka cyfrowa sta-

łych więzi. Uczestnicy tej nowej formy 
zbiorowości działają synchronicznie, ale 
nie budują wspólnoty – komunikują się 
błyskawicznie, powierzchownie i bezre-
fl eksyjnie. „Cyfrowy rój nie jest już tłu-
mem, choćby dlatego, że brakuje mu du- 
szy, jest bez ducha” (tamże). W odróżnie-
niu od tłumu w ujęciu Le Bona cyfrowy 
rój nie wyraża się jako głos. Charaktery-
styczne dla mediów cyfrowych zjawisko 
skumulowanego, lecz rozproszonego obu-
rzenia Han określa terminem „shitstorm”. 
Shitstorm nie prowadzi – jak tradycyjne 
formy protestu – do działania ani nie kształ-
tuje wspólnoty, jest raczej bezgłośnym 
wybuchem gniewu, który szybko znika, 
nie zostawiając trwałego śladu. Ponie-
waż pozostaje bez jednoczącego głosu, 
postrzegany jest jako hałas (por. s. 19). 
Zdaniem Hana shitstorm stanowi symptom 
rozpadania się narracyjnej i politycznej 
ciągłości komunikacji. 

W kolejnych fragmentach eseju Han 
ukazuje transformację człowieka nowo-
czesnego od zakorzenionego w ziemi 
„chłopa” (s. 39) – nawiązuje tu do fi lo-
zofi i Martina Heideggera – po „łowcę” 
(s. 42) – tu zaś przywołuje koncepcję Vi-
léma Flussera – postawę typową  dla pod-
miotu neoliberalnego. W tych analizach 
wyraźnie pobrzmiewają inspiracje myślą 
Friedricha Nietzschego oraz Michela Fo-
ucaulta. Człowiek staje się nieustannym 
zadaniem dla samego siebie, wciąż musi 
się sam defi niować, optymalizować i za-
rządzać sobą jak kapitałem.

W omawianym tekście pojawiają się 
również odniesienia do poglądów Carla 
Schmitta, którego koncepcja „nomosu 
ziemi” (s. 49) służy Hanowi do zobrazo-
wania utraty zakorzenienia w przestrzeni. 
Cyfrowy świat, pozbawiony bliskości 
i dali, zamienia się w przestrzeń upiorów 
– oderwanych od rzeczywistości, samore-
ferencyjnych obrazów. Pisząc o nadmia-
rze informacji, Han przywołuje diagnozę 
Waltera Benjamina, wskazującą na utratę 

Omówienia i recenzje



328

Podczas gdy w alegorii Platona jaskinia 
była przestrzenią złudzenia, z której moż-
na było wydostać się ku światłu prawdy, 
cyfrowa jaskinia nie pozostawia już wyj-
ścia – zanurzeni w strumieniu informacji 
tracimy kontakt ze światem i zdolność 
odróżniania prawdy od pozoru. Kontury 
bycia ulegają zatarciu, a miejsce refl eksji 
zajmuje nieustanny szum danych. Han 
podkreśla, że prawda, która miała zapew-
niać wspólnocie oparcie i orientację, zo-
staje wyparta przez ulotność cyfrowych 
przekazów. Esej kończy się pesymistyczną 
konstatacją: infokracja nie tylko degraduje 
deliberację demokratyczną, ale także pod-
waża fundament, na którym wspierała się 
kultura Zachodu – wiarę w prawdę jako 
stabilny punkt odniesienia.

W zamykającym tom eseju Kryzys 
narracji Han porusza aktualne problemy 
kultury współczesnej, związane z wpły-
wem, jaki wywiera na nią cyfryzacja, 
globalizacja i neoliberalizm. Autor szcze-
gółowo analizuje, jak tradycyjne narracje, 
których funkcją przez wieki było przeka-
zywanie wartości i kształtowanie tożsamo-
ści zbiorowej, przekształcają się w uprosz-
czone historie „komercyjne”. Narracje te 
pozbawione są głębi i nie niosą już w sobie 
znaczenia, ponieważ zostały całkowicie 
podporządkowane interesom rynkowym. 
W dawnych czasach opowieści zakotwi-
czały człowieka w świecie: zapewniały 
mu poczucie sensu, orientację i tożsa-
mość wspólnotową. Można powiedzieć, 
że życie było wówczas opowiadaniem 
– egzystencja człowieka układała się bo-
wiem w narrację, która spajała przeszłość, 
teraźniejszość i przyszłość, a tym samym 
tworzyła poczucie ciągłości i zadomo-
wienia w świecie (por. s. 135). Dzisiejsze 
„storytellingi” – czyli opowieści konstru-
owane na potrzeby komunikacji i marke-
tingu – nie służą już owemu zakotwicze-
niu, lecz redukują historię do narzędzia 
sprzedaży (ang. storyselling). W efekcie 
zanikają więzi międzypokoleniowe: skoro 

je się władzą opartą na precyzyjnym pro-
fi lowaniu zachowań, a nie na racjonalnym 
sporze i wymianie argumentów.  

Kolejny fragment eseju Han poświę-
ca dataizmowi, który przeciwstawia ra-
cjonalności komunikacyjnej. Zauważa, że 
„w datatystycznym obrazie świata nie ma 
miejsca dla racjonalnie działającej jednost-
ki, która chce być uznana za istotną i broni 
swej istotności przy użyciu odpowiednich 
argumentów” (s. 110). W wizji tej racjo-
nalność cyfrowa nie rodzi się w dialogu, 
lecz w przetwarzaniu danych: „w procesie 
kopania danych (data mining) przy użyciu 
technologii big data i sztucznej inteligen-
cji znajduje się optymalne rozwiązania 
dla problemów i konfl iktów wspólnoty 
rozumianej jako przewidywalny system 
społeczny” (tamże). Han interpretuje to 
jako symptom kryzysu demokracji: pod-
miot zostaje zastąpiony przez algorytm, 
a miejsce dyskursu zajmuje kalkulacja, 
która obiecuje efektywność, lecz elimi-
nuje możliwość argumentacyjnej obrony 
własnej autonomii.

Han sięga tu do myśli Jeana-Jacquesa 
Rousseau i jego koncepcji woli powszech-
nej, aby pokazać, jak dataizm przejmuje 
dawne kategorie polityczne. Rousseau 
twierdził, że ustalanie woli powszechnej 
powinno odbywać się „bez komunikacji” 
(s. 112), gdyż każda wymiana zdań znie-
kształca jej obraz. Han zauważa, że prze-
łożona na język dataizmu teza Rousseau 
brzmi: im więcej różnorodnych danych 
zgromadzimy, tym bliższa prawdy będzie 
wola powszechna wyliczona na podsta-
wie big data (por. s. 113). W ten sposób 
cyfrowa racjonalność opiera się nie na ar-
gumentacji i dyskursie, lecz na kalkulacji 
algorytmicznej, która eliminuje indywidu-
alny głos obywatela. 

Zwieńczeniem eseju jest refl eksja nad
losem prawdy w epoce cyfrowej. Han się-
ga po metaforę „cyfrowej jaskini”(s. 130), 
świadomie nawiązując do platońskiego 
obrazu więźniów przykutych do ściany. 

Omówienia i recenzje



329

kiem” (s. 178n.) – lajk staje się fi gurą 
logiki cyfrowej pozytywności, którą fi lo-
zof ten analizował już we wcześniej-
szych esejach. Oznacza ona zanikanie 
negatywności – krytyki, bólu, sprzeciwu – 
na rzecz nieustannej afi rmacji. W świecie 
zdominowanym przez lajki komunikacja 
redukuje się do powierzchownej aprobaty, 
a refl eksja i dystans zostają wyparte przez 
natychmiastowe reakcje emocjonalne. 
Tym samym pozytywność pełni funkcję 
dyscyplinującą: narzuca wzorzec wiecz-
nego zadowolenia i eliminuje możliwość 
do-świadczenia inności czy cierpienia, 
które według Hana stanowią warunek 
głębi ludzkiej egzystencji.

Zdaniem autora książki neoliberalizm 
odgrywa kluczową rolę w komercjalizacji 
narracji. Han opisuje proces przekształca-
nia opowieści w towar; ma ona służyć wy-
łącznie celom marketingowym. W tym 
systemie narracje tracą zdolność przeka-
zywania wartości kulturowych i refl eksji 
nad doświadczeniami. Stają się narzę-
dziem utrzymywania uwagi odbiorcy i ma-
nipulowania nim. Aby podkreślić komer-
cyjny charakter tego procesu, Han po-
sługuje się wspomnianym już terminem 
„storyselling” (s. 138), oznaczającym wy-
korzystywanie opowieści do zwiększenia 
sprzedaży towarów; współczesny sto-
ry-telling prowadzi do indywidualizacji 
i dezintegracji społeczeństwa. Narracje, 
które wcześniej łączyły pokolenia i sta-no-
wiły podstawę ich zbiorowej tożsamości, 
obecnie wywołują jedynie chwilowe emo-
cje i reakcje konsumpcyjne. Storytelling, 
który w warunkach współczesnego kapi-
talizmu stał się przede wszystkim narzę-
dziem marketingu i zarządzania emocjami, 
stanowi w ujęciu Hana najbardziej wyra-
zisty przykład komodyfi kacji narracyjno-
ści. To właśnie w tym sensie fi lozof pisze: 
„Stories sell. Storytelling to storyselling” 
(s. 137). W tradycyjnym ujęciu storytelling 
mógł wszakże pełnić funkcje pozytywne 
– edukacyjne, kulturotwórcze, wspólno-

nie ma wspólnych opowieści, które spajają 
pamięć zbiorową, to doświadczenie star-
szych pokoleń nie jest już przekazywane 
młodszym, a wspólnota traci narracyjne 
fundamenty (por. s. 139). Tym samym 
niszczone są więzi międzypokoleniowe, 
a pamięć zbiorowa traci znaczenie, co ma 
negatywny wpływ na struktury społeczne 
i kulturowe.

W roku 2009 Han wyraził ubolewanie 
z powodu utraty przez współczesne spo-
łeczeństwa umiejętności powolnej kon-
templacji, możliwości „głębokiej nudy”3, 
a generalnie – kryzysu temporalnego. Mia-
nem „kryzysu temporalnego” określa on 
rozpad doświadczenia czasu jako trwania 
i ciągłości. Dawniej czas obejmował prze-
szłość, teraźniejszość i przyszłość w sposób 
linearny i rytmiczny, co nadawało życiu 
zakorzenienie i orientację. Współczesność 
natomiast przekształca czas w ciąg poje-
dynczych momentów, pozbawionych po-
wiązań i struktury narracyjnej4.

W omawianej tu książce, opisując
sposób, w jaki technologie cyfrowe frag-
mentaryzują postrzeganie czasu, Han po-
sługuje się kategorią „czasu atomowego” 
(s. 91). Przeszłość i przyszłość tracą 
swoje znaczenie, ustępując miejsca teraź-
niejszości, postrzeganej jako zbiór roz-
proszonych momentów. Media społecz-
nościowe, które tworzą iluzję stałej inter-
akcji, zastępują głębokie więzi międzyludz-
kie powierzchowną wymianą informacji. 
Han zauważa, że proces ten nie tylko niszczy
możliwość tworzenia spójnych narracji, niez-
będnych do zrozumienia ludzkich doświad-
czeń, ale również zubaża wewnętrzny 
świat człowieka, pozbawiając go głębokiej 
refl eksji. Stwierdza też, że postrzegamy 
rzeczywistość niemal wyłącznie poprzez 
ekran cyfrowy. „Szok ustępuje przed laj-

3 B.-C. H a n, Duft der Zeit: Ein philosophi-
scher Essay zur Kunst des Verweilens, Trans-
cript Verlag, Bielefeld 2009, s. 81. 

4 Por. tamże, s. 55.

Omówienia i recenzje



330

niż wspólnotę w klasycznym sensie fi lo-
zofi cznym. Community składa się z kon-
sumentów. Konsumentom nikt nie towa-
rzyszy, poczucie wspólnoty jest im obce. 
Ich stories publikowane w mediach spo-
łecznościowych nie są w stanie wypełnić 
sensem narracyjnej próżni (por. tamże) . 

Byung-Chul Han bywa określany jako 
fi lozof dekonstruktor, ponieważ konsek-
wentnie ujawnia słabe punkty współcze-
snej kultury: atomizację narracji, dominację
logiki rynku, redukcję wspólnot do cyfro-
wych „communities”. Jednak w pracy moż-
na wskazać również pewne niedociągnię-
cia. Koncentruje się głównie na negatyw-
nych aspektach zmian, niemal całkowicie 
pomijając ich potencjalne pozytywne stro-
ny, takie jak dostępność informacji czy de-
mokratyzacja produkcji kulturowej, co sta-
nowi też – obok utrudniającego odbiór 
tekstu braku bazy empirycznej – pewne 
niedociągnięcie omawianych tu esejów. 
Nie oznacza to jednak, że rozważania Ha-
na nie wnoszą nic nowego. Wprowadza
on bowiem oryginalny język opisu prze-
mian związanych z cyfryzacją i neolibe-
ralizmem, ukazując, w jaki sposób techno-
logie komunikacyjne zmieniają samą 
strukturę doświadczenia i tożsamości zbio-
rowej. To właśnie klarowność stylu, esei-
styczna forma oraz zdolność trafnego 
uchwycenia problemów, które dotykają 
każdego użytkownika mediów cyfrowych, 
sprawiają, że Han cieszy się popularnością 
w wielu krajach, a jego książki szybko 
znajdują czytelników poza środowiskiem 
akademickim. Teksty zawarte w omawianej 
książce stanowią ważny wkład w literaturę 
fi lozofi czną i kulturoznawczą oraz mogą 
stanowić inspirację do dalszych badań nad 
kondycją współczesnej kultury.

Kontakt: Wydział Filozofi i, Katolicki 
Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 
Al. Racławickie  14, 20-950 Lublin
E-mail: hockney2024@gmail.com  
ORCID 0009-0006-6914-0847

towe – jako sposób przekazywania pa-
mięci i wartości. Han wskazuje jednak na 
jego współczesną, zdegenerowaną formę, 
w której narracje zostają podporządkowa-
ne logice rynku i zysku.

Han poświęca wiele uwagi psycholo-
gicznym i społecznym skutkom dokonują-
cych się wspołcześnie zmian. Podkreśla, 
że utrata głębokich narracji prowadząca do
kryzysu tożsamości, utraty sensu życia
i poczucia przynależności, potęguje takie
problemy, jak depresja i lęk, zwłaszcza 
w warunkach ciągłej presji, by osiągać suk-
cesy. Han wskazuje, jak neoliberalna ideo-
logia przekształca człowieka w „przedsię-
biorcę samego siebie” (s. 192), podkreśla-
jąc, że prowadzi to do samozatrudnienia 
i wzmocnienia izolacji. Ludzie pozostawie-
ni samym sobie wobec wymagań produk-
tywności i sukcesu tracą zdolność do głębo-
kiej refl eksji nad sobą i swoimi przeży
ciami.

W odniesieni do analizowanej epoki 
Han, ogólnie rzecz biorąc, posługuje się 
określeniem „społeczeństwo późnej nowo-
czesności” (s. 193) – to pojęcie ugruntowa-
ne w literaturze socjologicznej i fi lozofi cz-
nej, opozycyjne wobec postmo-dernizmu. 
Używa także innych określeń, takich 
jak „kapitalizm informacyjny” (s. 76),
„społeczeństwo informacyjne” (s. 65) czy
„społeczeństwo oburzenia” (s. 15). Wszys-
tkie te terminy odnosi do ogólnego kryzy-
su narracyjnego. Kryzys narracji zawiera 
głęboką analizę tego problemu, łączącą 
podejścia fi lozofi i, socjologii, kulturo-
znawstwa i psychologii. Han wskazuje, 
że tradycyjne opowieści budowały wspól-
notę opartą na trwałych więziach i do-
świadczeniu pokoleniowym, podczas gdy 
współczesny storytelling stwarza jedynie 
luźne „communities” (s. 136). Użycie an-
gielskiego terminu nie jest przypadkowe – 
Han odwołuje się do języka biznesu i mar-
ketingu, w którym „community” oznacza 
raczej sieć użytkowników czy konsumen-
tów skupionych wokół produktu lub marki 

Omówienia i recenzje



331

Hubert ŁASZKIEWICZ*

HISTORYK JEST JAK PSZCZOŁA...

Starożytna tradycja literacka zachęca do pisania o sprawach poważnych za pomocą 
opowieści ze świata zwierząt. Analogii pomiędzy pracą historyka a pracą pszczół jest wie-
le, jakkolwiek są też znaczące różnice. Dlaczego jednak, aby przedstawić pracę historyka, 
użyteczny jest obraz pszczoły, a nie na przykład bobra lub łosia? Z wielu podobieństw 
na pierwszy plan wysuwają się dwa. Pierwsze to pracowite zbieranie okruchów, pyłków, 
z których pszczoła buduje ul i wytwarza miód. Historyk działa podobnie: z okruchów 
przeszłości, źródeł buduje swoją opowieść. Druga analogia to współpraca; nawet naj-
bardziej indywidualistyczny historyk działa jednak w zespole z innymi. Tak jak jedna 
pszczoła nie tworzy ula, tak jeden historyk nie może się obyć w budowaniu swoich ana-
liz i opowieści bez pracy wielu innych badaczy – tych, którzy go poprzedzili, lub jemu 
współczesnych (najczęściej wcale mu nieznanych). Obydwoje, pszczoła i historyk, budują 
pracowicie gmach, który służy innym. Każde działanie wznosi budowlę, z której korzy-
stają inni. W przypadku ula będą to inne pszczoły, królowa, jej potomstwo i – przez jakiś 
czas – trutnie. W przypadku historyka są to odbiorcy komunikowanych w różnej formie 
(pisemnej i ustnej) wyników jego prac, które współtworzą wiedzę o przeszłości, dając 
możliwość wykorzystania jej dla różnych celów, odczytywania czasami nawet w sposób 
bardzo daleki od jego intencji i przekonań. Ani pojedyncza pszczoła, ani pojedynczy 
historyk nie panują do końca nad tym, co tworzą, z ich pracy korzysta wiele osób i to 
w bardzo różny sposób. 

Jak przewrotnie pisał w swoim traktacie politycznym Bajka o pszczołach (właściwy 
tytuł utworu to Ul Malkontent, czyli Łajdaki Umoralnione) Bernard Mandeville:

Wszystko, cokolwiek ludzie znali,
I u pszczół było w małej skali1.

Podobieństwa trudu historyka i pszczoły nie mogą przesłonić znaczących różnic. 
Spośród wielu na plan pierwszy wysuwa się sprawa metodologii pracy nad złożeniem 
w całość wszystkich pozyskanych przez pszczoły i historyków elementów. O ile wiemy, 
pszczoły w swoich działaniach nie ewoluują tak, jak historycy. Ich metodologia jest 
powtarzalna i nie zmienia się pod wpływem prądów fi lozofi cznych, religijnych, no-
wych narzędzi i wielu innych czynników, które z kolei mają ogromny wpływ na pracę 
historyków. W pracy pszczół brak jest też – według naszej wiedzy – całego komplek-
su zagadnień związanych z oceną moralną przeszłości. To ostatnie wydaje się różnicą 

* Dr hab. Hubert Łaszkiewicz – Studium Europy Wchodniej, Uniwersytet Warszawski, e-mail: 
h.laszkiewicz@uw.edu.pl, ORCID 0000-0001-6697-8448.

1  B. M a n d e v i l l e, Bajka o pszczołach, tłum. A. Glinczanka, tłum. poematu W. Chwalewik, 
oprac. i wstęp M. Ossowska, PWN, Warszawa 1957, s. 13.

PRZEZ PRYZMAT ETHOSU

Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL 
38(2025) nr 3(151) 331-337

DOI 10.12887/38-2025-3-151-19



332

nieprzekraczalną. O ile dobrze znamy zwyczaje pszczół i ich kulturę organizacyjną, 
naturę ich społeczności na poziomie indywidualnym i zbiorowym, osądu moralnego 
te pracowite owady nie wydają. Z perspektywy ludzkiej są nawet uważane za jakby 
naiwne, bo pracują bez wytchnienia, aby wyżywić trutnie (nie bez przyczyny nazwa ta 
w słowniku ludzkim określa również tych, którzy bezwstydnie wykorzystują pracę in-
nych) oraz wielką królową. Nieco inaczej jest ze sprawą metodologii działania i pszczół, 
i historyków. Niezmienna i rzadko podlegająca modyfi kacjom u pszczół, u historyków 
jest bardzo zróżnicowana, jednakże i historycy, a przynajmniej pewna ich część, dążą 
do stworzenia metodologii, która spełniałaby warunki nakładane na poznanie skuteczne 
i prawdziwe, a więc dążą do ideału, którym byłaby intersubiektywna sprawdzalność 
jakości heurezy, interpretacji źródeł i opracowań i wreszcie prezentacji (wykładu) osią-
gniętego poznania. To więc, co dla pszczół jest znaną i akceptowaną techniką działa-
nia, dla historyków jest postulatem i ideałem, do którego przynajmniej niektórzy z nich 
dążą.

ROZPOZNAĆ W PYŁKU KWIAT I ROŚLINĘ

Pszczoła nie zbiera wszystkiego – aby zbudować ul i wytworzyć miód, z ogromnej 
liczby pyłków i drobin wybiera tylko to, co będzie przydatne. Podobnie historyk, cho-
ciaż dąży do ideału zużycia wszystkiego, co pozostało z przeszłości, w praktyce zawsze 
dokonuje wyboru. Historia totalna, heurystyka, która wykorzystuje wszystkie znane 
i dostępne źródła informacji, jest postulatem, celem; w praktyce jednak bardzo rzadko 
jest to możliwe do zrealizowania. Pszczoła wie, z czego będzie miód, a historyk poszu-
kuje sposobu, aby na podstawie rozumnie wybranych pyłków i okruchów opowiedzieć 
w sposób sensowny i zrozumiały oraz wiarygodny nie tylko o kwiecie, ale także o tym, 
jaką historię miała ta roślina i jej podobne. Gdzie pszczoła nie wyraża zainteresowania, 
tam historyk wręcz przeciwnie: pyłki (źródła) są dla niego punktem wyjścia do opowie-
dzenia historii rośliny, jej podobnych, a nawet, trzymając się metafory, całej łąki czy 
jeszcze szerzej: całego ekosystemu z uwzględnieniem dynamiki zmian, indywidualnych 
różnorodności i grupowych podobieństw. Cnotą obydwu jest niewątpliwie pracowitość, 
metodyczność, jakby świadomość, czemu to ma służyć. Tyle że doskonalenie i zmiana 
metod sprawiają, że w rodzinie historyków tworzą się nieuniknione napięcia na tle tego, 
jak należy działać, aby osiągnąć poznanie pełne, całościowe i prawdziwe. Pyłek (albo 
lepiej: pył dziejów) nie jest zbierany ze względu na siebie, ale ze względu na to, jak na 
jego podstawie można opowiedzieć dużo szerszą historię. Tu należy zauważyć, że tak jak 
w rodzinie pszczół występuje złożona hierarchia i skomplikowane układy funkcjonalne 
(właściwie polityczny podział ról pomiędzy mieszkańcami ula), tak i wśród historyków 
nie wszyscy zajmują się wszystkim. Jedni wolą zbierać i porządkować, opisywać pył 
dziejów, inni dążą raczej do najwyższego stopnia poznania: syntezy, odpowiedzi na 
fundamentalne kwestie, budzące zainteresowanie innych ludzi – odbiorców ich prac. To 
sprawia, że i wśród historyków powstają skomplikowane hierarchie oparte na funkcjach 
i zakresie ich badań, pojawiają się nieporozumienia, i to nie tylko na tle interpretacji, ale 
również, jak to już wyżej napisałem, związane z oceną moralną przyznawaną zdarze-
niom, osobom, tendencjom. O ile pszczoły nie tworzą metarefl eksji na temat kwiatów, 
roślin i ekosystemów, o tyle historycy, nawet jeżeli temu zaprzeczają, uprawiają taką 
metarefl eksję na temat swojego warsztatu i przedmiotu badań.

Przez pryzmat Ethosu



333

(NIE)ISTNIEJĄCA PAMIĘĆ ABSOLUTNA

Jeżeli istnieje pamięć absolutna – a zdaniem niektórych możliwe jest, że istnieje – 
wtedy rolą historyka jest dotarcie do niej i za pomocą szeregu pytań zdobycie wiedzy, 
a następnie przedstawienie jej szerszej publiczności. Dla osób wierzących, dla chrze-
ścijan, taką pamięcią absolutną jest niewątpliwie Bóg. Być może i w innych religiach 
monoteistycznych i szerzej w ogóle w religiach istnieje wiara, że istnieje byt (niekoniecz-
nie Bóg osobowy), który zna wszystko, kto ogarnia swoim spojrzeniem całość zdarzeń 
przeszłych, teraźniejszych i przyszłych. Przekonania religijne jednak, istotne przecież 
dla wszystkich procesów poznawczych, w tym też ocen moralnych, nie dają pewnych 
podstaw do uzyskania dostępu do tej pamięci absolutnej. W tradycji chrześcijańskiej – 
i tej najdawniejszej, i tej współczesnej – poznanie Boga (zjednoczenie z Nim) na drodze 
nawet mistycznej nie oznacza współuczestnictwa w Jego wszechmocy i wszechwiedzy; 
takiego współuczestnictwa, które można by dzielić z innymi. Oczywiście w tekstach 
fundamentalnych znajdujemy postaci proroków, którzy głoszą to, co im Bóg powiedział, 
znajdujemy mistyków, ale ich wskazania dotyczą sensu świata i tego, w jaki sposób 
należy działać i myśleć, aby w momencie ostatecznym znaleźć się w obliczu Boga: 
wszechmocnego, wszechwiedzącego, sprawiedliwego i miłosiernego, który jako jedyny 
zna wszystkie tajemnice świata2. Chociaż nie można odrzucić istnienia pamięci absolutnej 
(wiedzy Boga), to w poznawaniu przeszłości punktem wyjścia i drogą jest, nawet wśród 
ludzi wierzących, odziedziczona po poprzednikach wiedza, zestaw pytań i zbieranie oraz 
interpretacja źródeł – pyłu historii. Tak czynili Ewangeliści, a księga, która zawiera w so-
bie objawienie na temat dziejów (Apokalipsa), nie stała się wzorem opracowania histo-
rycznego3. Jest obrazem zdarzeń przyszłych, który stanowi zadanie do odczytania nie tyle 
jako szczegółowa kronika tych zdarzeń, ile jako wyrażona obrazami opowieść moralna 
o tym, co jest i co będzie nieprzemijającą już Nową Jerozolimą. I jakkolwiek w wyniku 
procesów laicyzacji samo słowo „apokalipsa” stało się synonimem końca wszystkiego, 
to przecież Objawienie św. Jana mówi w ostatnich rozdziałach o wieczności.

TROSKLIWE I UPARTE ZBIERANIE PYŁKÓW

Pszczoła buduje ul i produkuje miód, zbierając pyłki; dokonuje jednak spośród nich 
wyboru (w tym wspomaga ją pszczelarz, który ustawia ule w takiej okolicy, gdzie kwit-
ną pożądane przez niego rośliny). Historyk, zanim zacznie zbierać cokolwiek, uczy się 
najpierw, które pyłki są ważne, które ważniejsze, a które można pominąć. O tym już 
była wcześniej mowa: historyk dokonuje wyboru – zresztą nie tylko źródeł. Dokonuje 
bardzo wielu innych wyborów, których nie trzeba tu wymieniać, bo zajęłoby to zbyt 
dużo miejsca. Są to wybory metodologiczne, najogólniej mówiąc. Nie są one neutral-
ne, bo każdy wybór pociąga za sobą określone konsekwencje. Historii nie pisze się za 

2  Por. S. J u d y c k i, Książeczka o człowieku wierzącym, Fundacja Dominikańskie Studium 
Filozofi i i Teologii – Kolegium Filozofi czno-Teologiczne Polskiej Prowincji Dominikanów, Kraków 
2014, s. 31-55.

3  Bez względu na różnice konfesyjne, religijne, wiarę czy niewiarę, wzory monografi i historycz-
nych poświęconych historii chrześcijaństwa są wspólne w cechu historyków (zob. E. W i p s z y c k a, 
Chrześcijaństwo starożytnego Egiptu, Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, Kraków 2025).

Przez pryzmat Ethosu



334

pomocą nożyczek i kleju: wycinając fragmenty źródeł i sklejając je na kartce (lub je 
streszczając); nie tak powstaje opowieść historyczna i na pewno w ten sposób nie osią-
ga się zrozumienia dziejów. Droga jest bardziej złożona. Mając już opracowaną zasadę 
oceniania wartości pyłów pozostałych z dziejów, ustalone zasady metodologiczne: jak 
z nimi pracować, jak je weryfi kować i porównywać oraz wreszcie w jaki sposób opo-
wiedzieć o przeszłości, historyk przystępuje do pracy. Nie polega ona na „odtworzeniu” 
przeszłości – tego nie da się zrobić, bo zawiera ona zbyt wiele elementów, aby można 
było ją idiografi cznie „zrekonstruować”. Historyk tworzy opowieść o przeszłości, tro-
skliwie ją dokumentując, bo potrzebne są dowody, a jednocześnie, podobnie jak w pracy 
pszczół, tworzy coś innego niż materiał wyjściowy. Ul i jego dobra nie przypominają 
pyłków, z których powstały. Tak samo rezultat pracy historyka nie jest sumą pyłków, 
ale ich przekształceniem, przekazaniem ich w innym kształcie i innym językiem niż 
ten, w którym one powstały. Praca historyka na temat nawet nieodległej przeszłości 
funkcjonuje w odrębnym kontekście, innym niż czas opowiadany. Historyk nie jest 
mądrzejszy od przeszłości – chociaż liczni historycy mogą czasami tak myśleć; historyk 
ją tłumaczy, interpretuje w kontekście czasów, w których pisze. Rodzi to oczywiście 
pytanie o prawdziwość tego, co zostanie opowiedziane, o prawdziwość zaproponowanej 
interpretacji, jej rzetelność, też o sprawiedliwość wobec osób, bohaterów indywidual-
nych i zbiorowych opowieści historycznej. Skoro nie można się odwołać do wiedzy 
posiadanej przez „Pamięć Absolutną”, poznawanie historii wymaga przeprowadzenia 
całego szeregu analiz, które zazwyczaj są słabo widoczne w gotowym dziele historyka, 
ale są niezbędne, aby kompetentny recenzent, czytelnik przyjął na racjonalnej podstawie 
prawdziwość przedstawionej propozycji.

Na przykładzie najprostszej sytuacji, zdarzenia dotyczącego jedynie dwóch osób, 
postaram się zaprezentować, co znaczy „pracowite zbieranie pyłków” i ich interpretacja, 
a potem przedstawienie opowieści o tym spotkaniu. W określonym miejscu i czasie spo-
tykają się dwie osoby4. Każda z nich może pozostawić świadectwo tego spotkania, każde 
z tych świadectw będzie aspektowe, każde z nich może się różnić, a te różnice mogą 
dotyczyć nawet tej samej osoby. Zależy to świadectwo od wielu czynników: zdolności 
intelektualnych, woli złożenia takiego, a nie innego świadectwa, czasu jego składania 
i kontekstu. Inaczej opowiadamy samemu sobie (co dla innych może być niedostępne), 
inaczej innym; inaczej tuż po zdarzeniu i wiele lat później. To jest jeden zestaw pytań 
i procedur, które należy przeprowadzić; ale są i inne. Spotkanie może być udokumento-
wane przez artefakty (zdjęcia, przedmioty, nagrania). To są następne pyłki – źródła. Są 
przecież, mogą być świadkowie i słuchacze: ci, co widzieli; ci, co słyszeli; ci, którym 
opowiadano (kiedy, kto, gdzie, w jakim kontekście?). Skoro jedno spotkanie dwojga osób 
(zdarzenie, jakich przecież jest bardzo wiele) budzi poważne problemy interpretacyjne, 
to rzecz jasna, bardziej złożone ciągi zdarzeń rodzą o wiele więcej pytań i wątpliwości. 
Wydaje się, że odpowiedź na to wyzwanie leży właśnie we wspólnych pszczołom i histo-
rykom pracowitości i rzetelności. W przypadku pszczół to pewne, w wypadku historyków 
cnoty te są postulowane. Z zaprezentowanej złożoności pochodzenia i jakości świadectw 
wypływa jeden wniosek zasadniczy: należy jasno określić, które aspekty spotkania da się 
wyjaśnić, a które raczej nie. Zdarzenie czy też „fakt historyczny” nie jest cegiełką, z któ-

4  Ciekawym przykładem historii wysnutej z opowieści, zdjęć i wspomnień zasłyszanych w cza-
sach dzieciństwa jest książka o rodzinie Joanny Jurewicz (zob. J. J u r e w i c z, Ślady i kręgi. Opo-
wieść o rodzinie Doroszewskich i Gołubiewów, Wydawnictwo Znak, Kraków 2021).

Przez pryzmat Ethosu



335

rej jest zbudowana przeszłość. Jest konstrukcją historyków, a więc jak każda konstrukcja 
ma swoje ograniczenia, części słabsze i części mocniejsze. Z tych rozważań bynajmniej 
nie wynika, że przeszłości  nie można poznać, że jest grą wyobraźni osób poznających, 
konstrukcją ideologiczną. Wynika z tej analizy, że poznanie historyczne oparte na tym, 
co nazywamy źródłami, nie jest wiedzą absolutną, bo taką wiedzę (według wierzących 
w Boga) ma tylko Bóg, a według niewierzących w Boga – nie ma nikt (chyba że kon-
strukcje fi lozofi czne w rodzaju Rozumu czy Mechanizmu dziejów).

UL I ŚWIAT – ICH MIESZKAŃCY

Z pracy pszczół korzysta cały ul – i nie tylko. W końcu ludzie odbierają pszczołom 
wosk, miód i inne produkty. Czynią z nich użytek, którego pszczoły raczej sobie nie 
wyobrażały i nie planowały. Na przykład alkohol, który dla pszczół jest zabójczy – dla 
ludzi chyba też, ale człowiek jest elastyczny i wiele rzeczy potrafi  wykorzystać, przezwy-
ciężając lęk przed ich szkodliwością. W świecie opowieści historyków ich sądy i opinie 
(polityczne, moralne, estetyczne) żyją w przestrzeni publicznej własnym życiem – nie-
koniecznie zgodnym z intencjami historyków, którzy je wytworzyli. To odrębne życie 
może wynikać z bardzo wielu powodów. Nie muszą one być związane ze złą wolą, mogą 
przecież wynikać z odmienności zrozumienia (bądź z niezrozumienia) tych opowieści, 
z poznawania ich w wersjach skróconych, niepełnych i jeszcze z wielu innych powodów. 
To, co jest pewne, to fakt, że dzieło przestaje należeć do autora i rozpoczyna swój własny 
żywot. Z tego powodu na historykach spoczywa odpowiedzialność za to, co tworzą, za 
jakość opowieści, czyli także za jej prawdziwość i rzetelność. Taką odpowiedzialność 
dzielą oni jednak z przedstawicielami wielu innych profesji oraz osobami pełniącymi 
różne funkcje społeczne. W tym jednak przypadku, kiedy poznanie historyczne jest 
ważnym elementem kształtującym tożsamość, kulturę, postawy społeczne i polityczne, 
odpowiedzialność ta jest bardzo duża. Jest to ciężar do udźwignięcia, rola do odegrania 
w przestrzeni publicznej, w tym w szkole, na uniwersytecie, w sieci i w wielu innych 
kontekstach. Rola ta wymaga samoświadomości metodologicznej, odpowiedzialności 
obywatelskiej i moralnej, rzetelności w postępowaniu badawczym i w przedstawianiu 
jego wyników. Historykom często grozi przyjęcie naiwnego przekonania, że opowiadają 
„historię taką, jaka ona była”5. Uproszczona interpretacja, a właściwie parafraza sfor-
mułowanego przez Leopolda von Rankego określenia zadań historyka, może w sposób 
nawet niezamierzony czynić intelektualne i moralne spustoszenia. Postulat Rankego 
odnieść należy do braku stronniczości, a nie do przekonania, że historyk pisze, „jak 
było naprawdę” – w rozumieniu ontologicznym. Historyk bardzo wiele potrafi , a szcze-
gólnie teraz, kiedy narzędzia poznania przeszłości zostały poszerzone dzięki naukom 
biologicznym czy komputerom. To, że wiele umiemy, czasami więcej niż nasi poprzed-
nicy, nie zmienia należnej w każdych badaniach ostrożności i świadomości ograniczeń 
i zwykłych błędów. Hipotetyczność rozwiązań problemów historycznych nie oznacza 
ich nierzetelności; oznacza tylko, jak wiele jest jeszcze do zrobienia. Sukcesem historii, 
jak chyba każdej refl eksji naukowej, jest rzetelna świadomość krytyczna, znajomość 

5 L. v o n  R a n k e, Vorrede zur ersten Ausgabe. October 1824, w: tenże, Geschichten der roma-
nischen und germanischen Völker von 1494 bis 1514, Verlag von Duncker & Humblot, Leipzig 1885, 
s. VII.

Przez pryzmat Ethosu



336

ograniczeń i zdolność do poszukiwania dróg, jak je można przekroczyć. Droga nawet 
najrzetelniejszego poznania nie uwalnia jednak od błędów. Historia nauki jest najlepszą 
tego ilustracją. Wiele dawnych osiągnięć w dziedzinie nauk ścisłych, społecznych, hu-
manistycznych, biologicznych zostało zastąpionych przez nowsze badania. Zakładając 
fi lozofi cznie, że kondycja ludzka jest obciążona pewnymi ograniczeniami, że poznanie 
jest procesem długotrwałym, że wielkie tajemnice świata i Wszechświata są ciągle per-
spektywą do odkrycia, można przyjąć, że i w naukach historycznych taka perspektywa 
poznawcza jest najwłaściwsza. Potrzeba sądu krytycznego i doskonalenia się w umiejęt-
nościach, sporu i dyskusji zakładającej podjęcie próby zbudowania wspólnej perspekty-
wy spojrzenia na kryteria oceny rzetelności procedur, kompletności (reprezentatywności) 
analizowanego materiału6. Nikt bowiem nie ma gwarancji, że uniknie błędu, który może 
wynikać z przypadku, nie zaś ze złej woli – chociaż i z nią należy się liczyć.

Mandeville, pisząc o pszczołach, faktycznie opisywał społeczność ludzką, jej dą-
żenie do doskonałości moralnej w organizacji życia społecznego, co – według autora 
– prowadzi raczej do klęski niż do rzeczywistego uzdrowienia jego praktyk:

Głupców to jest rzecz: usiłować,
Aby ul wielki wysanować.
– Korzystać z wszelkich udogodnień,
Wojować dzielnie, żyć wygodnie,
Gnębiąc łajdactwo – to (bez kpiny)
Program zupełnie utopijny7.

Nie o to przecież chodzi, by ulegać słabościom – bo mają je i pszczoły w opowieści 
Mandevilla, i cech historyków – lecz by mając ich świadomość i wiedząc, że są nie do 
usunięcia w sensie absolutnym, starać się je korygować lub ich unikać, z realistyczną 
świadomością, że świat społeczny nie da się przekształcić w raj na ziemi, bo ludzie i ich 
wola są bardzo różni i nie wszyscy podzielają te same ideały, a nawet podzielając (de-
klaratywnie), niekoniecznie je respektują. Realistyczna, jak sądzę, refl eksja Mandevilla 
na końcu jego Bajki o pszczołach jest przestrogą:

Gdzie mocarstwowe są dążenia,
Tam grzech konieczny bez wątpienia.
Jak przymus głodu do jedzenia.
Splendorem nie jest cnota goła,
A więc kto o Wiek Złoty woła,
Pragnąc moralność mieć surową,
Niech ma i dietę żołędziową8.

6  Stwierdzenie, że nie istnieje jedna, uniwersalna metoda zapewniająca skuteczność w ana-
lizowaniu polityki, można znaleźć nawet w pracy doświadczonego specjalisty w tej dziedzinie 
i dyplomaty (por. W. Z a j ą c z k o w s k i, Rozumieć politykę międzynarodową. Metody analizy 
źródeł otwartych, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Ośrodek Studiów Wschodnich, Warszawa 2025, 
s. 28).

7  M a n d e v i l l e, dz. cyt., s. 27.
8  Tamże, s. 28.

Przez pryzmat Ethosu



337

Nie jest to wezwanie do zaakceptowania nieprawości – dzięki której społeczność 
pszczół z poematu mogła znowu zacząć istnieć. Mandeville w wielu komentarzach i wy-
jaśnieniach do swojego utworu, które kilkadziesiąt razy przekroczyły jego skromną obję-
tość, tłumaczył, że nie akceptuje zła, ale uważa, że należy się z nim liczyć, bo występuje 
ono na co dzień w życiu społecznym. Mając to na uwadze, można powrócić do obrazu 
historyka jako pszczoły. Które z cech pszczół i historyków są podobne i co z perspek-
tywy tej metafory warte jest utrwalenia jako wskazanie do lepszej pracy? Niewątpliwie 
porównanie to – jak każde – kuleje. Co jednak z obrazu historyka jako pszczoły warto 
zachować? Myślę, że pracowitość, wytrwałość, pracę zespołową i jej dobrą organizację, 
współdziałanie dla wspólnego celu. Nie sądźmy jednak, że to instrukcja, jak zbudować 
kolejną Utopię; wręcz przeciwnie: wydaje się, że to sąd racjonalny, który przypomina 
o perspektywie aksjologicznej przyświecającej badaniom i możliwych, bardzo realnych 
przeszkodach utrudniających zmierzanie w jej kierunku.

Przez pryzmat Ethosu



338



339

NOTY O AUTORACH

Jove J.S. A g u a s, profesor, fi lozof. Obecnie profesor w Department of Philosophy na University 
of Santo Tomas w Manili (Filipiny), pracownik badawczy w Research Center for Theology, Religious 
Studies, and Ethics na tejże uczelni. Redaktor naczelny czasopisma „Philosophia: An International 
Journal of Philosophy”, członek Rady Redakcyjnej „Methexis: Journal of Research in Values and 
Spirituality Institute for the Study of Values and Spirituality”.

Założyciel John Paul II Society of the Philippines.
Sekretarz generalny Union of Societies and Associations of Philosophy in the Philippines. 
Przewodniczący Philippine National Philosophical Research Society. Członek National Research 

Council of the Philippines, Philosophical Association of the Philippines, Council for Research Values 
and Philosophy.

Główne obszary zainteresowań badawczych: fenomenologia, egzystencjalizm, dialog między-
kulturowy i międzyreligijny, fi lozofi a religii, etyka, myśl Karola Wojtyły.

Najważniejsze publikacje książkowe: Recent Philosophies in the Philippines: A Selection 
of Papers Delivered at PAP Conferences (t. 1, red., 2006); Engaging Philosophical Traditions: Filipino 
Perspectives on Certain Philosophical Topics; A Selection of Papers Delivered at PAP Conferences 
(t. 2, red., 2007); A Handbook in Basic Logic (2008); Refl ections on Some Contemporary Philosophical 
Issues: A Selection of Papers Delivered at PAP Conference (t. 3, red., 2008); Psychology and Business: 
Psychology, Human Development, and Business (2009); Person, Action and Love: The Philosophical 
Thoughts of Karol Wojtyla (John Paul II) (2014); Toward an Understanding and Appreciation of the 
Human Person (2016); The Good and Happy Life: An Introduction to Ethical Systems and Theories 
(With Selected Primary Texts) (2019).

Ks. Stanisław  F e l, doktor habilitowany, profesor KUL, socjolog. Studia z zakresu teologii 
i socjologii na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim i na Uniwersytecie w Regensburgu. 

Od 1991 r. zatrudniony na KUL, obecnie kierownik Katedry Katolickiej Nauki Społecznej i So-
cjologii Moralności Instytutu Nauk Socjologicznych na Wydziale Nauk Społecznych.

Członek m.in. Towarzystwa Naukowego KUL, Polskiego Towarzystwa Socjologicznego, Asso-
ciation for Catholic Social Ethics in Central Europe w Wiedniu (od 2015 r. członek zarządu i wice-
przewodniczący) oraz Rady Naukowej Ordo Socialis w Kolonii. Uczestnik prac międzynarodowej 
grupy roboczej „Arbeitsgemeinschaft Christliche Sozialethik” w Berlinie oraz międzynarodowego 
projektu 13 krajów Die religiöse Tiefengrammatik des Sozialen. 

Główne obszary zainteresowań badawczych: katolicka nauka społeczna i socjologia gospo-
darki, w szczególności społeczny i etyczny aspekt życia społeczno-gospodarczego oraz innowacji 
technologicznych, znaczenie czynnika ludzkiego w procesach gospodarczych, prawa człowieka 
i etyczny aspekt koncepcji ładu społeczno-gospodarczego, sprawiedliwość społeczna, społeczna 
odpowiedzialność przedsiębiorstw, zagadnienia polskich migracji oraz sztucznej inteligencji.

Najważniejsze publikacje książkowe: Polish Return Migration after Brexit: A Sociological Fo-
recast (2024); People in the Face of Modern Warfare: Relationship between Resource Distribution 
and Behaviour of Participants in the Hostilities in Ukraine (2022). 



340

Arkadiusz  G u d a n i e c, doktor habilitowany, profesor KUL, fi lozof. Studia z zakresu fi lozofi i 
i fi lologii klasycznej (absolutorium) na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim.

Od 1997 r. pracownik KUL, obecnie profesor uczelni w Katedrze Antropologii Filozofi cznej 
i Filozofi i Prawa Instytutu Filozofi i na Wydziale Filozofi i.

Członek Towarzystwa Naukowego KUL, Polskiego Towarzystwa Tomasza z Akwinu i Inter-
national Étienne Gilson Society. 

Główne obszary zainteresowań badawczych: problem istnienia osobowego (esse personale), 
problem jedności bytu ludzkiego, metafi zyka osoby, fi lozofi czne rozumienie miłości. 

Najważniejsze publikacje książkowe: Paradoks bezinteresownej miłości. Studium z antropologii 
fi lozofi cznej na podstawie tekstów św. Tomasza z Akwinu (2015); U podstaw jedności bytowej czło-
wieka. Studium z metafi zyki osoby (2016).

Jakub  G u ż y ń s k i, doktor, fi lozof. Studia z zakresu socjologii (licencjat) i fi lozofi i na Uni-
wersytecie Mikołaja Kopernika.

Od 2022 r. adiunkt w Katedrze Filozofi i i Metodologii Nauk na Wydziale Zarządzania i Eko-
nomii Politechniki Gdańskiej.

Główne obszary zainteresowań badawczych: fi lozofi a polityczna, ekonomia ekologiczna, an-
tropologia ekonomiczna.

Autor książki W stronę postliberalizmu. Filozofi a społeczna i polityczna Johna Milbanka (2023).

Jarosław  J ę c z e ń, doktor habilitowany, teolog, familiolog, medioznawca. Studia z zakresu 
fi lozofi i i nauk teologicznych na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim Jana Pawła II i w Accademia 
Alfonsiana, Pontifi cio Istituto Superiore di Teologia Morale.

Obecnie adiunkt w Katedrze Nauk o Rodzinie na Wydziale Teologii KUL.
Członek Polskiego Stowarzyszenia Familiologicznego i Polskiego Towarzystwa Komunikacji 

Społecznej.
Główne obszary zainteresowań badawczych: antropologia mass mediów, komunikacja interper-

sonalna i medialna rozpatrywana w oparciu o personalistyczny kierunek myślenia Karola Wojtyły.
Najważniejsze publikacje książkowe: Persona e morale. Morale come il compimento della 

persona umana in Giovanni Paolo II (2000); I Communicate, Therefore I AM (2014).

Furio  P e s c i, profesor, pedagog. Studia z zakresu fi lozofi i i pedagogiki na Sapienza Università 
di Roma.

W latach 1994-1998 zatrudniony w Uffi cio Centrale Della Giustizia Minorile przy Ministero del-
la Giustizia. W latach 1999-2001 wykładowca na Università degli Studi della Basilicata. Od 1998 r.
pracownik naukowo-badawczy Dipartimento di Psicologia dei Processi di Sviluppo e Socializza-
zione  Sapienza Università di Roma. 

Założyciel i redaktor czasopisma „La Mediazione Pedagogica”.
Członek m.in. Centro Italiano per la Ricerca Storico Educativa (CIRSE), Centro Italiano 

Formazione Europea (CIFE), komitetu naukowgo Fondazione Montessori Italia oraz czasopism 
„Vita dell’Infanzia”, „History of Education and Children’s Literature” i „Revista Latino-Americana 
de Educacion Infantil.”

Główne obszary badań: historia pedagogiki, pedagogika eksperymentalna, fi lozofi a wychowania.
Najważniejsze publikacje książkowe: Pedagogia capitolina. L’insegnamento della pedagogia 

nel Magistero di Roma dal 1872 al 1955 (1994); Ragazzi inquieti. Storia, realtà urbane, valori 
giovanili (1996); L’attivismo rimosso. Aspetti dell’educazione nuova tra Ottocento e Novecento 
(2000); Da Dewey a Kelly. La pedagogia „progressiva” tra fi losofi a e pedagogia (2000); Pedagogia 
in prospettiva storico-critica (2002); Antropologia e pedagogia a Roma da Giuseppe Sergi a Maria 
Montessori (2002); Filosofi e e pedagogie della vita (2002); La mediazione pedagogica. Teoria e 

Noty o autorach



341

storia dell’educazione (2004); Rischio educativo e ricerca di senso (2007); Educazione senza vit-
time (2008); Maestri e idee della pedagogia moderna (2010); Globalizzazione ed educazione. Per 
una comprensione „pedagogica” della crisi contemporanea (2014), Storia delle idee pedagogiche 
(2016), Introduzione alla storia delle idee pedagogiche (2017).

Mark J. R o z e l l, doktor, politolog, publicysta. Studia z zakresu administracji publicznej na 
Univesity of Virginia. 

Obecnie dziekan Ruth D. and John T. Hazel Faculty Chair in Public Policy w Schar School of 
Policy and Government na George Mason University.

Główne obszary zainteresowań badawczych: polityka USA, relacja między religią a polityką, 
federalizm.

Najważniejsze publikacje książkowe: Federalism: A Very Short Introduction (2019); The South 
and the Transformation of US Politics (2019); Executive Privilege: Presidential Power, Secrecy, and 
Accountability (2020); The Unitary Executive: A Danger to Constitutional Government (współautor, 
2020); African American Statewide Candidates in the New South (współautor, 2022); The Changing 
Political South: How Minorities and Women are Transforming the Region (współautor, 2024).

Anna  R u s i n, magister, teoretyczka muzyki. Doktorantka w Szkole Doktorskiej Akademii 
Muzycznej im. Krzysztofa Pendereckiego w Krakowie. Studia z zakresu teorii muzyki w AMKP, 
z zakresu fi lologii romańskiej na Uniwersytecie Pedagogicznym im. KEN w Krakowie.

W latach 2020-2024 nauczyciel przedmiotów ogólnomuzycznych w Archidiecezjalnej Szkole 
Muzycznej II stopnia im. ks. kard. F. Macharskiego w Krakowie.

Członkini Koła Młodych przy Związku Kompozytorów Polskich.
Główne obszary zainteresowań badawczych: muzyka francuska XX wieku, twórczość kom-

pozytorów emigrantów, związki muzyki i karnawału, muzyczne sprzężenie sacrum i profanum, 
formy sceniczne.

Autorka artykułów z powyższych dziedzin, między innymi dotyczących twórczości Erika Sa-
tiego, Dariusa Milhauda, Heitora Villi-Lobosa, a także Aleksandra Tansmana i Szymona Laksa.

Giovanni  S a l m e r i, profesor, etyk, teolog. Studia z zakresu fi lozofi i na Università degli Studi 
di Roma Tor Vergata, z zakresu teologii na Pontifi cia Università Lateranense.

Od 1996 r. pracownik naukowy Dipartimento di Filosofi a na uniwersytecie Tor Vergata w Rzymie. 
Redaktor czasopisma „Dialegesthai”, koordynator sieci internetowych „Mneme” i „Reportata”. 

Główne obszary badań: fi lozofi a moralna, historia myśli teologicznej, historia informatyki i jej 
związków z fi lozofi ą.

Najważniejsze publikacje książkowe: Doppia verità, doppio errore. La questione dell’uomo 
nell’„Etica” di Spinoza (1993); Il discorso e la visione. I limiti della ragione in Platone (1999); 
Teologia naturale e teologia fi losofi ca. Atti del 4° Convegno annuale dell’Associazione italiana di 
fi losofi a della religione (Chieti, 9-10 giugno 2005) (współautor, 2006); Ancora l’uomo. Una pic-
cola introduzione alla fi losofi a (2011); Determinazioni dell’affetto (2013); Il bellissimo niente che 
l’uomo può fare. Sulla natura dell’etica cristiana (2018), Ri-pensare la soggettività. Oltre la critica 
del soggetto (red., 2024).

Wioletta  S z y m c z a k, doktor habilitowany, profesor KUL, socjolog. Studia z zakresu socjologii, 
katolickiej nauki społecznej i dziennikarstwa na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim.

Od 1998 roku zatrudniona na KUL; najpierw na stanowisku asystenta, następnie adiunkta, obecnie 
prof. KUL, w latach 2016-2020 dyrektor Instytutu Socjologii (Instytutu Nauk Socjologicznych), 
obecnie profesor uczelni, kierownik Katedry Socjologii Kultury, Religii i Partycypacji Społecznej na 
Wydziale Nauk Społecznych.

Noty o autorach



342

Członek Polskiego Towarzystwa Socjologicznego i Rady Naukowej Instytutu Statystyki Kościoła 
Katolickiego w Warszawie, konsultor Komisji Duszpasterstwa Konferencji Episkopatu Polski.

Główne obszary zainteresowań badawczych: socjologia partycypacji społecznej i społeczności lo-
kalnych (obszary, formy, przemiany aktywności społecznej i obywatelskiej; aktywizacja i integracja 
społeczna), socjologia religii (współczesne przemiany religii i religijności, ich społeczno-kulturowe 
konteksty; duchowość i nowa duchowość); metodologia badań jakościowych (interdyscyplinarność 
w badaniach jakościowych); aksjologia życia publicznego.

Najważniejsze publikacje książkowe: Edukacja a problemy ubóstwa w nauczaniu Jana Pawła II 
(2003); Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje modele (2013); Doświad-
czenie rozwoju w życiu polskich migrantów w Wielkiej Brytanii (współautor, 2018); Młodzież w kon-
tekstach współczesnych. Rodzina. Czas. Szkoła. Kościół i katecheza (współautor, 2022); Absencja na 
lekcjach religii w szkole z perspektywy doświadczeń młodzieży. Analiza socjologiczna (2025).

Julianna J.  T h o m s o n, politolog, studia na Villanova University, obecnie studia doktoranckie 
z zakresu nauk politycznych na George Mason University.

Główny obszar badań: relacja między religią a polityką, w szczególności wykorzystywanie 
retoryki religijnej przez amerykańskie elity polityczne.

Ks. Alfred M. W i e r z b i c k i, profesor, fi lozof, poeta, publicysta. Studia teologiczne i fi lo-
zofi czne na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim oraz w Internationale Akademie für Philosophie 
w Liechtensteinie.

W latach 1982-1983 wikariusz w Nałęczowie, 1983-1986 duszpasterz akademicki w Lublinie, 
1992-1997 redaktor programów katolickich w Telewizji Lublin. Od 1992 do 1997 r. pracownik 
naukowo-dydaktyczny KUL, w latach 2011-2020 kierownik Katedry Etyki, 2006-2014 dyrektor 
Instytutu Jana Pawła II KUL i redaktor naczelny kwartalnika „Ethos”, obecnie członek Rady Na-
ukowej Instytutu. W latach 2002-2012 również prorektor Wyższego Metropolitalnego Seminarium 
Duchownego w Lublinie, a latach 2004-2019 r. wikariusz biskupi do spraw kultury Archidiecezji 
Lubelskiej. Od 2022 r. roku pracownik Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, obecnie profesor 
w Katedrze Etyki Instytutu Filozofi i na Wydziale Filozofi i i Socjologii.

Członek Stowarzyszenia Pisarzy Polskich, PEN Clubu.
Laureat Literackiej Nagrody im. J. Czechowicza, Nagrody PEN Clubu, Nagrody Pontifi ci Klubu 

Inteligencji Katolickiej w Warszawie, Nagrody ZAiKS.
Główne obszary badań: etyka, fi lozofi a polityki, myśl współczesna, fi lozofi a w literaturze pięknej. 
Autor książek: The Ethics of the Struggle for Liberation. Towards a Personalistic Interpretation 

of the Principle of Non-Violence (1991); Spotkania na placu (2001); Wokół „Tryptyku rzymskiego” 
Jana Pawła II (red., 2003); Świadkowie świadka (współred., 2003); Filozofi a a totalitaryzm. Augusta 
del Nocego interpretacja kryzysu moderny (2005); Polska Jana Pawła II (2011); Szeroko otwierał 
drzwi Kościoła (2016); Sacrum i profanum. Felietony 2013-2017 (2017); Kruche dziedzictwo. Jan 
Paweł II od nowa (2018); Bóg nie wyklucza (współautor, 2021); Osoba i moralność. Personalizm 
w etyce Karola Wojtyły i Tadeusza Stycznia (2021); Między innymi o radości (2022) oraz tomików 
poetyckich: Jak ciemność w ciemności (1991); Inaczej każdej wiosny (1993); Kogut z Akwilei (1999); 
Znaki szczególne (2000); Miejsca i twarze (2003); Głosy i glosy (2008); Fotografi a rodzinna (2010); 
Autoportret z miastem (2013); Boso (2015); 76 wierszy (2017); Ulica Bernardyńska (2018); Stąd 
i stamtąd (2020); Szyszka pinii (2024). Tłumacz A. Rosminiego Zasad etyki (1999). Redaktor Dzieł 
zebranych Tadeusza Stycznia SDS.

Ks. Robert J.  W o ź n i a k, profesor, teolog. Studia z zakresu teologii w Papieskiej Akademii 
Teologicznej w Krakowie, z zakresu teologii dogmatycznej na Universidad de Navarra w Pampe-
lunie.

Noty o autorach



343

Obecnie profesor Wydziału Teologii Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.
Członek Papieskiej Akademii Teologicznej, Towarzystwa Teologów Dogmatyków, Polskiej 

Akademii Umiejętności. 
Główne obszary zainteresowań badawczych: teologia trynitarna, relacje fi lozofi i i teologii, 

zagadnienia teologii nauki.
Najważniejsze publikacje książkowe: Primitas et plenitudo. Dios Padre en la teología trinitaria 

de San Buenaventura (2007); Przyszłość, teologia, społeczeństwo (2007); Desafíos de la vida ecle-
sial (2008); Metafi zyka i teologia (red., 2008); Rethinking Trinitarian Theology (red., 2011); Różnica 
i tajemnica. Objawienie jako teologiczne źródło ludzkiej sobości (2011); Sekret Credo (2014); Szkoła 
patrzenia. Rozmowy w Trójcy Świętej (2017); Praca nad dogmatem. Wybrane aspekty odnowy teologii 
dogmatycznej (2022); Żywe dziedzictwo Soboru (red., 2024); Dogma and Method (2025). 

Noty o autorach



433

ETHOS
Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL

ISSN 0860-8024
Prefi x DOI 10.12887

Instytut Jana Pawła II
Wydział Filozofi i
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II
Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin
tel. 81 4453218
fax 81 4453217
e-mail: ethos@kul.lublin.pl

INFORMACJE DLA AUTORÓW

Tematy kolejnych numerów monografi cznych „Ethosu” są zapowiadane z wyprzedzeniem na czwartej 
stronie okładki oraz na stronie internetowej kwartalnika. Artykuły związane z tematami poszczególnych 
numerów można nadsyłać od chwili ukazania się zapowiedzi. Wszystkie artykuły naukowe publikowane 
w „Ethosie” poddawane są recenzji w trybie anonimowym dla obu stron, dokonywanej przez dwóch 
niezależnych recenzentów zewnętrznych. Jeśli jedna z recenzji okaże się negatywna, redakcja może 
podjąć decyzję o skierowaniu tekstu do trzeciego recenzenta. W przypadku, gdy trzecia recenzja jest 
pozytywna, autor zobowiązany jest do odniesienia się w zmienionej wersji artykułu do uwag wszystkich 
recenzentów. Jeśli obydwie recenzje są negatywne, artykuł nie zostanie opublikowany.

Redakcja zastrzega sobie prawo do decyzji o nieskierowaniu artykułu do recenzji, a także o rezygnacji 
z publikacji artykułu na każdym etapie prac redakcyjnych. W sprawach spornych ostateczną decyzję 
o publikacji artykułu podejmuje redaktor naczelny kwartalnika „Ethos”.

W celu ułatwienia procesu recenzji anonimowej, prosimy nie umieszczać w tekście informacji, które 
pozwoliłyby zidentyfi kować autora.

Przed publikacją wszystkie teksty poddawane są adiustacji językowej i opracowaniu redakcyjnemu 
zgodnie ze stylem edytorskim czasopisma, a następnie autoryzowane.

ZASADY OGÓLNE

Objętość artykułu, wraz z bibliografi ą i abstraktami, nie powinna przekraczać 20 stron maszynopisu 
(1 arkusza wydawniczego – 40 tysięcy znaków ze spacjami), objętość recenzji i sprawozdań – 10 stron 
maszynopisu (0,5 arkusza wydawniczego – 20 tysięcy znaków ze spacjami).

Do artykułu należy dołączyć abstrakt (o objętości nie większej niż 1 strona maszynopisu – 1800 
znaków ze spacjami) i słowa kluczowe w języku polskim i angielskim, a także bibliografi ę zawiera-



434

jącą pełne opisy cytowanych pozycji (z rozpisanymi imionami autorów, tłumaczy i redaktorów oraz 
pełnymi nazwami wydawnictw).

Abstrakt powinien być napisany w metajęzyku i zawierać informacje, jaki jest cel artykułu i jaki pro-
blem został w nim poruszony, jakie metody badawcze autor wykorzystał, do jakich wniosków doszedł 
i w jakich kierunkach badania przedstawione w tekście mogą być kontynuowane w przyszłości.

W przypadku tekstów nadsyłanych w języku angielskim prosimy stosować zasady edytorskie reko-
mendowane przez The Chicago Manual of Style.

Artykuły niedostosowane do stylu edytorskiego „Ethosu” nie będą przyjmowane. 

Autorzy zobowiązani są do wypełnienia i przesłania (wraz z artykułem) do redakcji (1) oświadczenia 
o oryginalności dzieła oraz (2) umowy o dzieło i przeniesienie autorskich praw majątkowych, a także 
(3) formularza, na podstawie którego opracowywane są ich noty biografi czne.

Złożenie artykułu do publikacji jest rozumiane jako deklaracja, że tekst ten nie został nigdzie wcześniej 
opublikowany również w postaci elektronicznej oraz że nie jest on równocześnie złożony w redakcjach 
innych czasopism ani rozpatrywany jako fragment monografi i.

Zasadniczo nie zamieszczamy materiałów, które ukazały się wcześniej w druku lub w postaci pu-
blikacji elektronicznej. Wyjątkiem są tłumaczenia z języków obcych tekstów dotąd niedostępnych 
w języku polskim.

Tekst wykładu lub odczytu powinien zawierać informację o tym, kiedy i na jakim forum był prezen-
towany.

Autorzy proszeni są o ujawnianie wkładu wszystkich osób, które przyczyniły się powstania składanego 
do publikacji artykułu (z podaniem ich afi liacji oraz sprecyzowaniem ich udziału), oraz informacji 
o źródłach fi nansowania badań przeprowadzonych w związku z jego przygotowywaniem.

Ghostwriting i guest authorship są przejawem nierzetelności naukowej, a wszelkie wykryte przypad-
ki będą demaskowane, włącznie z powiadomieniem odpowiednich podmiotów. Wszelkie przejawy 
nierzetelności naukowej będą dokumentowane.

FORMAT PLIKU

Prosimy o składanie artykułów w postaci elektronicznej, w formacie doc lub docx. W przypadku, gdy 
praca na pliku przygotowanym za pomocą innego edytora niż Microsoft Word okazuje się utrudniona 
ze względów technicznych, redakcja zastrzega sobie prawo do rezygnacji z publikacji tekstu.

FORMAT DOKUMENTU

Formatowanie tekstu prosimy ograniczyć do minimum. Prosimy na żadnym etapie pracy na pliku 
nie stosować specjalnych „stylów” dostępnych w edytorze tekstu, nie zamieszczać komentarzy 
„w dymkach” ani nie posługiwać się opcjami: „porównaj dokumenty”, „pokaż adiustację” ani „śledź 
zmiany”.



435

W całym dokumencie prosimy stosować czcionkę Times New Roman 12 pkt i nie wydzielać cytatów 
za pomocą innego kroju, rozmiaru czcionki ani zmiany szerokości kolumny.

W artykułach należy stosować alfabet łaciński, a w przypadku słów pochodzących z języków posłu-
gujących się innym alfabetem używać transliteracji/transkrypcji.

Kursywę prosimy stosować wyłącznie w tytułach cytowanych publikacji. Słów obcojęzycznych pro-
simy nie zapisywać kursywą.

Preferowana interlinia: 1,5.

Wcięcia akapitowe prosimy wprowadzać za pomocą tabulatora (a nie spacji).

W całym tekście prosimy wprowadzić numerację stron.

Przypisy należy umieszczać na dole strony (przypisów końcowych nie stosujemy). Przypisy powinny 
zawierać informacje bibliografi czne; wszelkie informacje oraz argumentacja powinny znajdować się 
w tekście górnym.

FORMAT PRZYPISÓW

Gwoli jednolitości edytorskiej, którą chcemy utrzymać, mimo że pismo ma charakter interdyscyplinar-
ny, a w różnych dziedzinach stosowane są różne zapisy bibliografi czne, prosimy wszystkich autorów 
o stosowanie następujących reguł:

Przypisy, w których po raz pierwszy przywoływane jest określone dzieło, powinny zawierać pełne 
dane bibliografi czne, według wzoru:

pozycja książkowa (wymagane dane: autor, tytuł, tłumacz, redaktor, wydawnictwo, miejsce i rok 
wydania),
np. R. Buttiglione, Myśl Karola Wojtyły, tłum. J. Merecki SDS, Instytut Jana Pawła II KUL, Lublin 
2010. 

artykuł w czasopiśmie (wymagane dane: nazwisko autora, tytuł, tytuł czasopisma, tom/rocznik, (w na-
wiasie) rok, a następnie numer bieżący i (w nawiasie) ciągły oraz numery stron),
np. G.E.M. Anscombe, Nowożytna fi lozofi a moralności, tłum. M. Roszyk, „Ethos” 23(2010) nr 4(92), 
s. 39-60.

artykuł w publikacji zbiorowej (wymagane dane: autor, tytuł, tłumacz, tytuł publikacji zbiorowej, 
tłumacz(e), redaktor(zy), wydawnictwo, miejsce i rok wydania oraz numery stron), np. S. Judycki, 
Istnienie i natura duszy ludzkiej, w: Antropologia, red. S. Janeczek, Wydawnictwo KUL, Lublin 2010, 
s. 121-177.

W przypadku cytatu prosimy o podawanie wyłącznie numeru strony, z której cytat pochodzi. W przy-
padku odwoływania się do fragmentu tekstu prosimy zamieszczać informację, na których stronach 
fragment ten się znajduje.



436

Kiedy dzieło cytowane jest po raz kolejny, prosimy stosować zapis skrócony: nazwisko autora, 
dz. cyt., numer strony,
np. Buttiglione, dz. cyt., s. 10.

Jeśli wcześniej cytowane są również inne dzieła danego autora, po nazwisku autora prosimy podać 
tytuł dzieła, 
np. Buttiglione, Myśl Karola Wojtyły, s. 10.

W przypadku dzieł klasycznych, w których stosowana jest wewnętrzna notacja, prosimy zamieścić 
ją po tytule dzieła,  
np. Platon, Timajos, 86 B-C, w: tenże, Timajos, Kritias, tłum. W. Witwicki, Antyk, Kęty 2002, s. 85.

Cytaty z nauczania Jana Pawła II prosimy przytaczać za polskim wydaniem „L’Osservatore Romano”, Na-
uczaniem papieskim (red. E. Weron SAC, A. Jaroch SAC, Pallottinum) lub za wydaniami watykańskimi.

Skrót zob. odnosi czytelnika do całości dzieła, a skrót por. do jego fragmentu (wymagamy wówczas 
podania zakresu numerów stron).

W przypadku cytowania haseł ze słowników bądź wydawnictw o charakterze encyklopedycznym 
prosimy o następujący zapis: autor, hasło „Tytuł hasła”, w: tytuł publikacji, redaktor, wydawnictwo, 
miejsce i rok wydania, numery stron (kolumny, szpalty etc.).

W przypadku klasycznych zbiorów tekstów źródłowych, w których nie ma numeracji stron i we 
wszystkich wydaniach zachowana jest ta sama numeracja, np. kolumn, dopuszczamy podanie wy-
łącznie pełnego tytułu i numeru, np. kolumny.

Prosimy nie stosować skrótów: passim, j.w. ani znaku =.

Prosimy rozpisywać wszystkie skróty, zastępować cyfry rzymskie łacińskimi i nie podawać numerów 
wydań cytowanych pozycji.

CYTOWANIE Z TEKSTÓW OBCOJĘZYCZNYCH

Cytaty z tekstów obcojęzycznych powinny pochodzić z dostępnych przekładów na język polski. 
W przypadku braku źródła polskojęzycznego należy zaznaczyć, że tłumaczem tekstu jest autor ar-
tykułu bądź podać nazwisko tłumacza. Polskie przekłady (polskie wersje językowe) uważamy za 
podstawę odniesień i przestrzegamy zasady, że oryginalne wersje językowe przywoływane są tylko 
wtedy, gdy między nimi a polskimi przekładami zachodzą istotne różnice. W przypadkach takich 
dopuszczalne jest wprowadzenie tłumaczenia własnego przy zachowaniu informacji bibliografi cznej 
na temat dostępnego polskiego przekładu.

W przypadku braku polskiego tłumaczenia danego dzieła prosimy cytować jego fragmenty za tekstem 
oryginalnym, a nie za jego obcojęzycznymi przekładami, np. nie należy cytować tekstów Hume’a za 
ich przekładami na język włoski. 



437

ILUSTRACJE

Autorzy zobowiązani są uzyskać zgodę na publikację towarzyszących artykułom materiałów objętych 
prawem autorskim (np. fotografi i, faksymile, reprodukcji dzieł sztuki). Prosimy dołączać pliki gra-
fi czne o rozdzielczości 300 dpi (preferowany format TIF). Każda ilustracja powinna zostać opatrzona 
podpisem zawierającym informacje o jej treści, źródle oraz wszelkie inne informacje wymagane 
prawem autorskim.

PRAWA AUTORSKIE

Złożenie tekstu do druku jest równoznaczne z przekazaniem wyłącznych praw autorskich kwartal-
nikowi „Ethos”. W przypadku zamiaru przedruku tekstu opublikowanego wcześniej w „Ethosie” 
autor (lub w jego imieniu wydawca) proszony jest o zwrócenie się o zgodę do Instytutu Jana Paw-
ła II KUL. Prośby takie są z reguły rozpatrywane pozytywnie z zastrzeżeniem, że ponownej publikacji 
towarzyszyć będzie informacja bibliografi czna na temat pierwodruku.

Prawa autorskie na przedruk, przekład bądź wykorzystanie w formie elektronicznej materiału pierwot-
nie opublikowanego w „Ethosie”, jeśli występuje o nie podmiot inny niż autor materiału, udzielane 
są odpłatnie. Składając prośbę o udzielenie praw autorskich, prosimy określić charakter publikacji, 
jej język oraz nakład. „Ethos” nie we wszystkich przypadkach jest właścicielem praw autorskich do 
opublikowanych w piśmie materiałów. Przed złożeniem wniosku prosimy zwrócić uwagę na infor-
macje zawarte w przypisach.



438



439

ETHOS
QUARTERLY OF THE JOHN PAUL II INSTITUTE

ISSN 0860-8024
DOI prefi x: 10.12887

The John Paul II Institute
Faculty of Philosophy
The John Paul II Catholic University of Lublin
Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, Poland
Phone: +48 81 4453218
Fax +48 81 4453217
E-mail: ethos@kul.lublin.pl

SUBMISSION GUIDELINES

The themes of the forthcoming volumes of Ethos can be found on the back cover of every volume 
and on the journal’s website. Submissions are subject to double-blind peer review by two independ-
ent and external referees and to editorial revisions. One of the referees will represent an academic 
milieu from outside Poland, non-related to that of the author; the other will be a Polish scholar. In 
order to facilitate double-blind peer review process, authors are requested to eliminate all references 
that might identify them.

The editors reserve the right to decide whether a received manuscript will be considered for publication.

GENERAL GUIDELINES

The suggested length for Ethos articles is 4,000 to 8,000 words, including notes. Review and report 
articles should not exceed 4,000 words.

An article should be followed by a bibliography comprising a full list of the references, an abstract 
(up to 1,800 characters), and keywords.

The abstract should defi ne the goal of the paper and outline the problem it discusses, as well as the 
methods applied throughout the scrutiny, the conclusions the author has reached, and the proposed 
further research on the subject.

Authors are requested to fi ll in a form to provide information necessary for the editors to prepare 
biographical notes about the contributors.

Submission of an article written in a language other than Polish should be accompanied by a declara-
tion that the text in question has not been published elsewhere, either in print or online, and that it is 
not being considered for publication in any other periodical or monograph.



440

Authors are requested to disclose names of anyone participating in the preparation of the submission 
(together with their affi liation and contribution), as well as all the sources of research funding used 
in its preparation.

Ghostwriting and guest authorship are violation of the standard codes of scholarly conduct, and all its 
instances will be unmasked and documented, and the appropriate entities notifi ed.

FORMATTING THE FILE

Please submit your fi le as a Word document (doc or docx).

FORMATTING THE DOCUMENT

Lines should be double-spaced, including quotations and notes, using Times New Roman font in 12 
point size. Format your paper following the latest edition of the Chicago Manual of Style. Place page 
numbers on each page. Notes should be numbered consecutively and placed at the foot of each page.

Notes should be used primarily for citation purposes and include all the necessary bibliographic infor-
mation. Notes should not contain any discussion that can be incorporated into the body of the paper.

IMAGES

Authors are expected to obtain permission to reproduce any copyrighted materials (e.g., photographs, 
facsimiles, art reproductions) used in their articles. Please submit 300 dpi TIF fi les. Supply each il-
lustration with a caption, accompanied by a source line and any required acknowledgments.

QUOTATIONS FROM FOREIGN LANGUAGES

In cases where standard scholarly translations of quoted texts are available, scholars may rely upon 
them for both text and notes. If such editions are not readily available, the author must provide the 
original texts for the use of reviewers and translators.

Please use the Latin alphabet throughout your manuscript and apply transliteration/transcription in 
cases of words from languages using other alphabets.

CITATIONS FORMAT

The fi rst reference to a given work should include full bibliographic information, as in the following 
basic citation examples:
(book)
Rocco Buttiglione, Myśl Karola Wojtyły, trans. Jarosław Merecki (Lublin: Instytut Jana Pawła II 
KUL, 2010).



441

(journal article)
Edward Sapir, “Sound Patterns in Language,” Language 1, no. 2 (1925): 37–51.
(article in a monograph)
Stanisław Judycki, “Istnienie i natura duszy ludzkiej,” in: Antropologia, ed. Stanisław Janeczek (Lu-
blin: Wydawnictwo KUL, 2010), 121–77.

In cases of direct quotations, please supply only the number of the page from which the given quota-
tion comes.

When a given work has already been cited, please shorten the reference to: author, title, page 
number.

References to the classical texts must include the standard identifi cation numbers for those texts, e.g., 
Plato, Timaeus, 86 B-C.

References to the speeches of John Paul II should include precise information on when and where 
a given speech was delivered. References to encyclicals and other Catholic Church documents should 
include the numbers of the sections referred to.

COPYRIGHT AND PERMISSIONS

By submitting a text for publication, authors grant an exclusive license to the quarterly Ethos. Should 
authors wish to republish their article in another periodical or in a monograph, they are requested to 
apply for permission to the John Paul II Institute at the Catholic University of Lublin. Such permis-
sions are generally granted on condition that all the required credits are included in the republished 
version.

If you wish to reproduce any material published in Ethos in a paper or in an electronic work that is 
not the author’s own, please contact the John Paul II Institute at the Catholic University of Lublin. 
Permissions and rights are granted after processing your request and involve fee payment. Your request 
should include a description of the intended publication, its language and print run. Note that Ethos 
may not be the copyright holder of some of the material published in the journal. Please check the 
copyright or acknowledgment notes before making your request.



Wydawca  KATOLICKI UNIWERSYTET LUBELSKI JANA PAW A II 
  Al. Rac awickie 14, 20-950 Lublin

Przygotowanie O RODEK BADA  NAD MY L  JANA PAW A II 
koncepcyjne „INSTYTUT JANA PAW A II KUL”
i opracowanie WYDZIA  FILOZOFII KUL
redakcyjne Al. Rac awickie 14, 20-950 Lublin
  telefon: +48 81 4453217, telefon redakcji: +48 81 4453218
  e-mail: ethos@kul.pl

Instytut Jana Paw a II powo any zosta  do istnienia uchwa  Senatu Akademickiego KUL 
25 VI 1982 r. jako „mi dzywydzia owy o rodek naukowy i dydaktyczny Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego”, przeznaczony do studiów „my li i dzie a papie a Jana Paw a II” 
oraz do „budowania wspólnoty osób w duchu g oszonej przez Niego nauki Chrystusa” 
(Statut Instytutu). Dzia alno  Instytutu koncentruje si  na  lozo  i i teologii cz owieka, 
moralno ci oraz misji duszpasterskiej w. Jana Paw a II. Instytut realizuje swoje zada-
nia g ównie poprzez doroczne sympozja naukowe, dzia alno  badawcz  i dydaktycz-
n  (konwersatoria) oraz wydawnicz . Instytut Jana Paw a II stanowi : Rada Naukowa 
(przewodnicz cy – prof. dr hab. Andrzej Derdziuk OFMCap), Zarz d Instytutu (dyrektor 
– ks. dr hab. Marek S omka, prof. KUL), pracownie oraz czasopismo „Ethos. Kwartalnik 
Instytutu Jana Paw a II KUL”.

Rada Naukowa  Prof. Dr hab. Andrzej DERDZIUK OFMCap – przewodnicz cy Rady Naukowej
Instytutu  Ks. Prof. Dr hab. Miros aw KALINOWSKI – rektor KUL
Jana Pawła II  Prof. Dr hab. Barbara CHYROWICZ SSpS
  Ks. Prof. Dr hab. Tadeusz DOLA
  Prof. Dr hab. Alicja GRZE KOWIAK
  Prof. Dr hab. Wojciech KACZMAREK
  Prof. Dr hab. Karol KLAUZA
  Prof. Dr hab. Jaros aw KUPCZAK OP
  Prof. Dr hab. Ewa Agnieszka LEKKA-KOWALIK
  Prof. Dr hab. Ma gorzata U. MAZURCZAK
  Prof. Dr hab. Iwona NIEWIADOMSKA – pe nomocnik rektora KUL
  Abp Prof. Dr hab. Alfons NOSSOL
  Prof. Dr hab. Grzegorz PRZEBINDA
  Prof. Dr hab. Jacek SALIJ OP
  Prof. Dr hab. Stefan SAWICKI
  Ks. Prof. Dr hab. Jan SOCHO
  Prof. Dr hab. Andrzej STOFF
  Ks. Prof. Dr hab. Stanis aw SUWI SKI
  Prof. Dr hab. W adys aw STRÓ EWSKI
  Prof. Dr hab. Krzysztof WIAK
  Ks. Prof. Dr hab. Alfred M. WIERZBICKI
  Ks. Prof. Dr hab. Henryk WITCZYK
  Prof. Krzysztof ZANUSSI
  Prof. Dr hab. Zo  a ZDYBICKA USJK

Warunki  Cena prenumeraty krajowej na rok 2025: rocznie 120,00 zł.
prenumeraty  Prenumeratorzy indywidualni oraz instytucje mog  zamawia  prenumerat , wp acaj c

wymienion  kwot  na konto 94 1050 1953 1000 0024 3072 5941 z zaznaczeniem 
nazwy rachunku: „Prenumerata ETHOSU”.
Prenumerat  zagraniczn  mo na zamawia , wp acaj c odpowiedni  kwot  na konto:
33 1050 1953 1000 0090 3079 8129 (USD)
95 1050 1953 1000 0090 8066 3355 (EUR)
z zaznaczeniem nazwy rachunku: „Prenumerata ETHOSU”.
Cena pojedynczego numeru – 17 USD (16 EUR), prenumerata roczna – 60 USD (55 EUR).

KolportaĪ  Kwartalnik ETHOS (Tomasz Górka), Al. Rac awickie 14, 20-950 Lublin
  telefon: +48 81 4453217, e-mail: eth-kolp@kul.pl



W poprzednich numerach:
Stanisław Wyspiański: dramat i ethos (48) 
Chrześcijaństwo na progu trzeciego tysiąclecia (49-50) 
Polskie przełomy (51) 
Przesłanie Zbigniewa Herberta (52) 
Etyka a demografi a (55) 
Dzieje: nie-Boska komedia? (56) 
O solidarność rodziny narodów Europy (57-58) 
O solidarność rodziny narodów świata (59-60) 
Prawo niedoskonałe czy niesprawiedliwe? (61-62) 
Ethos Pielgrzyma (63-64) 
Dramat Judasza (65-66) 
Polska Jana Pawła II (67-68) 
Osoba w społeczeństwie informacyjnym (69-70) 
Wojna sprawiedliwa? (71-72) 
Muzyka – piękno, dobro, świętość (73-74)
O nowej edukacji (75) 
O fi lozofi i Karola Wojtyły (76) 
Ethos teatru (77-78) 
Białoruś i Ukraina – bliższa Europa (81)
Ciało – osoba – kultura (82-83)
„I będą oboje jednym ciałem” (84)
Oblicza emigracji (87-88)
Kino i transcendencja (89)
O winie i karze (90-91)
Między cnotą a niegodziwością (92)
O radości (93-94)
Filozof osoby – Tadeusz Styczeń SDS (1931-2010) (95)
Ubóstwo dziś (96)
Ethos słowa (97-98) 
Czas i wieczność (99)
Filozofi a Vaticanum Secundum (100)
Świadomość i tożsamość (101)
Nasi „bracia mniejsi” (102)
O przyjaźni (103)
Ethos przestrzeni (104)
Świętość – ideał i fakt (105)
O przemocy (106)
Wobec utopii (107)
Lęk (108)
Przyszłość humanistyki (109)
Szaleństwo (110)
Transhumanizm (111)
Ethos fi lozofi i (112)
O ciszy i milczeniu (113)
Ethos wizerunku (114) 
Chrześcijaństwo w kulturze Zachodu (115)
Koniec osoby? (116)
Obcy (117)
Wstyd (118)
Ethos światła (119)
Ból (120)
Pieniądz (121)
Krzywda (122)
Książka (123)
Upadek (124)
Słuchanie (125)
Muzyczność (126)
Piękno (127)
Hope (128, tom w języku angielskim)
Rozmowa (129)
Dom (130)
Rzeczy (131)
Władza (132)
Głupota (133)
Język (134)
Pamięć (135)
Ludzie i miejsca (136)
O jedzeniu (137)
Widzenie (138)
Samotność (139)
Ku interpretacji wolności (140)
Wolność – kultura – wartości (141)
Przypadek (142)
Oswoić sztuczną inteligencję (143)
Sztuczna inteligencja w świecie wartości ludzkich (144)
Godność (145)
Truth and Post-truth (146)
Harmonie świata (147)
Rozum i wiara (148)
Dylematy kultury współczesnej (149)
Oczekiwanie (150)

W najbliższych numerach:
* Odwaga myślenia
* Alienacja
* Tradycja – pojęcie przebrzmiałe?

Cena netto: 40 PLN
VAT: 8%

KU WARTOŚCIOM PODSTAWOWYM

W numerze m.in.

Arkadiusz GUDANIEC
* Doświadczenie, podmiot i byt

Giovanni SALMERI
* Przyszłość świadomości

Jove Jim S. AGUAS
* Just Society and the Culture of Peace

Ks. Alfred M. WIERZBICKI
* Wokół Jana Pawła II wizji Europy

Furio PESCI
* Błędy współczesności a nowa paideia

Jakub GUŻYŃSKI
* Dwa rodzaje równości

ISSN 0860-8024

https://czasopisma.kul.pl/index.php/ethos

KU WARTOŚCIOM PODSTAWOWYM

W numerze m.in.

Arkadiusz GUDANIEC
* Doświadczenie, podmiot i byt

Giovanni SALMERI
* Przyszłość świadomości

Jove Jim S. AGUAS
* Just Society and the Culture of Peace

Ks. Alfred M. WIERZBICKI
* Wokół Jana Pawła II wizji Europy

Furio PESCI
* Błędy współczesności a nowa paideia

Jakub GUŻYŃSKI
* Dwa rodzaje równości


