
35Réécrire le féminin biblique. Une lecture d’« Ève » de Marie Krysinska

Quêtes littéraires nº 15, 2025 
https://doi.org/10.31743/ql.19316

ISSN 2084-8099, eISSN 2657-487X
Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Francesco Vignoli	 Université de Florence

Réécrire le féminin biblique.  
Une lecture d’« Ève » de Marie Krysinska

Écrivaine et musicienne, Marie Krysinska (1857–1908) occupe une place singulière 
dans la littérature française de la fin du xixe siècle. Première femme à pratiquer systé-
matiquement le vers libre, active dans les cercles des bohèmes parisiens, elle développe 
une œuvre novatrice et prismatique où la musique et la poésie s’entrelacent étroite-
ment. Une analyse attentive de ses recueils poétiques – Rythmes pittoresques (1890), 
Joies errantes (1894) et Intermèdes (1904) – révèle une fascination originale qui puise 
abondamment dans l ’imaginaire biblique, sans doute sous l ’influence d’une forma-
tion religieuse, comme Florence Goulesque et  Seth Whidden le  rappellent (2022, 
p. 8-9). Comme Ewa Wierzbowska l ’a justement souligné (2013, p. 65), Krysinska se 
montre particulièrement intéressée par la représentation des personnages féminins 
bibliques, comme Ève, Marie‑Madeleine, Marie et Judith.

Cet aspect ne surprend point, si on considère que la deuxième moitié du xixe 
siècle se caractérise par une présence remarquable des figures bibliques féminines 
dans la  littérature et  les arts visuels. Cependant, ces représentations sont souvent 
marquées par l ’androcentrisme et la misogynie, reflétant ainsi une hantise masculine 
du féminin typique de la période1. Si on limite notre réflexion à la première femme 
biblique, Ève, au  xixe siècle apparaît fréquemment comme l ’allégorie de  la  faute 
et de la tentation. La littérature masculine de la fin du siècle lui reconnaît rarement 
une fonction positive et  émancipatrice  : au  contraire, Ève est souvent dépeinte 
comme une femme fatale ou une figure vide et manipulable, miroir des obsessions 

n Francesco Vignoli – doctorant à l ’Université de Florence. Adresse de correspondance : Université 
de Florence, Via Santa Reparata, 93, Florence, 50129, e-mail : francesco.vignoli@gmail.com 

ORCID iD : https://orcid.org/0009-0000-3295-0906
1.  Sur la représentation misogyne du féminin dans la littérature du xixe siècle, voir Dottin-Orsini 

(1993).



36 Francesco Vignoli

masculines2. Ces représentations stéréotypées prolongent et renforcent une logique 
patriarcale déjà inscrite dans les textes scripturaires, où les femmes – et tout spéciale-
ment Ève – sont réduites à la figuration.

C’est précisément face à cet imaginaire qui se déploie l ’originalité de Krysinska. 
Tout en reprenant les marqueurs stylistiques de la représentation féminine symbo-
liste et préraphaélite, là où ses contemporains réitèrent les clichés d’une féminité si-
lencieuse, coupable ou décorative, elle les détourne et restitue aux héroïnes bibliques 
une parole, une intériorité et une agentivité inconnues à l ’iconographie dominante. 
Un tel geste s’inscrit dans ce qu’Adrienne Rich appellera plus tard la re-vision, un pro-
cédé trilogique de réappropriation, de relecture et de réécriture qui invite les écri-
vaines à repenser les récits fondateurs afin de les défaire de leur logique patriarcale, 
en soulignant le potentiel émancipateur de l ’acte3. 

Afin de démontrer l ’originalité krysinskienne, nous mènerons une étude théma-
tique et stylistique du poème « Ève », publié en 1890 dans le recueil Rythmes pitto-
resques (Krysinska, 2022, p. 95-56). Dans notre analyse, nous démontrerons com-
ment la poétesse recompose les structures d’énonciation et les formes de figuration 
du féminin, en travaillant explicitement les catégories d’agentivité, de voix et de cor-
poréité. Cette reconfiguration se manifeste à travers un recentrage de la focalisation 
sur la protagoniste, une réorientation structurelle du récit, un effacement des voix 
masculines, une amplification de  la  texture sensorielle du corps féminin et un dé-
placement de la scène biblique dans une intériorité onirique et contemplative. Cette 
analyse nous permettra de voir comment Krysinska donne forme à une véritable po-
litique poétique du mythe biblique, en utilisant les textes judéo-chrétiens pour com-
battre la représentation misogyne et androcentrique de la femme.

1. L’Ève krysinskienne : recentrage narratif  
et réappropriation corporelle

Le poème s’ouvre sur une vision à  la  fois édénique et  sensuelle de  la protagoniste, 
qui est immédiatement placée au centre de la scène, contrairement au texte biblique, 
où  le  personnage d’Ève n’est mentionné qu’à la  fin de  l ’histoire4 et  où elle occupe 

2.  Il suffit de penser à l ’Ève artificielle protagoniste de L’Ève future (Villiers de L’Isle-Adam, 1886), 
à l ’Ève poupée présentée dans Ève et ses incarnations (Monnier, 1878) ou encore à l ’Ève ironique et déni-
grée par Edmond Haraucourt dans « L’Éden », poème qu’il insère dans sa Légende des sexes (1882), titre 
qui parodie la Légende hugolienne.

3.  « […] the act of looking back, of seeing with fresh eyes, of entering an old text from a new critical 
direction – is for women more than a chapter in cultural history: it is an act of survival […]. We need to 
know the writing of the past, and know it differently than we have ever known it ; not to pass on a tradi-
tion but to break its hold over us » (Rich, 1979, p. 35).

4.  « The name Ève is not introduced to designate the first woman until the end of the Garden of 
Eden story » (Phipps, 1989, p. 38).



37Réécrire le féminin biblique. Une lecture d’« Ève » de Marie Krysinska

un espace narratif résolument marginal5. « Ève » est en effet le premier mot que le lec-
teur rencontre dans le texte et coïncide avec le sujet grammatical de la phrase, ce qui 
confère d’emblée à la figure féminine une position primordiale. Cette nomination fé-
minine par une voix d’auteur féminine constitue un premier geste de réappropriation 
textuelle et d’émancipation par rapport à la narration du texte sacré, réattribuant ainsi 
un rôle central à la femme.

Les premiers vers dessinent un contexte prélapsaire, mais non dépourvu de char-
nalité  : l ’accent est d’emblée mis sur le corps de la femme, qui se révèle ensuite nu 
(v. 26). Ce corps féminin est présenté comme fatigué par des « jeux charmants » (v. 1), 
allusions voilées à une activité sexuelle absente du texte biblique qui contribue à l ’éro-
tisation de la figure d’Ève. En même temps, l ’adjectif « ingénu » (v. 1) lui confère une 
aura de pureté et d’innocence, mettant ainsi en tension le désir et la candeur. L’Ève 
krysinskienne semble en effet inconsciente de cette érotisation. Au-delà du « corps 
ingénu » (v. 1), l ’autrice la décrit à travers l ’image de la rose non éclose (« Les Roses 
d’Amour encore inécloses / Dorment au beau Rosier », v. 11-12). La déculpabilisation 
féminine se réalise ainsi grâce à cette inconscience manifeste, qui efface toute percep-
tion d’Ève comme objet de plaisir pour un partenaire masculin.

Ce choix est d’autant plus significatif si l ’on pense que, comme l ’observe à  juste 
titre Anne Struve-Debeaux, «  la figure d’Ève [est] plus suggérée que véritablement 
décrite dans le texte biblique » (2002, p. 720). On peut même soutenir, avec Catherine 
Vialle (2018, p. 51), qu’Ève n’est jamais décrite dans la Genèse  : on sait seulement 
qu’elle est nue (« Or, tous deux étaient nus, l ’homme et sa femme, et ils n’en avaient 
pas honte », Gen 2 : 25). En même temps, les traits avec lesquels la poétesse construit 
son Ève – naïveté, sensibilité et sensualité – ne sont pas tout à fait étrangers à la figure 
biblique, si l ’on considère les actions et les réactions qui lui sont attribuées par le texte 
sacré, comme le suggère à cet égard Robert Couffignal6, témoignant ainsi d’une vo-
lonté au moins partielle d’adhésion mythique de la part de Krysinska.

Ce n’est donc pas tant dans la représentation corporelle ou environnementale que 
l ’on observe un écart par rapport à la source biblique, que dans la réorientation struc-
turelle du récit qui, comme nous le verrons, redéfinit le rôle d’Ève en tant que sujet 
agent, loin des deux idées principales qui ont été développées autour de sa figure, 
comme le note Helen Schüngel-Straumann  : sa subordination à Adam et  son rôle 
coupable dans la Chute (2012, p. 28).

5.  « De tous les personnages bibliques sans aucun doute le plus célèbre et qui cependant ne tient 
dans le Saint Livre que la place la plus exigüe : deux versets de la Genèse (III, 20 et IV, 1), juste pour nous 
apprendre son nom et qu’Adam la connut ; une allusion dans Tobie (vers 200 av. J.-C., VIII, 8) et deux 
dans le Nouveau Testament (II Cor. XI, 3 et I Tim. II, 13) » (Laffont et Bompiani, 1960, p. 361).

6.  « Ève nue n’est pas qu’une belle statue immobile, mais une femme vivante, avec une psychologie 
exemplaire, où dominent tour à tour naïveté, sensibilité, sensualité » (Couffignal, 1988, p. 549).



38 Francesco Vignoli

2. Imagerie édénique et langage floral : repenser le rapport 
entre femme et nature

La deuxième strophe situe encore plus clairement la figure d’Ève dans un contexte 
édénique, où  le  sujet féminin est en  harmonie sensuelle avec la  nature environ-
nante. La flore devient symboliquement partie prenante du plaisir féminin, comme 
l ’était déjà la faune, évoquée dans la strophe précédente par des images de léopards 
et  de  faons vivant en  communion (v. 2), allégorie de  la  suspension de  la  violence 
et de la tension entre innocence et éros possible en Eden.

Après avoir été évoqué indirectement à  travers la  faune et  la  flore qui l ’ani-
ment, le  jardin se concrétise enfin par sa dénomination explicite au  v. 3. Le  syn-
tagme prépositionnel « de Joie » (v. 8) insiste encore sur la sensualité évoquée par 
le  lieu naturel, en  soulignant l ’harmonie établie entre celui-ci et  le  sujet féminin. 
Au v. 9, apparaît la première référence structurelle reconnaissable au récit biblique : 
les « fruits symboliques », allusion claire à l ’arbre de la connaissance du bien et du 
mal. Cependant, ces fruits ne sont pas présentés comme l ’objet de la transgression ni 
associés à une idée de condamnation, mais considérés comme « miraculeux » (v. 8) 
et  introduits à  travers un  lexique positivement connoté qui souligne exactement 
le contraire. Ce glissement sémantique représente un exemple de transvalorisation 
selon la théorie de Genette (1984, p. 393) : un renversement de la valeur axiologique 
traditionnellement attribuée à  l ’objet mythique par lequel Krysinska instaure son 
processus de réhabilitation de la figure d’Ève qui se concrétisera dans les strophes 
suivantes.

Les strophes centrales – la quatrième et la cinquième – esquissent la construction 
d’un univers exclusivement féminin, modelé par un riche langage floral composé 
de roses (v. 11), de lys (v. 13), d’iris (v. 16) et de lotus (v. 18). Le choix de chaque 
fleur n’est pas accidentel et véhicule une stratification de valeurs symboliques et al-
légoriques qui enrichissent la représentation d’Ève  : la rose est la fleur chrétienne 
par excellence et une allégorie de l ’amour, le lys et l ’iris symbolisent la pureté et l ’in-
nocence, le  lotus renvoie à  une idée d’illo tempore et  de  primordialité (Chevalier 
et Gheerbrant, 1982, p. 524, 577, 581, 822-24). Par ces références, la poétesse intègre 
Ève dans un espace édénique qui contraste avec la représentation biblique, où les des-
criptions florales n’ont pas leur place (Volli, 2020, p. 64-67), évoquant une sensualité 
raffinée selon une association entre les caractéristiques florales et les qualités fémi-
nines qui traverse de nombreux poèmes de Krysinska (Crépiat, 2017, p. 464-471). 
En même temps, tout en présentant un Eden novateur par rapport à la tradition bi-
blique, la poétesse reprend de nombreux symboles typiques du milieu préraphaélite 
et dantesque de la phase littéraire décadente, dont cette imagerie animale et florale 
fait partie, se plaçant ainsi dans la sensibilité esthétique de son temps et imbriquant 
sa propre voix poétique dans les codes symboliques dominants à l ’époque.



39Réécrire le féminin biblique. Une lecture d’« Ève » de Marie Krysinska

3. Ève et le serpent : réécrire la séduction

Ainsi se dessine une imagerie mythique qui exclut progressivement toute référence 
masculine du récit, transformant l ’Eden en un espace habité et défini uniquement par 
le féminin, comme le souligne également Seth Whidden dans son analyse du poème7. 
La sixième strophe annonce, pour la deuxième fois, la menace de  la  tentation ser-
pentine, une menace qui ne se manifeste pas encore ouvertement et  qui se maté-
rialise seulement dans les derniers vers, à travers l ’image ambiguë des oiseaux. Ces 
oiseaux, à la fois symbole de désir et de trahison – « Bleus comme les flammes vives 
du Désir / […] Et vêtus d’ailes sombres comme les Trahisons » (v. 21 et 24) – marquent 
une transition entre la sensualité féminine construite dans les vers précédents et à la-
quelle font allusion les « chastes Caresses » (v. 22) et la tension latente qui préfigure 
la rencontre avec le serpent (v. 24).

La septième strophe joue un rôle central d’un point de vue structurel, en reflé-
tant la première et en clôturant idéalement la longue section descriptive commencée 
par cette dernière. Nous trouvons ici la deuxième et dernière occurrence du nom 
de la protagoniste dans la composition : ici aussi la femme occupe la position gram-
maticale de sujet. L’accent est à nouveau mis sur la corporéité féminine, mais cette 
fois-ci par le biais d’une synecdoque  : les « beaux flancs nus » (v. 26) représentent 
une concrétisation du corps générique évoqué dans les strophes précédentes. La co-
hésion est également assurée d’un point de vue métrique et phonique grâce à la rime 
entre « nu » (relatif aux flancs) et « ingénu » (relatif au corps féminin), établissant 
un lien sémantique entre innocence et nudité. Par cette construction spéculaire entre 
le premier et le septième vers, Krysinska donne une cohérence interne à la structure 
de sa composition et prépare le lecteur au bouleversement narratif opéré par les deux 
dernières strophes.

L’inaction de la protagoniste dans la dernière strophe est significative à cet égard : 
dans une représentation inédite, Ève se repose, apparemment observée seulement 
par la « tribu docile des antilopes » (v. 29), un public silencieux qui admire la beauté 
de son corps nu, tandis qu’elle ignore le  regard tentateur du serpent qui plane sur 
elle, un  thème récurrent dans l ’iconographie préraphaélite et dont la poétesse s’est 
inspirée pour sa composition. La mise en sommeil d’Ève, caractéristique générale-
ment associée à Adam8, n’est pas anodine : Krysinska place la femme dans un état 
d’inconscience par rapport au monde qui l ’entoure, neutralisant ainsi toute possibilité 
d’agentivité par rapport à la culpabilité. Même dans ce passage, l ’expulsion du Paradis 
terrestre n’est jamais explicitement nommée, mais seulement évoquée par les « beaux 
flancs nus, / Ignorants de  leurs prodigieuses destinées  » de  la  femme (v. 26-27). 

7.  « As there is no mention of Adam whatsoever, the paradise that surrounds Ève for the majority of 
this poem is a strictly feminine one. Krysinska thus situates her revisiting of the biblical tale of creation 
outside the male canon from which it comes » (Whidden, 2000, p. 103).

8.  « Noi cerchiamo Eva, ma prima di giungere a lei Adamo deve sprofondare nel sonno » (Flasch, 
2007, p. 85).



40 Francesco Vignoli

La suppression de toute référence directe à la culpabilité biblique et son remplace-
ment par des allusions indirectes permet à Krysinska d’atténuer et d’éliminer le geste 
d’Ève, tout en préservant sa centralité dans le récit poétique.

Les deux dernières strophes concentrent toute l ’attention diégétique du  poème 
et représentent le point culminant narratif de celui-ci. Ce n’est en effet qu’à la hui-
tième strophe que le serpent est introduit. Présenté comme « merveilleux » (v. 31), 
le  reptile assume d’emblée une fonction ambiguë, à  mi-chemin entre la  séduction 
et la menace. Le rôle central qu’il joue dans le poème est également souligné lexicale-
ment par la répétition insistante au v. 32.

Afin de poursuivre le processus d’affaiblissement de la culpabilité féminine, déjà 
amorcé par l ’allusion indirecte au péché originel et la mise en scène d’Ève dans un état 
d’inconscience dû au sommeil, Krysinska insiste sur la responsabilité active de la sé-
duction exercée par le  reptile. Le  serpent est en  effet présenté avec une «  bouche 
lascive  » (v. 31) dans l ’intention claire d’«  attirer  » et  de  «  tenter  » (v. 32) Ève, se 
configurant ainsi comme l ’agent de l ’action, tandis qu’Ève reste silencieuse et inerte, 
contrairement à ce qui se passe dans le récit biblique. La descente de l ’arbre place im-
médiatement le serpent, symbole phallique par excellence dans le récit de la Genèse, 
dans une position de supériorité et de domination, non seulement spatiale mais aus-
si sémantique. Le  reptile conserve en  effet ses caractéristiques mythiques de  ruse 
et d’intelligence, qui, dans la réécriture de Krysinska, servent cependant à souligner 
ses actions provocatrices, comme le rappelle également Adriana Paliyenko lorsqu’elle 
observe que « the serpentine creature comes to symbolize the evil principle of wom-
an’s subordination to man’s desire that would spawn patriarchal ideology  » (2000, 
p. 163).

La dernière strophe se concentre entièrement sur la  description de  la  descente 
du serpent de l ’arbre, qui s’enroule autour des hanches nues de la femme, envahis-
sant sa présence9. Le poème se termine sans que Krysinska donne à Ève la possibilité 
de prononcer un seul mot, scellant son silence comme stratégie textuelle d’exonéra-
tion et explicitant ainsi un parallèle entre innocence et absence de langage.

4. Culpabilité et stratégies de révision

Dans les deux dernières strophes, Krysinska adopte deux autres stratégies significa-
tives pour atténuer la responsabilité d’Ève dans l ’acte destructeur décrit dans le ré-
cit biblique. La première stratégie est de nature rhétorique et consiste à utiliser une 
synecdoque pour représenter le personnage principal : Ève n’est plus désignée par son 
nom, mais par une allusion à ses hanches, ce qui concentre l ’attention sur son corps 

9.  Porter (2020, p. 27) remarque à ce propos que Krysinska représente l ’invasion du serpent aussi 
« par l ’onomatopée (le sifflement de la  ‘s’) et par la forme de cette lettre (qui suggère les ondulations 
du reptile). Il n’y a pas de rimes, mais sur dix-huit lignes, quatorze se terminent par un ‘s’ ».



41Réécrire le féminin biblique. Une lecture d’« Ève » de Marie Krysinska

plutôt que sur sa subjectivité. Tout en réduisant la centralité et l ’identité de la femme, 
ce processus de dépersonnalisation contribue à la disculper, la transformant en une 
figure passive et vulnérable.

La deuxième stratégie est de nature syntaxique : Ève, qui occupait une position 
de  sujet dans les  sept premières strophes, est progressivement reléguée au  rang 
de complément d’objet ou prépositionnel à partir de l ’entrée du serpent dans les deux 
dernières strophes. Ce  déplacement grammatical accompagne symboliquement 
le passage d’une figure active et consciente à une condition de passivité, soulignant 
davantage le rôle d’Ève comme objet soumis à la tentation opérée par le serpent sur 
lequel elle n’a aucun pouvoir de décision. De cette manière, la poétesse subvertit ra-
dicalement la représentation biblique selon laquelle Ève est enfermée dans une « dia-
lectique de  la  séduction (séduite par le  serpent, elle séduit l ’homme à  son tour) » 
(Jullien, 2003, p.  211). La  coïncidence entre l ’apparition du  reptile et  l ’assoupisse-
ment de la protagoniste renforce encore l ’idée que Krysinska veut libérer Ève de toute 
agentivité dans le geste qui mènera à la chute.

Mais la stratégie de réécriture la plus radicale adoptée par Krysinska pour libérer 
Ève du  poids de  la  culpabilité du  péché originel réside dans l ’interruption volon-
taire du poème en medias res, c’est-à-dire lorsque le récit biblique est encore en plein 
déroulement. Comme nous l ’avons vu, la poétesse n’omet pas seulement le moment 
de la création d’Ève dans sa réécriture, mais élimine également tous les éléments clés 
qui fondent traditionnellement l ’idée punitive du mythe : le dialogue avec le serpent, 
l ’acte de désobéissance, le sentiment de honte, la condamnation divine, la culpabi-
lisation explicite de la femme et l ’expulsion du jardin d’Éden. La suppression de ces 
éléments structurels permet de  vider la  figure d’Ève de  son rôle historiquement 
stigmatisé, tout en opérant une transmotivation en termes génettiens (1894, p. 379-
382) : Krysinska propose une relecture qui transfère entièrement la faute sur la figure 
du serpent, le  seul à agir de manière active et  séductrice, le  reconfigurant comme 
le  seul pécheur. À  travers sa réécriture, Krysinska libère ainsi la  femme du  joug 
du péché originel, donnant forme à un espace poétique dans lequel la figure féminine 
de la tradition judéo-chrétienne peut exister en dehors de la culpabilité.

5. Genre, corps et voix

Dans ce nouvel espace poétique, l ’une des  différences les  plus significatives entre 
le récit de la Genèse et le poème de Krysinska concerne le poids différent accordé aux 
figures masculines. Dans la Genèse, Dieu et Adam jouent un rôle central, s’exprimant 
à travers des discours directs qui imposent des lois, des punitions et des jugements, 
en particulier à l ’égard d’Ève, qui reste un personnage marginal (Robert, 2024, p. 18-
24), renforçant ainsi une « narrative [that] is unquestionably patriarchal, and is pri-
marily intended to enforce a patriarchal world-order » (Rooke, 2007, p. 171).



42 Francesco Vignoli

Au contraire, dans le texte de Krysinska, les deux sont totalement absents : Adam 
n’est jamais mentionné et Dieu n’est pas évoqué, même de manière allusive. Cette sup-
pression est le signe d’une rupture radicale avec le texte source et suggère une straté-
gie précise de réorientation narrative. Krysinska développe sa poésie dans un univers 
féminin centré sur la corporéité, la nature et le désir, en supprimant le pouvoir no-
minatif et jugeant des figures masculines. La centralisation d’Ève coïncide ainsi avec 
une libération du paradigme patriarcal, obtenue également grâce à la marginalisation 
du masculin10.

Dans cette perspective, comme nous l ’avons analysé, le corps féminin se révèle être 
un élément structurel de la réécriture krysinskienne. Si, dans le récit de la Genèse, 
le corps d’Ève n’entre en scène qu’après le péché, comme objet de honte et de nudité 
à couvrir, dans la poésie de Krysinska, le corps est pleinement visible, déjà donné 
et célébré dès le début. L’absence du récit de sa création à partir d’une côte masculine 
dans le poème de l ’autrice renforce l ’autonomie de la figure féminine et soustrait son 
corps à la logique de la dette envers Adam.

Un autre élément clé de  la  réécriture de  la  Genèse par Krysinska concerne 
le rôle attribué au silence, déjà introduit par l ’absence du logos, représenté par Dieu 
et Adam, au profit des deux personnages effectivement présents : le serpent et Ève. 
Leur présence s’inscrit en effet sous le signe de la privation de la parole : le poème ne 
contient aucun dialogue entre les deux, ni direct ni indirect. La tentation du serpent, 
qui demeure centrale dans le récit biblique, est complètement absente de la version 
de Krysinska. Il ne parle pas, mais agit et séduit par sa motricité, depuis sa descente 
de l ’arbre jusqu’à son enroulement autour des hanches de la femme. À son tour, Ève 
ne répond pas, restant muette, dans un silence chargé d’une valeur salvatrice.

Si, d’une part, l ’élimination de  la  voix masculine affaiblit le  substrat misogyne 
du mythe originel, d’autre part, le silence d’Ève protège la protagoniste de la parole qui, 
dans la Genèse, consacre la faute, ainsi que d’un dialogisme qui la relègue en marge 
de l ’acte de parole11. Le silence se présente alors comme une double stratégie : un ins-
trument de déconstruction du pouvoir masculin et de rédemption du féminin.

10.  Au contraire, selon Paliyenko, l ’absence des figures masculines a une valeur plus ambiguë, sym-
bolisant « at once woman’s autonomy and responsibility. While the former can be understood to accen-
tuate her capacity for independent thought and the latter her impulse to disobey, both give her agency » 
(2016, p. 234).

11.  L’espace dialogique consacré au  personnage d’Ève dans la  Genèse est limité. La  femme n’est 
le sujet grammatical d’un verbe qu’à deux reprises : lorsqu’elle parle au serpent (Gen 3 : 2-3) et lorsqu’elle 
répond à Dieu après avoir mangé le fruit défendu (Gen 3 : 13). Dans les deux cas, elle n’est pas à l ’origine 
de l ’acte de parole, mais se contente de répondre à une question. De plus, lorsqu’elle répond au serpent, 
Ève utilise le « nous » et non le « je », marginalisant davantage sa personne dans le discours (Schneider, 
2008, p. 171-75).



43Réécrire le féminin biblique. Une lecture d’« Ève » de Marie Krysinska

6. En guise de conclusion : ce qu’Ève est et ce qu’elle n’est pas

Un dernier élément central dans la réécriture de Krysinska concerne ce qui n’est pas 
attribué à Ève, à savoir les rôles traditionnels de compagne et de mère que le texte 
de la Genèse lui attribue explicitement. En effet, afin de ne pas inscrire son person-
nage principal dans les codes relationnels patriarcaux, Krysinska évite de représenter 
Ève en fonction du masculin et de la procréation.

D’un point de vue lexical, Ève est désignée uniquement par son prénom ou par 
le pronom féminin de la troisième personne du singulier, sans jamais recourir à l ’ex-
pression «  la  femme », une formule présente dans le  récit biblique qui, en hébreu 
ancien, se dit ishsha, le même terme utilisé pour désigner la  femme (Gen 2  : 23). 
Comme le  note Tammi Schneider12, cette ambiguïté linguistique fonde et  justifie 
une relation hiérarchique entre les genres : l ’ishsha n’est femme qu’en tant qu’épouse 
et donc subordonnée à l ’ish, c’est-à-dire à l ’homme. En choisissant de ne pas utiliser 
cette désignation relationnelle, Krysinska élimine à  la  racine la  subordination lin-
guistique du féminin au masculin.

Parallèlement, sur le plan narratif, l ’omission du péché originel et de l ’expulsion 
du jardin d’Éden – deux événements qui, dans la Genèse, déterminent le destin ma-
ternel de la femme – empêche la protagoniste krysinskienne d’être confinée au rôle 
de mère, lui permettant d’exister en tant que figure autonome et libérée des logiques 
patriarcales de la culpabilité et de la filiation. En ce sens, la réécriture krysinskienne 
prend une valeur palingénésique : Ève n’est plus le point d’origine de la chute, mais 
la protagoniste d’une régénération symbolique qui la ramène à un principe d’inno-
cence et de liberté, inaugurant ainsi un mythe alternatif de la féminité.

« Ève » se révèle alors être en rupture nette par rapport au panorama littéraire 
de l ’époque. À travers un changement radical de perspective, la poétesse transforme 
Ève, personnage secondaire responsable de la désobéissance, en figure poétique cen-
trale, élevée dès le titre au rang de sujet lyrique doté de corporéité et d’agentivité. Avec 
sa réécriture, la poétesse opère un geste de réappropriation poétique et idéologique, 
en détachant le mythe biblique de sa structure patriarcale d’origine et en le refondant 
dans une perspective subjective féminine et féministe. L’acte de re-vision théorisé par 
Adrienne Rich s’y réalise concrètement : le texte original est subverti de l ’intérieur, 
par l ’élimination des  séquences narratives centrales et  la  réécriture d’une nouvelle 
iconographie corporelle. En même temps, le texte mobilise des stratégies de trans
valorisation et de déplacement : le fruit défendu perd sa connotation négative et le rôle 

12.  « The woman in the garden is first identified and described as a woman in 2:22. After checking 
all the animals as possible “helpmates” for the man, the Deity creates one from man, possibly because 
the right potential is already there, according to 1:27. The woman is described as and labelled a “woman” 
at the moment of her creation and/or separation from the man (2:22). The term used, ‘ishah, is the word 
for a wife, so it is possible that the Deity is creating a wife for the man, since the translation of “wife” 
or “woman” in this chapter and the following is determined by one’s theological understanding of what 
happens in the scene » (Schneider, 2008, p. 169).



44 Francesco Vignoli

d’Ève est redéfini, la transformant en une figure désirable et innocente. Le mythe ma-
nifeste toute sa flexibilité, se révélant capable de s’adapter à de nouveaux contextes 
sémantiques, tandis que son irradiation permet une relecture qui s’étend au-delà 
de la source biblique13. De même, la présence d’éléments structurels reconnaissables 
permet d’identifier une survie sélective du  mythe originel, fonctionnelle à  la  re- 
-sémantisation féministe opérée par la poétesse. Avec ce poème, Krysinska démonte 
le récit patriarcal et le reconstruit à partir d’une expérience essentiellement féminine, 
non subordonnée mais pleinement constituée, devenant ainsi un  véritable labora-
toire ante litteram de mythopoïèse féministe.

RÉFÉRENCES

La Bible. Ancien Testament. T. I. (1956). Paris : Gallimard.
Brunel, P. (1992). Mythocritique. Théories et parcours. Paris : PUF.
Chevalier, J. et Gheerbrant, A. (1982). Dictionnaire des symboles. Mythes, Rêves, Coutumes, 

Gestes, Formes, Figures, Couleurs, Nombres. Paris : Éditions Robert Laffont.
Couffignal, R. (1988). Eden. Dans P. Brunel (dir.), Dictionnaire des mythes littéraires (p. 539-

558). Monaco : Éditions du Rocher.
Crépiat, C. (2017). Les  «  jardins merveilleux  » de  Marie Krysinska  : de  l ’évasion magique 

à l ’émancipation lyrique. Dans P. Auraix-Jonchière, S. Bernard-Griffiths, É. Francalanza 
(éd.), Dictionnaire littéraire des fleurs et jardins (XVIIIe et XIXe siècles). (p. 464-471). Paris : 
Honoré Champion.

Flasch, K. [2004] (2007). Eva e Adamo. Metamorfosi di un mito. Bologna : Il Mulino.
Genette, G. (1984). Palimpsestes. La Littérature au second degré. Paris : Seuil.
Goulesque, F. et Whidden, S. (2022). Introduction. Dans Marie Krysinska, Œuvres complètes. 

T. I. (p. 7-26). Paris : Honoré Champion.
Jullien, C. (2003). Dictionnaire de la Bible dans la littérature française. Paris : Vuibert.
Krysinska, M. (2022). Ève. Dans Œuvres complètes. F. Goulesque et S. Whidden (éd.). T. I. 

(p. 95-56). Paris : Honoré Champion.
Laffont, R. et  Bompiani, V. (1960). Dictionnaire des  personnages littéraires et  dramatiques 

de tous les temps et de tous les pays. Paris : Robert Laffont.
Paliyenko, A. (2000). In the Shadow of Ève. Marie Krysinska and the Force of Poetic Desire. 

Dans R. Lloyd, B. Nelson (dir.), Monash Romance Studies, 6, 159-179.
Paliyenko, A. (2016). Genius Envy. Women Shaping French Poetic History (1801–1900). 

University Park : The Pennsylvania State University Press.
Phipps, E. W. (1989). Genesis and Gender: Biblical Myths of Sexuality. New York : Praeger.
Porter, L. M. (2020). Entre le Parnasse et  le modernisme : l ’affirmation féministe de Maria 

Krysinska dans les Rythmes pittoresques (1890). Women in French Studies, 28, 23-34. 
Rich, A. (1979). When We Dead Awaken: Writing as Re-vision. Dans A. Rich (dir.), On Lies, 

Secrets, and Silence. Selected Prose 1966-1978 (p.  33-50). New York  : W. W. Norton 
& Company.

13.  Les termes de « flexibilité » et d’« irradiation » sont de Brunel (1992, p. 72-86).



45Réécrire le féminin biblique. Une lecture d’« Ève » de Marie Krysinska

Robert, L. (2024). Can the Story of Eve (Genesis 2-3) be Interpreted as Feminist? Plurality, 
1, 18-24. https://doi.org/10.2218/plurality.10067.

Rooke, D. W. (2007). Feminist Criticism of the Old Testament: Why Bother? Feminist 
Theology, 15(2), 160-174. https://doi.org/10.1177/0966735007072023.

Schneider, T. (2008). Mothers of Promise. Women in the Book of Genesis. Michigan  : Baker 
Academic.

Schüngel-Straumann, H. (2012). Genesis 1-11. The Primordial History. Dans L. Schott
roff,  M.-T. Wacker (éd.), Feminist Biblical Interpretation: A  Compendium of Critical 
Commentary on the Books of the Bible and Related Literature (p.  1-14). Cambridge  : 
William B. Eerdmans Publishing Company.

Struve-Debeaux, A. (2002). Ève. Dans P. Brunel (dir.), Dictionnaire des  mythes féminins 
(p. 718-733). Monaco : Éditions du Rocher.

Vialle, C. (2018). Des femmes fatales dans la Bible ? L’archétype de la femme tentatrice et sé-
ductrice. Dans É. Parmentier, P. Daviau, L. Savoy (dir.), Une bible des femmes (p. 55-74). 
Genève : Labor et Fides.

Volli, U. (2020). La rosa di Sharon. Fiori e piante nella tradizione ebraica antica. Ocula, 21(3), 
62-76. https://doi.org/10.12977/ocula2020-28.

Whidden, S. (2000). Subversions in figure and form. The post-Parnassian Women and 
Versification of Arthur Rimbaud and Marie Krysinska. [Thèse de  doctorat. Brown 
University].

Wierzbowska, E. (2013). Figures féminines. Le décodage de Marie Krysinska. Dans R. Jakub
czuk, A. Maziarczyk (dir.), Recyclage et décalage. Esthétique de la reprise dans les littéra-
tures française et francophone (p. 65-74). Lublin : Wydawnictwo UMCS.

RÉSUMÉ   :  Cet article présente une analyse du poème « Ève » de Marie Krysinska, dans 
lequel la poétesse réécrit le mythe biblique afin de libérer la protagoniste du poids 
de  la faute originelle. D’abord, l ’étude montre comment Krysinska recentre le récit 
sur Ève, tout en créant un Eden féminin où le désir et la nature s’unissent sans culpa-
bilité. Ensuite, elle analyse la reformulation de la relation avec le serpent et la remise 
en question des catégories de genre, de corps et de voix. Enfin, elle souligne l ’efface-
ment des figures masculines et l ’interruption du récit avant la Chute, qui transfor-
ment Ève en figure autonome et innocente, emblème d’une relecture poétique et fé-
ministe du mythe.

Mots-clés : Marie Krysinska, Ève, réécriture biblique, féminisme

Rewriting the Biblical Feminine. A Reading of Marie Krysinska’s “Eve”
ABSTRACT:  This article presents an analysis of Marie Krysinska’s poem “Eve,” in which 
the poet rewrites the biblical myth in order to free the protagonist from the burden 
of original sin. First, the study shows how Krysinska refocuses the narrative on Eve, 
while creating a feminine Eden where desire and nature unite without guilt. Next, it 
analyzes the reformulation of the relationship with the serpent and the questioning of 



46 Francesco Vignoli

categories of gender, body, and voice. Finally, it highlights the erasure of male figures 
and the interruption of the narrative before the Fall, which transform Eve into an au-
tonomous and innocent figure, emblematic of a poetic and feminist reinterpretation 
of the myth.

Keywords: Marie Krysinska, Eve, biblical rewriting, feminism


