Quétes littéraires n° 15, 2025 ISSN 2084-8099, elSSN 2657-487X
https://doi.org/10.31743/ql.19316 Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Francesco Vignoli Université de Florence

Réécrire le féminin biblique.
Une lecture d’« Eve » de Marie Krysinska

Ecrivaine et musicienne, Marie Krysinska (1857-1908) occupe une place singuliére
dans la littérature francaise de la fin du x1x° siecle. Premiere femme a pratiquer systé-
matiquement le vers libre, active dans les cercles des bohémes parisiens, elle développe
une ceuvre novatrice et prismatique ou la musique et la poésie sentrelacent étroite-
ment. Une analyse attentive de ses recueils poétiques — Rythmes pittoresques (1890),
Joies errantes (1894) et Intermédes (1904) — révele une fascination originale qui puise
abondamment dans I'imaginaire biblique, sans doute sous I'influence d’'une forma-
tion religieuse, comme Florence Goulesque et Seth Whidden le rappellent (2022,
p- 8-9). Comme Ewa Wierzbowska I’a justement souligné (2013, p. 65), Krysinska se
montre particulierement intéressée par la représentation des personnages féminins
bibliques, comme Eve, Marie-Madeleine, Marie et Judith.

Cet aspect ne surprend point, si on considere que la deuxiéme moitié¢ du xixe
siecle se caractérise par une présence remarquable des figures bibliques féminines
dans la littérature et les arts visuels. Cependant, ces représentations sont souvent
marquées par I'androcentrisme et la misogynie, reflétant ainsi une hantise masculine
du féminin typique de la période’. Si on limite notre réflexion a la premiére femme
biblique, Eve, au x1x¢ siécle apparait fréquemment comme lallégorie de la faute
et de la tentation. La littérature masculine de la fin du siécle lui reconnait rarement
une fonction positive et émancipatrice : au contraire, Eve est souvent dépeinte
comme une femme fatale ou une figure vide et manipulable, miroir des obsessions

B Francesco Vignoli - doctorant a I’Université de Florence. Adresse de correspondance : Université
de Florence, Via Santa Reparata, 93, Florence, 50129, e-mail : francesco.vignoli@gmail.com

ORCID iD : https://orcid.org/0009-0000-3295-0906

1. Sur la représentation misogyne du féminin dans la littérature du x1x° siécle, voir Dottin-Orsini
(1993).

Réécrire le féminin biblique. Une lecture d'« Eve » de Marie Krysinska 35



masculines®. Ces représentations stéréotypées prolongent et renforcent une logique
patriarcale déja inscrite dans les textes scripturaires, ou les femmes - et tout spéciale-
ment Eve - sont réduites a la figuration.

Cest précisément face a cet imaginaire qui se déploie loriginalité de Krysinska.
Tout en reprenant les marqueurs stylistiques de la représentation féminine symbo-
liste et préraphaélite, 1a ol ses contemporains réiterent les clichés d'une féminité si-
lencieuse, coupable ou décorative, elle les détourne et restitue aux héroines bibliques
une parole, une intériorité et une agentivité inconnues a I'iconographie dominante.
Un tel geste s'inscrit dans ce quAdrienne Rich appellera plus tard la re-vision, un pro-
cédé trilogique de réappropriation, de relecture et de réécriture qui invite les écri-
vaines a repenser les récits fondateurs afin de les défaire de leur logique patriarcale,
en soulignant le potentiel émancipateur de l'acte’.

Afin de démontrer l'originalité krysinskienne, nous ménerons une étude théma-
tique et stylistique du poéme « Eve », publié en 1890 dans le recueil Rythmes pitto-
resques (Krysinska, 2022, p. 95-56). Dans notre analyse, nous démontrerons com-
ment la poétesse recompose les structures dénonciation et les formes de figuration
du féminin, en travaillant explicitement les catégories d’agentivité, de voix et de cor-
poréité. Cette reconfiguration se manifeste a travers un recentrage de la focalisation
sur la protagoniste, une réorientation structurelle du récit, un effacement des voix
masculines, une amplification de la texture sensorielle du corps féminin et un dé-
placement de la scéne biblique dans une intériorité onirique et contemplative. Cette
analyse nous permettra de voir comment Krysinska donne forme a une véritable po-
litique poétique du mythe biblique, en utilisant les textes judéo-chrétiens pour com-
battre la représentation misogyne et androcentrique de la femme.

1. LEve krysinskienne : recentrage narratif
et réappropriation corporelle

Le poéme souvre sur une vision a la fois édénique et sensuelle de la protagoniste,
qui est immédiatement placée au centre de la scéne, contrairement au texte biblique,
ou le personnage d’Eve nest mentionné qua la fin de I'histoire* et ou elle occupe

2. 1l suffit de penser a I'Eve artificielle protagoniste de L'Eve future (Villiers de LIsle-Adam, 1886),
al’Eve poupée présentée dans Eve et ses incarnations (Monnier, 1878) ou encore a I'Eve ironique et déni-
grée par Edmond Haraucourt dans « UEden », poéme qu'il insére dans sa Légende des sexes (1882), titre
qui parodie la Légende hugolienne.

3. «[...] the act of looking back, of seeing with fresh eyes, of entering an old text from a new critical
direction - is for women more than a chapter in cultural history: it is an act of survival [...]. We need to
know the writing of the past, and know it differently than we have ever known it ; not to pass on a tradi-
tion but to break its hold over us » (Rich, 1979, p. 35).

4. « The name Eve is not introduced to designate the first woman until the end of the Garden of
Eden story » (Phipps, 1989, p. 38).

36 Francesco Vignoli



un espace narratif résolument marginal®. « Eve » est en effet le premier mot que le lec-
teur rencontre dans le texte et coincide avec le sujet grammatical de la phrase, ce qui
confére demblée a la figure féminine une position primordiale. Cette nomination fé-
minine par une voix dauteur féminine constitue un premier geste de réappropriation
textuelle et démancipation par rapport a la narration du texte sacré, réattribuant ainsi
un rdle central a la femme.

Les premiers vers dessinent un contexte prélapsaire, mais non dépourvu de char-
nalité : Paccent est demblée mis sur le corps de la femme, qui se révele ensuite nu
(v. 26). Ce corps féminin est présenté comme fatigué par des « jeux charmants » (v. 1),
allusions voilées a une activité sexuelle absente du texte biblique qui contribue a I'éro-
tisation de la figure d’Eve. En méme temps, l'adjectif « ingénu » (v. 1) lui confére une
aura de pureté et d’'innocence, mettant ainsi en tension le désir et la candeur. LEve
krysinskienne semble en effet inconsciente de cette érotisation. Au-dela du « corps
ingénu » (v. 1), autrice la décrit a travers I'image de la rose non éclose (« Les Roses
d’Amour encore inécloses / Dorment au beau Rosier », v. 11-12). La déculpabilisation
féminine se réalise ainsi grace a cette inconscience manifeste, qui efface toute percep-
tion d’Eve comme objet de plaisir pour un partenaire masculin.

Ce choix est dautant plus significatif si l'on pense que, comme l'observe a juste
titre Anne Struve-Debeaux, « la figure d’Eve [est] plus suggérée que véritablement
décrite dans le texte biblique » (2002, p. 720). On peut méme soutenir, avec Catherine
Vialle (2018, p. 51), qu’Eve nest jamais décrite dans la Geneése : on sait seulement
quelle est nue (« Or, tous deux étaient nus, ’homme et sa femme, et ils nen avaient
pas honte », Gen 2 : 25). En méme temps, les traits avec lesquels la poétesse construit
son Eve - naiveté, sensibilité et sensualité - ne sont pas tout a fait étrangers a la figure
biblique, si l'on consideére les actions et les réactions qui lui sont attribuées par le texte
sacré, comme le suggere a cet égard Robert Couflignal®, témoignant ainsi d'une vo-
lonté au moins partielle dadhésion mythique de la part de Krysinska.

Ce nest donc pas tant dans la représentation corporelle ou environnementale que
l'on observe un écart par rapport a la source biblique, que dans la réorientation struc-
turelle du récit qui, comme nous le verrons, redéfinit le role d’Eve en tant que sujet
agent, loin des deux idées principales qui ont été développées autour de sa figure,
comme le note Helen Schiingel-Straumann : sa subordination a Adam et son réle
coupable dans la Chute (2012, p. 28).

5. « De tous les personnages bibliques sans aucun doute le plus célébre et qui cependant ne tient
dans le Saint Livre que la place la plus exigiie : deux versets de la Genése (111, 20 et IV, 1), juste pour nous
apprendre son nom et quAdam la connut ; une allusion dans Tobie (vers 200 av. J.-C., VIII, 8) et deux
dans le Nouveau Testament (II Cor. XI, 3 et I Tim. II, 13) » (Laffont et Bompiani, 1960, p. 361).

6. « Eve nue nlest pas qu'une belle statue immobile, mais une femme vivante, avec une psychologie
exemplaire, oll dominent tour a tour naiveté, sensibilité, sensualité » (Couflignal, 1988, p. 549).

Réécrire le féminin biblique. Une lecture d'« Eve » de Marie Krysinska 37



2. Imagerie édénique et langage floral : repenser le rapport
entre femme et nature

La deuxiéme strophe situe encore plus clairement la figure d’Eve dans un contexte
édénique, ou le sujet féminin est en harmonie sensuelle avec la nature environ-
nante. La flore devient symboliquement partie prenante du plaisir féminin, comme
létait déja la faune, évoquée dans la strophe précédente par des images de léopards
et de faons vivant en communion (v. 2), allégorie de la suspension de la violence
et de la tension entre innocence et éros possible en Eden.

Apres avoir été évoqué indirectement a travers la faune et la flore qui I’ani-
ment, le jardin se concrétise enfin par sa dénomination explicite au v. 3. Le syn-
tagme prépositionnel « de Joie » (v. 8) insiste encore sur la sensualité évoquée par
le lieu naturel, en soulignant ’harmonie établie entre celui-ci et le sujet féminin.
Auv. 9, apparait la premiére référence structurelle reconnaissable au récit biblique :
les « fruits symboliques », allusion claire a I’arbre de la connaissance du bien et du
mal. Cependant, ces fruits ne sont pas présentés comme l'objet de la transgression ni
associés a une idée de condamnation, mais considérés comme « miraculeux » (v. 8)
et introduits a travers un lexique positivement connoté qui souligne exactement
le contraire. Ce glissement sémantique représente un exemple de transvalorisation
selon la théorie de Genette (1984, p. 393) : un renversement de la valeur axiologique
traditionnellement attribuée a l'objet mythique par lequel Krysinska instaure son
processus de réhabilitation de la figure d'Eve qui se concrétisera dans les strophes
suivantes.

Les strophes centrales — la quatrieme et la cinquiéme - esquissent la construction
d’un univers exclusivement féminin, modelé par un riche langage floral composé
de roses (v. 11), de lys (v. 13), d’iris (v. 16) et de lotus (v. 18). Le choix de chaque
fleur nest pas accidentel et véhicule une stratification de valeurs symboliques et al-
légoriques qui enrichissent la représentation d’Eve : la rose est la fleur chrétienne
par excellence et une allégorie de 'amour, le lys et I'iris symbolisent la pureté et I'in-
nocence, le lotus renvoie a une idée d’illo tempore et de primordialité (Chevalier
et Gheerbrant, 1982, p. 524, 577, 581, 822-24). Par ces références, la poétesse integre
Eve dans un espace édénique qui contraste avec la représentation biblique, ot les des-
criptions florales nont pas leur place (Volli, 2020, p. 64-67), évoquant une sensualité
raffinée selon une association entre les caractéristiques florales et les qualités fémi-
nines qui traverse de nombreux poemes de Krysinska (Crépiat, 2017, p. 464-471).
En méme temps, tout en présentant un Eden novateur par rapport a la tradition bi-
blique, la poétesse reprend de nombreux symboles typiques du milieu préraphaélite
et dantesque de la phase littéraire décadente, dont cette imagerie animale et florale
fait partie, se placant ainsi dans la sensibilité esthétique de son temps et imbriquant
sa propre voix poétique dans les codes symboliques dominants a [€poque.

38 Francesco Vignoli



3. Eve et le serpent : réécrire la séduction

Ainsi se dessine une imagerie mythique qui exclut progressivement toute référence
masculine du récit, transformant ’Eden en un espace habité et défini uniquement par
le féminin, comme le souligne également Seth Whidden dans son analyse du poéme’.
La sixiéme strophe annonce, pour la deuxiéme fois, la menace de la tentation ser-
pentine, une menace qui ne se manifeste pas encore ouvertement et qui se maté-
rialise seulement dans les derniers vers, a travers I'image ambigué des oiseaux. Ces
oiseaux, a la fois symbole de désir et de trahison — « Bleus comme les flammes vives
duDésir/ [...] Et vétus d’ailes sombres comme les Trahisons » (v. 21 et 24) - marquent
une transition entre la sensualité féminine construite dans les vers précédents et a la-
quelle font allusion les « chastes Caresses » (v. 22) et la tension latente qui préfigure
la rencontre avec le serpent (v. 24).

La septieme strophe joue un role central d'un point de vue structurel, en reflé-
tant la premiére et en cloturant idéalement la longue section descriptive commencée
par cette derniere. Nous trouvons ici la deuxiéme et derniére occurrence du nom
de la protagoniste dans la composition : ici aussi la femme occupe la position gram-
maticale de sujet. Laccent est @ nouveau mis sur la corporéité féminine, mais cette
fois-ci par le biais d'une synecdoque : les « beaux flancs nus » (v. 26) représentent
une concrétisation du corps générique évoqué dans les strophes précédentes. La co-
hésion est également assurée d'un point de vue métrique et phonique grace a la rime
entre « nu » (relatif aux flancs) et « ingénu » (relatif au corps féminin), établissant
un lien sémantique entre innocence et nudité. Par cette construction spéculaire entre
le premier et le septiéme vers, Krysinska donne une cohérence interne a la structure
de sa composition et prépare le lecteur au bouleversement narratif opéré par les deux
dernieres strophes.

Linaction de la protagoniste dans la derniére strophe est significative a cet égard :
dans une représentation inédite, Eve se repose, apparemment observée seulement
par la « tribu docile des antilopes » (v. 29), un public silencieux qui admire la beauté
de son corps nu, tandis quelle ignore le regard tentateur du serpent qui plane sur
elle, un theme récurrent dans 'iconographie préraphaélite et dont la poétesse sest
inspirée pour sa composition. La mise en sommeil d’Eve, caractéristique générale-
ment associée a Adam®, nest pas anodine : Krysinska place la femme dans un état
d’inconscience par rapport au monde qui lentoure, neutralisant ainsi toute possibilité
d'agentivité par rapport a la culpabilité. Méme dans ce passage, l'expulsion du Paradis
terrestre nest jamais explicitement nommeée, mais seulement évoquée par les « beaux
flancs nus, / Ignorants de leurs prodigieuses destinées » de la femme (v. 26-27).

7. « Asthere is no mention of Adam whatsoever, the paradise that surrounds Eve for the majority of
this poem is a strictly feminine one. Krysinska thus situates her revisiting of the biblical tale of creation
outside the male canon from which it comes » (Whidden, 2000, p. 103).

8. « Noi cerchiamo Eva, ma prima di giungere a lei Adamo deve sprofondare nel sonno » (Flasch,
2007, p. 85).

Réécrire le féminin biblique. Une lecture d'« Eve » de Marie Krysinska 39



La suppression de toute référence directe a la culpabilité biblique et son remplace-
ment par des allusions indirectes permet a Krysinska datténuer et déliminer le geste
d’Eve, tout en préservant sa centralité dans le récit poétique.

Les deux dernieres strophes concentrent toute l'attention diégétique du poeme
et représentent le point culminant narratif de celui-ci. Ce nest en effet qu’a la hui-
tiéme strophe que le serpent est introduit. Présenté comme « merveilleux » (v. 31),
le reptile assume demblée une fonction ambigué, & mi-chemin entre la séduction
et la menace. Le role central qu’il joue dans le poéme est également souligné lexicale-
ment par la répétition insistante au v. 32.

Afin de poursuivre le processus d’affaiblissement de la culpabilité féminine, déja
amorcé par l'allusion indirecte au péché originel et la mise en scéne d’Eve dans un état
d’inconscience dii au sommeil, Krysinska insiste sur la responsabilité active de la sé-
duction exercée par le reptile. Le serpent est en effet présenté avec une « bouche
lascive » (v. 31) dans lintention claire d’« attirer » et de « tenter » (v. 32) Eve, se
configurant ainsi comme l'agent de l'action, tandis qu’Eve reste silencieuse et inerte,
contrairement a ce qui se passe dans le récit biblique. La descente de I'arbre place im-
médiatement le serpent, symbole phallique par excellence dans le récit de la Genese,
dans une position de supériorité et de domination, non seulement spatiale mais aus-
si sémantique. Le reptile conserve en effet ses caractéristiques mythiques de ruse
et d’intelligence, qui, dans la réécriture de Krysinska, servent cependant a souligner
ses actions provocatrices, comme le rappelle également Adriana Paliyenko lorsquelle
observe que « the serpentine creature comes to symbolize the evil principle of wom-
an’s subordination to man’s desire that would spawn patriarchal ideology » (2000,
p. 163).

La derniere strophe se concentre entierement sur la description de la descente
du serpent de l'arbre, qui senroule autour des hanches nues de la femme, envahis-
sant sa présence’. Le poéme se termine sans que Krysinska donne a Eve la possibilité
de prononcer un seul mot, scellant son silence comme stratégie textuelle dexonéra-
tion et explicitant ainsi un parallele entre innocence et absence de langage.

4, Culpabilité et stratégies de révision

Dans les deux derniéres strophes, Krysinska adopte deux autres stratégies significa-
tives pour atténuer la responsabilité d'Eve dans I'acte destructeur décrit dans le ré-
cit biblique. La premiére stratégie est de nature rhétorique et consiste a utiliser une
synecdoque pour représenter le personnage principal : Eve nest plus désignée par son
nom, mais par une allusion a ses hanches, ce qui concentre l'attention sur son corps

9. Porter (2020, p. 27) remarque a ce propos que Krysinska représente I'invasion du serpent aussi
« par l'onomatopée (le sifflement de la s’) et par la forme de cette lettre (qui suggere les ondulations
du reptile). Il n'y a pas de rimes, mais sur dix-huit lignes, quatorze se terminent par un ‘s’ ».

40 Francesco Vignoli



plutot que sur sa subjectivité. Tout en réduisant la centralité et I'identité de la femme,
ce processus de dépersonnalisation contribue a la disculper, la transformant en une
figure passive et vulnérable.

La deuxiéme stratégie est de nature syntaxique : Eve, qui occupait une position
de sujet dans les sept premiéres strophes, est progressivement reléguée au rang
de complément dobjet ou prépositionnel a partir de l'entrée du serpent dans les deux
dernieres strophes. Ce déplacement grammatical accompagne symboliquement
le passage d’'une figure active et consciente a une condition de passivité, soulignant
davantage le role d’Eve comme objet soumis 2 la tentation opérée par le serpent sur
lequel elle n'a aucun pouvoir de décision. De cette maniere, la poétesse subvertit ra-
dicalement la représentation biblique selon laquelle Eve est enfermée dans une « dia-
lectique de la séduction (séduite par le serpent, elle séduit 'homme a son tour) »
(Jullien, 2003, p. 211). La coincidence entre 'apparition du reptile et I'assoupisse-
ment de la protagoniste renforce encore I'idée que Krysinska veut libérer Eve de toute
agentivité dans le geste qui ménera a la chute.

Mais la stratégie de réécriture la plus radicale adoptée par Krysinska pour libérer
Eve du poids de la culpabilité du péché originel réside dans Iinterruption volon-
taire du poéme en medias res, cest-a-dire lorsque le récit biblique est encore en plein
déroulement. Comme nous ’avons vu, la poétesse nomet pas seulement le moment
de la création d’Eve dans sa réécriture, mais élimine également tous les éléments clés
qui fondent traditionnellement I'idée punitive du mythe : le dialogue avec le serpent,
l'acte de désobéissance, le sentiment de honte, la condamnation divine, la culpabi-
lisation explicite de la femme et l'expulsion du jardin d’Eden. La suppression de ces
éléments structurels permet de vider la figure d’Eve de son réle historiquement
stigmatisé, tout en opérant une transmotivation en termes génettiens (1894, p. 379-
382) : Krysinska propose une relecture qui transfére entierement la faute sur la figure
du serpent, le seul a agir de maniere active et séductrice, le reconfigurant comme
le seul pécheur. A travers sa réécriture, Krysinska libére ainsi la femme du joug
du péché originel, donnant forme a un espace poétique dans lequel la figure féminine
de la tradition judéo-chrétienne peut exister en dehors de la culpabilité.

5. Genre, corps et voix

Dans ce nouvel espace poétique, I'une des diftérences les plus significatives entre
le récit de la Genese et le poeme de Krysinska concerne le poids différent accordé aux
figures masculines. Dans la Geneése, Dieu et Adam jouent un role central, sexprimant
a travers des discours directs qui imposent des lois, des punitions et des jugements,
en particulier a ['égard d’Eve, qui reste un personnage marginal (Robert, 2024, p. 18-
24), renfor¢ant ainsi une « narrative [that] is unquestionably patriarchal, and is pri-
marily intended to enforce a patriarchal world-order » (Rooke, 2007, p. 171).

Réécrire le féminin biblique. Une lecture d'« Eve » de Marie Krysinska 41



Au contraire, dans le texte de Krysinska, les deux sont totalement absents : Adam
nest jamais mentionné et Dieu nest pas évoqué, méme de maniere allusive. Cette sup-
pression est le signe d’'une rupture radicale avec le texte source et suggere une straté-
gie précise de réorientation narrative. Krysinska développe sa poésie dans un univers
féminin centré sur la corporéité, la nature et le désir, en supprimant le pouvoir no-
minatif et jugeant des figures masculines. La centralisation d’Eve coincide ainsi avec
une libération du paradigme patriarcal, obtenue également grace a la marginalisation
du masculin®.

Dans cette perspective, comme nous 'avons analysé, le corps féminin se révéle étre
un élément structurel de la réécriture krysinskienne. Si, dans le récit de la Genese,
le corps d’Eve nentre en scéne quapres le péché, comme objet de honte et de nudité
a couvrir, dans la poésie de Krysinska, le corps est pleinement visible, déja donné
et célébré des le début. Labsence du récit de sa création a partir d'une cote masculine
dans le poeme de l'autrice renforce I'autonomie de la figure féminine et soustrait son
corps a la logique de la dette envers Adam.

Un autre élément clé de la réécriture de la Genese par Krysinska concerne
le role attribué au silence, déja introduit par I'absence du logos, représenté par Dieu
et Adam, au profit des deux personnages effectivement présents : le serpent et Eve.
Leur présence s'inscrit en effet sous le signe de la privation de la parole : le poéme ne
contient aucun dialogue entre les deux, ni direct ni indirect. La tentation du serpent,
qui demeure centrale dans le récit biblique, est complétement absente de la version
de Krysinska. Il ne parle pas, mais agit et séduit par sa motricité, depuis sa descente
de l'arbre jusqu’a son enroulement autour des hanches de la femme. A son tour, Eve
ne répond pas, restant muette, dans un silence chargé d’'une valeur salvatrice.

Si, d’'une part, Iélimination de la voix masculine affaiblit le substrat misogyne
du mythe originel, d’autre part, le silence d’Eve protége la protagoniste de la parole qui,
dans la Genese, consacre la faute, ainsi que d’'un dialogisme qui la relegue en marge
de l'acte de parole''. Le silence se présente alors comme une double stratégie : un ins-
trument de déconstruction du pouvoir masculin et de rédemption du féminin.

10. Au contraire, selon Paliyenko, 'absence des figures masculines a une valeur plus ambigué, sym-
bolisant « at once woman’s autonomy and responsibility. While the former can be understood to accen-
tuate her capacity for independent thought and the latter her impulse to disobey, both give her agency »
(2016, p. 234).

11. Lespace dialogique consacré au personnage d’Eve dans la Geneése est limité. La femme nest
le sujet grammatical d’'un verbe qu’a deux reprises : lorsquelle parle au serpent (Gen 3 : 2-3) et lorsquelle
répond a Dieu apres avoir mangé le fruit défendu (Gen 3 : 13). Dans les deux cas, elle nest pas a l'origine
de l'acte de parole, mais se contente de répondre a une question. De plus, lorsquelle répond au serpent,
Eve utilise le « nous » et non le « je », marginalisant davantage sa personne dans le discours (Schneider,
2008, p. 171-75).

42 Francesco Vignoli



6. En guise de conclusion : ce qu’Eve est et ce qu’elle nest pas

Un dernier élément central dans la réécriture de Krysinska concerne ce qui nest pas
attribué a Eve, & savoir les roles traditionnels de compagne et de mére que le texte
de la Genese lui attribue explicitement. En effet, afin de ne pas inscrire son person-
nage principal dans les codes relationnels patriarcaux, Krysinska évite de représenter
Eve en fonction du masculin et de la procréation.

D’un point de vue lexical, Eve est désignée uniquement par son prénom ou par
le pronom féminin de la troisiéme personne du singulier, sans jamais recourir a l'ex-
pression « la femme », une formule présente dans le récit biblique qui, en hébreu
ancien, se dit ishsha, le méme terme utilisé pour désigner la femme (Gen 2 : 23).
Comme le note Tammi Schneider'?, cette ambiguité linguistique fonde et justifie
une relation hiérarchique entre les genres : I'ishsha nest femme quen tant quépouse
et donc subordonnée a I'ish, cest-a-dire a ’homme. En choisissant de ne pas utiliser
cette désignation relationnelle, Krysinska élimine a la racine la subordination lin-
guistique du féminin au masculin.

Parallelement, sur le plan narratif, l'omission du péché originel et de l'expulsion
du jardin d’Eden - deux événements qui, dans la Genése, déterminent le destin ma-
ternel de la femme - empéche la protagoniste krysinskienne détre confinée au role
de meére, lui permettant dexister en tant que figure autonome et libérée des logiques
patriarcales de la culpabilité et de la filiation. En ce sens, la réécriture krysinskienne
prend une valeur palingénésique : Eve nest plus le point dorigine de la chute, mais
la protagoniste d’'une régénération symbolique qui la raméne a un principe d’inno-
cence et de liberté, inaugurant ainsi un mythe alternatif de la féminité.

« Eve » se révele alors étre en rupture nette par rapport au panorama littéraire
de I'¢poque. A travers un changement radical de perspective, la poétesse transforme
Eve, personnage secondaire responsable de la désobéissance, en figure poétique cen-
trale, élevée des le titre au rang de sujet lyrique doté de corporéité et dagentivité. Avec
sa réécriture, la poétesse opére un geste de réappropriation poétique et idéologique,
en détachant le mythe biblique de sa structure patriarcale dorigine et en le refondant
dans une perspective subjective féminine et féministe. Lacte de re-vision théorisé par
Adrienne Rich s’y réalise concrétement : le texte original est subverti de I'intérieur,
par Iélimination des séquences narratives centrales et la réécriture d'une nouvelle
iconographie corporelle. En méme temps, le texte mobilise des stratégies de trans-
valorisation et de déplacement : le fruit défendu perd sa connotation négative et le role

12. « The woman in the garden is first identified and described as a woman in 2:22. After checking
all the animals as possible “helpmates” for the man, the Deity creates one from man, possibly because
the right potential is already there, according to 1:27. The woman is described as and labelled a “woman”
at the moment of her creation and/or separation from the man (2:22). The term used, ‘ishah, is the word
for a wife, so it is possible that the Deity is creating a wife for the man, since the translation of “wife”
or “woman” in this chapter and the following is determined by one’s theological understanding of what
happens in the scene » (Schneider, 2008, p. 169).

Réécrire le féminin biblique. Une lecture d'« Eve » de Marie Krysinska 43



d’Eve est redéfini, la transformant en une figure désirable et innocente. Le mythe ma-
nifeste toute sa flexibilité, se révélant capable de sadapter a de nouveaux contextes
sémantiques, tandis que son irradiation permet une relecture qui sétend au-dela
de la source biblique'*. De méme, la présence déléments structurels reconnaissables
permet d’identifier une survie sélective du mythe originel, fonctionnelle a la re-
-sémantisation féministe opérée par la poétesse. Avec ce poeme, Krysinska démonte
le récit patriarcal et le reconstruit a partir d'une expérience essentiellement féminine,
non subordonnée mais pleinement constituée, devenant ainsi un véritable labora-
toire ante litteram de mythopoiese féministe.

REFERENCES

La Bible. Ancien Testament. T. 1. (1956). Paris : Gallimard.

Brunel, P. (1992). Mythocritique. Théories et parcours. Paris : PUE.

Chevalier, J. et Gheerbrant, A. (1982). Dictionnaire des symboles. Mythes, Réves, Coutumes,
Gestes, Formes, Figures, Couleurs, Nombres. Paris : Editions Robert Laffont.

Couflignal, R. (1988). Eden. Dans P. Brunel (dir.), Dictionnaire des mythes littéraires (p. 539-
558). Monaco : Editions du Rocher.

Crépiat, C. (2017). Les « jardins merveilleux » de Marie Krysinska : de lévasion magique
a I’émancipation lyrique. Dans P. Auraix-Jonchiére, S. Bernard-Griffiths, E. Francalanza
(éd.), Dictionnaire littéraire des fleurs et jardins (XVIII et XIX® siécles). (p. 464-471). Paris :
Honoré Champion.

Flasch, K. [2004] (2007). Eva e Adamo. Metamorfosi di un mito. Bologna : Il Mulino.

Genette, G. (1984). Palimpsestes. La Littérature au second degré. Paris : Seuil.

Goulesque, F. et Whidden, S. (2022). Introduction. Dans Marie Krysinska, (Euvres complétes.
T. I. (p. 7-26). Paris : Honoré Champion.

Jullien, C. (2003). Dictionnaire de la Bible dans la littérature frangaise. Paris : Vuibert.

Krysinska, M. (2022). Eve. Dans (Euvres complétes. F. Goulesque et S. Whidden (éd.). T. 1.
(p. 95-56). Paris : Honoré Champion.

Laffont, R. et Bompiani, V. (1960). Dictionnaire des personnages littéraires et dramatiques
de tous les temps et de tous les pays. Paris : Robert Laffont.

Paliyenko, A. (2000). In the Shadow of Eve. Marie Krysinska and the Force of Poetic Desire.
Dans R. Lloyd, B. Nelson (dir.), Monash Romance Studies, 6, 159-179.

Paliyenko, A. (2016). Genius Envy. Women Shaping French Poetic History (1801-1900).
University Park : The Pennsylvania State University Press.

Phipps, E. W. (1989). Genesis and Gender: Biblical Myths of Sexuality. New York : Praeger.

Porter, L. M. (2020). Entre le Parnasse et le modernisme : I'affirmation féministe de Maria
Krysinska dans les Rythmes pittoresques (1890). Women in French Studies, 28, 23-34.

Rich, A. (1979). When We Dead Awaken: Writing as Re-vision. Dans A. Rich (dir.), On Lies,
Secrets, and Silence. Selected Prose 1966-1978 (p. 33-50). New York : W. W. Norton
& Company.

13. Les termes de « flexibilité » et d’« irradiation » sont de Brunel (1992, p. 72-86).

44 Francesco Vignoli



Robert, L. (2024). Can the Story of Eve (Genesis 2-3) be Interpreted as Feminist? Plurality,
1, 18-24. https://doi.org/10.2218/plurality.10067.

Rooke, D. W. (2007). Feminist Criticism of the Old Testament: Why Bother? Feminist
Theology, 15(2), 160-174. https://doi.org/10.1177/0966735007072023.

Schneider, T. (2008). Mothers of Promise. Women in the Book of Genesis. Michigan : Baker
Academic.

Schiingel-Straumann, H. (2012). Genesis 1-11. The Primordial History. Dans L. Schott-
roff, M.-T. Wacker (éd.), Feminist Biblical Interpretation: A Compendium of Critical
Commentary on the Books of the Bible and Related Literature (p. 1-14). Cambridge :
William B. Eerdmans Publishing Company.

Struve-Debeaux, A. (2002). Eve. Dans P. Brunel (dir.), Dictionnaire des mythes féminins
(p. 718-733). Monaco : Editions du Rocher.

Vialle, C. (2018). Des femmes fatales dans la Bible ? Larchétype de la femme tentatrice et sé-
ductrice. Dans E. Parmentier, P. Daviau, L. Savoy (dir.), Une bible des femmes (p. 55-74).
Geneve : Labor et Fides.

Volli, U. (2020). La rosa di Sharon. Fiori e piante nella tradizione ebraica antica. Ocula, 21(3),
62-76. https://doi.org/10.12977/0cula2020-28.

Whidden, S. (2000). Subversions in figure and form. The post-Parnassian Women and
Versification of Arthur Rimbaud and Marie Krysinska. [These de doctorat. Brown
University].

Wierzbowska, E. (2013). Figures féminines. Le décodage de Marie Krysinska. Dans R. Jakub-
czuk, A. Maziarczyk (dir.), Recyclage et décalage. Esthétique de la reprise dans les littéra-
tures frangaise et francophone (p. 65-74). Lublin : Wydawnictwo UMCS.

RESUME : Cet article présente une analyse du poéme « Eve » de Marie Krysinska, dans
lequel la poétesse réécrit le mythe biblique afin de libérer la protagoniste du poids
de la faute originelle. D’abord, I'¢tude montre comment Krysinska recentre le récit
sur Eve, tout en créant un Eden féminin o le désir et la nature s'unissent sans culpa-
bilité. Ensuite, elle analyse la reformulation de la relation avec le serpent et la remise
en question des catégories de genre, de corps et de voix. Enfin, elle souligne lefface-
ment des figures masculines et I'interruption du récit avant la Chute, qui transfor-
ment Eve en figure autonome et innocente, embléme d’une relecture poétique et fé-
ministe du mythe.

Mots-clés : Marie Krysinska, Eve, réécriture biblique, féminisme

Rewriting the Biblical Feminine. A Reading of Marie Krysinska’s “Eve”

ABSTRACT: This article presents an analysis of Marie Krysinska’s poem “Eve,” in which
the poet rewrites the biblical myth in order to free the protagonist from the burden
of original sin. First, the study shows how Krysinska refocuses the narrative on Eve,
while creating a feminine Eden where desire and nature unite without guilt. Next, it
analyzes the reformulation of the relationship with the serpent and the questioning of

Réécrire le féminin biblique. Une lecture d'« Eve » de Marie Krysinska 45



categories of gender, body, and voice. Finally, it highlights the erasure of male figures
and the interruption of the narrative before the Fall, which transform Eve into an au-
tonomous and innocent figure, emblematic of a poetic and feminist reinterpretation
of the myth.

Keywords: Marie Krysinska, Eve, biblical rewriting, feminism

46 Francesco Vignoli



