
47Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Après le Déluge »… 

Quêtes littéraires nº 15, 2025 
https://doi.org/10.31743/ql.19317

ISSN 2084-8099, eISSN 2657-487X
Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Zofia Litwinowicz-Krutnik	 Université de Gdańsk

Univers postdiluviens.  
Postérité moderne du récit biblique du Déluge : 
autour d’« Après le Déluge » d’Arthur Rimbaud 
et de L’Arche de Noé de Jules Supervielle 

Le récit biblique du Déluge, tel qu’il apparaît dans les chapitres VI à IX de la Genèse, 
constitue l ’un des mythes fondateurs les plus puissants de la tradition judéo-chrétienne. 
Héritier des récits mésopotamiens – notamment de l ’Épopée de Gilgamesh (XVIIIe-
XVIIe s. avant J.-C.), de l ’Épopée d’Atrahasis (XVIIe s. avant J.-C.) et de la Genèse d’Eri-
du (récit sumérien de Ziusudra, XVIe s. avant J.-C.)1 – il développe une vision théo-
logique de  la  justice divine, de  la destruction purificatrice et de  la promesse d’une 
alliance renouvelée entre Dieu et l ’humanité. 

Les poètes ont souvent traité le  Déluge comme une allégorie, figure tradition-
nelle de  la  Révolution : un  bouleversement du  monde dont surgit un  ordre nou-
veau. On peut citer Le  Déluge, ou l ’Aristocratie à  vau-l ’eau et  Le  Livre échappé 
au  Déluge de  Pierre-Sylvain Maréchal (1784), ou encore l ’Essai sur les  révolutions 
de  Chateaubriand (1797), où  le  déluge symbolise le  déferlement révolutionnaire, 
pour aller jusqu’au célèbre vers de Hugo, la réponse du flot au Vieux Monde : « Tu me 
crois la marée, et je suis le déluge » (1974, p. 472). André Guyaux signale même l ’exis-
tence d’une chanson, intitulée comme « Après le Déluge » de Rimbaud (poème écrit 
en 1874 et publié dans Les Illuminations en 1886) qui circulait à l ’époque de la révo-
lution de 1848 (2009, p. 947). 

n Zofia Litwinowicz-Krutnik – docteure, enseignante-chercheuse à Institut de Philologie Romane 
de l ’Université de Gdańsk. Adresse de correspondance : Institut de Philologie Romane de l ’Université 
de Gdańsk, Wita Stwosza 51, 80-312 Gdańsk ; e-mail : zofia.litwinowicz-krutnik@ug.edu.pl

ORCID iD : https://orcid.org/0000-0002-5083-7840
1.  Voir les tables de comparaison chez Bailey (1989, p. 11-27). 



48 Zofia Litwinowicz-Krutnik

Outre cela, plusieurs autres exemples, littéraires ou non, antérieurs ou postérieurs, 
et plus ou moins conformes au modèle biblique, reprennent le récit du Déluge. On 
peut citer, entre autres, le poème allitératif en vieil anglais Cleanness. An Alliterative 
Tripartite Poem on the Deluge, the Destruction of Sodom, and the Death of Belshazzar, 
by the Poet of Pearl (1360-1400) ; l ’idylle Tableau du Déluge de l ’écrivain suisse Salomon 
Gessner (1762), qui raconte les derniers instants de deux amants victimes du cata-
clysme ; les mentions dans la quatrième étude des Études de la Nature de Bernardin 
de Saint-Pierre (1791) et dans le livre IV du Génie du christianisme de Chateaubriand 
(1802) ; Le Ciel et la Terre, mystère en un acte de Lord Byron (1822) ; la relecture ro-
mantique d’Alfred de Vigny avec le poème « Le Déluge » (1826) ; et, plus récemment, 
Petites primeurs d’Anne-Marie Clément (1996).

À cela s’ajoutent, au  XXe siècle, divers textes narratifs qui gravitent autour 
de  l ’idée – même très générale – du Déluge : L’Arche de Noé de  Jules Supervielle 
(1938), Le déluge de Jean-Marie Gustave Le Clézio (1966), Après le déluge de Paul-
André Lesort (1977), Le déluge blanc de Normand Rousseau (1981), L’arche en toc 
de Kobo Abe (1987), La trame et la chaîne, II : le cycle de Noé dans Philon d’Alexan-
drie de Jacques Cazeaux (1989), Déluge d’Hélène Cixous (1992), Le déluge de Jacques 
Ferron (1993), Des nuits qui créent le déluge de Louise Cotoir (1994), L’île du jour 
d’avant de Umberto Eco (1996), La  terre ferme de Christiane Frenette (1997) et, 
finalement, Célébrations de Michel Tournier (1999). Dans sa monographie consa-
crée aux analyses contemporaines du mythe du Déluge, J. David Pleins envisage 
la possibilité d’une interprétation du récit diluvien à la lumière du Deuxième Sexe 
de  Simone de  Beauvoir et, plus généralement, de  la  théorie féministe (l ’exemple 
d’Hélène Cixous et  de  Le Rire de  la  Méduse pouvant également être convoqué) 
(2009, p.  145-147). Dans cette perspective s’inscrit Mr. and Mrs. Job d’Ellen van 
Wolde (1997), qui met en scène deux figures absentes du texte biblique : l ’épouse 
de Noé et celle de Job. Les réécritures ne se limitent toutefois pas à ce cadre : dans 
la  littérature de  jeunesse contemporaine, le  Déluge apparaît comme l ’un des  ré-
cits bibliques les plus fréquemment mobilisés et retravaillés, ainsi que l ’a démontré 
Danièle Henky (2018, p. 23-32).

L’examen attentif des fluctuations de ces réinterprétations met en évidence un tour-
nant avec l ’avènement de  la  modernité  – comprise au  sens baudelairien, et  dans 
le prolongement de l ’injonction rimbaldienne à être « absolument moderne » ([1873] 
2009, p. 280). Des signes de rupture étaient toutefois déjà perceptibles à l ’époque ro-
mantique. Dans « Le Déluge », Alfred de Vigny nuance et subvertit les lectures pro-
posées par Bernardin de Saint-Pierre et Chateaubriand. Alors que ces derniers, dans 
une perspective apologétique, interprètent la catastrophe comme une juste punition 
des hommes et une manifestation de la beauté de la religion, de Vigny adopte une 
position inverse : il évacue toute idée de justice divine et conclut sur l ’anéantissement 
universel, qui frappe également les innocents – en l ’occurrence un couple d’amou-
reux, pur et sans faute (1986, p. 32-41). Dieu apparaît dès lors comme le bourreau, 
destructeur de l ’amour lui-même. Cette représentation illustre la révolte romantique 



49Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Après le Déluge »… 

contre un Dieu perçu comme cruel et  injuste, en rupture radicale avec le  récit bi-
blique où les justes trouvent salut.

Ce sont toutefois les écrivains de la modernité – entendue dans le sens inauguré 
par Baudelaire – qui ont porté le coup de grâce au modèle de réécriture jusque-là 
dominant. À partir de la seconde moitié du XIXe siècle et tout au long du XXe siècle, 
le  thème du  Déluge fait l ’objet de  réinterprétations d’une nature nouvelle. Le  pré-
sent article se propose d’en examiner deux exemples significatifs : le poème en prose 
d’Arthur Rimbaud, « Après le Déluge » (écrit en 1874) qui ouvre les Illuminations, 
et la nouvelle insolite de Jules Supervielle, L’Arche de Noé (1938). L’analyse portera, 
d’une part, sur l ’évolution des modalités narratives et symboliques du récit diluvien, 
et, d’autre part, sur la manière dont le statut de l ’écrivain moderne, conjugué à une 
esthétique propre, reconfigure la perception de l ’éthique proposée au lecteur. Cette 
démarche implique un renversement méthodologique : l ’expérience esthétique y pré-
cède la réception éthique et en constitue la médiation privilégiée. La problématique 
peut dès lors se formuler ainsi : comment la dialectique entre esthétique et éthique se 
déploie-t-elle dans ces deux œuvres, et en quoi diffère-t-elle à la fois de l ’hypotexte 
biblique et des réinterprétations antérieures du Déluge ? 

Pour répondre à cette interrogation, je dégagerai d’abord les axes fondamentaux 
de l ’hypotexte biblique avant de confronter ses passages significatifs aux réélabora-
tions qu’en proposent Rimbaud et Supervielle. Une attention particulière sera accor-
dée aux instances parlantes et aux structures spatio-temporelles, jouant un rôle déci-
sif dans la configuration du sens. 

1. Le Déluge biblique… 

Rappelons, tout d’abord, l ’hypotexte biblique, avec ses axes majeurs  – la  relation 
de Dieu avec ses créatures, la figure de Noé en tant qu’élu, le Déluge comme le temps 
de  l ’épreuve, et enfin l ’Alliance conclue après la catastrophe –, tout en  le replaçant 
dans le  contexte plus large des  mythes mésopotamiens qui rapportent l ’histoire 
d’un cataclysme voulu par les dieux pour mettre fin à une humanité devenue trop 
bruyante2. Les récits les plus anciens du déluge précèdent en effet de plus d’un mil-
lénaire la rédaction de la Genèse, traditionnellement attribuée à Moïse mais compi-
lée à partir de textes rédigés entre les VIIIe et IIe siècles avant J.-C. Le récit biblique 
du Déluge peut alors, dans une certaine mesure, être envisagé comme un hypertexte 
des « réminiscences babyloniennes » (Dhorme, 1956, p. XXXIII) : ce n’est qu’à la suite 
de la déportation à Babylone, en 586 av. J.-C., que les Hébreux furent confrontés aux 

2.  Par cette expression, j’entends les récits transmis dans la Genèse d’Eridu (le récit sumérien de Ziu-
sudra), l ’Épopée d’Atrahasis et l ’Épopée de Gilgamesh (Bailey, 1989, p. 11-27 ; Pleins, 2009, p. 100-124), 
où se dégagent trois axes principaux que reprendra le récit biblique : la relation entre Dieu (ou les dieux) 
et  les créatures, la figure du héros sauvé, et  le Déluge envisagé comme temps d’épreuve et de passage 
conduisant, in fine, à l ’Alliance entre la divinité et le survivant.



50 Zofia Litwinowicz-Krutnik

traditions mésopotamiennes des IIIe et IIe millénaires av. J.-C. Parmi celles-ci figu-
raient notamment l ’Épopée d’Atrahasis et l ’Épopée de Gilgamesh. 
 
1.1. �La relation conflictuelle entre la créature et le Créateur comme origine 

du Déluge
Dans les mythes mésopotamiens, la cause du cataclysme réside dans la prolifération 
humaine : les hommes, devenus trop nombreux, troublent le repos des dieux, ce qui 
conduit ces derniers à décider une réduction de la population. La Bible, en revanche, 
propose une explication différente. Le facteur déclencheur n’est pas le bruit ou la su-
rabondance humaine, mais la corruption morale et la violence : « […] Dieu voyant 
que la malice des hommes qui vivaient sur la terre était extrême, et que toutes les pen-
sées de leur cœur étaient en tout temps appliquées au mal, Il se repentit d’avoir fait 
l ’homme sur la terre » (Gen 6 : 5-6)3. Cette malice – ou, autrement dit, violence – 
constitue, selon Giuseppe Barbaglio, une « irruption du chaos qui détruit le monde » 
(1994, p. 43). La destruction quasi-totale effectuée par Dieu apparaît donc comme 
un acte paradoxal : Dieu agit contre sa propre création. Origène, dans le Contre Celse, 
interprète le Déluge comme la nécessité « d’arrêter la diffusion du vice par un re-
nouvellement des choses » (1968, t. II, livre IV, 20). Le récit biblique déplace ainsi 
l ’accent  : il ne s’agit pas d’une punition arbitraire infligée à  l ’humanité, mais d’une 
tentative de rétablissement de l ’ordre et de l ’octroi d’une nouvelle chance au monde – 
Dieu, en préservant Noé et sa famille, fonde la possibilité d’une humanité régénérée. 

1.2. Le héros élu et la construction de l ’arche 
Dans les récits mésopotamiens, un des dieux trahit ses pairs en révélant à son pro-
tégé Atrahasis (ou Uta-Napishtim) l ’imminence du cataclysme et en lui prescrivant 
la  construction d’une arche destinée à abriter hommes et  animaux. Dans la Bible, 
Dieu choisit Noé, décrit comme «  juste  » et  «  parfait  » (Gen 6  : 9), pour accom-
plir cette mission. La tradition sacerdotale y précise la structure de l ’arche ainsi que 
le nombre d’animaux à préserver. Contrairement aux récits mésopotamiens, la Bible 
ne rapporte pas de moqueries ni d’hostilité envers « l ’élu » ; dans les deux cas, toute-
fois, hommes et animaux constituent une communauté solidaire appelée à traverser 
l ’épreuve.
 
1.3. Le Déluge en tant que temps de l ’épreuve 
Le cataclysme apparaît comme un temps de passage. Dans les mythes mésopotamiens, 
la pluie et la tempête durent six jours et sept nuits, suscitant le regret des dieux. Dans 
la Bible, la pluie tombe quarante jours et quarante nuits : les eaux de l ’abîme, assimi-
lées au chaos primordial, recouvrent la terre, ne laissant survivre que l ’arche : « […] 
les sources du grand abîme des eaux furent rompues, et les cataractes du ciel furent 
ouvertes ; /Et la pluie tomba sur la terre pendant quarante jours et quarante nuits » 

3.  Nous citons la traduction de Lemaître de Sacy, que Rimbaud a eue sous les yeux. 



51Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Après le Déluge »… 

(Gen 7 : 11-12). Le Déluge purifie et prépare un recommencement, Noé étant celui 
qui relie le monde périssant à celui qui va renaître. 
 
1.4. La Nouvelle Alliance 
La sortie des eaux marque l ’ouverture d’un nouvel ordre : comme Atrahasis, Noé en-
voie successivement des oiseaux pour vérifier la décrue. Mais le récit biblique insiste 
sur la mémoire rédemptrice de Dieu : « Dieu, s’étant souvenu de Noé […] » (Gen 8 : 1). 
Ce « souvenir » fonde l ’Alliance, renouvelée au moment où Noé et les siens quittent 
l ’arche. Alors que les dieux mésopotamiens se contentent de sacrifices et infligent aux 
hommes la maladie et la mortalité, le Dieu biblique, lui, bénit la création : « Sortez 
de l ’arche, vous et votre femme, vos fils et les femmes de vos fils./Faites-en sortir aussi 
tous les animaux qui y sont avec vous, de toutes sortes d’espèces, tant des oiseaux que 
des bêtes et de tout ce qui rampe sur la terre ; et entrez sur la terre, croissez-y, et vous 
y multipliez » (Gen 8 : 16-17) – ce qui évoque la fin de la première création et marque 
ainsi une « re-création », fondée sur ce qui avait déjà été créé. Ensuite, Dieu promet 
de ne plus détruire la  terre, et  le signe de cette promesse est l ’arc-en-ciel, symbole 
d’un monde désormais inviolable.

2.	 … Et ce qui en reste… !

Que nous reste-il de tout cela dans nos deux réécritures modernes ? 

2.1. Rimbaud 
Dans « Après le Déluge », comme l ’indique le titre, seul le monde post-diluvien est 
représenté : Noé et Dieu en sont totalement absents. Des quatre axes du récit biblique, 
seul le dernier subsiste, de façon vague, conservé dans l ’image de l ’arc-en-ciel auquel 
le livre adresse sa prière : 

Aussitôt après que l ’idée du Déluge se fut rassise,
Un lièvre s’arrêta dans les sainfoins et les clochettes mouvantes et dit sa prière à l ’arc-

en-ciel à travers la toile de l ’araignée. (Rimbaud, 2009, p. 289) 
 
En revanche, les personnages qui apparaissent ensuite, disparates et anachroniques, 

rappellent la tonalité merveilleuse ainsi que les protagonistes traditionnels des contes 
et des fables : Barbe-Bleue, une sorcière, des enfants, une certaine Madame, Eucharis 
(nymphe qui séduit Télémaque au livre VII du Télémaque de Fénélon). On y trouve 
aussi des éléments inanimés personnifiés – pierres précieuses, fleurs, lune – ainsi que 
des animaux tels qu’un lièvre, des castors ou des chacals. Le texte s’organise autour 
du mot initial, « Aussitôt », et adopte un ton narratif qui détourne la Genèse : après 
la  submersion, la  banalité du  quotidien réapparaît, marquée par l ’ennui. Rimbaud 
oppose ainsi la force vive du cataclysme à la fadeur du retour à la vie normale. 



52 Zofia Litwinowicz-Krutnik

La forme du poème est fragmentaire, composée de petites scènes juxtaposées  : 
les  phrases s’enchaînent difficilement, ne renvoyant ni au  même lieu, ni au  même 
personnage, ni à la même action. Le narrateur/sujet lyrique n’évoque même pas di-
rectement le Déluge, mais plutôt « l ’idée du Déluge », ce qui montre qu’il s’attache 
à sa dimension conceptuelle4. Comme le rappelle André Guyaux, cette idée est an-
cienne (2009, p. 947) : elle exprime à la fois le bouleversement du monde et la pro-
messe d’une renaissance, une vision révolutionnaire dont on retrouve les  échos 
chez de nombreux auteurs. D’où les  lectures politiques du poème : dès 1930, René 
Étiemble et Yassu Gauclère y voyaient une transposition poétique de l ’activité révo-
lutionnaire des masses ouvrières, et plus particulièrement de la Commune de Paris5. 
Pourtant, certains critiques mettent en garde contre une lecture strictement politique 
du poème, soulignant qu’aucun indice explicite ne le rattache à la Commune et que 
son interprétation ne peut être envisagée qu’à titre allégorique (Chambers, 1973, 
p. 79). D’autres insistent sur la présence d’un imaginaire lié à l ’enfance et à la perte 
d’innocence, tandis qu’il est également rappelé que la métaphore diluvienne conserve 
un ancrage naturel, à la croisée du mythe météorologique et de l ’expérience des bou-
leversements historiques et sociaux intégrés à l ’univers poétique rimbaldien6. 

2.2. Supervielle 
Chez Supervielle, la réinterprétation du récit biblique prend la  forme d’une courte 
fiction parodique au ton bouffon et au registre ludique, nourrie d’images cocasses. 
Le narrateur, à la troisième personne et au passé, raconte le début du Déluge : l ’uni-
vers entier s’imprègne d’une humidité inexplicable, les  papiers dégagent de  l ’eau, 
le  feu ne prend plus, les  élèves fondent littéralement en  larmes, les  hommes se 
mettent à  transpirer bien extensivement, leur sang se transforme en  eau… Quant 
à Noé, personnage rusé mais morigéné par sa femme, il feint d’oublier les antédilu-
viens, incapables d’embarquer dans l ’Arche. Plus tard, hommes et animaux, flottant 
sur les eaux, en viennent à se disputer une place à bord. L’événement, vidé de toute 
dimension de  sanction ou d’épreuve, ne requiert plus ni compétence ni initiative 
de la part des personnages, et ne survit que comme une simple histoire. 

4.  Bercot remarque que plusieurs interprétations sont envisageables : il pourrait s’agir du projet di-
vin révélé à Noé, d’une métonymie désignant Dieu apaisé après sa colère, ou encore d’un Déluge réduit 
au rang d’illusion. L’emploi du mot inattendu « rassise » prépare la métaphore finale, où les Déluges sont 
appelés à être « relevés » par les eaux et les tristesses (2005, p. 138). 

5.  Dans ce cadre, certains personnages ou images du poème deviennent des symboles : les animaux 
représenteraient les forces de reconstruction ou de répression, le lièvre figurerait la figure bourgeoise, 
les étals et les barques renverraient à la reprise de l ’activité économique, et la toile d’araignée à l ’ordre 
juridique (Étiemble et Gauclère, 1966, p. 103, p. 124-125). Cette hypothèse a été reprise et approfondie 
par Adam (1950, p. 238) et Denis (1968, p. 1261-1276). 

6.  Sacchi insiste sur la présence d’un imaginaire lié à l ’enfance et à la perte d’innocence qui échappe 
à une grille politique (« sainfoins », « clochettes mouvantes », etc.) (2002, p. 49-50). 



53Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Après le Déluge »… 

Le récit biblique est ainsi détourné. L’axe I du récit biblique est inexistant : le Déluge 
n’a ni explication ni cause. L’axe II ne subsiste que partiellement : Noé n’est pas l ’élu 
de Dieu, mais seulement un petit rusé qui comprend qu’il faut construire l ’arche pour 
se sauver : « Noé n’avait pas attendu le déluge pour bâtir son arche ; il l ’établit avec tant 
de soin et de ruse que la pluie évitait son voisinage, comme s’il n’y avait absolument 
rien à faire ni même à tenter contre elle » (Supervielle, 1996, p. 13). 

L’axe III  – le  Déluge en  tant que temps d’épreuve  – est parodié : les  animaux 
souffrent de la faim, et le loup est prêt à dévorer cru l ’agneau qu’il caressait encore 
au début de l ’aventure. À cela s’ajoutent l ’espace réduit, l ’odeur du poil mouillé… Tout 
est à la fois réaliste et extrêmement grotesque. Certes, on retrouve les épisodes chro-
nologiques – l ’embarquement, la montée des eaux, le débarquement –, mais ils sont 
systématiquement tournés en parodie.

Finalement, de l ’axe IV – la nouvelle Alliance – il ne subsiste presque rien. Le mal 
réapparaît déjà à travers les querelles entre les animaux et les ruses de Noé. La purifi-
cation de la terre se limite à la destruction des puces, simples parasites. Il s’agit donc 
de  la mise en scène d’un décalage entre les principes divins et  leur réalisation par 
les hommes, illustré par les déconvenues langagières. 

Ainsi, les figures bibliques et le fonctionnement symbolique du récit sont-ils neu-
tralisés, la portée allégorique effacée, grâce à un jeu constant entre sens littéral et sens 
figuré (la fille qui fond littéralement en  larmes, les animaux littéralement antédilu-
viens, les eaux qui montent littéralement jusqu’au ciel, etc.). La parodie agit à la fois 
sur les  plans narratif, figuratif et  énonciatif, transformant la  valeur et  le  rôle que 
le  Déluge possédait dans le  texte biblique, notamment celui de  destruction suivie 
d’un renouveau. 

Il apparaît clairement que, des  axes narratifs initiaux, il  ne reste presque rien. 
Tournons-nous maintenant vers les  instances parlantes et  la  structure spatio-tem-
porelle afin d’en tirer d’autres conclusions sur l ’orientation de nos deux réécritures. 

3.	 Instances parlantes 

3.1. Le récit biblique 
Le texte sacerdotal (P) du récit diluvien aurait été rédigé par les écrivains et  sages 
du milieu sacerdotal, inspirés par l ’Esprit Saint, parlant au nom de Dieu au peuple 
d’Israël (La Bible, 1990, p. 4).

3.2. « Après le déluge » 
Le poème en prose rimbaldien est un récit à la première personne du singulier, porté 
par un conteur qui raconte la suite du Déluge. Martine Bercot remarque, sur le plan 
formel, l ’imitation minutieuse des  alinéas bibliques : Rimbaud en  imite la  forme, 
mais les  déforme par une exagération des  traits stylistiques et  génériques (2005, 
p. 134-136). 



54 Zofia Litwinowicz-Krutnik

3.3. « Arche de Noé » 
La voix du narrateur de la nouvelle insolite de Supervielle est celle d’un homme d’au-
jourd’hui qui s’adresse à ses contemporains. Il multiplie les « clins d’œil temporels », 
une espèce de  jeu des  anachronismes pertinemment analysé par Frances Fortier 
(2005, p. 59-74) : il évoque « le chien de Terre-Neuve », le mégathérium dont « le des-
tin est d’être antédiluvien », ou encore « la colombe dont la blancheur et la confiance 
en l ’avenir étaient si grandes qu’elles devaient traverser les siècles jusqu’à nous » (1996, 
p. 13-17, 27) – ce pronom personnel amplifie la perspective, grotesque, ironiquement 
anachronique, qui renverse les stéréotypes. 

4.	 Structuration spatio-temporelle

4.1. Avant le Déluge 
Dans la Bible, le Déluge est expliqué par la méchanceté et l ’indignité des hommes ; 
Noé, qui a trois fils, entre dans l ’arche lors d’une scène brève mais cérémonielle. Chez 
Rimbaud, il ne reste que le monde postdiluvien. Chez Supervielle, l ’action se déplace 
dans une petite ville de Judée marquée par la civilisation de l ’écriture, et les phéno-
mènes antédiluviens prennent un caractère fabuleux et absurde. Le délire aquatique 
vient de l ’intérieur du monde et non de l ’extérieur, et la colère divine, privée de justi-
fication, apparaît irrationnelle, tandis que Noé est entouré non seulement de fils mais 
aussi de filles. 

4.2. Pendant le Déluge 
Dans la Bible, la source sacerdotale (P) amplifie l ’ampleur de la catastrophe, souli-
gnant l ’omnipotence divine : le Déluge purifie le monde et inaugure une humanité 
renouvelée. Rien de tel chez Rimbaud ou Supervielle. Chez Rimbaud, comme l ’in-
dique le titre, le récit se situe dans l ’après-Déluge, mais la fin annonce déjà la nécessi-
té (… tant l ’ennui est insupportable… !) d’un nouveau déluge, un nouveau boulever-
sement du monde, une nouvelle Création : 

− Sourds, étang, − Écume, roule sur le  pont, et  par-dessus les  bois  ; − draps noirs 
et orgues, − éclairs et tonnerres − montez et roulez ; − Eaux et tristesses, montez et relevez 
les Déluges (2009, p. 290)

Quant à Supervielle, il met en  scène la  condamnation des hommes restés hors 
de  l ’arche, implorant puis invectivant Noé, tandis que ce dernier et sa famille sont 
loin d’incarner un  idéal. À  l ’intérieur de  l ’arche, la promiscuité entraîne querelles, 
faim, désœuvrement, odeurs pestilentielles et  scènes grotesques entre animaux. 
Le récit mêle ainsi réalisme grotesque et merveilleux  : les animaux ne se dévorent 
quand même pas, les éphémères vivent bien plus longtemps que dans la réalité… 



55Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Après le Déluge »… 

4.3. Après le Déluge
Dans la Bible, après le Déluge, l ’Arche s’échoue sur les monts d’Ararat et Noé constate 
que la terre est à nouveau habitable grâce au retour de la colombe avec un rameau 
d’olivier. Dieu bénit Noé et les animaux pour repeupler la terre, marquant une nou-
velle création. Il établit ensuite une Alliance avec l ’homme, promettant de ne plus 
jamais maudire la terre, le signe étant l ’arc-en-ciel. 

Martine Bercot souligne que Rimbaud s’inspire de l ’expression finale du chapitre 
X de la Genèse : « Ce sont là les familles des enfants de Noé, selon les diverses nations 
qui en sont sorties. Et c’est de ces familles que se sont formés tous les peuples de la terre 
après le déluge » (Gen 10 : 32). On peut ainsi considérer que le poète reprend le récit 
à  ce moment précis pour lui donner une suite différente, plus développée, malgré 
la concision de son texte. La chercheuse identifie, au sein de cette suite, trois images 
distinctes (Bercot, 2005, p. 138-139) : 1) L’innocence et l ’émerveillement du premier 
matin du monde, dans un décor légèrement ambigu d’un mystère caché (le lièvre, 
les sainfoins, les clochettes mouvantes, l ’arc-en-ciel, la toile d’araignée, les pierres pré-
cieuses, les fleurs) ; 2) La violence, le mal qui se réinstallent avec le retour au com-
merce, à  la cruauté et aux absurdes de  la civilisation («  le sang coula » à nouveau, 
malgré la communion entre les hommes et les animaux dans l ’Arche) ; 3) La clôture 
du récit par une expression ambiguë  : « Eucharis me dit que c’était le printemps ». 
Dans cette dernière image, Eucharis annonce le printemps, saison traditionnellement 
associée à la montée des eaux. La conclusion semble ainsi annoncer le commence-
ment d’un nouveau déluge : puisque le premier s’est révélé inefficace, il conviendrait 
de tout recommencer. Est-ce l ’amorce d’une nouvelle création liée aux conceptions 
rimbaldiennes de la création poétique, où l ’artiste, assimilé à un démiurge, engendre 
un monde nouveau par le biais du « dérèglement de tous les sens » (Rimbaud, 2009, 
p. 344) … ? Les seuls survivants du Déluge sont les enfants, figures paradigmatiques 
de l ’émerveillement originaire, qui se situent aux marges de la rationalité adulte. Ils 
incarnent une posture analogue à celle des poètes et des philosophes, à la fois ouverts 
au monde, perpétuellement étonnés et naturellement enclins au jeu et à la créativité. 

Dans cette perspective, les « nouveaux déluges » devraient être compris comme 
des  processus de  dé-règlement/ré-génération qui invitent à  un retour à  l ’enfance, 
un état primitif et mystique, affranchi des carapaces de la pensée conventionnelle7. 
Ce retour aux origines, pensé comme une rupture épistémologique, rejoint les concep-
tions rimbaldiennes du dérèglement de tous les sens et permet de concevoir le Déluge 
comme un mythe fondateur, constamment rejoué dans l ’horizon de la création poé-
tique. Le poème « Enfances », qui suit directement « Après le Déluge », peut être 
ainsi lu comme une continuation de cette idée : évocation de la nostalgie du Paradis 
perdu, renvoyant à l ’idée d’un langage universel, accessible aux fous, aux voyants, aux 
poètes et aux enfants, ceux qui demeurent les plus proches de l ’expérience originelle 
du monde. 

7.  Je m ’inscris ainsi dans la continuité de l ’argumentation de Sacchi (2002, p. 41-91). 



56 Zofia Litwinowicz-Krutnik

Chez Supervielle, l ’« après-Déluge » est presque inexistant : le récit s’interrompt 
avec la décrue des eaux et la sortie de l ’arche. L’arc-en-ciel de l ’Alliance y est réduit 
à  un  simple phénomène météorologique : il  apparaît de  manière précoce comme 
le  signe de  la  fin imminente du  Déluge, sans que soit évoquée l ’Alliance entre 
les hommes et Dieu. Par ailleurs, le mal se manifeste déjà à bord de l ’Arche, à travers 
les querelles entre les animaux. Dans le prolongement de l ’analyse de Frances Fortier, 
on peut affirmer que, dans la réécriture du récit biblique par Supervielle, toute charge 
transcendante est abolie : ne subsiste que la trivialité (2005, p. 63). Le Déluge y perd 
toute dimension tragique et n’apparaît plus comme l ’événement fondateur d’une hu-
manité nouvelle. 

5.	 De l ’éthique à l ’esthétique, ou plutôt à rebours 

L’analyse des axes narratifs, des instances parlantes et des structures spatio-tempo-
relles de l ’hypotexte biblique et de nos deux réécritures modernes montre la neutra-
lisation du divin : la perspective transcendante se trouve remplacée par une perspec-
tive immanente. En s’inspirant de Julia Kristeva, pour qui « les récits au second degré 
se font du dialogue de plusieurs écritures : de l ’écrivain, du destinataire (ou du per-
sonnage), du  contexte culturel actuel et  antérieur  » (1969, p.  41-91), on peut dire 
que chez Rimbaud comme chez Supervielle, l ’Alliance divine s’efface au profit d’une 
reconfiguration où la relation verticale (homme-Dieu) est remplacée par une relation 
tripolaire : instance parlante – lecteur – réalité. Le narrateur s’impose alors comme 
une présence opaque entre le monde et  le  lecteur. La confiance ne repose plus sur 
une parole transcendante, mais sur un discours qui revendique sa propre autonomie 
et dont l ’intention n’est plus garantie par une référence stable et univoque. 

Cette opacité révèle une conséquence majeure : les deux textes dénoncent l ’inuti-
lité du Déluge, son caractère d’« anti-Déluge », dépourvu de fonction morale. Le pa-
radigme biblique «  Dieu + Alliance  » est tourné en  dérision. À  sa place, s’affirme 
le statut du créateur moderne : le poète (chez Rimbaud) ou le langage lui-même (chez 
Supervielle). L’éthique biblique est dès lors subordonnée à une esthétique nouvelle, 
qui con-sacre le sacre de l ’écrivain. D’où certains éléments du merveilleux et du mi-
racle qui persistent : l ’ambiance de conte de fées dans la première image de Rimbaud, 
la  suspension des  lois naturelles chez Supervielle, ces traits rapprochant les  textes 
du registre du conte insolite et de la fable. 

Chez ce dernier, le narrateur instaure un rapport implicite à l ’hypotexte biblique 
en le convoquant par des clins d’œil intertextuels et à-temporels (« On sait qu’elle te-
nait dans son bec une branchette d’olivier » (Supervielle, 1996, p. 27), dit-il à propos 
de la colombe qui revient à Noé à la fin du déluge). Ce jeu met en évidence les res-
sorts de  la  langue : la  temporalisation pervertie par les  anachronismes, le  registre 
familier et argotique, et surtout les jeux de langage : la dislocation des locutions fi-
gées (« tout son être changé en larmes »), l ’usage des expressions populaires décalées 



57Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Après le Déluge »… 

ou décontextualisées (« Tant qu’il ne pleuvra pas, il y a de  l ’espoir » ; « montagne 
de bonne volonté » pour désigner l ’Ararat), la multiplication des figures rhétoriques 
(les chiasmes – « le cœur en larmes et les yeux secs », les métonymies – « le firma-
ment faisait un effort désespéré »), et  les allusions hypertextuelles (comme l ’ évo-
cation ironique de l ’ivresse de Noé – lors de la sortie de l ’arche, l ’odeur de la Terre 
«  montait à  la  tête comme un  vin nouveau  ») (1996, p.  13, 28, 16, 26, 28). Ainsi, 
la transcendance se trouve remplacée par une esthétique du conte insolite, où le récit 
se déploie dans le registre grotesque. 

Chez Rimbaud, la substitution est encore plus radicale. L’Alliance et Dieu sont rem-
placés par le démiurge lui-même. Cette posture s’oppose à la romantique, où Dieu, 
présent mais cruel, prend la place de Satan (voir « Le Déluge » de Vigny). La révolte 
au cœur de la vision rimbaldienne prend ainsi une dimension symboliste, que l ’on 
retrouve dans les multiples allusions aux enfants, êtres proches du langage universel 
(« Une porte claqua, et sur la place du hameau, l ’enfant tourna ses bras […] », 2009, 
p. 289) – cette perspective rejoint les Lettres du voyant et l ’idéal wagnérien du langage 
universel. Le Déluge peut être ainsi lu comme une révolution esthétique qui s’opère 
par le  retour au  paradis perdu de  l ’émerveillement devant le  monde, auquel seuls 
les enfants, les philosophes et les poètes ont accès. Dans le sillage de la perspective 
bachelardienne (1942, p. 180-208), les eaux violentes, appelées à relever les Déluges, 
s’avèrent être des liquides amniotiques, dont la perte entraîne une seconde naissance 
dans un monde nouveau – n’est-ce un rappel de l ’illuminatio biblique (« Que la lu-
mière soit faite », Gen 1 : 3)… ? Cet appel rimbaldien implicite à redevenir enfant 
n’est-il pas (ironiquement ou non) proche de l ’injonction biblique à devenir « comme 
de petits enfants » (Mt 18 : 3) ? Curieusement, ici les deux réécritures se rejoignent : 
l ’univers littéraire de Supervielle semble aussi gouverné par l ’esprit aquatique, dont 
L’Arche de  Noé n’est qu’un exemple parmi d’autres contes «  aquatiques  », tels que 
L’Enfant de la haute mer, L’Inconnue de la Seine ou La Piste et la mer. Ne participe-t-il 
pas de  la volonté de  l ’artiste de recréer le monde après sa destruction par les eaux 
d’un déluge… ?

Dans Le  Sacre de  l ’écrivain, Paul Bénichou montre que la  littérature moderne 
s’est constituée comme un  nouveau pouvoir spirituel, héritier de  deux traditions : 
le modèle grec, où la littérature agit de manière profane et autonome, assumant seule 
la tâche de répondre aux grandes questions existentielles, et le modèle juif, où elle est 
inséparable du divin et soumise à l ’autorité religieuse, garant d’une référence surnatu-
relle (1973, p. 11-21). Avec l ’émancipation progressive de la littérature, la rupture avec 
la religion a consacré l ’écrivain comme guide spirituel des temps modernes – le poète 
devient philosophe, prophète, parfois même rival du prêtre, s’arrogeant le pouvoir 
de réinventer les mythes et de dire le vrai. 

C’est précisément ce que révèlent les réécritures du récit biblique du Déluge chez 
Rimbaud et Supervielle. L’effacement de Dieu, littéral et figuratif dans les deux hyper-
textes, renverse le récit sacré et efface sa dimension éthique et théologique, imposant 
l ’autorité du langage et de l ’artiste, seul capable de recréer le monde après la décrue 



58 Zofia Litwinowicz-Krutnik

des eaux. Comme, dans les deux textes, la réécriture consiste à vêtir le récit génésique 
du Déluge d’un habit profane, deux modèles littéraires de l ’origine européenne, le grec 
et le juif, s’y mêlent. Chez Rimbaud, le poète-prophète, relevant le nouveau déluge, 
fait appel au mystère des choses, mais l ’hypotexte qu’il poétise appartient à l ’héritage 
juif. C’est pourquoi il existe un décalage qui rend possible la réécriture : la création 
poétique est inséparable de la ré-création d’une mythologie. Quant à Supervielle, sa 
perspective s’apparente moins à une mentalité juive qu’à la pensée grecque : son ap-
proche du récit biblique passe par le filtre de la vision grecque du monde. Ainsi, ces 
deux réécritures traduisent-elles la  quête moderne d’une spiritualité nouvelle, née 
de l ’effondrement des cadres religieux traditionnels – car les mythes hérités exigent 
une réinterprétation à la fois créatrice et contestataire pour retrouver leur force d’in-
terpellation auprès du lecteur contemporain. 

RÉFÉRENCES

Adam, A. (1950). L’énigme des Illuminations. Revue des sciences humaines, 60, octobre–dé-
cembre, 221-245. 

Bachelard, G. (1942). L’eau et les rêves. Essai sur l ’imagination de la matière. Paris : José Corti.
Bailey, L. R. (1989). Noah. The person and the story in history and tradition. Columbia (SC) : 

University of South Carolina Press.
Barbaglio, G. (1994). Dieu est-il violent ? Une lecture des  Écritures juives et  chrétiennes 

(D. Caldiroli et R. Arrighi, trad.). Paris : Seuil.
Bénichou, P. (1973). Le sacre de l ’écrivain : 1750-1830. Essai sur l ’avènement d’un pouvoir spi-

rituel laïque dans la France moderne. Paris : Gallimard.
Bercot, M. (2005). Rimbaud et la Genèse. Dans M. Bercot et C. Mayaux (dir.), La Genèse dans 

la littérature. Exégèses et réécritures (p. 133-144). Dijon : Éditions Universitaires de Dijon.
La Bible. (1990). (L.-I. Lemaître de Sacy, trad.). Paris : Robert Laffont.
Chambers, R. (1973). Réflexions sur l ’inspiration communarde de  Rimbaud. La  Revue 

des lettres modernes. Arthur Rimbaud, 2, 63-80.
Denis, Y. (1968). Glose d’un texte de Rimbaud : « Après le Déluge ». Les Temps modernes, 260, 

1261-1276. 
Dhorme, É. (1956). Introduction à la Bible (Ancien Testament). Dans É. Dhorme (trad. et in-

trod.), La Bible. L’Ancien Testament (p. XXX-XXXVI). Paris : Gallimard.
Étiemble, R. et Gauclère, Y. [1936] (1966). Rimbaud. Paris : Gallimard.	
Fortier, F. (2005). Un miracle sans signification ou « Quand il faut, il faut » : L’Arche de Noé 

de  Jules Supervielle. Dans ASTER (Atelier Sémiotique des Textes Religieux), Le Déluge 
et ses récits : points de vue sémiotiques (p. 59-74). Saint-Nicolas (Québec) : Presses de l ’Uni
versité Laval.

Henky, D. (2018). La réactivation du mythe du Déluge en littérature de jeunesse. Laval théo-
logique et philosophique, 74, 23-32.

Hugo, V. (1974). L’Année terrible [1872]. Dans P. Albouy (éd.), Œuvres poétiques, III. Paris : 
Gallimard.

Kristeva, J. (1969). Séméiotikè : Recherches pour une sémanalyse. Paris : Seuil.



59Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Après le Déluge »… 

Origène. (1968). Contre Celse, T. II, livre IV, 20. (M. Borret, trad. et  éd.). Paris : Éditions 
du Cerf (SC 136).

Pleins, J. D. (2009). When the great abyss opened. Classic and contemporary readings of Noah’s 
flood. Oxford : Oxford University Press.

Rimbaud, A. (2009). Adieu. Dans Une saison en  enfer [1873] ; Après le  Déluge. Dans 
Les Illuminations [1886]. Dans A. Guyaux (éd.), Rimbaud. Œuvres complètes (p. 280, 289-
290 ; notes : p. 945-949). Paris : Gallimard.

Sacchi, S. (2002). Études sur les  “Illuminations” de Rimbaud. Paris : Presses de  l ’Université 
Paris-Sorbonne.

Supervielle, J. (1996). Arche de Noé. Dans L’Arche de Noé [1938] (p. 11-29). Paris : Gallimard.
Vigny, A. de. (1986). Le Déluge [1826]. Dans F. Germain et A. Jarry (éd.), Œuvres complètes. 

Vol. I : Poésie. Théâtre (p. 32-41 ; notes : p. 961-965). Paris : Gallimard.

RÉSUMÉ  :  Cet article analyse l ’évolution du récit biblique du Déluge à l ’époque moderne 
à travers deux réécritures : « Après le Déluge » d’Arthur Rimbaud et L’Arche de Noé 
de Jules Supervielle. Les auteurs modernisent profondément le sens éthique du texte 
biblique, s’éloignant aussi des réinterprétations romantiques comme « Le Déluge » 
de Vigny. Sous l ’influence de l ’esthétique symboliste et de l ’imaginaire moderniste, 
le message originel se transforme. Chez Rimbaud, Dieu et Noé disparaissent : la ca-
tastrophe devient l ’occasion d’une renaissance poétique, tournée vers l ’immanence 
et la création. Supervielle adopte une tonalité burlesque et étrange, mêlant merveil-
leux et  grotesque pour montrer un  monde postdiluvien privé de  certitudes spiri-
tuelles. L’étude mobilise la transtextualité (Genette), la notion de « sacre de l ’écrivain » 
(Bénichou), l ’imaginaire bachelardien et la sémiotique kristevienne afin de montrer 
comment l ’éthique biblique s’efface au profit d’une spiritualité nouvelle, fondée sur 
la parole qui remplace le Verbe divin.

Mots-clés : déluge, Bible, Genèse, Rimbaud, Supervielle, esthétique, éthique 

Postdiluvian Worlds. The Modern Legacy of the Biblical Flood Narrative: 
On Rimbaud’s “Après le Déluge” and Supervielle’s L’Arche de Noé
ABSTRACT:  This article examines how the biblical narrative of the Flood evolves in the 
modern era through two rewritings: Arthur Rimbaud’s “Après le Déluge” and Jules 
Supervielle’s L’Arche de Noé. Both authors radically transform the ethical meaning 
of the original text, while distancing themselves from Romantic reinterpretations 
such as Vigny’s “Le Déluge”. Under the influence of symbolist aesthetics and mod-
ernist “imaginaire”, the biblical message is profoundly reshaped. In Rimbaud, God 
and Noah vanish; the catastrophe becomes the starting point for a  poetic rebirth 
grounded in immanence and creative renewal. Supervielle adopts a burlesque and 
uncanny tone, blending the marvelous with the grotesque to depict a postdiluvian 
world stripped of spiritual certainties. The study draws on the tools of transtextuality 



60 Zofia Litwinowicz-Krutnik

(Genette), Bénichou’s notion of the “sacre de l ’écrivain”, Bachelard’s imaginary, and 
Kristeva’s semiotics to show how biblical ethics give way to a new form of spirituality, 
one based on language that supplants the divine Word.

Keywords: Flood, Bible, Genesis, Rimbaud, Supervielle, aesthetics, ethics


