Quétes littéraires n° 15, 2025 ISSN 2084-8099, elSSN 2657-487X
https://doi.org/10.31743/ql.19317 Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Zofia Litwinowicz-Krutnik Université de Gdansk

Univers postdiluviens.

Postérité moderne du récit biblique du Déluge :
autour d'« Apres le Déluge » d’Arthur Rimbaud
et de L’Arche de Noé de Jules Supervielle

Le récit biblique du Déluge, tel qu’il apparait dans les chapitres VI a IX de la Genese,
constituel’'un des mythes fondateursles plus puissants dela tradition judéo-chrétienne.
Héritier des récits mésopotamiens — notamment de I’Epopée de Gilgamesh (XVIII¢-
XVII¢s. avant J.-C.), de 'Epopée d’Atrahasis (XVII¢ s. avant J.-C.) et de la Genése d’Eri-
du (récit sumérien de Ziusudra, XVI¢s. avant J.-C.)! - il développe une vision théo-
logique de la justice divine, de la destruction purificatrice et de la promesse d'une
alliance renouvelée entre Dieu et 'humanité.

Les poetes ont souvent traité le Déluge comme une allégorie, figure tradition-
nelle de la Révolution : un bouleversement du monde dont surgit un ordre nou-
veau. On peut citer Le Déluge, ou l’Aristocratie a vau-leau et Le Livre échappé
au Déluge de Pierre-Sylvain Maréchal (1784), ou encore 'Essai sur les révolutions
de Chateaubriand (1797), ou le déluge symbolise le déferlement révolutionnaire,
pour aller jusquau célebre vers de Hugo, la réponse du flot au Vieux Monde : « Tu me
crois la marée, et je suis le déluge » (1974, p. 472). André Guyaux signale méme l'exis-
tence d’une chanson, intitulée comme « Apres le Déluge » de Rimbaud (poéme écrit
en 1874 et publié dans Les Illuminations en 1886) qui circulait a ['époque de la révo-
lution de 1848 (2009, p. 947).

B Zofia Litwinowicz-Krutnik - docteure, enseignante-chercheuse a Institut de Philologie Romane
de I’Université de Gdansk. Adresse de correspondance : Institut de Philologie Romane de I’Université
de Gdansk, Wita Stwosza 51, 80-312 Gdansk ; e-mail : zofia.litwinowicz-krutnik@ug.edu.pl

ORCID iD : https://orcid.org/0000-0002-5083-7840

1. Voir les tables de comparaison chez Bailey (1989, p. 11-27).

Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Aprés le Déluge »... 47



Outre cela, plusieurs autres exemples, littéraires ou non, antérieurs ou postérieurs,
et plus ou moins conformes au modele biblique, reprennent le récit du Déluge. On
peut citer, entre autres, le poeme allitératif en vieil anglais Cleanness. An Alliterative
Tripartite Poem on the Deluge, the Destruction of Sodom, and the Death of Belshazzar,
by the Poet of Pearl (1360-1400) ; I'idylle Tableau du Déluge de 1 écrivain suisse Salomon
Gessner (1762), qui raconte les derniers instants de deux amants victimes du cata-
clysme ; les mentions dans la quatri¢eme étude des Etudes de la Nature de Bernardin
de Saint-Pierre (1791) et dans le livre IV du Génie du christianisme de Chateaubriand
(1802) ; Le Ciel et la Terre, mystere en un acte de Lord Byron (1822) ; la relecture ro-
mantique d’Alfred de Vigny avec le poéme « Le Déluge » (1826) ; et, plus récemment,
Petites primeurs dAnne-Marie Clément (1996).

A cela sajoutent, au XX siécle, divers textes narratifs qui gravitent autour
de I'idée — méme tres générale — du Déluge : LArche de Noé de Jules Supervielle
(1938), Le déluge de Jean-Marie Gustave Le Clézio (1966), Aprés le déluge de Paul-
André Lesort (1977), Le déluge blanc de Normand Rousseau (1981), Larche en toc
de Kobo Abe (1987), La trame et la chaine, II : le cycle de Noé dans Philon d’Alexan-
drie de Jacques Cazeaux (1989), Déluge d'Hélene Cixous (1992), Le déluge de Jacques
Ferron (1993), Des nuits qui créent le déluge de Louise Cotoir (1994), Lile du jour
davant de Umberto Eco (1996), La terre ferme de Christiane Frenette (1997) et,
finalement, Célébrations de Michel Tournier (1999). Dans sa monographie consa-
crée aux analyses contemporaines du mythe du Déluge, J. David Pleins envisage
la possibilité d’'une interprétation du récit diluvien a la lumiere du Deuxiéme Sexe
de Simone de Beauvoir et, plus généralement, de la théorie féministe (l'exemple
d’Hélene Cixous et de Le Rire de la Méduse pouvant également étre convoqué)
(2009, p. 145-147). Dans cette perspective sinscrit Mr. and Mrs. Job d’Ellen van
Wolde (1997), qui met en scene deux figures absentes du texte biblique : 1épouse
de Noé et celle de Job. Les réécritures ne se limitent toutefois pas a ce cadre : dans
la littérature de jeunesse contemporaine, le Déluge apparait comme 'un des ré-
cits bibliques les plus fréquemment mobilisés et retravaillés, ainsi que I’a démontré
Daniéle Henky (2018, p. 23-32).

Lexamen attentif des fluctuations de ces réinterprétations met en évidence un tour-
nant avec l'avénement de la modernité - comprise au sens baudelairien, et dans
le prolongement de I'injonction rimbaldienne a étre « absolument moderne » ([1873]
2009, p. 280). Des signes de rupture étaient toutefois déja perceptibles a I¢poque ro-
mantique. Dans « Le Déluge », Alfred de Vigny nuance et subvertit les lectures pro-
posées par Bernardin de Saint-Pierre et Chateaubriand. Alors que ces derniers, dans
une perspective apologétique, interpretent la catastrophe comme une juste punition
des hommes et une manifestation de la beauté de la religion, de Vigny adopte une
position inverse : il évacue toute idée de justice divine et conclut sur I'anéantissement
universel, qui frappe également les innocents — en l'occurrence un couple d'amou-
reux, pur et sans faute (1986, p. 32-41). Dieu apparait des lors comme le bourreau,
destructeur de 'amour lui-méme. Cette représentation illustre la révolte romantique

48 Zofia Litwinowicz-Krutnik



contre un Dieu percu comme cruel et injuste, en rupture radicale avec le récit bi-
blique ot les justes trouvent salut.

Ce sont toutefois les écrivains de la modernité — entendue dans le sens inauguré
par Baudelaire — qui ont porté le coup de grace au modele de réécriture jusque-la
dominant. A partir de la seconde moitié du XIX¢ siecle et tout au long du XX¢ siécle,
le theme du Déluge fait l'objet de réinterprétations d’'une nature nouvelle. Le pré-
sent article se propose den examiner deux exemples significatifs : le poéme en prose
d’Arthur Rimbaud, « Apres le Déluge » (écrit en 1874) qui ouvre les Illuminations,
et la nouvelle insolite de Jules Supervielle, LArche de Noé (1938). Lanalyse portera,
d’une part, sur Iévolution des modalités narratives et symboliques du récit diluvien,
et, dautre part, sur la maniere dont le statut de I'écrivain moderne, conjugué a une
esthétique propre, reconfigure la perception de 1éthique proposée au lecteur. Cette
démarche implique un renversement méthodologique : l'expérience esthétique y pré-
céde la réception éthique et en constitue la médiation privilégiée. La problématique
peut des lors se formuler ainsi : comment la dialectique entre esthétique et éthique se
déploie-t-elle dans ces deux ceuvres, et en quoi différe-t-elle a la fois de 'hypotexte
biblique et des réinterprétations antérieures du Déluge ?

Pour répondre a cette interrogation, je dégagerai d'abord les axes fondamentaux
de I'hypotexte biblique avant de confronter ses passages significatifs aux réélabora-
tions quen proposent Rimbaud et Supervielle. Une attention particuliére sera accor-
dée aux instances parlantes et aux structures spatio-temporelles, jouant un role déci-
sif dans la configuration du sens.

1. Le Déluge biblique...

Rappelons, tout d’abord, ’hypotexte biblique, avec ses axes majeurs — la relation
de Dieu avec ses créatures, la figure de Noé en tant quélu, le Déluge comme le temps
de I¥épreuve, et enfin IAlliance conclue apres la catastrophe -, tout en le replacant
dans le contexte plus large des mythes mésopotamiens qui rapportent I’histoire
d’un cataclysme voulu par les dieux pour mettre fin a une humanité devenue trop
bruyante’. Les récits les plus anciens du déluge précédent en effet de plus d'un mil-
lénaire la rédaction de la Geneése, traditionnellement attribuée a Moise mais compi-
lée a partir de textes rédigés entre les VIII® et II° siecles avant J.-C. Le récit biblique
du Déluge peut alors, dans une certaine mesure, étre envisagé comme un hypertexte
des « réminiscences babyloniennes » (Dhorme, 1956, p. XXXIII) : ce nest qu’a la suite
de la déportation a Babylone, en 586 av. J.-C., que les Hébreux furent confrontés aux

2. Par cette expression, jentends les récits transmis dans la Genése d’Eridu (le récit sumérien de Ziu-
sudra), "'Epopée d’Atrahasis et 'Epopée de Gilgamesh (Bailey, 1989, p. 11-27 ; Pleins, 2009, p. 100-124),
ol se dégagent trois axes principaux que reprendra le récit biblique : la relation entre Dieu (ou les dieux)
et les créatures, la figure du héros sauvé, et le Déluge envisagé comme temps dépreuve et de passage
conduisant, in fine, a ’Alliance entre la divinité et le survivant.

Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Aprés le Déluge »... 49



traditions mésopotamiennes des III¢ et II* millénaires av. J.-C. Parmi celles-ci figu-
raient notamment ’Epopée d’Atrahasis et I’Epopée de Gilgamesh.

1.1. La relation conflictuelle entre la créature et le Créateur comme origine
du Déluge

Dans les mythes mésopotamiens, la cause du cataclysme réside dans la prolifération
humaine : les hommes, devenus trop nombreux, troublent le repos des dieux, ce qui
conduit ces derniers a décider une réduction de la population. La Bible, en revanche,
propose une explication différente. Le facteur déclencheur nest pas le bruit ou la su-
rabondance humaine, mais la corruption morale et la violence : « [...] Dieu voyant
que la malice des hommes qui vivaient sur la terre était extréme, et que toutes les pen-
sées de leur coeur étaient en tout temps appliquées au mal, Il se repentit davoir fait
I’homme sur la terre » (Gen 6 : 5-6)°. Cette malice — ou, autrement dit, violence —
constitue, selon Giuseppe Barbaglio, une « irruption du chaos qui détruit le monde »
(1994, p. 43). La destruction quasi-totale effectuée par Dieu apparait donc comme
un acte paradoxal : Dieu agit contre sa propre création. Origene, dans le Contre Celse,
interprete le Déluge comme la nécessité « d’arréter la diffusion du vice par un re-
nouvellement des choses » (1968, t. II, livre IV, 20). Le récit biblique déplace ainsi
l'accent : il ne sagit pas d’'une punition arbitraire infligée a ’humanité, mais d’une
tentative de rétablissement de l'ordre et de l'octroi d’'une nouvelle chance au monde -
Dieu, en préservant Noé et sa famille, fonde la possibilité d'une humanité régénérée.

1.2. Le héros élu et la construction de I'arche

Dans les récits mésopotamiens, un des dieux trahit ses pairs en révélant a son pro-
tégé Atrahasis (ou Uta-Napishtim) I'imminence du cataclysme et en lui prescrivant
la construction d’'une arche destinée a abriter hommes et animaux. Dans la Bible,
Dieu choisit Noé, décrit comme « juste » et « parfait » (Gen 6 : 9), pour accom-
plir cette mission. La tradition sacerdotale y précise la structure de I'arche ainsi que
le nombre d'animaux a préserver. Contrairement aux récits mésopotamiens, la Bible
ne rapporte pas de moqueries ni d’hostilité envers « I'élu » ; dans les deux cas, toute-
fois, hommes et animaux constituent une communauté solidaire appelée a traverser
Iépreuve.

1.3. Le Déluge en tant que temps de |'épreuve

Le cataclysme apparait comme un temps de passage. Dans les mythes mésopotamiens,
la pluie et la tempéte durent six jours et sept nuits, suscitant le regret des dieux. Dans
la Bible, la pluie tombe quarante jours et quarante nuits : les eaux de 'abime, assimi-
lées au chaos primordial, recouvrent la terre, ne laissant survivre que 'arche : « [...]
les sources du grand abime des eaux furent rompues, et les cataractes du ciel furent
ouvertes ; /Et la pluie tomba sur la terre pendant quarante jours et quarante nuits »

3. Nous citons la traduction de Lemaitre de Sacy, que Rimbaud a eue sous les yeux.

50 Zofia Litwinowicz-Krutnik



(Gen 7 : 11-12). Le Déluge purifie et prépare un recommencement, Noé étant celui
qui relie le monde périssant a celui qui va renaitre.

1.4.La Nouvelle Alliance

La sortie des eaux marque l'ouverture d'un nouvel ordre : comme Atrahasis, Noé en-
voie successivement des oiseaux pour vérifier la décrue. Mais le récit biblique insiste
sur la mémoire rédemptrice de Dieu : « Dieu, sétant souvenu de Noé [...] » (Gen 8:1).
Ce « souvenir » fonde P’Alliance, renouvelée au moment ot Noé et les siens quittent
l'arche. Alors que les dieux mésopotamiens se contentent de sacrifices et infligent aux
hommes la maladie et la mortalité, le Dieu biblique, lui, bénit la création : « Sortez
de l’arche, vous et votre femme, vos fils et les femmes de vos fils./Faites-en sortir aussi
tous les animaux qui y sont avec vous, de toutes sortes despéces, tant des oiseaux que
des bétes et de tout ce qui rampe sur la terre ; et entrez sur la terre, croissez-y, et vous
y multipliez » (Gen 8 : 16-17) - ce qui évoque la fin de la premiére création et marque
ainsi une « re-création », fondée sur ce qui avait déja été créé. Ensuite, Dieu promet
de ne plus détruire la terre, et le signe de cette promesse est I'arc-en-ciel, symbole
d’'un monde désormais inviolable.

2. ... Etce qui enreste...!

Que nous reste-il de tout cela dans nos deux réécritures modernes ?

2.1. Rimbaud

Dans « Apres le Déluge », comme l'indique le titre, seul le monde post-diluvien est
représenté : Noé et Dieu en sont totalement absents. Des quatre axes du récit biblique,
seul le dernier subsiste, de fagon vague, conservé dans I'image de l'arc-en-ciel auquel
le livre adresse sa priere :

Aussitot apres que I'idée du Déluge se fut rassise,
Un liévre sarréta dans les sainfoins et les clochettes mouvantes et dit sa priére a l’arc-
en-ciel a travers la toile de l'araignée. (Rimbaud, 2009, p. 289)

Enrevanche, les personnages qui apparaissent ensuite, disparates et anachroniques,
rappellent la tonalité merveilleuse ainsi que les protagonistes traditionnels des contes
et des fables : Barbe-Bleue, une sorciére, des enfants, une certaine Madame, Eucharis
(nymphe qui séduit Télémaque au livre VII du Télémaque de Fénélon). On y trouve
aussi des éléments inanimés personnifiés — pierres précieuses, fleurs, lune - ainsi que
des animaux tels qu'un lievre, des castors ou des chacals. Le texte sorganise autour
du mot initial, « Aussitot », et adopte un ton narratif qui détourne la Genése : apres
la submersion, la banalité du quotidien réapparait, marquée par lennui. Rimbaud
oppose ainsi la force vive du cataclysme a la fadeur du retour a la vie normale.

Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Aprés le Déluge »... 51



La forme du poéme est fragmentaire, composée de petites scenes juxtaposées :
les phrases senchainent difficilement, ne renvoyant ni au méme lieu, ni au méme
personnage, ni a la méme action. Le narrateur/sujet lyrique névoque méme pas di-
rectement le Déluge, mais plutdt « 'idée du Déluge », ce qui montre qu’il s’attache
a sa dimension conceptuelle’. Comme le rappelle André Guyaux, cette idée est an-
cienne (2009, p. 947) : elle exprime a la fois le bouleversement du monde et la pro-
messe d’'une renaissance, une vision révolutionnaire dont on retrouve les échos
chez de nombreux auteurs. Dou les lectures politiques du poéme : dés 1930, René
Etiemble et Yassu Gauclére y voyaient une transposition poétique de l'activité révo-
lutionnaire des masses ouvrieres, et plus particuliérement de la Commune de Paris’.
Pourtant, certains critiques mettent en garde contre une lecture strictement politique
du poeme, soulignant quaucun indice explicite ne le rattache a la Commune et que
son interprétation ne peut étre envisagée quia titre allégorique (Chambers, 1973,
p. 79). D’autres insistent sur la présence d’'un imaginaire lié¢ a I'enfance et a la perte
d’innocence, tandis qu’il est également rappelé que la métaphore diluvienne conserve
un ancrage naturel, a la croisée du mythe météorologique et de l'expérience des bou-
leversements historiques et sociaux intégrés a 'univers poétique rimbaldien®.

2.2, Supervielle

Chez Supervielle, la réinterprétation du récit biblique prend la forme d’une courte
fiction parodique au ton bouffon et au registre ludique, nourrie d'images cocasses.
Le narrateur, a la troisiéme personne et au passé, raconte le début du Déluge : I'uni-
vers entier simpregne d’'une humidité inexplicable, les papiers dégagent de leau,
le feu ne prend plus, les éléeves fondent littéralement en larmes, les hommes se
mettent a transpirer bien extensivement, leur sang se transforme en eau... Quant
a Noé, personnage rusé mais morigéné par sa femme, il feint doublier les antédilu-
viens, incapables dembarquer dans I’Arche. Plus tard, hommes et animaux, flottant
sur les eaux, en viennent a se disputer une place a bord. Iévénement, vidé de toute
dimension de sanction ou dépreuve, ne requiert plus ni compétence ni initiative
de la part des personnages, et ne survit que comme une simple histoire.

4. Bercot remarque que plusieurs interprétations sont envisageables : il pourrait sagir du projet di-
vin révélé a Noé, d'une métonymie désignant Dieu apaisé apres sa colére, ou encore d’'un Déluge réduit
au rang d’illusion. Lemploi du mot inattendu « rassise » prépare la métaphore finale, ot1 les Déluges sont
appelés a étre « relevés » par les eaux et les tristesses (2005, p. 138).

5. Dans ce cadre, certains personnages ou images du poéme deviennent des symboles : les animaux
représenteraient les forces de reconstruction ou de répression, le liévre figurerait la figure bourgeoise,
les étals et les barques renverraient a la reprise de l'activité économique, et la toile d’araignée a lordre
juridique (Etiemble et Gauclére, 1966, p. 103, p. 124-125). Cette hypothése a été reprise et approfondie
par Adam (1950, p. 238) et Denis (1968, p. 1261-1276).

6. Sacchi insiste sur la présence d’'un imaginaire lié a I'enfance et a la perte d'innocence qui échappe
a une grille politique (« sainfoins », « clochettes mouvantes », etc.) (2002, p. 49-50).

52 Zofia Litwinowicz-Krutnik



Le récit biblique est ainsi détourné. Laxe I du récit biblique est inexistant : le Déluge
na ni explication ni cause. Laxe II ne subsiste que partiellement : Noé nest pas [¢lu
de Dieu, mais seulement un petit rusé qui comprend qu’il faut construire I’arche pour
se sauver : « Noé nmavait pas attendu le déluge pour bétir son arche ; il établit avec tant
de soin et de ruse que la pluie évitait son voisinage, comme s’il n'y avait absolument
rien a faire ni méme a tenter contre elle » (Supervielle, 1996, p. 13).

Laxe III - le Déluge en tant que temps dépreuve — est parodié : les animaux
souffrent de la faim, et le loup est prét a dévorer cru I'agneau qu’il caressait encore
au début de l'aventure. A cela sajoutent l'espace réduit, l'odeur du poil mouillé... Tout
est a la fois réaliste et extrémement grotesque. Certes, on retrouve les épisodes chro-
nologiques - l'embarquement, la montée des eaux, le débarquement —, mais ils sont
systématiquement tournés en parodie.

Finalement, de I'axe IV - la nouvelle Alliance - il ne subsiste presque rien. Le mal
réapparait déja a travers les querelles entre les animaux et les ruses de Noé. La purifi-
cation de la terre se limite a la destruction des puces, simples parasites. Il sagit donc
de la mise en scéne d’'un décalage entre les principes divins et leur réalisation par
les hommes, illustré par les déconvenues langagieres.

Ainsi, les figures bibliques et le fonctionnement symbolique du récit sont-ils neu-
tralisés, la portée allégorique effacée, grace a un jeu constant entre sens littéral et sens
figuré (la fille qui fond littéralement en larmes, les animaux littéralement antédilu-
viens, les eaux qui montent littéralement jusqu’au ciel, etc.). La parodie agit a la fois
sur les plans narratif, figuratif et énonciatif, transformant la valeur et le réle que
le Déluge possédait dans le texte biblique, notamment celui de destruction suivie
d’un renouveau.

Il apparait clairement que, des axes narratifs initiaux, il ne reste presque rien.
Tournons-nous maintenant vers les instances parlantes et la structure spatio-tem-
porelle afin den tirer d'autres conclusions sur l'orientation de nos deux réécritures.

3. Instances parlantes

3.1. Le récit biblique

Le texte sacerdotal (P) du récit diluvien aurait été rédigé par les écrivains et sages
du milieu sacerdotal, inspirés par I’Esprit Saint, parlant au nom de Dieu au peuple
d’Israél (La Bible, 1990, p. 4).

3.2. « Aprés le déluge »

Le poéme en prose rimbaldien est un récit a la premiere personne du singulier, porté
par un conteur qui raconte la suite du Déluge. Martine Bercot remarque, sur le plan
formel, I'imitation minutieuse des alinéas bibliques : Rimbaud en imite la forme,
mais les déforme par une exagération des traits stylistiques et génériques (2005,
p. 134-136).

Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Aprés le Déluge »... 53



3.3. «Arche de Noé »

La voix du narrateur de la nouvelle insolite de Supervielle est celle d'un homme d’au-
jourd’hui qui sadresse a ses contemporains. Il multiplie les « clins d'ceil temporels »,
une espéce de jeu des anachronismes pertinemment analysé par Frances Fortier
(2005, p. 59-74) : il évoque « le chien de Terre-Neuve », le mégathérium dont « le des-
tin est détre antédiluvien », ou encore « la colombe dont la blancheur et la confiance
en l'avenir étaient si grandes quelles devaient traverser les siécles jusqua nous » (1996,
p. 13-17,27) - ce pronom personnel amplifie la perspective, grotesque, ironiquement
anachronique, qui renverse les stéréotypes.

4. Structuration spatio-temporelle

4.1. Avant le Déluge

Dans la Bible, le Déluge est expliqué par la méchanceté et I'indignité des hommes ;
Noé, qui a trois fils, entre dans l’arche lors d'une scéne bréve mais cérémonielle. Chez
Rimbaud, il ne reste que le monde postdiluvien. Chez Supervielle, I'action se déplace
dans une petite ville de Judée marquée par la civilisation de 1¥écriture, et les phéno-
menes antédiluviens prennent un caractere fabuleux et absurde. Le délire aquatique
vient de I'intérieur du monde et non de l'extérieur, et la colére divine, privée de justi-
fication, apparait irrationnelle, tandis que Noé est entouré non seulement de fils mais
aussi de filles.

4.2. Pendant le Déluge

Dans la Bible, la source sacerdotale (P) amplifie 'ampleur de la catastrophe, souli-
gnant l'omnipotence divine : le Déluge purifie le monde et inaugure une humanité
renouvelée. Rien de tel chez Rimbaud ou Supervielle. Chez Rimbaud, comme 'in-
dique le titre, le récit se situe dans I'apres-Déluge, mais la fin annonce déja la nécessi-
té (... tant l'ennui est insupportable... ) d'un nouveau déluge, un nouveau boulever-
sement du monde, une nouvelle Création :

— Sourds, étang, — Ecume, roule sur le pont, et par-dessus les bois ; — draps noirs
et orgues, — éclairs et tonnerres — montez et roulez ; — Eaux et tristesses, montez et relevez
les Déluges (2009, p. 290)

Quant a Supervielle, il met en scéne la condamnation des hommes restés hors
de l'arche, implorant puis invectivant Noé, tandis que ce dernier et sa famille sont
loin d’incarner un idéal. A lintérieur de l’arche, la promiscuité entraine querelles,
faim, désceuvrement, odeurs pestilentielles et scénes grotesques entre animaux.
Le récit méle ainsi réalisme grotesque et merveilleux : les animaux ne se dévorent
quand méme pas, les éphémeres vivent bien plus longtemps que dans la réalité...

54 Zofia Litwinowicz-Krutnik



4.3, Aprés le Déluge
Dans la Bible, apres le Déluge, ’Arche séchoue sur les monts d’Ararat et Noé constate
que la terre est a nouveau habitable grace au retour de la colombe avec un rameau
dolivier. Dieu bénit Noé et les animaux pour repeupler la terre, marquant une nou-
velle création. Il établit ensuite une Alliance avec ’homme, promettant de ne plus
jamais maudire la terre, le signe étant I'arc-en-ciel.

Martine Bercot souligne que Rimbaud s’inspire de l'expression finale du chapitre
X de la Genése : « Ce sont 1a les familles des enfants de Noé, selon les diverses nations
qui en sont sorties. Et cest de ces familles que se sont formés tous les peuples de la terre
apres le déluge » (Gen 10 : 32). On peut ainsi considérer que le poete reprend le récit
a ce moment précis pour lui donner une suite différente, plus développée, malgré
la concision de son texte. La chercheuse identifie, au sein de cette suite, trois images
distinctes (Bercot, 2005, p. 138-139) : 1) Linnocence et [émerveillement du premier
matin du monde, dans un décor légérement ambigu d’un mystere caché (le lievre,
les sainfoins, les clochettes mouvantes, I'arc-en-ciel, la toile d’araignée, les pierres pré-
cieuses, les fleurs) ; 2) La violence, le mal qui se réinstallent avec le retour au com-
merce, a la cruauté et aux absurdes de la civilisation (« le sang coula » a nouveau,
malgré la communion entre les hommes et les animaux dans Arche) ; 3) La cloture
du récit par une expression ambigué : « Eucharis me dit que cétait le printemps ».
Dans cette derniére image, Eucharis annonce le printemps, saison traditionnellement
associée a la montée des eaux. La conclusion semble ainsi annoncer le commence-
ment d'un nouveau déluge : puisque le premier sest révélé inefficace, il conviendrait
de tout recommencer. Est-ce 'amorce d’'une nouvelle création liée aux conceptions
rimbaldiennes de la création poétique, ou l’artiste, assimilé a un démiurge, engendre
un monde nouveau par le biais du « déreglement de tous les sens » (Rimbaud, 2009,
p. 344) ... ? Les seuls survivants du Déluge sont les enfants, figures paradigmatiques
de I'¢merveillement originaire, qui se situent aux marges de la rationalité adulte. Ils
incarnent une posture analogue a celle des poétes et des philosophes, a la fois ouverts
au monde, perpétuellement étonnés et naturellement enclins au jeu et a la créativité.

Dans cette perspective, les « nouveaux déluges » devraient étre compris comme
des processus de dé-reglement/ré-génération qui invitent a un retour a lenfance,
un état primitif et mystique, affranchi des carapaces de la pensée conventionnelle’.
Ceretour aux origines, pensé comme une rupture épistémologique, rejoint les concep-
tions rimbaldiennes du déreglement de tous les sens et permet de concevoir le Déluge
comme un mythe fondateur, constamment rejoué¢ dans I’horizon de la création poé-
tique. Le poéme « Enfances », qui suit directement « Apres le Déluge », peut étre
ainsi lu comme une continuation de cette idée : évocation de la nostalgie du Paradis
perdu, renvoyant a I'idée d’un langage universel, accessible aux fous, aux voyants, aux
poetes et aux enfants, ceux qui demeurent les plus proches de l'expérience originelle
du monde.

7. Je m’inscris ainsi dans la continuité de 'argumentation de Sacchi (2002, p. 41-91).

Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Aprés le Déluge »... 55



Chez Supervielle, I’« apres-Déluge » est presque inexistant : le récit s'interrompt
avec la décrue des eaux et la sortie de I’arche. Larc-en-ciel de Alliance y est réduit
a un simple phénomene météorologique : il apparait de maniére précoce comme
le signe de la fin imminente du Déluge, sans que soit évoquée I’Alliance entre
les hommes et Dieu. Par ailleurs, le mal se manifeste déja a bord de ’Arche, a travers
les querelles entre les animaux. Dans le prolongement de I'analyse de Frances Fortier,
on peut affirmer que, dans la réécriture du récit biblique par Supervielle, toute charge
transcendante est abolie : ne subsiste que la trivialité (2005, p. 63). Le Déluge y perd
toute dimension tragique et mapparait plus comme lévénement fondateur d'une hu-
manité nouvelle.

5. De I'éthique a lI'esthétique, ou plutot a rebours

Lanalyse des axes narratifs, des instances parlantes et des structures spatio-tempo-
relles de I’hypotexte biblique et de nos deux réécritures modernes montre la neutra-
lisation du divin : la perspective transcendante se trouve remplacée par une perspec-
tive immanente. En s'inspirant de Julia Kristeva, pour qui « les récits au second degré
se font du dialogue de plusieurs écritures : de 1écrivain, du destinataire (ou du per-
sonnage), du contexte culturel actuel et antérieur » (1969, p. 41-91), on peut dire
que chez Rimbaud comme chez Supervielle, I’Alliance divine sefface au profit d'une
reconfiguration ot la relation verticale (homme-Dieu) est remplacée par une relation
tripolaire : instance parlante — lecteur — réalité. Le narrateur simpose alors comme
une présence opaque entre le monde et le lecteur. La confiance ne repose plus sur
une parole transcendante, mais sur un discours qui revendique sa propre autonomie
et dont I'intention nest plus garantie par une référence stable et univoque.

Cette opacité révéle une conséquence majeure : les deux textes dénoncent I'inuti-
lité du Déluge, son caractere d’« anti-Déluge », dépourvu de fonction morale. Le pa-
radigme biblique « Dieu + Alliance » est tourné en dérision. A sa place, saffirme
le statut du créateur moderne : le poéte (chez Rimbaud) ou le langage lui-méme (chez
Supervielle). Léthique biblique est des lors subordonnée a une esthétique nouvelle,
qui con-sacre le sacre de Iécrivain. Doou certains éléments du merveilleux et du mi-
racle qui persistent : 'ambiance de conte de fées dans la premiére image de Rimbaud,
la suspension des lois naturelles chez Supervielle, ces traits rapprochant les textes
du registre du conte insolite et de la fable.

Chez ce dernier, le narrateur instaure un rapport implicite a ’hypotexte biblique
en le convoquant par des clins deeil intertextuels et a-temporels (« On sait quelle te-
nait dans son bec une branchette dolivier » (Supervielle, 1996, p. 27), dit-il & propos
de la colombe qui revient a Noé a la fin du déluge). Ce jeu met en évidence les res-
sorts de la langue : la temporalisation pervertie par les anachronismes, le registre
familier et argotique, et surtout les jeux de langage : la dislocation des locutions fi-
gées (« tout son étre changé en larmes »), 'usage des expressions populaires décalées

56 Zofia Litwinowicz-Krutnik



ou décontextualisées (« Tant qu’il ne pleuvra pas, il y a de lespoir » ; « montagne
de bonne volonté » pour désigner ’Ararat), la multiplication des figures rhétoriques
(les chiasmes — « le coeur en larmes et les yeux secs », les métonymies — « le firma-
ment faisait un effort désespéré »), et les allusions hypertextuelles (comme I’ évo-
cation ironique de I'ivresse de Noé - lors de la sortie de l'arche, l'odeur de la Terre
« montait a la téte comme un vin nouveau ») (1996, p. 13, 28, 16, 26, 28). Ainsi,
la transcendance se trouve remplacée par une esthétique du conte insolite, ot le récit
se déploie dans le registre grotesque.

Chez Rimbaud, la substitution est encore plus radicale. CAlliance et Dieu sont rem-
placés par le démiurge lui-méme. Cette posture soppose a la romantique, ou Dieu,
présent mais cruel, prend la place de Satan (voir « Le Déluge » de Vigny). La révolte
au ceeur de la vision rimbaldienne prend ainsi une dimension symboliste, que I'on
retrouve dans les multiples allusions aux enfants, étres proches du langage universel
(« Une porte claqua, et sur la place du hameau, l'enfant tourna ses bras [...] », 2009,
p- 289) — cette perspective rejoint les Lettres du voyant et I'idéal wagnérien du langage
universel. Le Déluge peut étre ainsi lu comme une révolution esthétique qui sopere
par le retour au paradis perdu de Iémerveillement devant le monde, auquel seuls
les enfants, les philosophes et les poetes ont acces. Dans le sillage de la perspective
bachelardienne (1942, p. 180-208), les eaux violentes, appelées a relever les Déluges,
saverent étre des liquides amniotiques, dont la perte entraine une seconde naissance
dans un monde nouveau - nest-ce un rappel de lilluminatio biblique (« Que la lu-
miere soit faite », Gen 1 : 3)... ? Cet appel rimbaldien implicite a redevenir enfant
nest-il pas (ironiquement ou non) proche de I'injonction biblique a devenir « comme
de petits enfants » (Mt 18 : 3) ? Curieusement, ici les deux réécritures se rejoignent :
I'univers littéraire de Supervielle semble aussi gouverné par lesprit aquatique, dont
LArche de Noé nest quun exemple parmi dautres contes « aquatiques », tels que
LEnfant de la haute mer, LInconnue de la Seine ou La Piste et la mer. Ne participe-t-il
pas de la volonté de l’artiste de recréer le monde apres sa destruction par les eaux
d’un déluge... ?

Dans Le Sacre de lécrivain, Paul Bénichou montre que la littérature moderne
sest constituée comme un nouveau pouvoir spirituel, héritier de deux traditions :
le modele grec, ot la littérature agit de maniere profane et autonome, assumant seule
la tache de répondre aux grandes questions existentielles, et le modele juif, ou elle est
inséparable du divin et soumise a l'autorité religieuse, garant d’'une référence surnatu-
relle (1973, p. 11-21). Avec I'émancipation progressive de la littérature, la rupture avec
la religion a consacré 1écrivain comme guide spirituel des temps modernes - le poéte
devient philosophe, prophete, parfois méme rival du prétre, sarrogeant le pouvoir
de réinventer les mythes et de dire le vrai.

Ceest précisément ce que révelent les réécritures du récit biblique du Déluge chez
Rimbaud et Supervielle. Leffacement de Dieu, littéral et figuratif dans les deux hyper-
textes, renverse le récit sacré et efface sa dimension éthique et théologique, imposant
l'autorité du langage et de l'artiste, seul capable de recréer le monde apres la décrue

Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Aprés le Déluge »... 57



des eaux. Comme, dans les deux textes, la réécriture consiste a vétir le récit génésique
du Déluge d’un habit profane, deux modeles littéraires de l'origine européenne, le grec
et le juif, s’y mélent. Chez Rimbaud, le poete-prophete, relevant le nouveau déluge,
fait appel au mystere des choses, mais I’hypotexte qu’il poétise appartient a ’héritage
juif. Cest pourquuoi il existe un décalage qui rend possible la réécriture : la création
poétique est inséparable de la ré-création d’'une mythologie. Quant a Supervielle, sa
perspective sapparente moins a une mentalité juive quia la pensée grecque : son ap-
proche du récit biblique passe par le filtre de la vision grecque du monde. Ainsi, ces
deux réécritures traduisent-elles la quéte moderne d’une spiritualité nouvelle, née
de leffondrement des cadres religieux traditionnels - car les mythes hérités exigent
une réinterprétation a la fois créatrice et contestataire pour retrouver leur force d’in-
terpellation aupres du lecteur contemporain.

REFERENCES

Adam, A. (1950). Iénigme des Illuminations. Revue des sciences humaines, 60, octobre-dé-
cembre, 221-245,

Bachelard, G. (1942). Leau et les réves. Essai sur I'imagination de la matiére. Paris : José Corti.

Bailey, L. R. (1989). Noah. The person and the story in history and tradition. Columbia (SC) :
University of South Carolina Press.

Barbaglio, G. (1994). Dieu est-il violent ? Une lecture des Ecritures juives et chrétiennes
(D. Caldiroli et R. Arrighi, trad.). Paris : Seuil.

Bénichou, P. (1973). Le sacre de lécrivain : 1750-1830. Essai sur lavénement d'un pouvoir spi-
rituel laique dans la France moderne. Paris : Gallimard.

Bercot, M. (2005). Rimbaud et la Genése. Dans M. Bercot et C. Mayaux (dir.), La Genése dans
la littérature. Exégeses et réécritures (p. 133-144). Dijon : Editions Universitaires de Dijon.

La Bible. (1990). (L.-I. Lemaitre de Sacy, trad.). Paris : Robert Laffont.

Chambers, R. (1973). Réflexions sur linspiration communarde de Rimbaud. La Revue
des lettres modernes. Arthur Rimbaud, 2, 63-80.

Denis, Y. (1968). Glose d’'un texte de Rimbaud : « Apres le Déluge ». Les Temps modernes, 260,
1261-1276.

Dhorme, E. (1956). Introduction a la Bible (Ancien Testament). Dans E. Dhorme (trad. et in-
trod.), La Bible. LAncien Testament (p. XXX-XXXVI). Paris : Gallimard.

Etiemble, R. et Gauclere, Y. [1936] (1966). Rimbaud. Paris : Gallimard.

Fortier, F. (2005). Un miracle sans signification ou « Quand il faut, il faut » : LArche de Noé
de Jules Supervielle. Dans ASTER (Atelier Sémiotique des Textes Religieux), Le Déluge
et ses récits : points de vue sémiotiques (p. 59-74). Saint-Nicolas (Québec) : Presses de I’'Uni-
versité Laval.

Henky, D. (2018). La réactivation du mythe du Déluge en littérature de jeunesse. Laval théo-
logique et philosophique, 74, 23-32.

Hugo, V. (1974). LAnnée terrible [1872]. Dans P. Albouy (éd.), (Euvres poétiques, 111. Paris :
Gallimard.

Kristeva, J. (1969). Séméiotike : Recherches pour une sémanalyse. Paris : Seuil.

58 Zofia Litwinowicz-Krutnik



Origene. (1968). Contre Celse, T. 11, livre IV, 20. (M. Borret, trad. et éd.). Paris : Editions
du Cerf (SC 136).

Pleins, J. D. (2009). When the great abyss opened. Classic and contemporary readings of Noah's
flood. Oxford : Oxford University Press.

Rimbaud, A. (2009). Adieu. Dans Une saison en enfer [1873] ; Aprés le Déluge. Dans
Les Illuminations [1886]. Dans A. Guyaux (éd.), Rimbaud. (Euvres compleétes (p. 280, 289-
290 ; notes : p. 945-949). Paris : Gallimard.

Sacchi, S. (2002). Etudes sur les “Illuminations” de Rimbaud. Paris : Presses de 1’Université
Paris-Sorbonne.

Supervielle, J. (1996). Arche de Noé. Dans LArche de Noé [1938] (p. 11-29). Paris : Gallimard.

Vigny, A. de. (1986). Le Déluge [1826]. Dans F. Germain et A. Jarry (éd.), Euvres complétes.
Vol. I : Poésie. Théatre (p. 32-41 ; notes : p. 961-965). Paris : Gallimard.

RESUME : Cetarticle analyse I'évolution du récit biblique du Déluge a 'époque moderne
a travers deux réécritures : « Apres le Déluge » dArthur Rimbaud et LArche de Noé
de Jules Supervielle. Les auteurs modernisent profondément le sens éthique du texte
biblique, séloignant aussi des réinterprétations romantiques comme « Le Déluge »
de Vigny. Sous l'influence de l'esthétique symboliste et de 'imaginaire moderniste,
le message originel se transforme. Chez Rimbaud, Dieu et Noé disparaissent : la ca-
tastrophe devient l'occasion d’'une renaissance poétique, tournée vers 'immanence
et la création. Supervielle adopte une tonalité burlesque et étrange, mélant merveil-
leux et grotesque pour montrer un monde postdiluvien privé de certitudes spiri-
tuelles. Iétude mobilise la transtextualité (Genette), la notion de « sacre de I¥écrivain »
(Bénichou), 'imaginaire bachelardien et la sémiotique kristevienne afin de montrer
comment [éthique biblique sefface au profit d'une spiritualité nouvelle, fondée sur
la parole qui remplace le Verbe divin.

Mots-clés : déluge, Bible, Genése, Rimbaud, Supervielle, esthétique, éthique

Postdiluvian Worlds. The Modern Legacy of the Biblical Flood Narrative:

On Rimbaud’s “Apres le Déluge” and Supervielle’s LArche de Noé

ABSTRACT: This article examines how the biblical narrative of the Flood evolves in the
modern era through two rewritings: Arthur Rimbaud’s “Apres le Déluge” and Jules
Supervielle's LArche de Noé. Both authors radically transform the ethical meaning
of the original text, while distancing themselves from Romantic reinterpretations
such as Vigny’s “Le Déluge”. Under the influence of symbolist aesthetics and mod-
ernist “imaginaire”, the biblical message is profoundly reshaped. In Rimbaud, God
and Noah vanish; the catastrophe becomes the starting point for a poetic rebirth
grounded in immanence and creative renewal. Supervielle adopts a burlesque and
uncanny tone, blending the marvelous with the grotesque to depict a postdiluvian
world stripped of spiritual certainties. The study draws on the tools of transtextuality

Univers postdiluviens. Postérité moderne du récit biblique du Déluge : autour d’« Aprés le Déluge »... 59



(Genette), Bénichou’s notion of the “sacre de Iécrivain’, Bachelard’s imaginary, and
Kristeva’s semiotics to show how biblical ethics give way to a new form of spirituality,
one based on language that supplants the divine Word.

Keywords: Flood, Bible, Genesis, Rimbaud, Supervielle, aesthetics, ethics

60 Zofia Litwinowicz-Krutnik



