Quétes littéraires n° 15, 2025 ISSN 2084-8099, elSSN 2657-487X
https://doi.org/10.31743/ql.19318 Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Sophie Lege Université de Pau et des Pays de I'’Adour

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIX®
siecle : I'hypotexte biblique réinvesti a I’heure
du décadentisme

« Dieu est mort » (Nietzsche, 1983, p. 12). Cet aphorisme lancé par le Zarathoustra
nietzschéen raisonne dans toute ’Europe finiséculaire comme une sentence a la fois
terrible et énigmatique dont chacun, pourtant, semble saisir la puissante vérité. En
effet, en prétant a son avatar littéraire de tels propos, Nietzsche se fait le porte-pa-
role d’'une société dite décadente, dont la vision d’'une déchéance inéluctable se méle
étroitement au constat d’une perte de religiosité ; et si le siecle des lumiéres avait
délibérément écarté la religion — affirmant quelle était a lorigine des troubles que
seuls la raison, les sciences et le progrés pouvaient annihiler — de nombreux pen-
seurs de la fin du XIXe siécle, a I'inverse, paraissent peu a peu déplorer cet affaisse-
ment du religieux et y voir une source des maux du siecle. Alors que la modernité est
en marche, une vague de pessimisme, portée par les écrits de Schopenhauer, déferle
sur les sociétés européennes : 1étre humain nest plus porté par l'omnipotence divine
mais est esclave de ses propres désirs tandis que le monde nest plus régi par une force
supérieure et raisonnable mais par les lois du hasard. Face a ce désenchantement qui
sévit et plonge I ¢lite artistique et littéraire dans un spleen languissant, quelques anti-
modernes sopposent et se détachent de cette société qu’ils jugent des lors avilie en se
tournant vers l’Ailleurs, le Lointain - spatial et temporel — que représentent les temps
bibliques ; ils recherchent dans les Ecritures un monde perdu, farouche et parfois
sensuel, apte a les extraire de leur quotidien et entendent « exploite[r] la religion pour
en tirer des sensations » (Praz, 1977, p. 307). La morale de ces fables bibliques est

B Sophie Lege — doctorante en Littérature et Histoire de ’Art & 'Université de Pau et des Pays
de ’Adour. Adresse de correspondance : Laboratoire Alter, Université de Pau et des pays de I'Adour,
Avenue de I’Université, 64000, Pau, France ; e-mail : sophieclairelege@gmail.com

ORCID iD : https://orcid.org/0009-0002-5611-0930

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siecle : I'hypotexte biblique réinvesti a I'heure... 61



de fait parfois détournée, réarrangée voire occultée afin de sadapter aux considéra-
tions, aux doutes ou aux peurs de cette société du XIXe siecle finissant et les légendes
que les hommes de lettres se réapproprient ont souvent en commun de méler mort
et sensualité, Eros et Thanatos. En outre, les écrivains semblent montrer un attrait
particulier pour le péché et le sacrilege, oscillant ainsi entre les deux grands poles
du décadentisme que sont le sadisme et le catholicisme (Praz, 1977, p. 307).

Dans ce contexte réapparait le mythe de Salomé et de Saint Jean-Baptiste. Apparue
dans les Evangiles saint Matthieu' (Mt 14 : 6) et selon saint Marc (Marc 6 : 22), celle
qui, anonyme d’abord, dansa devant Hérode puis exigea la téte du prophéte pour prix
de son art devient alors une figure obsessionnelle de la littérature francaise — et eu-
ropéenne - éclipsant parfois jusquau prophete, relégué alors a un rang accessoire.
Les écrivains antimodernes et décadents se réapproprient la fable et le personnage
de la danseuse qui prend alors plusieurs visages — sensuels et inquiétants a la fois —
et tirent de ’hypotexte biblique des récits mettant en lumieére les inquiétudes
et convictions de Iépoque. Quels symbolismes revét cette princesse judéenne dans
la littérature finiséculaire ? Comment se manifeste la fable dans les esprits de 1¢élite
littéraire et a quelles fins ? Cest avec les exemples de Gustave Flaubert, Jean Lorrain
et Jules Laforgue — trois auteurs frangais de la fin du XIXe siecle, ayant chacun saisi
et travaillé le mythe sous un aspect particulier - que nous chercherons a répondre
a ces problématiques.

1. Gustave Flaubert, Salomé et I'Orient fantasmé

En 1876, alors qu’il acheve l¥écriture d'Un cceur simple, Gustave Flaubert sest reti-
ré a Croisset ou il vit ses derniéres années en ermite loin des mondanités de Paris,
souffrant de la disparition de ses proches et de difficultés financiéres. Il sengage aus-
sitot dans la rédaction du dernier de ses Trois contes, qu’il médite depuis plusieurs
mois : apres avoir plongé dans 'univers médiéval avec La légende de Saint-Julien
I’Hospitalier, puis sétre tourné vers sa propre époque avec Un ceeur simple. Cest dé-
sormais cet Orient biblique, qui le fascine depuis de nombreuses années, que I'écri-
vain aspire a faire renaitre en composant Hérodias. Au mois d’avril 1876, Flaubert
résume ainsi 8 Edma Roger des Genettes cette ambition, qui nest alors encore qu’a
«Iétat de réve » : « Savez-vous ce que jai envie décrire apres cela ? Lhistoire de saint
Jean-Baptiste. La vacherie d'Hérode pour Hérodias mexcite. Ce nest encore qua l'état
de réve, mais jai bien envie de creuser cette idée-la » (Flaubert, 1876a ).

1. «La fille Hérodiade dansa devant tous les convives ; et elle plut de telle sorte a Hérode qu'il lui
promit avec serment de lui donner tout ce quelle lui demanderait. Elle, ayant été instruite auparavant par
sa mere, lui dit : donnez-moi présentement dans un bassin la téte de Jean-Baptiste. » (Mt 14 : 6)

62 Sophie Lege



Si lauteur mentionne « l'histoire de saint Jean-Baptiste » (Flaubert, 1876a),
la figure de Salomé/Hérodias nest alors que sous-tendue et non exprimée claire-
ment : elle Wapparait donc pas initialement comme le pivot central du conte. Ce que
Flaubert veut dépeindre, comme il le souligne, est avant tout la « vacherie d'Hérode »
(Flaubert, 1876a), terme qu’il faut entendre dans le sens de nonchalance, de faiblesse
du tétrarque face a Hérodias. De fait, Sylvie Giraud affirme que « ce qui intéress|[e]
Flaubert, [est] moins I'aspect religieux de lévénement [...] que sa dimension hu-
maine » (2020, p. 143). Une vision sociale donc anime ce projet, mais également
une volonté de peindre un orient lointain, au-dela du spleen de la France fin-de-siécle.

1.1. La fable saloméenne comme exutoire esthétique

« Que toutes les énergies de la nature que jai aspirées me pénetrent et quelles sex-
halent dans mon livre. A moi puissances de ['émotion plastique ! résurrection du pas-
sé, a moi ! @ moi ! » (Flaubert, 1910, p. 347). Ces mots enflammées que Flaubert
couche sur ses carnets en 1858, au retour de son voyage en Afrique du Nord - et alors
quiil se penche sur la rédaction de Salammbé - témoignent de la prédominance
de laspect esthétique dans lécriture flaubertienne. « Il faut », clame-t-il, « faire
a travers le Beau, vivant et vrai » (Flaubert, 1876b). Cette méme aspiration se re-
trouve entre les lignes d’Hérodias, dans lesquelles les descriptions diffusent les cou-
leurs pourpres, chatoyantes de cette Afrique qu’il connait et le transporte, les mi-
rages de I'Orient, sa chaleur, ses reliefs, ses vastes paysages. La pourpre de I'Orient
doit revivre sous la plume flaubertienne, et [écrivain affirme dailleurs cette nécessité
d’ « avoir des images nettes, de donner une illusion ». Cette illusion, avant de la des-
siner, Flaubert la convoque en son esprit :

Maintenant que jen ai fini avec Félicité, Hérodias se présente et je vois (nettement
comme je vois la Seine) la surface de la mer morte scintiller au soleil. Hérode et sa femme
sont sur un balcon doti I'on découvre les tuiles dorées du temple. (Flaubert, 1876b)

Comme le souligne Gisele Séginger, si Flaubert sadonne a des recherches fasti-
dieuses, se documente, lit, médite longuement avant de se lancer dans la rédaction
d’un récit, « cest souvent une impression visuelle, une couleur, un effet de lumieére
qui se trouvent associés a 'idée initiale d'une ceuvre » (2021, p. 33). Ainsi animé par
le visuel, écrivain se fait peintre et livre des pages inspirées des teintes orientales,
des levers et couchers de soleil qu’il a pu admirer durant son périple africain :

Les montagnes [...] commengaient a découvrir leurs crétes, pendant que leur masse,
jusquau fond des abimes, était encore dans l'ombre. Un brouillard flottait, il se déchira,
et les contours de la Mer Morte apparurent. Laube, qui se levait derriére Machaerous,
épandait une rougeur.

Elle illumina bientdt les sables de la greve, les collines, le désert et, plus loin, tous
les monts de la Judée, inclinant leurs surfaces raboteuses et grises. (Flaubert, 1892, p. 2)

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siecle : I'hypotexte biblique réinvesti a I'heure... 63



Toutefois, cet usage abondant du descriptif semble avoir apporté, aux yeux
de certains de ses contemporains, une certaine illisibilité’. Gérard Genette lui-méme
parle d'un « art dobscurcir » (1982, p. 315) : « Ce qui [...] était limpide en vingt
lignes de Marc ou de Matthieu devient obscur en trente pages de Flaubert » (1982,
p- 315). Cette opacité, consécutive a une « expansion descriptive et historique »
(Genette, 1982, p. 314), apparait de fait comme le résultat d'une recherche esthé-
tique de Flaubert, au détriment de la narration d'un mythe qui, somme toute, est
connu du lecteur idéal du fait de son omniprésence dans les esprits du XIX* siecle
et les nombreux hypertextes. Cest en peintre orientaliste que Flaubert entend peindre
son récit : « Quel magnifique Delacroix que votre Hérodias ! » (Flaubert, 1877b)
sexclame dailleurs en avril 1877 Edma Roger des Genettes apres sa lecture. Le mythe
biblique du martyre de Saint Jean-Baptiste offre donc avant tout a I'ermite de Croisset
un décor qui l'enchante et lui permet, par le biais d'une amplification narrative,
de sextraire de la grisaille parisienne et d'un quotidien qui le désole pour se perdre
dans un Orient flamboyant et mythique.

1.2. Hérode/Napoléon : le mythe pour dénoncer

Toutefois, les décors orientalistes de la fable naccaparent pas l'intégralité de la ré-
flexion de l'auteur. Les protagonistes eux-mémes, et leur role dans le dénouement
tragique, se voient étudiés en profondeur. Ainsi, Salomé apparait comme la danseuse
sensuelle dont la danse est si envoutante — assez pour éveiller les sens d'un vieux
tétrarque — que Flaubert seffarouche devant sa description. Il note en janvier 1877 :
«Je suis malade de la peur que m’inspire la danse de Salomé ! Je crains de la bacler ! »
(Flaubert, 1877a). Hérodias, elle, se fait la femme puissante rendue amere par 1¢loi-
gnement affectif de son époux. Hérode, enfin, dont la « vacherie » occupe lesprit
de lécrivain en amont de lécriture, présente le profil particulier d'une figure de l'au-
torité affaiblie et craintive. Outre leurs traits psychologiques, la maniére dont les per-
sonnages agissent et interferent est porteuse de symboliques que l'on retrouvera chez
beaucoup dauteurs antimodernes, notamment celle du renversement de I’Ordre
Moral que revendique le général Mac-Mahon et dont I'idée se diffuse avec anxiété
dans les cercles artistiques et littéraires (Grojnowski, 2020). Une telle affirmation se
doit détre éclairée par le contexte dans lequel nait le conte Hérodias.

Lannée 1871 voit la France défaite dans sa bataille contre la Prusse. Si lempereur
Napoléon IIT déclare la guerre en juillet 1870, les troupes francaises, peu préparées,
se voient vaincues et la capitulation entraine a la fois la perte de IAlsace ainsi que
d’une partie de la Lorraine et la chute du régime. Cet événement capital précipite
la France dans le sentiment de déchéance, de décadence qui marque la fin-du-siecle.
Napoléon III est alors per¢u comme un empereur veule ayant nuit a ’Empire,
au méme titre que le tétrarque de Judée. Ce rapprochement, s’il nest pas spécifique
au conte de Flaubert, est mis en valeur par le traitement particulier de la figure d'Hé-

2. Nous reprenons ici un terme utilisé par Gérard Genette dans son Palimpsestes.

64 Sophie Lege



rode et la narration. En effet, comment ne pas reconnaitre une allusion au siége
de Paris alors que Flaubert met en scéne, des l'ouverture du récit, le tétrarque obser-
vant les troupes arabes depuis un balcon du palais :

Antipas reconnut ce qu’il craignait d'apercevoir. Des tentes brunes étaient dispersées ;
des hommes avec des lances circulaient entre les chevaux, et des feux séteignant brillaient
comme des étincelles a ras du sol. Cétaient les troupes du roi des Arabes (Flaubert, 1892,

p-3).

De méme, l’'aspect craintif et peu combatif du tétrarque — qui est, en fin de compte,
la véritable cause de la tragédie finale et de la déchéance de l'empire — est maintes fois
souligné : « il se rongeait d'inquiétudes » (p. 4), « le tétrarque était las de réfléchir »
(p. 8), « [il] était tombé aux genoux du proconsul » (p. 24), « le tétrarque balbutia »
(p- 26), « I haletait » (p. 45), « Antipas paraissait mourir » (p. 46), « des pleurs coulérent
sur les joues du tétrarque » (p. 80) — autant d’indices glissés par 'auteur accentuant
la faiblesse de celui qui apparait de fait comme un avatar caricatural de Napoléon
III. Les deux monarques s’inscrivent ainsi, dans I'imaginaire anti-moderne, dans
deux éres marquées par la chute, la déchéance. Les figures d'Hérodias et de Salomé,
a l'inverse, apparaissent investies d'un pouvoir absent chez le tétrarque (permettant
a Flaubert - inscrit dans une époque profondément gynophobe - daccentuer la no-
tion de déclin d’'une société et de perte de controle d'Hérode). Finalement, et comme
questionne Marc Bochet :

Salomé ne serait-elle pas la France brisée qui, dans un sursaut dorgueil, exige du saint,
martyr et prophete [...] , Iénergie qui manque a I'Empereur ? Une sorte de Muse patrio-
tique, une pasionaria de la révolte ! (2007, p. 125).

Il apparait donc que pour Flaubert, le mythe de Saint Jean-Baptiste et Salomé est
avant tout le moyen d’une fuite impérieuse loin du quotidien et de la grisaille, une
fuite dautant plus nécessaire que l'auteur vit ses derniéres années. Mais il permet
en outre deffectuer un parallele entre deux éres finissantes, entres deux ages précé-
dant la chute, en faisant du tétrarque une triste figure Napoléonienne.

2. Lorrain et Laforgue : Salomé autrement

Si Gustave Flaubert voit dans la fable biblique qu’il interpréte un exutoire a sa société
moderne, et quil en respecte, de fait, les décors et la thématique, certains auteurs
de la fin du siecle entendent briser au contraire la teneur du mythe en se le réappro-
priant entierement. Cest le cas de Jean Lorrain qui isole de la fable le seul personnage
de Salomé - qu’il déguise, qu’il occulte et convoque - ainsi que de Jules Laforgue qui
voit dans ce mythe tant de fois réinvesti matiere a parodie.

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siecle : I'hypotexte biblique réinvesti a I'heure... 65



2.1.Jean Lorrain et I'ombre de la danseuse

Lesthete décadent, amateur dart et aux critiques cinglantes quest Jean Lorrain trouve
dans le personnage de Salomé, a la fois inquiétant et séduisant, une figure apte a in-
carner ses angoisses esthétiques. Qui est-elle, en effet, et que représente-t-elle cette
danseuse dont la silhouette semble sétendre sur les écrits lorrainiens comme une
ombre fatale ? Tour a tour mentionnée, travestie ou effacée, la princesse apparait
comme un motif obsédant dans lesprit de lécrivain. Pourtant, celle-ci n’intervient
jamais comme personnage d'un récit. Elle est une évocation, un mot, un regard jeté
par un protagoniste ; une mise en scéne, une danse, une peur vague. Elle est, pour
Lorrain, cette lumiére sombre qui confére aux événements et a la trame une teinte
particuliere, a la fois fascinante et troublante. Afin de bien comprendre sa signifi-
cation sous la plume de Lorrain, il nous faut mettre ici en évidence une importante
facette de écrivain : son attrait particulier pour l'art. En effet, Lorrain, journaliste
dart de prime abord, pose sur les ceuvres picturales de ses contemporains un regard
souvent acerbe mais pénétrant et vit face a celles-ci ce que son ami Octave Uzanne
nomme des « coups de poings » de I'art (1913, p. 9). Face a une telle passion, les mu-
sées prennent dailleurs tour a tour dans ses écrits 'apparence de refuges (Monsieur
de Bougrelon) ou de pieges de 'ame (Monsieur de Phocas). Or, Salomé, dont il re-
trouve le visage dans les peintures de Gustave Moreau ou de Luini, semble, par son
statut de danseuse, apparaitre comme une incarnation des Arts, de cette Beauté si-
lencieuse et insensible : mais cette Beauté qui fascine et enchante est aussi celle qui
entraine la mort — de l'esprit ? -, la déchéance de celui qui la recherche activement,
qui lespere et la désire. Elle est la Muse cruelle et inaccessible. Cette personnifica-
tion est particuliérement mise en avant dans La marquise de Spoléte. Le personnage
de la belle Simonetta Foscari apparait inspirée a Lorrain - 1a encore — par un portrait
rencontré aux Offices :

Une anonyme figure d’un éleve de Vinci, et qui pourrait bien étre la Foscari de cette
histoire (car le catalogue des Ufizzi I'intitule Portrait de la Marquise de Spolete) a transmis
jusqu’a nous sa périlleuse beauté. Reléguée dans une petite salle obscure du musée, le ha-
sard seul [...] peut découvrir la précieuse toile, mais je défie bien quiconque a contemplé
une fois cette petite téte altiére de pouvoir jamais l'oublier (Lorrain, 2007, p. 133).

De fait, la marquise incarne une beauté picturale lointaine. Ces traits, issus d’une
peinture renaissante (que l'auteur décrit en suivant par une ekphrasis du tableau),
nen sont que plus charmants. En outre, elle semble faire germer les Arts par sa seule
présence dans la forteresse :

Ce furent désormais, de I'aube au soir et surtout du soir a I'aube, des pizzicati de man-
dolines, des sanglots comme ralés de guitares et des vers de poétes [...]. Il y eu des décamé-
rons dans les vieilles salles basses, jusqu’ici réservées aux lansquenets ; les murailles nues
sornerent de fresques. La jeune duchesse fit venir des peintres de Fiséoles et des sculpteurs

66 Sophie Lege



de Romagne et son image [...] embellit les couloirs et les cours du palais (Lorrain, 2007,
p- 135).

Or, la duchesse maitresse des Arts sentiche de trois amants, tous trois représen-
tants d'un art : un poéte, un musicien et un peintre-sculpteur. En régnant de toute sa
superbe sur ces trois malheureux, Simonetta devient la Muse exigeante. Celle-ci dé-
cide alors de « paraitre elle-méme sur la scéne devant toute la cour, a coté de ses trois
favoris [...] dans une comédie ou ballet » (Lorrain, 2007, p. 140). Et cest a travers
la mise en scéne de la mort de Saint Jean-Baptiste quelle décide dapparaitre :

Parmi tant d’héroines de la Bible et de la Fable Salomé l'avait requise entre toutes ;
et elle, née princesse [...] cétait 'impudique princesse de Judée qu’il lui plaisait dévoquer,
d’incarner, de vivre un soir devant son peuple (Lorrain, 2007, p. 141).

Ce choix nest bien sfir pas anodin : par I'incarnation de Salomé, il semble que
la duchesse dévoile le statut que l'auteur lui confére. Elle met en lumiére I'image
d’une princesse « débauchée » et cruelle, femme-enfant par ses jeux pervers, mais
qui conduit les poétes, musiciens et artistes a leur mort par sa souveraineté exigeante.

Sile personnage de Salomé napparait pas de maniére aussi visible dans les autres
récits lorrainiens, nous retrouvons néanmoins cette obsession pour la beauté hyp-
notique mais inflexible qui fait perdre la raison - a 'image de l'art de Moreau, par
exemple, qui sait troubler l'esprit du duc de Fréneuse au point qu’il en revienne « avec
une ame d’assassin » (Lorrain, 2001, p. 257) - et que seule la silhouette de la danseuse
sait figurer chez l'¥écrivain décadent.

Derriere la danse lascive d’Izé Kranile ou les yeux verts obsédants que recherche
fiévreusement le duc de Fréneuse (Monsieur de Phocas), derriére la fascination mor-
bide de la princesse aux lys blancs (Princesses d’ivoire et d’ivresse), ou encore la figure
peinte d’'une Luini devant laquelle un amateur rale damour (Monsieur de Bougrelon),
cest le visage saloméen qui apparait. Mais cest aussi, par elle, le symbole de I’Art,
du Sublime pour lequel I'artiste et 1écrivain fin-de-siecle soupirent.

2.2, Jules Laforgue et la princesse parodiée

Chez Laforgue au contraire, Salomé perd de sa superbe et de son aura angoissante.
Le mythe biblique est mis a mal dans cette Salomé, une des premieres nouvelles
amenées a composer le recueil des Moralités Légendaires que publie Jules Laforgue
en 1887 : la volonté principale de Laforgue étant en effet de livrer avec ces Moralités
« une série de réécritures comiques de mythes ou dceuvres littéraires bien connues »
(Jacquemard-Truc, 2013, p. 20). Or, alors qu’il compose ce conte, le personnage
éponyme est déja omniprésent tant dans la sphere artistique que littéraire et peut
étre considéré comme « un morceau de bravoure pour toute une école esthétique »
(Jacquemard-Truc, 2013, p. 1). De fait, Laforgue joue sur cette récurrence et sap-
puie sur plusieurs hypotextes qu’il détourne et ou la Bible ne semble finalement

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siecle : I'hypotexte biblique réinvesti a I'heure... 67



quune source mineure. Ainsi, [¥écriture particuliere de Laforgue, volontairement
empesée, propose au lecteur, dés louverture du récit, une vision a la fois satirique
du mythe mais également de la littérature fin-de-siécle, puisqu’il « raille les exces dor-
nements dans le style de Flaubert et des auteurs du XIXe siecle » (Jacquemard-Truc,
2013, p. 8). Mais outre lécriture, Laforgue détourne et parodie également les per-
sonnages de cette fable obsédante. Le prophete lui-méme, pour commencer, perd
toute sacralité pour ne devenir sous la plume de Laforgue qu'un « pauvre diable
déja si peu prophéte en son pays » (Laforgue, 1977, p. 120). Sa mort elle-méme est
dénuée de sens ou de profondeur : la téte est exigée par Salomé dans le seul but
dessayer de « fameuses expériences scientifiques » (p. 143), expériences qui lassent
aussitot la jeune femme désabusée : « elle s’y attendait ; les passes électriques ne ti-
rerent de la face que grimaces sans conséquences. Elle avait son idée maintenant. »
(p. 144). Cette demande est adressée a un Tétrarque devenu ici Emeraude-Antipas
en un jeu de mot soulevant ironiquement l’aspect princier d’'Hérode. Salomé elle-
méme néchappe pas a ce détournement : la danseuse se fait ici astronome et poétesse.
Alors méme que dans les Evangiles, puis dans la plupart des hypertextes qui suivent,
la princesse se voit privée d’'une parole nette (muette la plupart du temps, nexposant
aux yeux que son corps, ou bégayant comme dans I’Hérodias flaubertienne), elle est
chez Laforgue présentée déclamant des vers inspirés : elle fascine par sa verve, non
pas assemblée, mais le tétrarque seul. Son art nest ici plus celui du mouvement mais
bien celui de la voix. Salomé, stire delle-méme, est en outre brossée sous les traits
d’une adolescente arrogante, contrastant avec la vision d’'une enfant inconsciente
et soumise a la volonté de sa mere. Sa fin tragique nen apparait que plus méritée
puisquelle semble venir punir l'orgueil et la suffisance :

ainsi connut le trépas, Salomé, du moins celle des Iles Blanches Esotériques, moins
victime des hasards illettrés que davoir voulu vivre dans le factice et non a la bonne fran-
quette, a 'instar de chacun de nous. (Laforgue, 1977, p. 144).

Il apparait donc, comme l'avance Adélaide Jacquemard-Truc, que cette moralité
« se moque de I¥poque contemporaine, bien plus quelle ne réécrit I¢pisode biblique,
qui apparait comme un prétexte ». En exagérant la préciosité de lécriture et en af-
fublant les personnages du mythe de surnoms volontairement absurdes, Laforgue
raille la littérature décadente et avec elle le leitmotiv saloméen qui semble la définir.
Mais la figure de Salomé napparait-elle pas ici, en outre, comme une personnifica-
tion de cet art littéraire que Lorrain craint mais adule quand Laforgue en dénonce
les raffinements a travers l'orgueil de la « petit astronome » (Laforgue, 1977, p. 143) ?

Si Flaubert, Lorrain et Laforgue ne sont que trois exemples issus du large panel
d’hommes de lettres a exploiter la figure de Salomé, ils permettent dappréhender
les modalités et enjeux de cette intense résurgence, a la fin du XIX¢ siecle, d'un mythe
biblique. Ce nest pas seulement une volonté de réactualiser la condamnation du fé-
minin - alors que le féminisme saffirme et que sSaccentue un mépris mélé de crainte

68 Sophie Lege



vis-a-vis de la Femme - qui anime les écrivains, mais un besoin cathartique symp-
tomatique d’une fin-de-siecle maladive’. La réapparition de personnages incarnant
la fin d’'une ére peut étre entendue comme une volonté de sidentifier a une Chute
antérieure, a voir dans cette fin d'un Empire un rappel biblique d’'un présent per-
¢u comme décadent. Toutefois, le sacrifice du prophete, qui, dans la Bible, apparait
nécessaire pour l'avéenement d’une nouvelle ére?, semble ici dénué de sens : I'avenir
de I’Europe finiséculaire apparaissant moins radieux, plus trouble. En outre, le per-
sonnage de Saint Jean-Baptiste tend a perdre de son importance - voire a dispa-
raitre — chez les auteurs fin-de-siecle : seule Salomé régne dans ces écrits, souveraine.
Quelle incarne la fin d'un monde, un renversement de l'ordre, ou quelle se fasse per-
sonnification des Arts et de la Beauté qui ménent artistes et hommes de lettres a leur
souffrance et déchéance, la danseuse voit son visage régner sur une société marquée
par la peur - et la certitude — de sa chute inéluctable.

REFERENCES

Bochet, M. (2007). Salomé, du voilé au dévoilé ; Métamorphoses littéraires et artistiques d’une
figure biblique. Paris : Cerf.

Flaubert, G. (1876a). Lettre de Gustave Flaubert a Edma Roger des Genettes, 20 avril 1876.
Transcription(s) réalisée(s) pour 1édition électronique de la Correspondance de Flaubert,
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/20-avril-1876-de-gustave-flaubert-a-edma-roger-des-genettes/.

Flaubert, G. (1876b). Lettre de Gustave Flaubert a Caroline Commanville, 17 aott 1876.
Transcription(s) réalisée(s) pour 1édition électronique de la Correspondance de Flaubert,
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/17-aott-1876-de-gustave-flaubert-a-caroline-commanville/.

Flaubert, G. (1877a). Lettre de Gustave Flaubert a Caroline Commanville, 28 janvier 1877.
Transcription(s) réalisée(s) pour 1édition électronique de la Correspondance de Flaubert,
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/28-janvier-1877-de-gustave-flaubert-a-caroline-commanville/.

Flaubert, G. (1877b). Lettre de Edma Roger des Genettes & Gustave Flaubert, 27 avril 1877.
Transcription(s) réalisée(s) pour 1édition électronique de la Correspondance de Flaubert,
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/27-avril-1877-de-edma-roger-des-genettes-a-gustave-flaubert/.

Flaubert, G. (1892). Hérodias. Paris : Ferroud.

Flaubert, G. (1910). Notes de voyages, II. Dans (Euvres complétes. T. IV. Paris : Louis Conard,
Libraire-Editeur.

3. Cest a dessein que nous utilisons ce mot afin de rappeler les motifs de la maladie, de la faiblesse,
de la dégénérescence physique comme mentale particulierement présents dans la littérature fin-de-
siécle.

4. La mort de Saint Jean-Baptiste, inévitable, joue un role dans la reconnaissance du Christ, role
dont le propheéte semble prendre conscience lorsqu’il affirme : « Il faut qu’l croisse et que je diminue ».
(Jean 3 : 30)

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siecle : I'hypotexte biblique réinvesti a I'heure... 69



Genette, G. (1982). Palimpsestes. Paris : Seuil.

Giraud, S. (2020). La téte coupée et rayonnante de Jean-Baptiste. Dans B. Vinken, P.-M.
De Biasi, A. Herschberg Pierrot (éds.), Flaubert et les sortiléges de I'image (p. 131-150).
Boston : De Gruyter.

Grojnowski, D. (2020). Huysmans, Moreau, Salomé ; la fin du moderne. Lille : Presses univer-
sitaires du Septentrion.

Jacquemard-Truc, A. (2013). Salomé et la danse avec les mots. Arts et Savoirs, 3 [En ligne].
http://journals.openedition.org/aes/382.

Laforgue, J. (1977). Moralités légendaires. Paris : Gallimard.

Lorrain, J. (2001). Monsieur de Phocas. Paris : Gallimard.

Lorrain, J. (2007). Princesses d’ivoire et d’ivresse. Paris : Le Rocher.

Nietzsche, F. (1983). Ainsi parlait Zarathoustra. Paris : Librairie Générale de France.

Praz, M. (1977). La chair, la mort et le diable : le romantisme noir. Paris : Denoél.

La Sainte Bible. (1858). Typographie de Ch. Meyrueis et Compagnie.

Séginger, G. (2021). LOrient de Flaubert en images. Paris : Citadelles et Mazenod.

Uzanne, O. (1913). Jean Lorrain. Lartiste — Lami. Souvenirs intimes — Lettres inédites, Abbeville :
Les amis d’Edouard.

RESUME : La fin du XIX® siécle - marquée par une vague de spleen et de pessimisme
induite en partie par la perte du sentiment religieux concomitante, chez les décaden-
tistes, a un refus du modernisme - voit I'intense résurgence du mythe de Salomé.
Pergue comme une enfant naive (Flaubert) ou une fleur vénéneuse (Huysmans),
comme une ombre occultée bien que toujours présente (Lorrain) ou une figure sati-
rique (Laforgue), Salomé arbore au cours de cette ére dite décadente un visage pro-
téiforme et se fait catalyseur des angoisses de Iépoque.

Cet article a pour objectif d’interroger plus en profondeur la lecture de I’hypotexte
biblique par les écrivains antimodernes ainsi que la maniére dont celui-ci est assimilé
puis réinvesti dans lere désillusionnée quest le XIX¢ siecle finissant, afin de mettre
en avant les modalités et les enjeux de cette hypertextualité. Les exemples de Lorrain,
de Flaubert ou encore de Laforgue nous aideront & comprendre comment une fable
du Nouveau Testament intervient a ’heure du décadentisme.

Mots-clés : Flaubert, Lorrain, Laforgue, Salomé, mythe biblique, hypertextualité, dé-
cadentisme, anti-modernes

The Figure of Salomé in Late 19th Century Narratives:

The Biblical Hypotext Reinvested in the Age of Decadence

ABSTACT: The end of the 19th century - marked by a wave of melancholy and pessi-
mism induced in part by the loss of religious sentiment, and a concomitant rejection
of modernism among the Decadents - sees the intense resurgence of the myth of
Salome. Perceived as a naive child (Flaubert) or a poisonous flower (Huysmans), an
occult yet ever-present shadow (Lorrain) or a satirical figure (Laforgue), Salomé dur-

70 Sophie Lege



ing this so-called decadent era displays a protean face and becomes a catalyst for the
anxieties of the time. This article aims to further examine the reading of the biblical
hypotext by anti-modern writers as well as the way in which it is assimilated and then
reinvested in the disillusioned era of the late 19th century, in order to highlight the
modalities and challenges of this hypertextuality. The examples of Lorrain, Flaubert
or even Laforgue will help us understand how a fable from the New Testament
reemerges in the age at the time of decadence.

Keywords: Flaubert, Lorrain, Laforgue, Salome, biblical myth, hypertextuality, de-
cadence, anti-moderns

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siecle : I'hypotexte biblique réinvesti a I'heure... 71






