
61La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siècle : l’hypotexte biblique réinvesti à l’heure… 

Quêtes littéraires nº 15, 2025 
https://doi.org/10.31743/ql.19318

ISSN 2084-8099, eISSN 2657-487X
Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Sophie Lege	 Université de Pau et des Pays de l ’Adour 

La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe 
siècle : l ’hypotexte biblique réinvesti à l ’heure 
du décadentisme 

« Dieu est mort » (Nietzsche, 1983, p. 12). Cet aphorisme lancé par le Zarathoustra 
nietzschéen raisonne dans toute l ’Europe finiséculaire comme une sentence à la fois 
terrible et énigmatique dont chacun, pourtant, semble saisir la puissante vérité. En 
effet, en prêtant à son avatar littéraire de tels propos, Nietzsche se fait le porte-pa-
role d’une société dite décadente, dont la vision d’une déchéance inéluctable se mêle 
étroitement au  constat d’une perte de  religiosité ; et  si le  siècle des  lumières avait 
délibérément écarté la  religion – affirmant qu’elle était à  l ’origine des  troubles que 
seuls la  raison, les  sciences et  le progrès pouvaient annihiler – de nombreux pen-
seurs de la fin du XIXe siècle, à l ’inverse, paraissent peu à peu déplorer cet affaisse-
ment du religieux et y voir une source des maux du siècle. Alors que la modernité est 
en marche, une vague de pessimisme, portée par les écrits de Schopenhauer, déferle 
sur les sociétés européennes : l ’être humain n’est plus porté par l ’omnipotence divine 
mais est esclave de ses propres désirs tandis que le monde n’est plus régi par une force 
supérieure et raisonnable mais par les lois du hasard. Face à ce désenchantement qui 
sévit et plonge l ’élite artistique et littéraire dans un spleen languissant, quelques anti-
modernes s’opposent et se détachent de cette société qu’ils jugent dès lors avilie en se 
tournant vers l ’Ailleurs, le Lointain – spatial et temporel – que représentent les temps 
bibliques ; ils recherchent dans les  Écritures un  monde perdu, farouche et  parfois 
sensuel, apte à les extraire de leur quotidien et entendent « exploite[r] la religion pour 
en tirer des sensations » (Praz, 1977, p. 307). La morale de ces fables bibliques est 

n Sophie Lege  – doctorante en  Littérature et  Histoire de  l ’Art à  l ’Université de  Pau et  des Pays 
de  l ’Adour. Adresse de correspondance : Laboratoire Alter, Université de Pau et des pays de  l ’Adour, 
Avenue de l ’Université, 64000, Pau, France ; e-mail : sophieclairelege@gmail.com

ORCID iD : https://orcid.org/0009-0002-5611-0930 



62 Sophie Lege

de fait parfois détournée, réarrangée voire occultée afin de s’adapter aux considéra-
tions, aux doutes ou aux peurs de cette société du XIXe siècle finissant et les légendes 
que les hommes de lettres se réapproprient ont souvent en commun de mêler mort 
et  sensualité, Eros et Thanatos. En outre, les écrivains semblent montrer un attrait 
particulier pour le péché et  le sacrilège, oscillant ainsi entre les deux grands pôles 
du décadentisme que sont le sadisme et le catholicisme (Praz, 1977, p. 307). 

Dans ce contexte réapparaît le mythe de Salomé et de Saint Jean-Baptiste. Apparue 
dans les Évangiles saint Matthieu1 (Mt 14 : 6) et selon saint Marc (Marc 6 : 22), celle 
qui, anonyme d’abord, dansa devant Hérode puis exigea la tête du prophète pour prix 
de son art devient alors une figure obsessionnelle de la littérature française – et eu-
ropéenne – éclipsant parfois jusqu’au prophète, relégué alors à un rang accessoire. 
Les écrivains antimodernes et décadents se réapproprient la fable et  le personnage 
de la danseuse qui prend alors plusieurs visages – sensuels et inquiétants à la fois – 
et  tirent de  l ’hypotexte biblique des  récits mettant en  lumière les  inquiétudes 
et convictions de l ’époque. Quels symbolismes revêt cette princesse judéenne dans 
la littérature finiséculaire ? Comment se manifeste la fable dans les esprits de l ’élite 
littéraire et à quelles fins ? C’est avec les exemples de Gustave Flaubert, Jean Lorrain 
et Jules Laforgue – trois auteurs français de la fin du XIXe siècle, ayant chacun saisi 
et travaillé le mythe sous un aspect particulier – que nous chercherons à répondre 
à ces problématiques. 

1.	 Gustave Flaubert, Salomé et l ’Orient fantasmé 

En 1876, alors qu’il achève l ’écriture d’Un cœur simple, Gustave Flaubert s’est reti-
ré à Croisset où il vit ses dernières années en ermite loin des mondanités de Paris, 
souffrant de la disparition de ses proches et de difficultés financières. Il s’engage aus-
sitôt dans la rédaction du dernier de ses Trois contes, qu’il médite depuis plusieurs 
mois : après avoir plongé dans l ’univers médiéval avec La  légende de  Saint-Julien 
l ’Hospitalier, puis s’être tourné vers sa propre époque avec Un cœur simple. C’est dé-
sormais cet Orient biblique, qui le fascine depuis de nombreuses années, que l ’écri-
vain aspire à  faire renaître en composant Hérodias. Au mois d’avril 1876, Flaubert 
résume ainsi à Edma Roger des Genettes cette ambition, qui n’est alors encore qu’à 
« l ’état de rêve » : « Savez-vous ce que j’ai envie d’écrire après cela ? L’histoire de saint 
Jean-Baptiste. La vacherie d’Hérode pour Hérodias m ’excite. Ce n’est encore qu’à l ’état 
de rêve, mais j’ai bien envie de creuser cette idée-là » (Flaubert, 1876a ).

1.  « La fille d’Hérodiade dansa devant tous les convives ; et elle plut de telle sorte à Hérode qu’il lui 
promit avec serment de lui donner tout ce qu’elle lui demanderait. Elle, ayant été instruite auparavant par 
sa mère, lui dit : donnez-moi présentement dans un bassin la tête de Jean-Baptiste. » (Mt 14 : 6) 



63La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siècle : l’hypotexte biblique réinvesti à l’heure… 

Si l ’auteur mentionne «  l ’histoire de  saint Jean-Baptiste  » (Flaubert, 1876a), 
la  figure de  Salomé/Hérodias n’est alors que sous-tendue et  non exprimée claire-
ment : elle n’apparaît donc pas initialement comme le pivot central du conte. Ce que 
Flaubert veut dépeindre, comme il le souligne, est avant tout la « vacherie d’Hérode » 
(Flaubert, 1876a), terme qu’il faut entendre dans le sens de nonchalance, de faiblesse 
du tétrarque face à Hérodias. De fait, Sylvie Giraud affirme que « ce qui intéress[e] 
Flaubert, [est] moins l ’aspect religieux de  l ’événement […] que sa dimension hu-
maine  » (2020, p.  143). Une vision sociale donc anime ce projet, mais également 
une volonté de peindre un orient lointain, au-delà du spleen de la France fin-de-siècle. 

1.1. La fable saloméenne comme exutoire esthétique 
« Que toutes les énergies de la nature que j’ai aspirées me pénètrent et qu’elles s’ex-
halent dans mon livre. À moi puissances de l ’émotion plastique ! résurrection du pas-
sé, à  moi ! à  moi !  » (Flaubert, 1910, p.  347). Ces mots enflammées que Flaubert 
couche sur ses carnets en 1858, au retour de son voyage en Afrique du Nord – et alors 
qu’il se penche sur la  rédaction de  Salammbô  – témoignent de  la  prédominance 
de  l ’aspect esthétique dans l ’écriture flaubertienne. «  Il  faut  », clame-t-il, «  faire 
à  travers le  Beau, vivant et  vrai  » (Flaubert, 1876b). Cette même aspiration se re-
trouve entre les lignes d’Hérodias, dans lesquelles les descriptions diffusent les cou-
leurs pourpres, chatoyantes de  cette Afrique qu’il connaît et  le  transporte, les  mi-
rages de l ’Orient, sa chaleur, ses reliefs, ses vastes paysages. La pourpre de l ’Orient 
doit revivre sous la plume flaubertienne, et l ’écrivain affirme d’ailleurs cette nécessité 
d’ « avoir des images nettes, de donner une illusion ». Cette illusion, avant de la des-
siner, Flaubert la convoque en son esprit : 

Maintenant que j’en ai fini avec Félicité, Hérodias se présente et  je vois (nettement 
comme je vois la Seine) la surface de la mer morte scintiller au soleil. Hérode et sa femme 
sont sur un balcon d’où l ’on découvre les tuiles dorées du temple. (Flaubert, 1876b) 

Comme le  souligne Gisèle Séginger, si Flaubert s’adonne à  des recherches fasti-
dieuses, se documente, lit, médite longuement avant de se lancer dans la rédaction 
d’un récit, « c’est souvent une impression visuelle, une couleur, un effet de lumière 
qui se trouvent associés à l ’idée initiale d’une œuvre » (2021, p. 33). Ainsi animé par 
le visuel, l ’écrivain se fait peintre et  livre des pages inspirées des  teintes orientales, 
des levers et couchers de soleil qu’il a pu admirer durant son périple africain : 

Les montagnes […] commençaient à découvrir leurs crêtes, pendant que leur masse, 
jusqu’au fond des abimes, était encore dans l ’ombre. Un brouillard flottait, il se déchira, 
et  les contours de  la  Mer Morte apparurent. L’aube, qui se levait derrière Machaerous, 
épandait une rougeur. 

Elle illumina bientôt les  sables de  la  grève, les  collines, le  désert et, plus loin, tous 
les monts de la Judée, inclinant leurs surfaces raboteuses et grises. (Flaubert, 1892, p. 2)



64 Sophie Lege

Toutefois, cet usage abondant du  descriptif semble avoir apporté, aux yeux 
de certains de ses contemporains, une certaine illisibilité2. Gérard Genette lui-même 
parle d’un  «  art d’obscurcir  » (1982, p.  315) : «  Ce  qui […] était limpide en  vingt 
lignes de Marc ou de Matthieu devient obscur en trente pages de Flaubert » (1982, 
p.  315). Cette opacité, consécutive à  une «  expansion descriptive et  historique  » 
(Genette, 1982, p.  314), apparaît de  fait comme le  résultat d’une recherche esthé-
tique de  Flaubert, au  détriment de  la  narration d’un  mythe qui, somme toute, est 
connu du lecteur idéal du fait de son omniprésence dans les esprits du XIXe siècle 
et les nombreux hypertextes. C’est en peintre orientaliste que Flaubert entend peindre 
son récit : «  Quel magnifique Delacroix que votre Hérodias !  » (Flaubert, 1877b) 
s’exclame d’ailleurs en avril 1877 Edma Roger des Genettes après sa lecture. Le mythe 
biblique du martyre de Saint Jean-Baptiste offre donc avant tout à l ’ermite de Croisset 
un  décor qui l ’enchante et  lui permet, par le  biais d’une amplification narrative, 
de s’extraire de la grisaille parisienne et d’un quotidien qui le désole pour se perdre 
dans un Orient flamboyant et mythique. 

1.2. Hérode/Napoléon : le mythe pour dénoncer 
Toutefois, les décors orientalistes de  la  fable n’accaparent pas l ’intégralité de  la  ré-
flexion de  l ’auteur. Les protagonistes eux-mêmes, et  leur rôle dans le dénouement 
tragique, se voient étudiés en profondeur. Ainsi, Salomé apparaît comme la danseuse 
sensuelle dont la  danse est si envoutante  – assez pour éveiller les  sens d’un  vieux 
tétrarque – que Flaubert s’effarouche devant sa description. Il note en janvier 1877 : 
« Je suis malade de la peur que m ’inspire la danse de Salomé ! Je crains de la bâcler ! » 
(Flaubert, 1877a). Hérodias, elle, se fait la femme puissante rendue amère par l ’éloi-
gnement affectif de  son époux. Hérode, enfin, dont la  «  vacherie  » occupe l ’esprit 
de l ’écrivain en amont de l ’écriture, présente le profil particulier d’une figure de l ’au-
torité affaiblie et craintive. Outre leurs traits psychologiques, la manière dont les per-
sonnages agissent et interfèrent est porteuse de symboliques que l ’on retrouvera chez 
beaucoup d’auteurs antimodernes, notamment celle du  renversement de  l ’Ordre 
Moral que revendique le général Mac-Mahon et dont l ’idée se diffuse avec anxiété 
dans les cercles artistiques et littéraires (Grojnowski, 2020). Une telle affirmation se 
doit d’être éclairée par le contexte dans lequel naît le conte Hérodias. 

L’année 1871 voit la France défaite dans sa bataille contre la Prusse. Si l ’empereur 
Napoléon III déclare la guerre en juillet 1870, les troupes françaises, peu préparées, 
se voient vaincues et  la capitulation entraine à  la fois la perte de  l ’Alsace ainsi que 
d’une partie de  la Lorraine et  la  chute du  régime. Cet événement capital précipite 
la France dans le sentiment de déchéance, de décadence qui marque la fin-du-siècle. 
Napoléon  III est alors perçu comme un  empereur veule ayant nuit à  l ’Empire, 
au même titre que le tétrarque de Judée. Ce rapprochement, s’il n’est pas spécifique 
au conte de Flaubert, est mis en valeur par le traitement particulier de la figure d’Hé-

2.  Nous reprenons ici un terme utilisé par Gérard Genette dans son Palimpsestes. 



65La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siècle : l’hypotexte biblique réinvesti à l’heure… 

rode et  la  narration. En  effet, comment ne pas reconnaître une allusion au  siège 
de Paris alors que Flaubert met en scène, dès l ’ouverture du récit, le tétrarque obser-
vant les troupes arabes depuis un balcon du palais : 

 
Antipas reconnut ce qu’il craignait d’apercevoir. Des tentes brunes étaient dispersées ; 

des hommes avec des lances circulaient entre les chevaux, et des feux s’éteignant brillaient 
comme des étincelles à ras du sol. C’étaient les troupes du roi des Arabes (Flaubert, 1892, 
p. 3). 
 
De même, l ’aspect craintif et peu combatif du tétrarque – qui est, en fin de compte, 

la véritable cause de la tragédie finale et de la déchéance de l ’empire – est maintes fois 
souligné : « il se rongeait d’inquiétudes » (p. 4), « le tétrarque était las de réfléchir » 
(p. 8), « [il] était tombé aux genoux du proconsul » (p. 24), « le tétrarque balbutia » 
(p. 26), « Il haletait » (p. 45), « Antipas paraissait mourir » (p. 46), « des pleurs coulèrent 
sur les joues du tétrarque » (p. 80) – autant d’indices glissés par l ’auteur accentuant 
la  faiblesse de celui qui apparaît de  fait comme un avatar caricatural de Napoléon 
III. Les  deux monarques s’inscrivent ainsi, dans l ’imaginaire anti-moderne, dans 
deux ères marquées par la chute, la déchéance. Les figures d’Hérodias et de Salomé, 
à l ’inverse, apparaissent investies d’un pouvoir absent chez le tétrarque (permettant 
à Flaubert – inscrit dans une époque profondément gynophobe – d’accentuer la no-
tion de déclin d’une société et de perte de contrôle d’Hérode). Finalement, et comme 
questionne Marc Bochet : 

 
Salomé ne serait-elle pas la France brisée qui, dans un sursaut d’orgueil, exige du saint, 

martyr et prophète […] , l ’énergie qui manque à l ’Empereur ? Une sorte de Muse patrio-
tique, une pasionaria de la révolte ! (2007, p. 125). 
 
Il apparaît donc que pour Flaubert, le mythe de Saint Jean-Baptiste et Salomé est 

avant tout le moyen d’une fuite impérieuse loin du quotidien et de la grisaille, une 
fuite d’autant plus nécessaire que l ’auteur vit ses dernières années. Mais il  permet 
en outre d’effectuer un parallèle entre deux ères finissantes, entres deux âges précé-
dant la chute, en faisant du tétrarque une triste figure Napoléonienne. 

2. Lorrain et Laforgue : Salomé autrement 

Si Gustave Flaubert voit dans la fable biblique qu’il interprète un exutoire à sa société 
moderne, et qu’il en  respecte, de  fait, les décors et  la  thématique, certains auteurs 
de la fin du siècle entendent briser au contraire la teneur du mythe en se le réappro-
priant entièrement. C’est le cas de Jean Lorrain qui isole de la fable le seul personnage 
de Salomé – qu’il déguise, qu’il occulte et convoque – ainsi que de Jules Laforgue qui 
voit dans ce mythe tant de fois réinvesti matière à parodie. 



66 Sophie Lege

2.1. Jean Lorrain et l ’ombre de la danseuse 
L’esthète décadent, amateur d’art et aux critiques cinglantes qu’est Jean Lorrain trouve 
dans le personnage de Salomé, à la fois inquiétant et séduisant, une figure apte à in-
carner ses angoisses esthétiques. Qui est-elle, en effet, et que représente-t-elle cette 
danseuse dont la  silhouette semble s’étendre sur les  écrits lorrainiens comme une 
ombre fatale ? Tour à  tour mentionnée, travestie ou effacée, la  princesse apparaît 
comme un motif obsédant dans l ’esprit de  l ’écrivain. Pourtant, celle-ci n’intervient 
jamais comme personnage d’un récit. Elle est une évocation, un mot, un regard jeté 
par un protagoniste ; une mise en scène, une danse, une peur vague. Elle est, pour 
Lorrain, cette lumière sombre qui confère aux évènements et à la trame une teinte 
particulière, à  la  fois fascinante et  troublante. Afin de bien comprendre sa signifi-
cation sous la plume de Lorrain, il nous faut mettre ici en évidence une importante 
facette de  l ’écrivain : son attrait particulier pour l ’art. En effet, Lorrain, journaliste 
d’art de prime abord, pose sur les œuvres picturales de ses contemporains un regard 
souvent acerbe mais pénétrant et vit face à celles-ci ce que son ami Octave Uzanne 
nomme des « coups de poings » de l ’art (1913, p. 9). Face à une telle passion, les mu-
sées prennent d’ailleurs tour à tour dans ses écrits l ’apparence de refuges (Monsieur 
de Bougrelon) ou de pièges de  l ’âme (Monsieur de Phocas). Or, Salomé, dont il  re-
trouve le visage dans les peintures de Gustave Moreau ou de Luini, semble, par son 
statut de danseuse, apparaître comme une incarnation des Arts, de cette Beauté si-
lencieuse et insensible : mais cette Beauté qui fascine et enchante est aussi celle qui 
entraine la mort – de l ’esprit ? – , la déchéance de celui qui la recherche activement, 
qui l ’espère et  la désire. Elle est la Muse cruelle et inaccessible. Cette personnifica-
tion est particulièrement mise en avant dans La marquise de Spolète. Le personnage 
de la belle Simonetta Foscari apparaît inspirée à Lorrain – là encore – par un portrait 
rencontré aux Offices : 

Une anonyme figure d’un élève de Vinci, et qui pourrait bien être la Foscari de cette 
histoire (car le catalogue des Ufizzi l ’intitule Portrait de la Marquise de Spolete) a transmis 
jusqu’à nous sa périlleuse beauté. Reléguée dans une petite salle obscure du musée, le ha-
sard seul […] peut découvrir la précieuse toile, mais je défie bien quiconque a contemplé 
une fois cette petite tête altière de pouvoir jamais l ’oublier (Lorrain, 2007, p. 133). 

De fait, la marquise incarne une beauté picturale lointaine. Ces traits, issus d’une 
peinture renaissante (que l ’auteur décrit en suivant par une ekphrasis du  tableau), 
n’en sont que plus charmants. En outre, elle semble faire germer les Arts par sa seule 
présence dans la forteresse : 

Ce furent désormais, de l ’aube au soir et surtout du soir à l ’aube, des pizzicati de man-
dolines, des sanglots comme râlés de guitares et des vers de poètes […]. Il y eu des décamé-
rons dans les vieilles salles basses, jusqu’ici réservées aux lansquenets ; les murailles nues 
s’ornèrent de fresques. La jeune duchesse fit venir des peintres de Fiséoles et des sculpteurs 



67La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siècle : l’hypotexte biblique réinvesti à l’heure… 

de Romagne et son image […] embellit les couloirs et les cours du palais (Lorrain, 2007, 
p. 135). 

Or, la duchesse maîtresse des Arts s’entiche de trois amants, tous trois représen-
tants d’un art : un poète, un musicien et un peintre-sculpteur. En régnant de toute sa 
superbe sur ces trois malheureux, Simonetta devient la Muse exigeante. Celle-ci dé-
cide alors de « paraitre elle-même sur la scène devant toute la cour, à coté de ses trois 
favoris […] dans une comédie ou ballet » (Lorrain, 2007, p. 140). Et c’est à travers 
la mise en scène de la mort de Saint Jean-Baptiste qu’elle décide d’apparaître : 

 
Parmi tant d’héroïnes de  la Bible et de  la Fable Salomé l ’avait requise entre toutes ; 

et elle, née princesse […] c’était l ’impudique princesse de Judée qu’il lui plaisait d’évoquer, 
d’incarner, de vivre un soir devant son peuple (Lorrain, 2007, p. 141). 

 
Ce choix n’est bien sûr pas anodin : par l ’incarnation de Salomé, il  semble que 

la  duchesse dévoile le  statut que l ’auteur lui confère. Elle met en  lumière l ’image 
d’une princesse « débauchée » et cruelle, femme-enfant par ses jeux pervers, mais 
qui conduit les poètes, musiciens et artistes à leur mort par sa souveraineté exigeante. 

Si le personnage de Salomé n’apparaît pas de manière aussi visible dans les autres 
récits lorrainiens, nous retrouvons néanmoins cette obsession pour la beauté hyp-
notique mais inflexible qui fait perdre la raison – à l ’image de l ’art de Moreau, par 
exemple, qui sait troubler l ’esprit du duc de Fréneuse au point qu’il en revienne « avec 
une âme d’assassin » (Lorrain, 2001, p. 257) – et que seule la silhouette de la danseuse 
sait figurer chez l ’écrivain décadent. 

Derrière la danse lascive d’Izé Kranile ou les yeux verts obsédants que recherche 
fiévreusement le duc de Fréneuse (Monsieur de Phocas), derrière la fascination mor-
bide de la princesse aux lys blancs (Princesses d’ivoire et d’ivresse), ou encore la figure 
peinte d’une Luini devant laquelle un amateur râle d’amour (Monsieur de Bougrelon), 
c’est le visage saloméen qui apparaît. Mais c’est aussi, par elle, le  symbole de  l ’Art, 
du Sublime pour lequel l ’artiste et l ’écrivain fin-de-siècle soupirent. 

 
2.2. Jules Laforgue et la princesse parodiée 
Chez Laforgue au contraire, Salomé perd de sa superbe et de son aura angoissante. 
Le  mythe biblique est mis à  mal dans cette Salomé, une des  premières nouvelles 
amenées à composer le recueil des Moralités Légendaires que publie Jules Laforgue 
en 1887 : la volonté principale de Laforgue étant en effet de livrer avec ces Moralités 
« une série de réécritures comiques de mythes ou d’œuvres littéraires bien connues » 
(Jacquemard-Truc, 2013, p.  20). Or, alors qu’il compose ce conte, le  personnage 
éponyme est déjà omniprésent tant dans la  sphère artistique que littéraire et  peut 
être considéré comme « un morceau de bravoure pour toute une école esthétique » 
(Jacquemard-Truc, 2013, p.  1). De  fait, Laforgue joue sur cette récurrence et  s’ap-
puie sur plusieurs hypotextes qu’il détourne et  où la  Bible ne semble finalement 



68 Sophie Lege

qu’une  source mineure. Ainsi, l ’écriture particulière de  Laforgue, volontairement 
empesée, propose au  lecteur, dès  l ’ouverture du récit, une vision à  la  fois satirique 
du mythe mais également de la littérature fin-de-siècle, puisqu’il « raille les excès d’or-
nements dans le style de Flaubert et des auteurs du XIXe siècle » (Jacquemard-Truc, 
2013, p. 8). Mais outre l ’écriture, Laforgue détourne et parodie également les per-
sonnages de  cette fable obsédante. Le  prophète lui-même, pour commencer, perd 
toute sacralité pour ne devenir sous la  plume de  Laforgue qu’un «  pauvre diable 
déjà si peu prophète en son pays » (Laforgue, 1977, p. 120). Sa mort elle-même est 
dénuée de  sens ou de  profondeur : la  tête est exigée par Salomé dans le  seul but 
d’essayer de « fameuses expériences scientifiques » (p. 143), expériences qui lassent 
aussitôt la jeune femme désabusée : « elle s’y attendait ; les passes électriques ne ti-
rèrent de la face que grimaces sans conséquences. Elle avait son idée maintenant. » 
(p. 144). Cette demande est adressée à un Tétrarque devenu ici Emeraude-Antipas 
en un  jeu de mot soulevant ironiquement l ’aspect princier d’Hérode. Salomé elle-
même n’échappe pas à ce détournement : la danseuse se fait ici astronome et poétesse. 
Alors même que dans les Évangiles, puis dans la plupart des hypertextes qui suivent, 
la princesse se voit privée d’une parole nette (muette la plupart du temps, n’exposant 
aux yeux que son corps, ou bégayant comme dans l ’Hérodias flaubertienne), elle est 
chez Laforgue présentée déclamant des vers inspirés : elle fascine par sa verve, non 
pas l ’assemblée, mais le tétrarque seul. Son art n’est ici plus celui du mouvement mais 
bien celui de  la voix. Salomé, sûre d’elle-même, est en outre brossée sous les  traits 
d’une adolescente arrogante, contrastant avec la  vision d’une enfant inconsciente 
et  soumise à  la  volonté de  sa mère. Sa fin tragique n’en apparaît que plus méritée 
puisqu’elle semble venir punir l ’orgueil et la suffisance : 

ainsi connut le  trépas, Salomé, du moins celle des  Iles Blanches Esotériques, moins 
victime des hasards illettrés que d’avoir voulu vivre dans le factice et non à la bonne fran-
quette, à l ’instar de chacun de nous. (Laforgue, 1977, p. 144). 

 
Il apparaît donc, comme l ’avance Adélaïde Jacquemard-Truc, que cette moralité 

« se moque de l ’époque contemporaine, bien plus qu’elle ne réécrit l ’épisode biblique, 
qui apparaît comme un prétexte ». En exagérant la préciosité de l ’écriture et en af-
fublant les  personnages du  mythe de  surnoms volontairement absurdes, Laforgue 
raille la littérature décadente et avec elle le leitmotiv saloméen qui semble la définir. 
Mais la figure de Salomé n’apparaît-elle pas ici, en outre, comme une personnifica-
tion de cet art littéraire que Lorrain craint mais adule quand Laforgue en dénonce 
les raffinements à travers l ’orgueil de la « petit astronome » (Laforgue, 1977, p. 143) ? 

 Si Flaubert, Lorrain et Laforgue ne sont que trois exemples issus du large panel 
d’hommes de  lettres à  exploiter la  figure de  Salomé, ils permettent d’appréhender 
les modalités et enjeux de cette intense résurgence, à la fin du XIXe siècle, d’un mythe 
biblique. Ce n’est pas seulement une volonté de réactualiser la condamnation du fé-
minin – alors que le féminisme s’affirme et que s’accentue un mépris mêlé de crainte 



69La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siècle : l’hypotexte biblique réinvesti à l’heure… 

vis-à-vis de la Femme – qui anime les écrivains, mais un besoin cathartique symp-
tomatique d’une fin-de-siècle maladive3. La réapparition de personnages incarnant 
la fin d’une ère peut être entendue comme une volonté de s’identifier à une Chute 
antérieure, à  voir dans cette fin d’un  Empire un  rappel biblique d’un  présent per-
çu comme décadent. Toutefois, le sacrifice du prophète, qui, dans la Bible, apparaît 
nécessaire pour l ’avènement d’une nouvelle ère4, semble ici dénué de sens : l ’avenir 
de l ’Europe finiséculaire apparaissant moins radieux, plus trouble. En outre, le per-
sonnage de  Saint Jean-Baptiste tend à  perdre de  son importance  – voire à  dispa-
raître – chez les auteurs fin-de-siècle : seule Salomé règne dans ces écrits, souveraine. 
Qu’elle incarne la fin d’un monde, un renversement de l ’ordre, ou qu’elle se fasse per-
sonnification des Arts et de la Beauté qui mènent artistes et hommes de lettres à leur 
souffrance et déchéance, la danseuse voit son visage régner sur une société marquée 
par la peur – et la certitude – de sa chute inéluctable. 

RÉFÉRENCES 

Bochet, M. (2007). Salomé, du voilé au dévoilé ; Métamorphoses littéraires et artistiques d’une 
figure biblique. Paris : Cerf. 

Flaubert, G. (1876a). Lettre de Gustave Flaubert à Edma Roger des Genettes, 20 avril 1876. 
Transcription(s) réalisée(s) pour l ’édition électronique de la Correspondance de Flaubert, 
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/20-avril-1876-de-gustave-flaubert-à-edma-roger-des-genettes/.

Flaubert, G. (1876b). Lettre de  Gustave Flaubert à  Caroline Commanville, 17 août 1876. 
Transcription(s) réalisée(s) pour l ’édition électronique de la Correspondance de Flaubert, 
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/17-août-1876-de-gustave-flaubert-à-caroline-commanville/.

Flaubert, G. (1877a). Lettre de Gustave Flaubert à Caroline Commanville, 28 janvier 1877. 
Transcription(s) réalisée(s) pour l ’édition électronique de la Correspondance de Flaubert, 
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/28-janvier-1877-de-gustave-flaubert-à-caroline-commanville/.

Flaubert, G. (1877b). Lettre de Edma Roger des Genettes à Gustave Flaubert, 27 avril 1877. 
Transcription(s) réalisée(s) pour l ’édition électronique de la Correspondance de Flaubert, 
Centre Flaubert, [en ligne]. https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/correspon-
dance/27-avril-1877-de-edma-roger-des-genettes-à-gustave-flaubert/. 

Flaubert, G. (1892). Hérodias. Paris : Ferroud. 
Flaubert, G. (1910). Notes de voyages, II. Dans Œuvres complètes. T. IV. Paris : Louis Conard, 

Libraire-Éditeur.

3.  C’est à dessein que nous utilisons ce mot afin de rappeler les motifs de la maladie, de la faiblesse, 
de  la  dégénérescence physique comme mentale particulièrement présents dans la  littérature fin-de-
siècle. 

4.  La mort de Saint Jean-Baptiste, inévitable, joue un rôle dans la reconnaissance du Christ, rôle 
dont le prophète semble prendre conscience lorsqu’il affirme : « Il faut qu’Il croisse et que je diminue ». 
(Jean 3 : 30) 



70 Sophie Lege

Genette, G. (1982). Palimpsestes. Paris : Seuil. 
Giraud, S. (2020). La  tête coupée et  rayonnante de  Jean-Baptiste. Dans B. Vinken, P.-M. 

De Biasi, A. Herschberg Pierrot (éds.), Flaubert et  les sortilèges de  l ’image (p. 131-150). 
Boston : De Gruyter. 

Grojnowski, D. (2020). Huysmans, Moreau, Salomé ; la fin du moderne. Lille : Presses univer-
sitaires du Septentrion. 

Jacquemard-Truc, A. (2013). Salomé et la danse avec les mots. Arts et Savoirs, 3 [En ligne]. 
http://journals.openedition.org/aes/382.

Laforgue, J. (1977). Moralités légendaires. Paris : Gallimard. 
Lorrain, J. (2001). Monsieur de Phocas. Paris : Gallimard. 
Lorrain, J. (2007). Princesses d’ivoire et d’ivresse. Paris : Le Rocher. 
Nietzsche, F. (1983). Ainsi parlait Zarathoustra. Paris : Librairie Générale de France.
Praz, M. (1977). La chair, la mort et le diable : le romantisme noir. Paris : Denoël.
La Sainte Bible. (1858). Typographie de Ch. Meyrueis et Compagnie. 
Séginger, G. (2021). L’Orient de Flaubert en images. Paris : Citadelles et Mazenod. 
Uzanne, O. (1913). Jean Lorrain. L’artiste – L’ami. Souvenirs intimes – Lettres inédites, Abbeville : 

Les amis d’Edouard. 

R É S U M É   :  La fin du XIXe siècle – marquée par une vague de spleen et de pessimisme 
induite en partie par la perte du sentiment religieux concomitante, chez les décaden-
tistes, à un refus du modernisme – voit l ’intense résurgence du mythe de Salomé. 
Perçue comme une enfant naïve (Flaubert) ou une fleur vénéneuse (Huysmans), 
comme une ombre occultée bien que toujours présente (Lorrain) ou une figure sati-
rique (Laforgue), Salomé arbore au cours de cette ère dite décadente un visage pro-
téiforme et se fait catalyseur des angoisses de l ’époque.

Cet article a pour objectif d’interroger plus en profondeur la lecture de l ’hypotexte 
biblique par les écrivains antimodernes ainsi que la manière dont celui-ci est assimilé 
puis réinvesti dans l ’ère désillusionnée qu’est le XIXe siècle finissant, afin de mettre 
en avant les modalités et les enjeux de cette hypertextualité. Les exemples de Lorrain, 
de Flaubert ou encore de Laforgue nous aideront à comprendre comment une fable 
du Nouveau Testament intervient à l ’heure du décadentisme. 

Mots-clés : Flaubert, Lorrain, Laforgue, Salomé, mythe biblique, hypertextualité, dé-
cadentisme, anti-modernes

The Figure of Salomé in Late 19th Century Narratives:  
The Biblical Hypotext Reinvested in the Age of Decadence
A B S TA C T:  The end of the 19th century - marked by a wave of melancholy and pessi-
mism induced in part by the loss of religious sentiment, and a concomitant rejection 
of modernism among the Decadents - sees the intense resurgence of the myth of 
Salome. Perceived as a naive child (Flaubert) or a poisonous flower (Huysmans), an 
occult yet ever-present shadow (Lorrain) or a satirical figure (Laforgue), Salomé dur-



71La figure de Salomé dans les récits de la fin du XIXe siècle : l’hypotexte biblique réinvesti à l’heure… 

ing this so-called decadent era displays a protean face and becomes a catalyst for the 
anxieties of the time. This article aims to further examine the reading of the biblical 
hypotext by anti-modern writers as well as the way in which it is assimilated and then 
reinvested in the disillusioned era of the late 19th century, in order to highlight the 
modalities and challenges of this hypertextuality. The examples of Lorrain, Flaubert 
or even Laforgue will help us understand how a  fable from the New Testament 
reemerges in the age at the time of decadence.

Keywords: Flaubert, Lorrain, Laforgue, Salome, biblical myth, hypertextuality, de
cadence, anti-moderns




