Quétes littéraires n° 15, 2025 ISSN 2084-8099, elSSN 2657-487X
https://doi.org/10.31743/ql.19322 Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Grace Yan Université de Princeton

Le salut sous le soleil : résonances et échos
a I’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

Dans La Chute (1956) de Camus, le narrateur se présente comme un amalgame de fi-
gures prophétiques de la Bible : des références au Christ, au prophéte Elie, et notam-
ment a Jean-Baptiste avec qui il partage le prénom - d’autant plus qu'il se donne pour
nom de famille Clamence, dont Iétymologie (clamans) évoque « la voix de celui qui
crie dans le désert » (Jean 1 : 23) — mettent en valeur la qualité prophétique de son
propos. Ces rapprochements, cependant, négligent la singularité propre & chaque
prophéte et a son message. La majeure partie de ’Ancien Testament peut en effet étre
considérée comme « prophétique » —- ’Ancien Testament se résume d:ailleurs par l'ex-
pression « la loi et les prophetes » — et la « prophétie » de Jean-Baptiste Clamence ne
saurait étre assimilée sans nuance a celles de Jésus, d’Elie ou du Jean-Baptiste biblique.
Nous proposons alors dajouter a cette constellation de paralléles bibliques un pro-
phéte spécifique, le précheur du livre de I’Ecclésiaste, dont la « prédication » présente
détonnantes correspondances avec celle de Clamence. Les références bibliques dans
l'ceuvre de Camus sont le plus souvent tirées du Nouveau Testament, et des Evangiles
en particulier, mais un tel paralléle avec ’Ancien Testament nest pas hors de propos,
car [écrivain fait toutefois preuve d’'une familiarité avec ces textes. Dans son catalogue
de citations et réminiscences scripturaires, R. P. Jacques Goldstain reléve des allu-
sions a I’histoire de Cain et Abel de la Genése dans les Actuelles et LHomme révolté,
des citations du Pentateuque et des Prophétes dans les notes préparatoires a La Peste
consignées dans les Carnets de 1942 et — ce qui nous intéresse tout particulierement —
une reproduction en italien de ’Ecclésiaste 1 : 5 dans « Le Désert » (Goldstain, 1971,

B Grace Yan - doctorante dans le département de francais et d’italien & I'Université de Princeton.
Adresse de correspondance : Princeton University, 303 East Pyne, Princeton, New Jersey 08544, Etats-
Unis ; e-mail : gyan@princeton.edu

ORCID iD : https://orcid.org/0009-0006-4051-2264

Le salut sous le soleil : résonances et échos a I'Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus 109



p- 106, 104, 99) : « Les dalles m’apprenaient que, cétait inutile et que la vie est ‘col sol
levante col sol cadente’ » (Camus, 1959, p. 83).

L« ecclésiaste », dont le nom hébreu Qohelet signifie « prédicateur » ou « celui
qui sadresse a la foule », partage la fonction du prophete dans la mesure ou il préche
des vérités de Dieu. Le targoum précise par ailleurs que les paroles de I'Ecclésiaste sont
des « paroles de prophétie » et assimile ainsi les deux vocations. Iénonciation mar-
quée, loralité, et la tonalité quasi-dogmatique de I'ceuvre de Camus rappellent en effet
une prédication — Clamence dit d’ailleurs, « je préche dans mon église de Mexico-City,
jinvite le bon peuple a se soumettre et a briguer humblement les conforts de la ser-
vitude, quitte a la présenter comme la vraie liberté » Camus, 1956, p. 142-43), se po-
sant comme un prédicateur détenant une vérité apparemment paradoxale mais su-
périeure. Le fondement méme de cette « prédication » est la thématique de la vanité
de lexistence : a 'instar de ’Ecclésiaste, Clamence constate qu'« il n'y a pas de mérite
a étre honnéte, ni intelligent, de naissance » (p. 87) et il dit : « Jétais a l'aise en tout,
il est vrai, mais en méme temps satisfait de rien. Chaque joie m'en faisait désirer une
autre » (p. 142-43).

La présente étude propose alors de considérer les résonances bibliques dans
La Chute de Camus, en lisant le roman comme un renversement subversif
de I’Ecclésiaste, dont il nous incombe détaler les principaux éléments. Nous analyse-
rons d’abord la posture de supériorité adoptée par Clamence, proche de lautodéifi-
cation, qui contraste avec la sagesse incarnée par Salomon. Nous étudierons ensuite
la forme de « salut » que Clamence découvre dans deux dimensions de la condition
humaine déchue identifiées par I’Ecclésiaste, qui deviennent pour lui la clé d’'une
immortalité paradoxale. Enfin, nous examinerons sa vocation de « juge-pénitent »,
ou l'idée d’'un Juge divin est tournée en dérision : Clamence fait pénitence pour
mieux sélever au sommet du discours moral, dépassant ainsi la sagesse biblique.
Ces échos subversifs de I’Ecclésiaste permettent de dégager, au cceur de La Chute
comme de la Chute biblique, la possibilité d'un bonheur pour ’homme ici-bas.

1. Le droit de parler

Dans les traditions judaique et chrétienne, la paternité de I'Ecclésiaste est attribuée
au roi Salomon’, et toute fiabilité ou autorité accordée au livre repose sur cette iden-
tification. En tant que parangon méme de la sagesse, Salomon est légitime pour dis-

1. Pour une discussion plus approfondie sur lauctorialité de ’Ecclésiaste, on renverra aux travaux
de Garrett (1993) et d'Archer (1994) qui résument les arguments structurels, stylistiques/linguistiques
et historiques en faveur de la paternité salomonique. Les approches qui contestent cette position et qui
inscrivent ’Ecclésiaste dans la tradition de l'autobiographie fictive reconnaissent néanmoins les simi-
larités entre Qohelet et Salomon et admettent que, si l'auteur nest pas Salomon, la position énonciative

I'incarne certainement. Voir par exemple Derek Kidner, The Message of Ecclesiastes : “... we put on the
mantle of a Solomon...” (1976, p. 17).

11 0 Grace Yan



penser les enseignements de ce livre : « J’ai dit en mon coeur : Voici, jai grandi et sur-
passé en sagesse tous ceux qui ont dominé avant moi sur Jérusalem, et mon coeur
a vu beaucoup de sagesse et de science » (Eccl 1 : 16). Chez Clamence, en revanche,
cette autorité repose non sur une sagesse éprouvée mais sur un orgueil narcissique
et un complexe de supériorité. Il revendique « le sentiment du droit, la satisfaction
davoir raison, la joie de sestimer soi-méme » (Camus, 1956, p. 22-23) et proclame :
« Je me suis toujours estimé plus intelligent que tout le monde [...] mais aussi plus sen-
sible et plus adroit, tireur délite, conducteur incomparable, meilleur amant » (p. 53).
Sa supériorité est un « sentiment » provenant de 'impression qu’il se construit de lui-
méme, et non d’'un jugement collectif - ce jugement étant d’ailleurs ce qui le conduit
a sa « chute » — contrairement au roi Salomon dont la sagesse fut reconnue par tous
(1 Rois 4 : 29-34). « Je me sentais fils de roi » (Camus, 1956, p. 33), dit-il, alors que
Salomon est le véritable « fils de David, roi de Jérusalem » (Eccl 1:1).

Ce sentiment dorgueil préte néanmoins crédibilité a son propos : « J'ai cependant
une supériorité, celle de le savoir, qui me donne le droit de parler » (p. 146). Pourtant,
cette sagesse ne provient pas de Dieu, mais d’'un profond égoisme : « Toujours est-
il qu'apres de longues études sur moi-méme, jai mis au jour la duplicité profonde
de la créature » (p. 90). Son discours, rappelant un essai de Montaigne, constitue
«un portrait qui est celui de tous et de personne » et tend a ses contemporains un « mi-
roir » (p. 144-45). Mais a la différence de l'enseignement de Montaigne selon lequel
« Chaque homme porte la forme entiere de ’humaine condition » (Montaigne, 2009,
p. 35), l'exemplarité de Clamence nest pas due au fait qu’il est un humble spécimen
de ’humanité, mais découle de sa prétention détre au-dessus de tous les autres. Sa
supériorité se justifie a la fois par le sentiment et le besoin détre supérieur : « Je par-
lais justement de ces points culminants, les seuls ou je puisse vivre. Oui, je ne me
suis jamais senti a l'aise que dans les situations élevées. Jusque dans le détail de la vie,
javais besoin détre au-dessus » (p. 28). Le sommet symbolise non pas une appar-
tenance a I’« humaine condition », mais suggére une situation a part : Clamence se
place comme celui qui observe ’humanité de haut. Cette « vocation de sommets »
(p. 29) signale sa supériorité d'une part et, dautre part, sa lucidité, puisqu’il se pose
aussi comme le plus sage des hommes, détenteur d’'un savoir inaccessible au reste.
Clamence légitime lui-méme sa supériorité — et par extension, sa propre sagesse —
et le rapport entre supériorité et qualification est donc renversé : Salomon est su-
périeur en raison de sa sagesse, mais Clamence est sage parce qu’il se croit dabord
supérieur.

Il convient également de préciser le rapport entre l'expérience et ce « droit de par-
ler » : dans ’Ecclésiaste comme dans La Chute, le message du « prédicateur » est
le fruit de ses propres expériences. Dans le livre biblique, I'alternance entre deux
styles — le mode aphoristique de I'instruction (rappelant les Proverbes) et le mode
narratif des passages racontant les expériences du narrateur — met en scéne un pro-
cessus de déduction : ce sont les expériences qui permettent a ’Ecclésiaste dacquérir
les vérités de la vie. A ce propos, Benjamin Lyle Berger écrit que “Qohelet is relying

Le salut sous le soleil : résonances et échos a I'Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus 111



on what he saw, not merely on conjecture. No reader could compete with the variety
or extremes of Qohelet’s experience. Rather, the experiential epistemic of the book
of Qohelet provides the speaking voice with absolute and authoritative discursive
hegemony” (Berger, 2001, p. 158). Seul celui qui a connu le plaisir, la sagesse, la fo-
lie, le travail, la richesse et qui a fait de grandes entreprises a « le droit de parler »
de ces sujets. Les expériences de Clamence lui donnent accés au “core, the nectar,
of truth about the universe” (Berger, p. 167) — du moins il le croit — et constituent
également une sorte d'apprentissage expérientiel. Il raconte, par exemple, sa période
de «la débauche et du malconfort » (p. 102), motivée par le désir de « quitter la socié-
té des hommes » (p. 104-105), désir qu’il décrit comme le but d’'une enquéte. Sensuit
une succession détapes dans cette recherche : « Je cherchai donc ailleurs I'amour
promis par les livres [...] Je ne la perdis point et restai un velléitaire de la passion.
Je multipliai les promesses. Je contractai des amours simultanées [...] Jaccumulai
alors plus de malheurs » (p. 106-107). Le mode narratif déployé ici confere aux ac-
tions de Clamence une valeur de preuve, légitimant ainsi sa déclaration selon laquelle
« la vraie débauche est libératrice parce quelle ne crée aucune obligation » (p. 109).

La supériorité ou la sagesse de 'homme est souvent associée a une vision déchue
de l'existence’® et quelle soit acquise par sagesse transcendante ou par la contempla-
tion de soi, les vérités constatées par nos deux « prédicateurs » sont douloureuses
a affronter. Dans I’Ecclésiaste, ce qui rend pitoyable la déchéance de 'homme, cest
la conscience de cette condition, puisque « avec beaucoup de sagesse on a beaucoup
de chagrin, et celui qui augmente sa science augmente sa douleur » (Eccl 1 : 18).
Clamence lui aussi décrit la douleur de la lucidité : « Du jour ot je fus alerté, la lu-
cidité me vint. Je recus toutes les blessures en méme temps et je perdis mes forces
d’un seul coup » (p. 85-86), et « La vérité, comme la lumiere, aveugle » (p. 126).
La description de sa vie cyclique, « Au jour le jour les femmes, au jour le jour la vertu
ou le vice, au jour le jour, comme les chiens [...] Je faisais des gestes par ennui, ou par
distraction » (p. 55), fait encore écho au roi Salomon, et on sattend presque a y lire
une interjection de « vanité des vanités ! ». Ce qu’il exprime, en fin de compte, cest
l'ennui de son existence et la conscience de cet état de « chute ».

2. L'existence récursive comme salut

Dans la tradition chrétienne, « la Chute » renvoie a la rupture de la communion entre
Dieu et ’homme entrainée par le péché dAdam et Eve. Le reste de LAncien Testament
illustre les conséquences de cette condition postlapsaire, tandis que le Nouveau

2. A comparer avec Ecclésiaste 2 : 3-12, ot Salomon décrit sa quéte de la joie a travers le travail
et 'accumulation des richesses comme une forme dexpérimentation, ce qui le conduit a conclure que
« tout est vanité et poursuite du vent, et il 0’y a aucun avantage a tirer de ce quon fait sous le soleil ».

3. Rappelons la formule de Pascal dans Les Pensées : « La grandeur de ’homme est grande en ce qu’il
se connait misérable » (Pascal, 1976, p. 591).

112 Grace Yan



Testament y répond par le salut offert en Jésus-Christ. LEcclésiaste occupe une place
particuliére dans ce cadre : il met en scéne la condition pitoyable de ’homme, cest-
a-dire celle d’une existence cyclique sans progression. Cette répétition se reflete dans
le cycle de la nature :

Le soleil se leve, le soleil se couche ; il soupire apres le lieu dou il se léve de nou-
veau. Le vent se dirige vers le midi, tourne vers le nord ; puis il tourne encore, et reprend
les mémes circuits. Tous les fleuves vont a la mer, et la mer nest point remplie ; ils conti-
nuent a aller vers le lieu ou ils se dirigent. [...] Ce qui a été, cest ce qui sera, et ce qui sest
fait, cest ce qui se fera, il n’y a rien de nouveau sous le soleil. (Eccl 1 : 5-9)

Nous voyons ici I'image de toute la création qui soupire et souftre a cause du pé-
ché de 'homme : la terre est soumise a la vanité et attend une libération®*. Quant
a’homme, il est incapable de laisser une véritable empreinte sur le monde ; lui aussi
meéne une existence cyclique d’activités répétées. « S’il est une chose dont on dise :
Vois ceci, cest nouveau ! cette chose existait déja dans les siécles qui nous ont pré-
cédés. On ne se souvient pas de ce qui est ancien ; et ce qui arrivera dans la suite ne
laissera pas de souvenir chez ceux qui vivront plus tard » (Eccl 1 : 10-11). Loubli, ain-
si que 'impossibilité du progres et de l'originalité, signalent le manque de direction
et damélioration dans la vie, qui est dautant plus déplorable puisque 'homme est
condamné a vivre de la sorte.

Les résonances a la Geneése du titre de La Chute sont évidentes — Clamence dit
méme quil « régnai[t], librement, dans une lumiere édénique » (p. 31) avant sa
chute - et sa description du « gotit amer de la condition mortelle » (p. 109) rappelle
directement 1¢tat de ’homme chassé de 'Eden. Comme Adam et Eve, Clamence
fait l'expérience d’une prise de conscience de sa culpabilité, éveillée par la pensée
de la jeune fille noyée : « Fini la vie glorieuse, mais fini aussi la rage et les soubresauts.
I fallait se soumettre et reconnaitre sa culpabilité. Il fallait vivre dans le malconfort »
(p. 115). Toutefois, reconnaitre sa culpabilité ne signifie pas se repentir ; plutot, il ap-
prend a régner dans ce « malconfort ». Nul besoin de messie ni de salut au-dessus
du soleil, son « salut » réside au contraire dans deux aspects constitutifs de la condi-
tion déchue de ’homme identifiés par I'Ecclésiaste : la répétition et I'oubli.

Larépétition de l'expression « sousle soleil » qui traverse tout le livre de ’Ecclésiaste
évoque bien entendu la nature cyclique de lexistence telle quelle est figurée dans
le premier chapitre, mais elle est également l'assurance que cette vie banale se li-
mite au monde sous le soleil. Le dernier verset, « Car Dieu amenera toute ceuvre
en jugement, au sujet de tout ce qui est caché, soit bien, soit mal » (Eccl 12 : 14),
évoque le Jugement dernier, ce faisant, nous transporte dans le domaine des cieux,
cest-a-dire, au-dessus du soleil. UEcclésiaste propose toutefois un bonheur pra-
tique pour ’homme dans l'attente du Jugement dernier, solution qui peut sembler

4. Voir I'Epitre aux Romains 8 : 20-22.

Le salut sous le soleil : résonances et échos a I'Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus 1 13



pessimiste, voire nihiliste, puisquelle consiste a se réjouir dans une situation déchue :
« Jai donc loué la joie, parce qu’il n'y a de bonheur pour I’homme sous le soleil qua
manger et a boire et a se réjouir ; cest 1a ce qui doit 'accompagner au milieu de son
travail, pendant les jours de vie que Dieu lui donne sous le soleil » (Eccl 8 : 15).
Il sadresse ensuite au lecteur : « Jouis de la vie avec la femme que tu aimes, pendant
tous les jours de ta vie de vanité, que Dieu ta donnés sous le soleil, pendant tous
les jours de ta vanité ; car cest ta part dans la vie, au milieu de ton travail que tu fais
sous le soleil » (Eccl 9 : 9). Le cycle de ces mémes activités est la part de 'homme
sous le soleil, mais il peut sen réjouir au lieu de le regretter s’il sattend a un assou-
vissement qui dépasse le soleil - il ne s'agit donc pas de résignation, mais d’'une an-
ticipation. Songeons aussi aux vers de Baudelaire : « En haut, le Ciel ! Ce mur de ca-
veau qui létoufte, / Plafond illuminé par un opéra bouffe / Le Ciel ! Couvercle noir
de la grande marmite / Ou bout I'imperceptible et vaste Humanité » (Baudelaire,
1996, p. 217). Le prédicateur de I’Ecclésiaste attend le jour ol le couvercle sera levé,
alors que Clamence cherche a vivre heureux dans la grande marmite : a la différence
de I'histoire du salut biblique qui raconte le processus de restauration de ’huma-
nité a I'image du Christ par suite de la chute édénique, l'expérience de « chute »
de Clamence ne le méne pas a se repentir, mais a trouver un salut dans ce méme état
de chute. Ainsi, il dit « jétais toujours coincé, et [...] il fallait m'en arranger » (p. 115),
cest-a-dire qu’il doit sadapter a l’affront de sa non-divinité et au fait qu’il soit l'objet
du jugement de tout le monde habitant la marmite avec lui.

Christina H. Roberts souleve ce méme désir d'absolu baudelairien : « La soif d’ab-
solu qui prend la forme de la réclamation d’'une perfection pure ou d’'une noirceur
pure est un refus de faire face a la réalité. Clamence ne se contentera pas dessayer
lucidement d’atteindre une perfection relative : s’il ne peut pas étre un ‘ange’ il préfere
étre une ‘béte’ » (Roberts, 1971, p. 62). La débauche représente alors un salut alter-
natif pour Clamence : « Parce que je désirais la vie éternelle, je couchais avec des pu-
tains et je buvais pendant des nuits » (p. 108). La « noirceur pure » de Clamence se
manifeste en effet de facon cyclique dans son comportement, marqué par l'alternance
entre les activités indignes et 'aveu de ses fautes. « Ce qui a été, cest ce qui sera, et ce
qui sest fait, cest ce qui se fera, il n'y a rien de nouveau sous le soleil » (Eccl 1 : 9).
Ces paroles de I’Ecclésiaste déplorant lexistence récursive de ’homme deviennent
pourtant la clé de 'immortalité pour Clamence qui déclare que « Dés ce soir, je re-
commencerai » (p. 148) et se réjouit ainsi de faire « ce qu’il a déja fait ».

Le roi Salomon entreprend de grands travaux et y prend plaisir dans une certaine
mesure, mais il se rend compte que le travail ne mene a rien et ne préserve aucun
souvenir de I’homme. Il regrette l'oubli et éphémere de la grandeur de 'homme
(« On ne se souvient pas de ce qui est ancien ; et ce qui arrivera dans la suite ne
laissera pas de souvenir chez ceux qui vivront plus tard », Eccl 1 : 11) mais il dit
toutefois que ’homme peut tirer le bonheur du travail s’il sait que celui-ci vient
de la main de Dieu. Contrairement a ce que l'on pourrait croire — étant donné son
estime de soi — Clamence ne cherche pas a préserver son souvenir, mais désire plu-

114 Grace Yan



tot loubli : « On y gagnait son salut (cest-a-dire le droit de disparaitre définitive-
ment) a la sueur de I'agonie » (p. 96). La référence a la malédiction prononcée contre
I’homme dans la Genese (Gen 3 : 19) souligne aussi que l'effort de Clamence est dirigé
dans un but contraire a celui qui est visé dans I’Ecclésiaste, et qu’il cherche justement
ce qui est lamenté par le prédicateur. Les mémes occupations qui caractérisent la part
de ’'homme dans I’Ecclésiaste — le plaisir, 'amour de la femme, le travail — quoique
détournées et poussées a l'extréme, sont pour Clamence source de bonheur. Ce sont
des occupations qui ne trouvent leur sens qua la lumiere d’'un royaume a venir - pas-
sageres, alors, dans l’attente de ce royaume - et elles représentent pour Clamence non
pas un passage vers le salut, mais un salut en soi.

3. Le juge-pénitent

Cette posture de Clamence nest pas sans rappeler 'analyse de Don Juan que fait
Camus dans Le mythe de Sisyphe (1942) lorsqu’il écrit que Don Juan est « un homme
nourri de ’Ecclésiaste. Car plus rien pour lui nest vanité, sinon lespoir d’'une autre
vie » (Camus, 1942, p. 98). Tout ce qui est déploré comme « vanité des vanités »
par ’Ecclésiaste est exalté par Clamence, et de 1a apparait en filigrane une critique
du message du livre biblique, dont tout lespoir et le sens reposent sur un monde
a venir. René Girard souligne que la vocation de Clamence représente un jugement
indirect des juges, écrivant que “When anti-pharisaism is used as a device to crush
the Pharisees, it becomes another and more vicious form of pharisaism” (Girard,
1964, p. 519). Dans le livre de I’Ecclésiaste, il y a trois figures qui exercent la fonction
du juge : le roi Salomon - la fameuse histoire de la dispute des deux meres reven-
diquant la maternité d’'un enfant (1 Rois 3 : 16-28) est méme devenue un exemple
archétypal de la sagesse et du jugement —, Dieu, le Juge supréme qui plane au-dessus
du livre en entier et, dans un paradigme chrétien, Jésus-Christ qui représente l'espoir
qui dépasse le soleil. Au travers de notre réflexion sur la posture du narrateur, nous
avons déja rencontré la question centrale de la supériorité de Clamence, mais préci-
sons que celui-ci est supérieur non seulement aux autres hommes, mais aussi a ces
trois figures d’autorité.

Camus écrit dans Le mythe de Sisyphe : « Un monde demeure dont ’homme
est le seul maitre. Ce qui le liait, cétait I'illusion d’'un autre monde » (Camus, 1942,
p. 156-57). La libération passe donc non seulement par l'affranchissement du juge-
ment dautrui, mais aussi par celui de l'illusion métaphysique. En cela, Clamence
dépasse I’Ecclésiaste qui préche que Dieu est le Juge supréme et qu'il tiendra chacun
pour responsable de ses actes, ainsi que Jésus lui-méme, dont la mort témoigne, se-
lon Clamence, qu’il a vécu dans I'illusion et qu’il est « mort sans savoir ». Clamence,
quant a lui, se vante de « savoir » : « Des lors, puisque nous sommes tous juges,
nous sommes tous coupables les uns les autres, tous christs a notre vilaine maniere,
un a un crucifiés, et toujours sans savoir. Nous le serions du moins, si moi, Clamence,

Le salut sous le soleil : résonances et échos a I'Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus 1 15



je mavais trouvé lissue, la seule solution, la vérité enfin... » (Camus, 1942, p. 123)
Traditionnellement, ’Ecclésiaste est vu comme un type préfigurant le Christ’, celui
qui révele la vérité de Dieu par laquelle ’homme peut atteindre le salut. Clamence
adopte, lui aussi, une posture quasi messianique lorsqu’il déclare : « je suis le roi,
le pape et le juge » (p. 134), évoquant dans cette vocation tripartite les trois offices
oints de ’Ancien Testament qui trouvent leur union en Christ (Héb 1: 1-3). Pourtant,
la vérité de Clamence est celle d’'un salut sous le soleil. « Vous connaitrez la vérité,
et la vérité vous affranchira », écrit 'apdtre (Jean 8 : 32), mais le Christ et ’Ecclésiaste
sont « liés » s’ils ont cherché un salut au-dela du soleil. Clamence s'arroge ainsi une
supériorité sur Dieu, usant d’'une terminologie et des formules propres au Dieu
de la Bible : « pour que je vive heureux, il fallait que les étres que jélisais ne vécussent
point. Ils ne devaient recevoir leur vie, de loin en loin, que de mon bon plaisir »
(p- 73), « Je suis la fin et le commencement, jannonce la loi. Bref, je suis juge-péni-
tent » (p. 124). Chomme devient alors Dieu, le messie, ainsi que la parole de vérité —
autrement dit, le résumé d’une sorte d’« évangile » : celui d’un salut possible en soi,
ici-bas, et qui fait de lui « le seul maitre » de son monde.

Ceest la vocation du « juge-pénitent », en fin de compte, que décraser les phari-
siens (pour reprendre l'expression de Girard) et plus généralement, ceux qui préchent
le salut dans un autre monde. Lespérance de dépasser le cycle de l'existence et den
voir I'aboutissement ultime sous le regard d’'un Juge supréme® est tournée en mo-
querie par Clamence qui, paradoxalement, fait pénitence pour pouvoir se réinstaller
au sommet et réaffirmer sa supériorité. En arriére-plan résonne la lecon évangélique
de sonder son cceur avant d’accuser autrui, puisque celui qui juge encourt le juge-
ment sur lui-méme (Mt 7 : 1-5, Rom 2 : 1) : « il [faut] prendre la route en sens inverse
et faire métier de pénitent pour pouvoir finir en juge » (p. 144). Cependant, cette
profession d’indignité est une fausse confession, non pas indice de repentir, mais une
étape par laquelle il doit passer pour pouvoir continuer a vivre dans cette indigni-
té : « Je mai pas changé de vie, je continue de m’aimer et de me servir des autres.
Seulement, la confession de mes fautes me permet de recommencer plus légerement
et de jouir deux fois » (p. 147-48). Contrairement aux évocations du Jugement der-
nier dans I’Ecclésiaste — et, plus largement, dans la Bible — qui ont pour but dencou-
rager ’homme a se repentir et de le tenir responsable de ses actes, 'auto-jugement

5. “From a Christian theological perspective, reading the biblical story line [sic] as a whole, one
can see analogies between the Preacher and Jesus Christ who is the “Son of David” (Mt 1 : 1), king
(Mt 2 : 2; Acts 17 : 7; Rev 17:14; 19:16), “wisdom from God” (1. Cor 1 : 24, 30), and “one Shepherd”
(Ezek 34 :23; 37 : 24; John 10 : 11, 16), in whose ministry “something greater than Solomon” has arrived
(Luke 11 : 31)”. (Crossway, 2008, p. 1195)

6. Voir Le Mythe de Sisyphe : « Tout cela ‘pour rien, pour répéter et piétiner. Mais peut-étre la grande
ceuvre dart a moins d’importance en elle-méme que dans Iépreuve quelle exige d'un homme et l'oc-
casion quelle lui fournit de surmonter ses fantomes et d'approcher d'un peu plus pres sa réalité nue »
(Camus, 1942, p. 154).

11 6 Grace Yan



de Clamence devient pour lui occasion de vivre son indignité et, comme nous I’avons
remarqué, de la revivre de maniére cyclique.

L'Ecclésiaste clot sur un rappel du Jugement dernier et tout son propos devrait étre
lu et vécu en considération de ce message. Selon Clamence, pourtant, « le Jugement
dernier a lieu tous les jours » (p. 118) — notons encore le cycle qui implique I'impos-
sibilité de véritable changement — et sa confession est nécessitée non par la loi divine,
mais par la présence des autres (« jai connu ce qu’il y a de pire, qui est le jugement
des hommes », p. 116-17). Si « lenfer, cest les Autres » (Sartre, 1947, p. 95), le salut
pour Clamence veut dire éviter le jugement des autres en affirmant sa supériorité.
I prononce comme crédo, « Chaque homme témoigne du crime de tous les autres,
voila ma foi et mon espérance » (p. 116) parce que cest par ce méme principe qu’il
peut se poser comme Juge supréme. La vocation du « juge-pénitent » consiste alors
a vivre I'indignité, de la confesser — et ce dans le but de se donner le droit de juger
les autres — et de recommencer I'indignité, somme toute, en une sorte dautodéifi-
cation qui « ne crée aucune obligation » (p. 109). Empruntons encore une citation
du Mythe de Sisyphe pour décrire la posture de Clamence : « Lui aussi juge que tout
est bien. Cet univers désormais sans maitre ne lui parait ni stérile ni futile » (Camus,
1942, p. 166). De méme, lorsquon devient juge et que l'on juge que tout est bon sous
le soleil, on peut se réjouir de létat de « chute », et ceci est la sagesse proclamée par
Jean-Baptiste Clamence, nouvel Ecclésiaste.

Lorgueil et 'arrogance de Clamence le rendent ridicule et le ton prétentieux qui
entache ses paroles confére une certaine ironie a sa « prédication », certes, mais il nen
demeure pas moins vrai qu'il est heureux : qu'il soit véritablement supérieur ou non,
il nest plus lié par « I'illusion d'un autre monde ». La ot ’Ecclésiaste illustre l'existence
pitoyable apres la Chute de la Genéese, Camus en fait paradoxalement la condition
d’une lucidité qui ouvre la voie a un bonheur terrestre. La conscience de « la chute »
dans le péché mene le roi Salomon a chercher un bonheur pratique en attendant que
Dieu mette fin au cycle de la vanité, et ce sont ces réminiscences de I’Ecclésiaste qui
permettent d’apprécier la possibilité d'un bonheur pour ’homme ici-bas qui est pré-
sente dans La Chute. Le cycle que vit le juge-pénitent rappelle a son tour la montée
et la descente d'un sommet, analogue au supplice de Sisyphe, un cycle qui est jugé
vain par le prédicateur de I’Ecclésiaste. Pourtant, le bonheur sous le soleil représente
un bonheur en lui-méme pour Clamence, et le commentaire que formule Camus
sur le mythe grec sapplique également a lui : « La lutte elle-méme vers les sommets
suffit a remplir un cceur d’homme. Il faut imaginer Sisyphe heureux » (Camus, 1942,
p. 166).

REFERENCES

Archer, G. L. (1994). A survey of Old Testament introduction. Chicago : Moody Press.
Baudelaire, Ch. (1996). Le couvercle. Dans Les Fleurs du Mal. Paris : Gallimard.

Le salut sous le soleil : résonances et échos a I'Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus 1 17



Berger, B. L. (2011). Qohelet and the Exigencies of the Absurd. Biblical Interpretation, 9, 141-
79.

Camus, A. (1942). Le Mythe de Sisyphe. Essai sur labsurde. Paris : Gallimard.

Camus, A. (1956). La Chute. Paris : Gallimard.

Camus, A. (1959). Noces suivies de L'Eté. Paris : Gallimard.

Crossway. (2008). Introduction to Ecclesiastes. Dans ESV Study Bible (p. 1193-1196).

Wheaton : Crossway, 2008.

Garrett, D. A. (1993). Proverbs, Ecclesiastes, Song of Songs (Vol. 14). Nashville : Broadman
Press.

Girard, R. (1964). Camus’s Stranger Retried. PMLA, 79, 519-533.

Goldstain, R. P. J. (1971). Camus et la Bible. La Revue des lettres modernes, 264-270, Série :
Albert Camus, n° 4, 97-140.

Kidner, D. (1976). The Message of Ecclesiastes. Downers Grove : Inter Varsity.

Montaigne, M. de. (2009). Du repentir. Dans Essais III (p. 35-53). Paris : Gallimard.

Pascal, B. (1976). Pensées. Paris : Flammarion.

Roberts, C. H. (1971). Camus et Dostoievski : Comparaison structurale et thématique
de La Chute de Camus et du Sous-sol de Dostoievski. La Revue des lettres modernes, 264-
270, Série : Albert Camus, n° 4, 51-70.

La Sainte Bible. Nouvelle Edition de Genéve. (1979). Genéve : Société Biblique de Genéve.

Sartre, J.-P. (1947). Huis clos suivi de Les mouches. Paris : Gallimard.

Schwartz, M. J. (1986). Koheleth and Camus : Two Views of Achievement. Judaism, 35, 29-34.

RESUME : Dans La Chute (1956), Camus met en scéne Jean-Baptiste Clamence, figure
hybride empruntant au Christ, a Elie et surtout a Jean-Baptiste, mais dont le discours
résonne avant tout avec celui de I’Ecclésiaste. Comme le prédicateur de I’Ecclésiaste,
Clamence souligne la vanité de lexistence et adopte une parole orale, dogmatique,
quasi-prédicatrice. Cet article propose de lire La Chute comme un renversement sub-
versif de ’Ecclésiaste. A travers une posture d’autodéification, Clamence détourne
la sagesse salomonienne et revendique une autorité narcissique. Sa conception
paradoxale du salut réside dans la répétition et l'oubli : la circularité déplorée par
I’Ecclésiaste devient pour lui promesse d'immortalité. Enfin, sa vocation de « juge-pé-
nitent » lui permet a la fois de ridiculiser I'idée d’'un Juge divin et d'affirmer sa propre
supériorité. Ces échos détournés révelent la possibilité d'un bonheur terrestre apres
la Chute édénique.

Mots-clés : Albert Camus, La Chute, Ecclésiaste, existentialisme, prédication

Salvation Under the Sun:

Resonances and Echoes of Ecclesiastes in Albert Camus’s La Chute

ABSTRACT: In La Chute (1956), Camus presents Jean-Baptiste Clamence, a hybrid
figure drawing on Christ, Elijah, and especially John the Baptist, yet whose dis-
course resonates most strongly with that of Ecclesiastes. Similar to the preacher

11 8 Grace Yan



of Ecclesiastes, Clamence underscores the vanity of existence and adopts a speech
that is oral, dogmatic, and quasi-preaching in tone. This article proposes to read
La Chute as a subversive reversal of Ecclesiastes. Through a posture of self-deifica-
tion, Clamence distorts Solomonic wisdom and claims a narcissistic authority. His
paradoxical conception of salvation lies in repetition and effacement: the circularity
lamented by Ecclesiastes becomes, for him, a promise of immortality. Finally, his
vocation as a “judge-penitent” ridicules the idea of a divine Judge while asserting his
own superiority. These subversive echoes reveal the possibility of earthly happiness
after the Edenic Fall.

Keywords: Albert Camus, La Chute, Ecclesiastes, existentialism, preaching

Le salut sous le soleil : résonances et échos a I'Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus 1 19






