
109Le salut sous le soleil : résonances et échos à l’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

Quêtes littéraires nº 15, 2025 
https://doi.org/10.31743/ql.19322

ISSN 2084-8099, eISSN 2657-487X
Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Grace Yan	 Université de Princeton

Le salut sous le soleil : résonances et échos 
à l ’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

Dans La Chute (1956) de Camus, le narrateur se présente comme un amalgame de fi-
gures prophétiques de la Bible : des références au Christ, au prophète Élie, et notam-
ment à Jean-Baptiste avec qui il partage le prénom – d’autant plus qu’il se donne pour 
nom de famille Clamence, dont l ’étymologie (clamans) évoque « la voix de celui qui 
crie dans le désert » (Jean 1 : 23) – mettent en valeur la qualité prophétique de son 
propos. Ces rapprochements, cependant, négligent la  singularité propre à  chaque 
prophète et à son message. La majeure partie de l ’Ancien Testament peut en effet être 
considérée comme « prophétique » – l ’Ancien Testament se résume d’ailleurs par l ’ex-
pression « la loi et les prophètes » – et la « prophétie » de Jean-Baptiste Clamence ne 
saurait être assimilée sans nuance à celles de Jésus, d’Élie ou du Jean-Baptiste biblique. 
Nous proposons alors d’ajouter à cette constellation de parallèles bibliques un pro-
phète spécifique, le prêcheur du livre de l ’Ecclésiaste, dont la « prédication » présente 
d’étonnantes correspondances avec celle de Clamence. Les références bibliques dans 
l ’œuvre de Camus sont le plus souvent tirées du Nouveau Testament, et des Évangiles 
en particulier, mais un tel parallèle avec l ’Ancien Testament n’est pas hors de propos, 
car l ’écrivain fait toutefois preuve d’une familiarité avec ces textes. Dans son catalogue 
de citations et  réminiscences scripturaires, R. P. Jacques Goldstain relève des allu-
sions à l ’histoire de Caïn et Abel de la Genèse dans les Actuelles et L’Homme révolté, 
des citations du Pentateuque et des Prophètes dans les notes préparatoires à La Peste 
consignées dans les Carnets de 1942 et – ce qui nous intéresse tout particulièrement – 
une reproduction en italien de l ’Ecclésiaste 1 : 5 dans « Le Désert » (Goldstain, 1971, 

n Grace Yan – doctorante dans le département de français et d’italien à l ’Université de Princeton. 
Adresse de correspondance : Princeton University, 303 East Pyne, Princeton, New Jersey 08544, États-
Unis ; e-mail : gyan@princeton.edu

ORCID iD : https://orcid.org/0009-0006-4051-2264



110 Grace Yan

p. 106, 104, 99) : « Les dalles m ’apprenaient que, c’était inutile et que la vie est ‘col sol 
levante col sol cadente’ » (Camus, 1959, p. 83).

L’« ecclésiaste », dont le nom hébreu Qohelet signifie « prédicateur » ou « celui 
qui s’adresse à la foule », partage la fonction du prophète dans la mesure où il prêche 
des vérités de Dieu. Le targoum précise par ailleurs que les paroles de l ’Ecclésiaste sont 
des « paroles de prophétie » et assimile ainsi les deux vocations. L’énonciation mar-
quée, l ’oralité, et la tonalité quasi-dogmatique de l ’œuvre de Camus rappellent en effet 
une prédication – Clamence dit d’ailleurs, « je prêche dans mon église de Mexico-City, 
j’invite le bon peuple à se soumettre et à briguer humblement les conforts de la ser-
vitude, quitte à la présenter comme la vraie liberté » Camus, 1956, p. 142-43), se po-
sant comme un prédicateur détenant une vérité apparemment paradoxale mais su-
périeure. Le fondement même de cette « prédication » est la thématique de la vanité 
de l ’existence : à l ’instar de l ’Ecclésiaste, Clamence constate qu’« il n’y a pas de mérite 
à être honnête, ni intelligent, de naissance » (p. 87) et il dit : « J’étais à l ’aise en tout, 
il est vrai, mais en même temps satisfait de rien. Chaque joie m ’en faisait désirer une 
autre » (p. 142-43). 

La présente étude propose alors de  considérer les  résonances bibliques dans 
La  Chute de  Camus, en  lisant le  roman comme un  renversement subversif 
de l ’Ecclésiaste, dont il nous incombe d’étaler les principaux éléments. Nous analyse-
rons d’abord la posture de supériorité adoptée par Clamence, proche de l ’autodéifi-
cation, qui contraste avec la sagesse incarnée par Salomon. Nous étudierons ensuite 
la forme de « salut » que Clamence découvre dans deux dimensions de la condition 
humaine déchue identifiées par l ’Ecclésiaste, qui deviennent pour lui la  clé d’une 
immortalité paradoxale. Enfin, nous examinerons sa vocation de « juge-pénitent », 
où  l ’idée d’un  Juge divin est tournée en  dérision : Clamence fait pénitence pour 
mieux s’élever au  sommet du  discours moral, dépassant ainsi la  sagesse biblique. 
Ces  échos subversifs de  l ’Ecclésiaste permettent de  dégager, au  cœur de  La  Chute 
comme de la Chute biblique, la possibilité d’un bonheur pour l ’homme ici-bas.

1. Le droit de parler

Dans les traditions judaïque et chrétienne, la paternité de l ’Ecclésiaste est attribuée 
au roi Salomon1, et toute fiabilité ou autorité accordée au livre repose sur cette iden-
tification. En tant que parangon même de la sagesse, Salomon est légitime pour dis-

1.  Pour une discussion plus approfondie sur l ’auctorialité de l ’Ecclésiaste, on renverra aux travaux 
de Garrett (1993) et d’Archer (1994) qui résument les arguments structurels, stylistiques/linguistiques 
et historiques en faveur de la paternité salomonique. Les approches qui contestent cette position et qui 
inscrivent l ’Ecclésiaste dans la tradition de l ’autobiographie fictive reconnaissent néanmoins les simi-
larités entre Qohelet et Salomon et admettent que, si l ’auteur n’est pas Salomon, la position énonciative 
l ’incarne certainement. Voir par exemple Derek Kidner, The Message of Ecclesiastes : “… we put on the 
mantle of a Solomon…” (1976, p. 17).



111Le salut sous le soleil : résonances et échos à l’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

penser les enseignements de ce livre : « J’ai dit en mon cœur : Voici, j’ai grandi et sur-
passé en sagesse tous ceux qui ont dominé avant moi sur Jérusalem, et mon cœur 
a vu beaucoup de sagesse et de science » (Eccl 1 : 16). Chez Clamence, en revanche, 
cette autorité repose non sur une sagesse éprouvée mais sur un orgueil narcissique 
et un complexe de supériorité. Il revendique « le sentiment du droit, la satisfaction 
d’avoir raison, la joie de s’estimer soi-même » (Camus, 1956, p. 22-23) et proclame : 
« Je me suis toujours estimé plus intelligent que tout le monde […] mais aussi plus sen-
sible et plus adroit, tireur d’élite, conducteur incomparable, meilleur amant » (p. 53). 
Sa supériorité est un « sentiment » provenant de l ’impression qu’il se construit de lui-
même, et non d’un jugement collectif – ce jugement étant d’ailleurs ce qui le conduit 
à sa « chute » – contrairement au roi Salomon dont la sagesse fut reconnue par tous 
(1 Rois 4 : 29-34). « Je me sentais fils de roi » (Camus, 1956, p. 33), dit-il, alors que 
Salomon est le véritable « fils de David, roi de Jérusalem » (Eccl 1 : 1). 

Ce sentiment d’orgueil prête néanmoins crédibilité à son propos : « J’ai cependant 
une supériorité, celle de le savoir, qui me donne le droit de parler » (p. 146). Pourtant, 
cette sagesse ne provient pas de Dieu, mais d’un profond égoïsme : « Toujours est-
il qu’après de  longues études sur moi-même, j’ai mis au  jour la duplicité profonde 
de  la  créature  » (p.  90). Son discours, rappelant un  essai de  Montaigne, constitue 
« un portrait qui est celui de tous et de personne » et tend à ses contemporains un « mi-
roir » (p. 144-45). Mais à la différence de l ’enseignement de Montaigne selon lequel 
« Chaque homme porte la forme entière de l ’humaine condition » (Montaigne, 2009, 
p. 35), l ’exemplarité de Clamence n’est pas due au fait qu’il est un humble spécimen 
de l ’humanité, mais découle de sa prétention d’être au-dessus de tous les autres. Sa 
supériorité se justifie à la fois par le sentiment et le besoin d’être supérieur : « Je par-
lais justement de ces points culminants, les seuls où  je puisse vivre. Oui, je ne me 
suis jamais senti à l ’aise que dans les situations élevées. Jusque dans le détail de la vie, 
j’avais besoin d’être au-dessus » (p. 28). Le  sommet symbolise non pas une appar-
tenance à l ’« humaine condition », mais suggère une situation à part : Clamence se 
place comme celui qui observe l ’humanité de haut. Cette « vocation de sommets » 
(p. 29) signale sa supériorité d’une part et, d’autre part, sa lucidité, puisqu’il se pose 
aussi comme le plus sage des hommes, détenteur d’un savoir inaccessible au reste. 
Clamence légitime lui-même sa supériorité – et par extension, sa propre sagesse – 
et  le  rapport entre supériorité et qualification est donc renversé  : Salomon est su-
périeur en raison de sa sagesse, mais Clamence est sage parce qu’il se croit d’abord 
supérieur. 

Il convient également de préciser le rapport entre l ’expérience et ce « droit de par-
ler  »  : dans l ’Ecclésiaste comme dans La  Chute, le  message du  «  prédicateur  » est 
le  fruit de  ses propres expériences. Dans le  livre biblique, l ’alternance entre deux 
styles – le mode aphoristique de l ’instruction (rappelant les Proverbes) et  le mode 
narratif des passages racontant les expériences du narrateur – met en scène un pro-
cessus de déduction : ce sont les expériences qui permettent à l ’Ecclésiaste d’acquérir 
les vérités de la vie. À ce propos, Benjamin Lyle Berger écrit que “Qohelet is relying 



112 Grace Yan

on what he saw, not merely on conjecture. No reader could compete with the variety 
or extremes of Qohelet’s experience. Rather, the experiential epistemic of the book 
of Qohelet provides the speaking voice with absolute and authoritative discursive 
hegemony” (Berger, 2001, p. 158). Seul celui qui a connu le plaisir, la sagesse, la fo-
lie, le travail, la richesse et qui a fait de grandes entreprises a « le droit de parler » 
de ces sujets. Les expériences de Clamence lui donnent accès au “core, the nectar, 
of truth about the universe” (Berger, p. 167) – du moins il  le croit – et constituent 
également une sorte d’apprentissage expérientiel. Il raconte, par exemple, sa période 
de « la débauche et du malconfort » (p. 102), motivée par le désir de « quitter la socié-
té des hommes » (p. 104-105), désir qu’il décrit comme le but d’une enquête. S’ensuit 
une succession d’étapes dans cette recherche  : «  Je cherchai donc ailleurs l ’amour 
promis par les livres […] Je ne la perdis point et restai un velléitaire de la passion. 
Je multipliai les  promesses. Je contractai des  amours simultanées […] J’accumulai 
alors plus de malheurs » (p. 106-107)2. Le mode narratif déployé ici confère aux ac-
tions de Clamence une valeur de preuve, légitimant ainsi sa déclaration selon laquelle 
« la vraie débauche est libératrice parce qu’elle ne crée aucune obligation » (p. 109).

La supériorité ou la sagesse de l ’homme est souvent associée à une vision déchue 
de l ’existence3 et qu’elle soit acquise par sagesse transcendante ou par la contempla-
tion de soi, les vérités constatées par nos deux « prédicateurs » sont douloureuses 
à affronter. Dans l ’Ecclésiaste, ce qui rend pitoyable la déchéance de l ’homme, c’est 
la conscience de cette condition, puisque « avec beaucoup de sagesse on a beaucoup 
de  chagrin, et  celui qui augmente sa science augmente sa douleur  » (Eccl 1 : 18). 
Clamence lui aussi décrit la douleur de la lucidité : « Du jour où je fus alerté, la lu-
cidité me vint. Je reçus toutes les blessures en même temps et  je perdis mes forces 
d’un  seul coup  » (p.  85-86), et  «  La vérité, comme la  lumière, aveugle  » (p.  126). 
La description de sa vie cyclique, « Au jour le jour les femmes, au jour le jour la vertu 
ou le vice, au jour le jour, comme les chiens […] Je faisais des gestes par ennui, ou par 
distraction » (p. 55), fait encore écho au roi Salomon, et on s’attend presque à y lire 
une interjection de « vanité des vanités ! ». Ce qu’il exprime, en fin de compte, c’est 
l ’ennui de son existence et la conscience de cet état de « chute ».

2. L’existence récursive comme salut

Dans la tradition chrétienne, « la Chute » renvoie à la rupture de la communion entre 
Dieu et l ’homme entraînée par le péché d’Adam et Ève. Le reste de L’Ancien Testament 
illustre les  conséquences de  cette condition postlapsaire, tandis que le  Nouveau 

2.  À comparer avec Ecclésiaste 2 : 3-12, où Salomon décrit sa quête de la  joie à travers le travail 
et l ’accumulation des richesses comme une forme d’expérimentation, ce qui le conduit à conclure que 
« tout est vanité et poursuite du vent, et il n’y a aucun avantage à tirer de ce qu’on fait sous le soleil ».

3.  Rappelons la formule de Pascal dans Les Pensées : « La grandeur de l ’homme est grande en ce qu’il 
se connaît misérable » (Pascal, 1976, p. 591).



113Le salut sous le soleil : résonances et échos à l’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

Testament y répond par le salut offert en Jésus-Christ. L’Ecclésiaste occupe une place 
particulière dans ce cadre : il met en scène la condition pitoyable de l ’homme, c’est-
à-dire celle d’une existence cyclique sans progression. Cette répétition se reflète dans 
le cycle de la nature :

Le soleil se lève, le  soleil se couche ; il  soupire après le  lieu d’où il  se lève de  nou-
veau. Le vent se dirige vers le midi, tourne vers le nord ; puis il tourne encore, et reprend 
les mêmes circuits. Tous les fleuves vont à la mer, et la mer n’est point remplie ; ils conti-
nuent à aller vers le lieu où ils se dirigent. […] Ce qui a été, c’est ce qui sera, et ce qui s’est 
fait, c’est ce qui se fera, il n’y a rien de nouveau sous le soleil. (Eccl 1 : 5-9)

Nous voyons ici l ’image de toute la création qui soupire et souffre à cause du pé-
ché de  l ’homme  : la  terre est soumise à  la  vanité et  attend une libération4. Quant 
à l ’homme, il est incapable de laisser une véritable empreinte sur le monde ; lui aussi 
mène une existence cyclique d’activités répétées. « S’il est une chose dont on dise : 
Vois ceci, c’est nouveau ! cette chose existait déjà dans les siècles qui nous ont pré-
cédés. On ne se souvient pas de ce qui est ancien ; et ce qui arrivera dans la suite ne 
laissera pas de souvenir chez ceux qui vivront plus tard » (Eccl 1 : 10-11). L’oubli, ain-
si que l ’impossibilité du progrès et de l ’originalité, signalent le manque de direction 
et d’amélioration dans la vie, qui est d’autant plus déplorable puisque l ’homme est 
condamné à vivre de la sorte.

Les résonances à  la Genèse du titre de La Chute sont évidentes – Clamence dit 
même qu’il «  régnai[t], librement, dans une lumière édénique  » (p.  31) avant sa 
chute – et sa description du « goût amer de la condition mortelle » (p. 109) rappelle 
directement l ’état de  l ’homme chassé de  l ’Éden. Comme Adam et  Ève, Clamence 
fait l ’expérience d’une prise de  conscience de  sa culpabilité, éveillée par la  pensée 
de la jeune fille noyée : « Fini la vie glorieuse, mais fini aussi la rage et les soubresauts. 
Il fallait se soumettre et reconnaître sa culpabilité. Il fallait vivre dans le malconfort » 
(p. 115). Toutefois, reconnaître sa culpabilité ne signifie pas se repentir ; plutôt, il ap-
prend à régner dans ce « malconfort ». Nul besoin de messie ni de salut au-dessus 
du soleil, son « salut » réside au contraire dans deux aspects constitutifs de la condi-
tion déchue de l ’homme identifiés par l ’Ecclésiaste : la répétition et l ’oubli.

La répétition de l ’expression « sous le soleil » qui traverse tout le livre de l ’Ecclésiaste 
évoque bien entendu la  nature cyclique de  l ’existence telle qu’elle est figurée dans 
le  premier chapitre, mais elle est également l ’assurance que cette vie banale se li-
mite au  monde sous le  soleil. Le  dernier verset, «  Car Dieu amènera toute œuvre 
en  jugement, au sujet de  tout ce qui est caché, soit bien, soit mal » (Eccl 12 : 14), 
évoque le Jugement dernier, ce faisant, nous transporte dans le domaine des cieux, 
c’est-à-dire, au-dessus du  soleil. L’Ecclésiaste propose toutefois un  bonheur pra-
tique pour l ’homme dans l ’attente du Jugement dernier, solution qui peut sembler 

4.  Voir l ’Épître aux Romains 8 : 20-22.



114 Grace Yan

pessimiste, voire nihiliste, puisqu’elle consiste à se réjouir dans une situation déchue : 
« J’ai donc loué la joie, parce qu’il n’y a de bonheur pour l ’homme sous le soleil qu’à 
manger et à boire et à se réjouir ; c’est là ce qui doit l ’accompagner au milieu de son 
travail, pendant les  jours de  vie que Dieu lui donne sous le  soleil  » (Eccl 8 : 15). 
Il s’adresse ensuite au lecteur : « Jouis de la vie avec la femme que tu aimes, pendant 
tous les  jours de  ta vie de vanité, que Dieu t’a donnés sous le  soleil, pendant tous 
les jours de ta vanité ; car c’est ta part dans la vie, au milieu de ton travail que tu fais 
sous le soleil » (Eccl 9 : 9). Le cycle de ces mêmes activités est la part de l ’homme 
sous le soleil, mais il peut s’en réjouir au lieu de le regretter s’il s’attend à un assou-
vissement qui dépasse le soleil – il ne s’agit donc pas de résignation, mais d’une an-
ticipation. Songeons aussi aux vers de Baudelaire : « En haut, le Ciel ! Ce mur de ca-
veau qui l ’étouffe, / Plafond illuminé par un opéra bouffe / Le Ciel ! Couvercle noir 
de  la  grande marmite / Où  bout l ’imperceptible et  vaste Humanité  » (Baudelaire, 
1996, p. 217). Le prédicateur de l ’Ecclésiaste attend le jour où le couvercle sera levé, 
alors que Clamence cherche à vivre heureux dans la grande marmite : à la différence 
de  l ’histoire du  salut biblique qui raconte le  processus de  restauration de  l ’huma-
nité à  l ’image du  Christ par suite de  la  chute édénique, l ’expérience de  «  chute  » 
de Clamence ne le mène pas à se repentir, mais à trouver un salut dans ce même état 
de chute. Ainsi, il dit « j’étais toujours coincé, et […] il fallait m ’en arranger » (p. 115), 
c’est-à-dire qu’il doit s’adapter à l ’affront de sa non-divinité et au fait qu’il soit l ’objet 
du jugement de tout le monde habitant la marmite avec lui.

Christina H. Roberts soulève ce même désir d’absolu baudelairien : « La soif d’ab-
solu qui prend la forme de la réclamation d’une perfection pure ou d’une noirceur 
pure est un refus de faire face à la réalité. Clamence ne se contentera pas d’essayer 
lucidement d’atteindre une perfection relative : s’il ne peut pas être un ‘ange’ il préfère 
être une ‘bête’ » (Roberts, 1971, p. 62). La débauche représente alors un salut alter-
natif pour Clamence : « Parce que je désirais la vie éternelle, je couchais avec des pu-
tains et je buvais pendant des nuits » (p. 108). La « noirceur pure » de Clamence se 
manifeste en effet de façon cyclique dans son comportement, marqué par l ’alternance 
entre les activités indignes et l ’aveu de ses fautes. « Ce qui a été, c’est ce qui sera, et ce 
qui s’est fait, c’est ce qui se fera, il n’y a rien de nouveau sous le soleil » (Eccl 1 : 9). 
Ces paroles de  l ’Ecclésiaste déplorant l ’existence récursive de  l ’homme deviennent 
pourtant la clé de l ’immortalité pour Clamence qui déclare que « Dès ce soir, je re-
commencerai » (p. 148) et se réjouit ainsi de faire « ce qu’il a déjà fait ».

Le roi Salomon entreprend de grands travaux et y prend plaisir dans une certaine 
mesure, mais il se rend compte que le travail ne mène à rien et ne préserve aucun 
souvenir de  l ’homme. Il  regrette l ’oubli et  l ’éphémère de  la  grandeur de  l ’homme 
(« On ne se souvient pas de  ce qui est ancien ; et  ce qui arrivera dans la  suite ne 
laissera pas de  souvenir chez ceux qui vivront plus tard  », Eccl 1 : 11) mais il  dit 
toutefois que l ’homme peut tirer le  bonheur du  travail s’il sait que celui-ci vient 
de la main de Dieu. Contrairement à ce que l ’on pourrait croire – étant donné son 
estime de soi – Clamence ne cherche pas à préserver son souvenir, mais désire plu-



115Le salut sous le soleil : résonances et échos à l’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

tôt l ’oubli  : « On y gagnait son salut (c’est-à-dire le droit de disparaître définitive-
ment) à la sueur de l ’agonie » (p. 96). La référence à la malédiction prononcée contre 
l ’homme dans la Genèse (Gen 3 : 19) souligne aussi que l ’effort de Clamence est dirigé 
dans un but contraire à celui qui est visé dans l ’Ecclésiaste, et qu’il cherche justement 
ce qui est lamenté par le prédicateur. Les mêmes occupations qui caractérisent la part 
de l ’homme dans l ’Ecclésiaste – le plaisir, l ’amour de la femme, le travail – quoique 
détournées et poussées à l ’extrême, sont pour Clamence source de bonheur. Ce sont 
des occupations qui ne trouvent leur sens qu’à la lumière d’un royaume à venir – pas-
sagères, alors, dans l ’attente de ce royaume – et elles représentent pour Clamence non 
pas un passage vers le salut, mais un salut en soi. 

3. Le juge-pénitent

Cette posture de  Clamence n’est pas sans rappeler l ’analyse de  Don Juan que fait 
Camus dans Le mythe de Sisyphe (1942) lorsqu’il écrit que Don Juan est « un homme 
nourri de l ’Ecclésiaste. Car plus rien pour lui n’est vanité, sinon l ’espoir d’une autre 
vie  » (Camus, 1942, p.  98). Tout ce qui est déploré comme «  vanité des  vanités  » 
par l ’Ecclésiaste est exalté par Clamence, et de là apparaît en filigrane une critique 
du  message du  livre biblique, dont tout l ’espoir et  le  sens reposent sur un  monde 
à venir. René Girard souligne que la vocation de Clamence représente un jugement 
indirect des juges, écrivant que “When anti-pharisaism is used as a device to crush 
the Pharisees, it becomes another and more vicious form of pharisaism” (Girard, 
1964, p. 519). Dans le livre de l ’Ecclésiaste, il y a trois figures qui exercent la fonction 
du juge : le roi Salomon – la fameuse histoire de la dispute des deux mères reven-
diquant la maternité d’un enfant (1 Rois 3 : 16-28) est même devenue un exemple 
archétypal de la sagesse et du jugement –, Dieu, le Juge suprême qui plane au-dessus 
du livre en entier et, dans un paradigme chrétien, Jésus-Christ qui représente l ’espoir 
qui dépasse le soleil. Au travers de notre réflexion sur la posture du narrateur, nous 
avons déjà rencontré la question centrale de la supériorité de Clamence, mais préci-
sons que celui-ci est supérieur non seulement aux autres hommes, mais aussi à ces 
trois figures d’autorité.

Camus écrit dans Le  mythe de  Sisyphe  : «  Un monde demeure dont l ’homme 
est le seul maître. Ce qui le liait, c’était l ’illusion d’un autre monde » (Camus, 1942, 
p. 156-57). La libération passe donc non seulement par l ’affranchissement du juge-
ment d’autrui, mais aussi par celui de  l ’illusion métaphysique. En cela, Clamence 
dépasse l ’Ecclésiaste qui prêche que Dieu est le Juge suprême et qu’il tiendra chacun 
pour responsable de ses actes, ainsi que Jésus lui-même, dont la mort témoigne, se-
lon Clamence, qu’il a vécu dans l ’illusion et qu’il est « mort sans savoir ». Clamence, 
quant à  lui, se vante de  «  savoir  »  : «  Dès lors, puisque nous sommes tous juges, 
nous sommes tous coupables les uns les autres, tous christs à notre vilaine manière, 
un à un crucifiés, et toujours sans savoir. Nous le serions du moins, si moi, Clamence, 



116 Grace Yan

je n’avais trouvé l ’issue, la seule solution, la vérité enfin… » (Camus, 1942, p. 123) 
Traditionnellement, l ’Ecclésiaste est vu comme un type préfigurant le Christ5, celui 
qui révèle la vérité de Dieu par laquelle l ’homme peut atteindre le salut. Clamence 
adopte, lui aussi, une posture quasi messianique lorsqu’il déclare  : «  je suis le  roi, 
le pape et le juge » (p. 134), évoquant dans cette vocation tripartite les trois offices 
oints de l ’Ancien Testament qui trouvent leur union en Christ (Héb 1 : 1-3). Pourtant, 
la vérité de Clamence est celle d’un salut sous le soleil. « Vous connaîtrez la vérité, 
et la vérité vous affranchira », écrit l ’apôtre (Jean 8 : 32), mais le Christ et l ’Ecclésiaste 
sont « liés » s’ils ont cherché un salut au-delà du soleil. Clamence s’arroge ainsi une 
supériorité sur Dieu, usant d’une terminologie et  des formules propres au  Dieu 
de la Bible : « pour que je vive heureux, il fallait que les êtres que j’élisais ne vécussent 
point. Ils ne devaient recevoir leur vie, de  loin en  loin, que de  mon bon plaisir  » 
(p. 73), « Je suis la fin et le commencement, j’annonce la loi. Bref, je suis juge-péni-
tent » (p. 124). L’homme devient alors Dieu, le messie, ainsi que la parole de vérité – 
autrement dit, le résumé d’une sorte d’« évangile » : celui d’un salut possible en soi, 
ici-bas, et qui fait de lui « le seul maître » de son monde.

C’est la vocation du « juge-pénitent », en fin de compte, que d’écraser les phari-
siens (pour reprendre l ’expression de Girard) et plus généralement, ceux qui prêchent 
le salut dans un autre monde. L’espérance de dépasser le cycle de l ’existence et d’en 
voir l ’aboutissement ultime sous le  regard d’un  Juge suprême6 est tournée en mo-
querie par Clamence qui, paradoxalement, fait pénitence pour pouvoir se réinstaller 
au sommet et réaffirmer sa supériorité. En arrière-plan résonne la leçon évangélique 
de sonder son cœur avant d’accuser autrui, puisque celui qui juge encourt le  juge-
ment sur lui-même (Mt 7 : 1-5, Rom 2 : 1) : « il [faut] prendre la route en sens inverse 
et  faire métier de pénitent pour pouvoir finir en  juge » (p. 144). Cependant, cette 
profession d’indignité est une fausse confession, non pas indice de repentir, mais une 
étape par laquelle il doit passer pour pouvoir continuer à vivre dans cette indigni-
té  : «  Je n’ai pas changé de vie, je continue de m ’aimer et de me servir des autres. 
Seulement, la confession de mes fautes me permet de recommencer plus légèrement 
et de jouir deux fois » (p. 147-48). Contrairement aux évocations du Jugement der-
nier dans l ’Ecclésiaste – et, plus largement, dans la Bible – qui ont pour but d’encou-
rager l ’homme à se repentir et de le tenir responsable de ses actes, l ’auto-jugement 

5.  “From a Christian theological perspective, reading the biblical story line [sic] as a whole, one 
can see analogies between the Preacher and Jesus Christ who is the “Son of David” (Mt 1 : 1), king 
(Mt 2 : 2; Acts 17 : 7; Rev 17:14; 19:16), “wisdom from God” (1. Cor 1 : 24, 30), and “one Shepherd” 
(Ezek 34 : 23; 37 : 24; John 10 : 11, 16), in whose ministry “something greater than Solomon” has arrived 
(Luke 11 : 31)”. (Crossway, 2008, p. 1195)

6.  Voir Le Mythe de Sisyphe : « Tout cela ‘pour rien’, pour répéter et piétiner. Mais peut-être la grande 
œuvre d’art a moins d’importance en elle-même que dans l ’épreuve qu’elle exige d’un homme et l ’oc-
casion qu’elle lui fournit de surmonter ses fantômes et d’approcher d’un peu plus près sa réalité nue » 
(Camus, 1942, p. 154).



117Le salut sous le soleil : résonances et échos à l’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

de Clamence devient pour lui occasion de vivre son indignité et, comme nous l ’avons 
remarqué, de la revivre de manière cyclique.

L’Ecclésiaste clôt sur un rappel du Jugement dernier et tout son propos devrait être 
lu et vécu en considération de ce message. Selon Clamence, pourtant, « le Jugement 
dernier a lieu tous les jours » (p. 118) – notons encore le cycle qui implique l ’impos-
sibilité de véritable changement – et sa confession est nécessitée non par la loi divine, 
mais par la présence des autres (« j’ai connu ce qu’il y a de pire, qui est le jugement 
des hommes », p. 116-17). Si « l ’enfer, c’est les Autres » (Sartre, 1947, p. 95), le salut 
pour Clamence veut dire éviter le  jugement des autres en affirmant sa supériorité. 
Il prononce comme crédo, « Chaque homme témoigne du crime de tous les autres, 
voilà ma foi et mon espérance » (p. 116) parce que c’est par ce même principe qu’il 
peut se poser comme Juge suprême. La vocation du « juge-pénitent » consiste alors 
à vivre l ’indignité, de la confesser – et ce dans le but de se donner le droit de juger 
les autres – et de recommencer l ’indignité, somme toute, en une sorte d’autodéifi-
cation qui « ne crée aucune obligation » (p. 109). Empruntons encore une citation 
du Mythe de Sisyphe pour décrire la posture de Clamence : « Lui aussi juge que tout 
est bien. Cet univers désormais sans maître ne lui paraît ni stérile ni futile » (Camus, 
1942, p. 166). De même, lorsqu’on devient juge et que l ’on juge que tout est bon sous 
le soleil, on peut se réjouir de l ’état de « chute », et ceci est la sagesse proclamée par 
Jean-Baptiste Clamence, nouvel Ecclésiaste. 

L’orgueil et l ’arrogance de Clamence le rendent ridicule et le ton prétentieux qui 
entache ses paroles confère une certaine ironie à sa « prédication », certes, mais il n’en 
demeure pas moins vrai qu’il est heureux : qu’il soit véritablement supérieur ou non, 
il n’est plus lié par « l ’illusion d’un autre monde ». Là où l ’Ecclésiaste illustre l ’existence 
pitoyable après la Chute de  la Genèse, Camus en fait paradoxalement la condition 
d’une lucidité qui ouvre la voie à un bonheur terrestre. La conscience de « la chute » 
dans le péché mène le roi Salomon à chercher un bonheur pratique en attendant que 
Dieu mette fin au cycle de la vanité, et ce sont ces réminiscences de l ’Ecclésiaste qui 
permettent d’apprécier la possibilité d’un bonheur pour l ’homme ici-bas qui est pré-
sente dans La Chute. Le cycle que vit le juge-pénitent rappelle à son tour la montée 
et la descente d’un sommet, analogue au supplice de Sisyphe, un cycle qui est jugé 
vain par le prédicateur de l ’Ecclésiaste. Pourtant, le bonheur sous le soleil représente 
un  bonheur en  lui-même pour Clamence, et  le  commentaire que formule Camus 
sur le mythe grec s’applique également à lui : « La lutte elle-même vers les sommets 
suffit à remplir un cœur d’homme. Il faut imaginer Sisyphe heureux » (Camus, 1942, 
p. 166). 

RÉFÉRENCES

Archer, G. L. (1994). A survey of Old Testament introduction. Chicago : Moody Press.
Baudelaire, Ch. (1996). Le couvercle. Dans Les Fleurs du Mal. Paris : Gallimard.



118 Grace Yan

Berger, B. L. (2011). Qohelet and the Exigencies of the Absurd. Biblical Interpretation, 9, 141-
79.

Camus, A. (1942). Le Mythe de Sisyphe. Essai sur l ’absurde. Paris : Gallimard.
Camus, A. (1956). La Chute. Paris : Gallimard.
Camus, A. (1959). Noces suivies de L’Été. Paris : Gallimard. 
Crossway. (2008). Introduction to Ecclesiastes. Dans ESV Study Bible (p. 1193-1196). 
Wheaton : Crossway, 2008. 
Garrett, D. A. (1993). Proverbs, Ecclesiastes, Song of Songs (Vol. 14). Nashville : Broadman 

Press.
Girard, R. (1964). Camus’s Stranger Retried. PMLA, 79, 519-533.
Goldstain, R. P. J. (1971). Camus et la Bible. La Revue des lettres modernes, 264-270, Série : 

Albert Camus, n° 4, 97-140.
Kidner, D. (1976). The Message of Ecclesiastes. Downers Grove : InterVarsity. 
Montaigne, M. de. (2009). Du repentir. Dans Essais III (p. 35-53). Paris : Gallimard.
Pascal, B. (1976). Pensées. Paris : Flammarion.
Roberts, C. H. (1971). Camus et  Dostoïevski  : Comparaison structurale et  thématique 

de La Chute de Camus et du Sous-sol de Dostoïevski. La Revue des lettres modernes, 264-
270, Série : Albert Camus, n° 4, 51-70. 

La Sainte Bible. Nouvelle Édition de Genève. (1979). Genève : Société Biblique de Genève.
Sartre, J.-P. (1947). Huis clos suivi de Les mouches. Paris : Gallimard.
Schwartz, M. J. (1986). Koheleth and Camus : Two Views of Achievement. Judaism, 35, 29-34.

R É S U M É   :  Dans La Chute (1956), Camus met en scène Jean-Baptiste Clamence, figure 
hybride empruntant au Christ, à Élie et surtout à Jean-Baptiste, mais dont le discours 
résonne avant tout avec celui de l ’Ecclésiaste. Comme le prédicateur de l ’Ecclésiaste, 
Clamence souligne la vanité de l ’existence et adopte une parole orale, dogmatique, 
quasi-prédicatrice. Cet article propose de lire La Chute comme un renversement sub-
versif de  l ’Ecclésiaste. À  travers une posture d’autodéification, Clamence détourne 
la  sagesse salomonienne et  revendique une autorité narcissique. Sa conception 
paradoxale du  salut réside dans la  répétition et  l ’oubli  : la  circularité déplorée par 
l ’Ecclésiaste devient pour lui promesse d’immortalité. Enfin, sa vocation de « juge-pé-
nitent » lui permet à la fois de ridiculiser l ’idée d’un Juge divin et d’affirmer sa propre 
supériorité. Ces échos détournés révèlent la possibilité d’un bonheur terrestre après 
la Chute édénique.

Mots-clés : Albert Camus, La Chute, Ecclésiaste, existentialisme, prédication

Salvation Under the Sun:  
Resonances and Echoes of Ecclesiastes in Albert Camus’s La Chute
A B S T R A C T:  In La  Chute (1956), Camus presents Jean-Baptiste Clamence, a  hybrid 
figure drawing on Christ, Elijah, and especially John the Baptist, yet whose dis-
course resonates most strongly with that of Ecclesiastes. Similar to the preacher 



119Le salut sous le soleil : résonances et échos à l’Ecclésiaste dans La Chute d’Albert Camus

of Ecclesiastes, Clamence underscores the vanity of existence and adopts a speech 
that is oral, dogmatic, and quasi-preaching in tone. This article proposes to read 
La Chute as a subversive reversal of Ecclesiastes. Through a posture of self-deifica-
tion, Clamence distorts Solomonic wisdom and claims a narcissistic authority. His 
paradoxical conception of salvation lies in repetition and effacement: the circularity 
lamented by Ecclesiastes becomes, for him, a  promise of immortality. Finally, his 
vocation as a “judge-penitent” ridicules the idea of a divine Judge while asserting his 
own superiority. These subversive echoes reveal the possibility of earthly happiness 
after the Edenic Fall.

Keywords: Albert Camus, La Chute, Ecclesiastes, existentialism, preaching




