
149La parabole en héritage : le fils prodigue et les chemins de la liberté chez Armel Job et José Pliya

Quêtes littéraires nº 15, 2025 
https://doi.org/10.31743/ql.19325

ISSN 2084-8099, eISSN 2657-487X
Creative Commons License 4.0 (CC-BY)

Judyta Niedokos	 Université Catholique de Lublin Jean-Paul II

La parabole en héritage : le fils prodigue 
et les chemins de la liberté chez Armel Job 
et José Pliya

Quelle que soit la  définition retenue  – celle d’un  dictionnaire, qui la  présente 
comme «  une comparaison ou métaphore développée en  récit  » (Focant, 2020), 
celle d’un  théoricien de  la  littérature, qui y voit des  «  récits ordinaires dont toute 
la puissance métaphorique est centrée dans un moment de crise et dans un dénoue-
ment tragique ou comique  » (Ricœur, 1976, p.  17), ou encore celle, plus catéché-
tique, qui la désigne comme « une histoire terrestre avec une signification céleste » 
(Kayayan, s. d.) –, le  genre littéraire de  la  parabole se distingue par son caractère 
d’extravagance, générateur de surprise (Ricœur, 1976, p. 17). Cette puissance de dé-
centrement a  profondément marqué l ’imaginaire des  écrivains de  toutes époques. 
Illustrant, selon l ’enseignement de l ’Église, « le rapport de la justice avec l ’amour, qui 
se manifeste comme miséricorde » (Jean-Paul II, 1980), la parabole de l ’enfant pro-
digue s’impose comme une source inépuisable d’inspiration, donnant lieu à de nom-
breuses variations hypertextuelles (Genette, 1982, p. 16). La littérature critique s’est 
attachée à documenter avec rigueur les multiples réécritures de  la parabole du fils 
prodigue, en analysant les manifestations transtextuelles et les enjeux symboliques. 
Deux publications collectives parues en 2009 en offrent une synthèse particulière-
ment éclairante : d’une part, le  dix-huitième numéro de  la  revue Graphè, intitulé 
La parabole du fils prodigue et dirigé par Jean-Marc Vercruysse (Vercruysse, 2009), 
publié aux éditions Artois Presses Université ; d’autre part, l ’ouvrage Le fils prodigue 
et les siens (XXe–XXIe siècles) : amour, violence et perversion, dirigé par Béatrice Jongy, 

n Judyta Niedokos – maître de conférences HDR à l ’Université Catholique de Lublin Jean-Paul II. 
Adresse de correspondance : Instytut Literaturoznawstwa, WNH, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana 
Pawła II, Aleje Racławickie 14, 20-950 Lublin, Pologne ; e-mail: judyta.niedokos@kul.pl

ORCID iD : https://orcid.org/0000-0002-0950-9677



150 Judyta Niedokos

Yves Chevrel et Véronique Léonard-Roques, aux Éditions du Cerf (Jongy, Chevrel 
et Léonard-Roques, 2009). Ces travaux, tout en adoptant des perspectives discipli-
naires variées, rendent compte avec finesse de la fécondité littéraire, philosophique 
et  théologique de  cette figure évangélique. Yves Chevrel y distingue deux grandes 
orientations dans les réappropriations contemporaines de la parabole : l ’une centrée 
sur « l ’histoire du salut de l ’individu ou du groupe », l ’autre mettant en avant « une 
proclamation de la miséricorde et de l ’amour de Dieu pour les pécheurs » (Laroque, 
2010). Selon le critique, au XXe siècle, « les fils prodigues deviennent les représen-
tants de  la  Modernité  », incarnant ainsi les  tensions et  aspirations propres à  cette 
époque. En revanche, dans les  réécritures postérieures à  l ’an 2000, «  il  est difficile 
de les identifier car ils ne sont plus ni fils ni prodigues » ; pris dans une dynamique 
familiale étouffante, ces figures témoignent plutôt d’une profonde crise de l ’identité 
personnelle (Laroque, 2010). Ainsi, au XXe siècle, la parabole connaît une série de ré-
appropriations où elle se trouve ramenée à une problématique essentiellement per-
sonnelle dans Le Retour de l ’enfant prodigue d’André Gide (1907), devient métaphore 
de l ’hospitalité chez Charles Péguy dans Ève (Delville, 2008, p. 449), structure la mé-
ditation spirituelle dans les journaux de Léon Bloy et de Paul Claudel (Millet-Gérard, 
2009), ou encore résonne en filigrane dans Le Rivage des Syrtes (1951) de Julien Gracq 
(Heyer, 2001). Ces quelques exemples illustrent la diversité des usages de la parabole 
dans une modernité en quête de sens. Présente dans le roman, la poésie et l ’écriture 
autobiographique, la parabole du fils prodigue n’a cessé de nourrir également l ’inspi-
ration des dramaturges de langue française. Cette tradition remonte à Courtois d’Ar-
ras (env. 1270), considérée comme « la première adaptation théâtrale de la parabole » 
(Rondou, 2009, p. 54). Dès le Moyen Âge s’amorce ainsi un processus de « mythisa-
tion »1 du fils prodigue (Chevrel, 2009, p. 16), qui traverse les siècles et les formes, 
jusqu’à irriguer le théâtre contemporain. Paul Ricœur souligne l ’existence d’une ana-
logie structurale entre l ’œuvre théâtrale et le genre parabolique. La parabole biblique 
ne saurait être appréhendée comme une réalité figée ou comme la simple description 
d’un état de fait ; elle se présente au contraire comme une forme dramatique. Son or-
ganisation repose moins sur la mise en scène de personnages que sur le déploiement 
d’une intrigue, structurée autour d’un moment de crise et orientée vers un dénoue-
ment (Ricœur, 1976, p. 16). Au-delà de la seule potentialité dramaturgique du genre, 
la  parabole du  fils prodigue est elle-même fondée sur un  «  clivage fonctionnel  »2 
(Lichtert, 2022, p. 85) qui s’ajoute à la dynamique de l ’histoire. Ce qui plus est, elle 
met en évidence une double lacune qui semble inviter à son prolongement. Comme 

1.  Mythe littéraire au sens que lui a donné Claude Lévi-Strauss de récit fondateur, instaurateur (Sel-
lier, 1984). « L’expression “mythe littéraire” […] a depuis lors fait l ’objet d’une autocritique qui a permis 
de mieux en cerner les contours » (Brucker, 2019). 

2.  Le clivage fonctionnel « opère tant au niveau intrapsychique chez le fils cadet, que dans une mise 
en tension des liens entre le cadet et son père, entre le cadet et l ’aîné, puis entre l ’aîné et son père. Notons 
qu’ici sont pointés des liens entre deux individus à chaque fois, mais ils sont trois dans la famille : père, 
fils aîné et fils cadet » (Lichtert, 2022, p. 85).



151La parabole en héritage : le fils prodigue et les chemins de la liberté chez Armel Job et José Pliya

le souligne Camille Focant, le récit lucanien et le destin des deux frères ne sont pas 
véritablement clos : les exhortations finales du père à se réjouir du retour du cadet ne 
constituent pas une conclusion définitive, et « il est frappant que la fin de la première 
partie reste également ouverte » (Focant, 2020). Le lecteur demeure ainsi dans un état 
de double indétermination. D’une part, il ignore si l ’aîné a finalement reconnu la gé-
nérosité paternelle ou s’il a persisté dans sa récrimination ; d’autre part, il ignore si 
le cadet a tenu compte de l ’indignation de son frère ou s’il s’est contenté de festoyer 
sans se préoccuper de sa réaction (Focant, 2020).

Les ellipses présentes dans les versets lucaniens ont également nourri l ’imaginaire 
des dramaturges francophones du XXIe siècle. Armel Job et José Pliya, chacun selon 
sa propre sensibilité, ont approfondi la représentation des consciences fraternelles, 
prolongeant ainsi la  conviction de  plusieurs exégètes quant à  l ’égale importance 
des deux personnages allégoriques (Bovon, 2001, p. 41). Une analyse comparative 
de leurs œuvres s’avère dès lors pertinente, non seulement en raison de l ’hypotexte 
commun qu’ils réélaborent, mais également à cause du degré de fidélité qu’ils main-
tiennent à l ’égard de la lettre de la parabole – à la différence de ce que l ’on observe 
dans les  cas de  transformation indirecte, selon la  typologie proposée par Gérard 
Genette (Genette, 1982, p. 13), tels que Juste la fin du monde de Jean-Luc Lagarce, pu-
bliée en 1990. L’examen de l ’univers dramaturgique de Job et de Pliya permettra ainsi 
de mettre en lumière les enjeux idéels que véhiculent leurs textes. Car, si le « contexte 
de production, et […] de réception » demeure déterminant, comme le rappelle André 
Petitjean (Beaude, 1997, p. 355), il est possible d’affirmer, en transposant une formule 
de Jean Delumeau, que nous réécrivons nécessairement le passé à partir des préoccu-
pations propres à notre époque (Delumeau, 2015, p. 36). 

1.	 Le frère du fils prodigue d’Armel Job (2018)

Né en 1948 à Heyd dans la région ardennaise, Armel Job appartient à une génération 
d’écrivains marquée par l ’évolution du paysage culturel belge après la Seconde Guerre 
mondiale. Sa production littéraire se situe dans ce que Benoît Denis et Jean-Marie 
Klinkenberg nomment l ’esthétique centripète (Denis et Klinkenberg, 2005, p. 159) 
qui se caractérise, entre autres, par la prédilection pour les  thèmes universels ain-
si que par un questionnement permanent sur les valeurs humaines. Job, longtemps 
professeur de langues anciennes dans l ’enseignement catholique et directeur d’un ly-
cée en Wallonie, est également le témoin d’une époque où l ’enseignement humaniste 
constitue un vecteur de transmission des repères éthiques. Ses récits, souvent ancrés 
dans les milieux ruraux ou de petites villes, interrogent avec lucidité les mécanismes 
de  domination symbolique, la  culpabilité et  les non-dits, sur fond d’une Belgique 
en quête d’équilibre entre tradition et modernité. L’écrivain entreprend sa carrière lit-
téraire relativement tard, à la fin du XXe siècle, alors qu’il est déjà quinquagénaire. Ses 
romans connaissent rapidement un accueil favorable du public et sont récompensés 



152 Judyta Niedokos

par de nombreux prix littéraires. Ce n’est qu’après 2010 qu’il s’initie au théâtre, avec 
la  publication en  2018 du Frère du  fils prodigue (Job, 2018). Cette pièce prolonge 
une première élaboration du thème, déjà abordé dans une nouvelle homonyme in-
cluse dans le recueil La femme de saint Pierre (2004), où, selon l ’analyse de Philippe 
Rondou, « le romancier liégeois reconstitue la figure et le message du Christ à travers 
le témoignage de différents protagonistes des évangiles » (Rondou, 2009, p. 53). 

La pièce s’articule autour d’une réflexion sur la notion de liberté, laquelle s’inscrit 
toutefois dans un cadre plus large : celui de  l ’affrontement entre deux conceptions 
de l ’homme et de Dieu. Celles-ci se laissent organiser selon deux pôles antithétiques : 
d’une part, la triade paternité – autorité – justice, d’autre part, le triptyque maternité – 
liberté – miséricorde.

 
1.1. Paternité – autorité – justice
Dans la pièce, la paternité, incarnée par le personnage du père nommé Théo, se dé-
finit par le droit de commander et par le pouvoir d’imposer l ’obéissance, légitimés 
uniquement « en vertu de [la] toute-puissance » (Job, 2018, p. 135). Cette conception 
se trouve exemplifiée par le souvenir du pommier situé au centre du verger : les fruits 
interdits, qui avaient jadis tenté les deux frères, symbolisent une interdiction dont 
la  transgression a  été sanctionnée de  façon implacable. La punition – la privation 
de l ’unique portrait de  la mère défunte, objet de consolation pour les enfants – il-
lustre la  sévérité d’une autorité dépourvue d’affection. Fondée exclusivement sur 
la contrainte, cette forme de paternité engendre une obéissance déraisonnable, nour-
rissant un  sentiment permanent de  surveillance et  la  peur de  toute transgression. 
Cette logique détermine l ’attitude du père jusqu’au départ inattendu de son fils cadet, 
Benjamin, et se prolonge dans la figure de l ’aîné, Simon. Pour ce dernier, la paternité 
se confond avec la souveraineté divine : il se conçoit comme le seul maître du do-
maine, dont la  «  pierre angulaire  » est la  justice (Job, 2018, pp. 151-152). Celle-ci 
consiste à assurer que « [t]ous doivent être strictement à égalité » (Job, 2018, p. 154), 
ce qui revient, selon l ’auteur, à « [m]ettre tout le monde à la même dimension, qui 
n’est jamais que ta dimension à toi » (Job, 2018, p. 154). Une telle conception de la jus-
tice exclut toute liberté, car, pour la préserver, « [n]ous devons contrôler nos gens 
jusque dans leur intimité ». Simon en conclut que « les humains ne sont pas faits pour 
la liberté. Ils sont incapables d’en user convenablement. Ils ont besoin de maîtres qui 
leur tiennent tête » (Job, 2018, p. 156).

1.2. Maternité – liberté – miséricorde
En opposition au système fondé sur la défiance envers l ’homme, l ’auteur met en avant 
trois valeurs antithétiques : la maternité, la liberté et la miséricorde. La maternité se 
manifeste à  travers l ’amour, tel qu’il s’exprime dans la  scène de  retrouvailles entre 
Théo et son fils cadet : « Monsieur Théo l ’a accueilli comme une mère » (Job, 2018, 
p. 168). Elle se traduit également par le souhait d’instaurer, dans la nouvelle vie fa-
miliale, une relation libérée de la contrainte : « Je ne veux plus votre obéissance, je 



153La parabole en héritage : le fils prodigue et les chemins de la liberté chez Armel Job et José Pliya

ne souhaite que votre affection » (Job, 2018, p. 146). Cette tendresse, assimilée à une 
dimension maternelle de la paternité, intègre la reconnaissance de la liberté. Celle-
ci se déploie sur deux plans. En premier lieu, elle implique le droit de se démarquer 
des idées du père, de se distinguer du frère, voire de l ’« autre » en général. Son ab-
sence «  aboutit à désespérer les Benjamin, à  les faire partir, à  les laisser se perdre 
dans les désordres où ils essayent de l ’oublier » (Job, 2018, p. 156). Son respect, en re-
vanche, permet de « regarde[r] chaque personne pour ce qu’elle est elle-même » (Job, 
2018, p. 154), dans l ’unicité de ses qualités et de ses fragilités. En second lieu, la liber-
té inclut également la possibilité de commettre des erreurs, puisque, comme l ’affirme 
Théo, « si la  liberté exclut le risque de se tromper, qu’est-ce qu’il en reste ? » (Job, 
2018, p. 155). Là où apparaît la faute, intervient le pardon, conçu comme l ’expression 
d’un amour miséricordieux (Baril, 1970, p. 45). Cette conception s’oppose au pardon 
légaliste, limité par la gravité de la faute et s’inscrit dans une logique de justice dis-
tributive (Baril, 1970, p. 45). L’écrivain belge demeure ainsi fidèle à  l ’enseignement 
de l ’Église, qui affirme la gratuité absolue du pardon divin, supprimant entièrement 
la faute (Baril, 1970, p. 48), et qui proclame que « l ’amour se transforme en miséri-
corde lorsqu’il faut dépasser la norme précise de  la  justice, précise et souvent trop 
stricte » (Jean-Paul II, 1980).

2. Parabole de José Pliya (2003)

José Pliya, auteur franco-béninois né en 1966 à Cotonou, est l ’héritier d’une histoire 
marquée par la colonisation, l ’indépendance africaine et les fractures postcoloniales. 
Il est à la fois comédien, metteur en scène et directeur du Festival de Théâtre en créole 
de  la  Dominique (Africultures, s. d.). Professeur de  lettres, il  a dirigé plusieurs 
Alliances Françaises au cours de sa carrière (Pliya, 2003, p. 4). Dramaturge prolifique, 
il est l ’auteur d’une vingtaine de pièces de théâtre et reçoit en 2003 le prix du Jeune 
Théâtre André Roussin de l ’Académie française pour Le complexe de Thénardier ainsi 
que pour l ’ensemble de son œuvre (José Pliya, s. d.). Son théâtre, nourri d’un ima-
ginaire francophone et d’une formation en France, porte la trace d’une conscience 
diasporique : il interroge les rapports de pouvoir, la transmission de la mémoire et les 
enjeux identitaires dans un  contexte globalisé. Pliya se positionne ainsi au  croise-
ment des  cultures  – subvertissant parfois l ’héritage occidental pour mieux ques-
tionner les violences invisibles de l ’Histoire. La critique situe son écriture dans une 
dynamique profondément transtextuelle. Bassidiki Kamagate souligne ainsi qu’elle 
«  échappe aux frontières physiques et  psychologiques de  l ’identité ethnique d’une 
écriture » et se caractérise par une « errance socio-culturelle » liée à  la dislocation 
des  frontières génériques et  à  l ’aspiration à  l ’universalité (Kamagate, 2019). Dans 
une perspective complémentaire, Stéphanie Bérard observe que « José Pliya combine 
la tradition orale africaine et caribéenne aux Écritures bibliques et donc à la culture 
judéo-chrétienne dont il est aussi héritier » (Bérard, 2015, p. 174). Son œuvre, à la fois 



154 Judyta Niedokos

ancrée dans les tragédies intimes et les récits collectifs, résonne avec les préoccupa-
tions contemporaines liées à la décolonisation de l ’imaginaire et à la quête de dignité.

2.1. La liberté du fils prodigue 
Dans Parabole, qualifié par son auteur de  texte «  très violent sur la  relation père-
fils  » (Pliya, 2011, p.  43), le  personnage du  fils cadet apparaît d’emblée placé sous 
le signe de la liberté. Celle-ci correspond à ce que Robert Kane, philosophe analy-
tique contemporain, définit comme l ’un des cinq types de libertés en lien avec le libre 
arbitre, à savoir la «  liberté d’action », entendue comme «  le pouvoir ou la capaci-
té de faire ce que nous voulons faire » (Appourchaux, 2014 ; Nioche, 2017). Ainsi, 
lorsqu’il quitte la  maison paternelle muni de  sa part d’héritage, le  cadet nourrit 
«  l ’ambition de traverser les mers pour atteindre l ’Abyssinie et [s’]y installer parmi 
les  fauves, l ’encens et  les femmes » (Pliya, 2003, p. 35). Ses aspirations demeurent 
inchangées à son retour : il revendique le droit de suivre ses désirs, même les plus bas, 
résumés par le triptyque « absinthe, chanvre d’Orient, luxure » (Pliya, 2003, p. 38). 
Déterminé, il sollicite un emploi auprès de son frère aîné (« Je cherche du travail »), 
revendique sa place et sa dignité (« Donne-moi ma place » ; « Donne-moi ma digni-
té »), reconnaît son autorité (« Je reconnais ton autorité »), et le menace enfin de re-
courir à la force en cas de refus (« Donne-moi une place, n’importe quelle sinon je 
la prendrai de force, à tes côtés » ; Pliya, 2003, pp. 22-23). Son objectif reste de gagner 
de l ’argent afin de rejoindre son amante abyssinienne, transformée en truie par une 
sorcière d’Égypte, et de vivre auprès d’elle dans une « félicité » faite de « tous les vices 
et toutes les perversions » (Pliya, 2003, p. 36). Loin d’assumer seul cette quête, il pro-
pose également à son frère de  l ’accompagner dans cette expérience de  liberté qu’il 
conçoit dans une « Sodome rebâtie », espace de plaisir et de transgression, opposé 
à un domaine paternel jugé étouffant et dépourvu de sens : « Tu ne peux pas rester. 
Tu as le droit de vivre une autre vie. De vivre ta vie loin de l ’abrutissement des champs 
de blé, loin de la bouse et du regard des bœufs-inquisiteurs » (Pliya, 2003, p. 46). Pour 
parvenir à ses fins, le cadet n’hésite pas à recourir à la duplicité, feignant la repen-
tance et « flat[ant] [la] miséricorde [du père] avec un bouquet de regrets, de remords 
et de péchés » (Pliya, 2003, p. 35). La transmotivation et la dévalorisation des actions, 
notions empruntées à Genette (1982, pp. 483-498), apparaissent ici comme autant 
de stratégies assumées par le personnage, qui déclare : « Quand j’ai choisi de revenir, 
j’ai fait le choix de  l ’adversité. Délibérément. Je n’ai pas peur » (Pliya, 2003, p. 31). 
Reste à s’interroger sur cette perversion du libre arbitre : ne serait-ce pas la raison 
pour laquelle la terre elle-même le rejette ? Chargé de labourer un champ de blé, il se 
révèle incapable d’accomplir « ce geste banal » malgré ses efforts pour l ’apprivoiser 
(Pliya, 2003, p. 31). Ainsi, l ’espace du domaine paternel, loin d’accueillir le cadet re-
pentant, lui retire toute clémence et le répudie : « l ’héritage […] rejette l ’héritier » 
(Pliya, 2003, p. 31).



155La parabole en héritage : le fils prodigue et les chemins de la liberté chez Armel Job et José Pliya

2.2. Le libre arbitre contesté
Cependant, l ’illusion de liberté du fils prodigue se trouve remise en question lorsque 
l ’aîné lui révèle que le  père, loin d’avoir oublié son enfant rebelle, a  en réalité or-
chestré son destin : il a guidé ses rencontres, soumis son parcours à des tentations, 
indiqué des échappatoires et même facilité la réalisation de ses désirs. L’aîné affirme 
ainsi : « Tes rencontres étaient programmées, tes dépravations étaient prévues, tes or-
gies commandées » (Pliya, 2003, p. 43). Dans une lecture herméneutique de la pièce, 
en lien avec ses fondements bibliques, cette révélation invite à réfléchir sur le rapport 
entre libre arbitre humain et  omnipotence divine, ce qui conduit à  envisager une 
forme de  déterminisme théologique. Selon cette perspective, «  c’est Dieu qui, par 
sa volonté, détermine ultimement tous les actes vertueux de l ’être humain, voire ses 
actes peccamineux » (Lecuit, 2022, p. 309). La vie humaine se présente alors comme 
« un  jeu grandeur nature sur l ’échiquier du vaste monde », l ’homme n’étant qu’un 
pion, tandis que Dieu occupe la place de « maître-joueur » (Pliya, 2003, p. 43). Ce qui 
retient l ’attention, toutefois, est la volonté du cadet de revendiquer son droit à déci-
der. Même en reconnaissant la possibilité d’un plan supérieur, il affirme avoir vécu ses 
expériences « pour ce qu’elles représentaient : des tranches de la liberté : [sa] liberté » 
(Pliya, 2003, p. 45). Après un moment de doute exprimé par la question « Sommes-
nous condamnés à  suivre ce plan d’amour ?  » (Pliya, 2003, p.  46), il  refuse de  se 
résigner à l ’idée d’un contrôle paternel absolu. Bien au contraire, son désir de quit-
ter à  nouveau le  domaine s’intensifie, accompagné de  la  résolution de  se couper 
de l ’affection du père. Comme il le formule lui-même, il s’agit de trouver « un moyen 
de l ’empêcher de nous aimer. Un moyen radical et banal à la fois. Pour commencer 
à être libre » (Pliya, 2003, p. 47).

2.3. Quelle liberté sans vérité ?
Dans la pièce de José Pliya, le désir de liberté se heurte à la manipulation. Les men-
songes du cadet sont déjà établis ; à ceux-ci s’ajoutent les stratégies discursives de l ’aîné. 
En se décrivant à travers des images animales – la terre cultivée, les bœufs travail-
leurs – il s’attribue des qualités de discernement, d’humilité, d’intelligence, de sagesse 
et même de fragilité. Ce « détour narratif animalier » lui permet de convaincre son 
frère de la surveillance absolue du père, tout en lui suggérant que sa place n’est plus 
au sein du domaine (Bérard, 2015, p. 119). Ainsi, aucun protagoniste n’accède à une 
liberté décisionnelle pleine et entière. Le père peut-il librement accorder sa miséri-
corde, qu’il qualifie lui-même de « tortueuse et illogique » (Pliya, 2003, p. 19), si le re-
pentir du cadet n’est que feint ? De son côté, comment le fils prodigue pourrait-il re-
cevoir l ’amour paternel s’il est convaincu d’être placé sous la domination de celui-ci ? 
Enfin, l ’aîné, jaloux et passionné pour son père, peut-il réellement l ’aimer lorsqu’il 
entretient le mensonge au sujet du départ de son frère ?



156 Judyta Niedokos

3.	 Conclusion

Dans son étude consacrée aux paraboles bibliques, Camille Focant souligne que ce 
genre est « mis au service d’une révélation sur Dieu » (Focant, 2020). Si cette fonction 
semble indiscutable à l ’époque où Jésus était conteur, elle se trouve considérablement 
transformée lorsqu’elle est reprise et mise en scène par les dramaturges contempo-
rains. Sous leur plume, l ’histoire du fils prodigue devient avant tout un révélateur 
de la condition humaine telle qu’ils la perçoivent. La perspective n’est toutefois guère 
optimiste. Chez Armel Job, l ’hostilité de l ’aîné et son refus d’admettre le droit à l ’er-
reur contraignent le cadet à un nouveau départ, accepté par le père qui choisit de res-
pecter la liberté de son enfant. Dans Parabole de José Pliya, le fils prodigue, une fois 
affranchi de la protection paternelle, aspire à un arrachement plus radical : rompre 
le lien intime et apparemment indissoluble qui unit l ’enfant à son géniteur. Mais, dans 
un univers oppressant, l ’offre tardive du père – celle de léguer l ’héritage à ses deux 
fils afin qu’ils puissent réaliser toutes leurs potentialités (Pliya, 2003, p. 50) – se solde 
par une tragédie : l ’aîné tue le  cadet dans un pressoir, dans une scène sacrificielle 
où « le sang rouge du raisin noir » se mêle au sien et « ruisselle dans [son] corps » 
(Pliya, 2003, p. 47). Toutefois, là où Job ménage une lueur d’espérance, Pliya la re-
fuse. Après le départ de Benjamin, une servante exhorte l ’aîné à ramener le prodigue 
à la maison. Ce dernier reste libre de le faire ou non, et même si ses paroles au pu-
blic plaident en faveur de l ’ordre (Job, 2018, p. 171), leurs résonances interrogatives 
ouvrent un espace de débat et suggèrent encore des possibles. Ce qui, chez l ’écrivain 
belge, relevait d’une ombre de désenchantement postmoderne, prend chez l ’auteur 
béninois la forme d’un désespoir radical. La figure paternelle, « privée de valeur pa-
radigmatique et d’autorité » (Léonard-Laroques, 2009, p. 70), demeure inconsciente 
du fratricide marqué par un caïnisme romantique (Léonard-Laroques, 2009, p. 69). 
Le  Dieu-père de  Pliya «  demeure inexorablement absent, laissant les  personnages 
seuls et sans réponse » (Bérard, 2015, p. 176). 

L’examen comparatif du Frère du fils prodigue d’Armel Job et de Parabole de José 
Pliya montre combien la réécriture contemporaine de la parabole biblique se révèle 
féconde et plurielle. Ces deux dramaturges, en puisant dans un même récit fondateur, 
proposent des interprétations contrastées qui déplacent le regard du divin vers l ’hu-
main, et de la révélation théologique vers l ’exploration existentielle. Le « pas de côté » 
(para-ballein) que les  dramaturges opèrent dans leur réappropriation de  l ’histoire 
du  fils prodigue s’accorde avec la  distanciation constitutive du  genre parabolique. 
Celui-ci consiste, selon Jean-Pierre Sarrazac, à « appliqu[er] aux choses et aux évé-
nements apparemment les  mieux connus un  regard étranger […] qui, les  rendant 
étranges, permet de les re-connaître » (Sarrazac, 2002, p. 37). 

En définitive, ces lectures divergentes attestent la vitalité du théâtre francophone 
contemporain, capable de  transformer une parabole séculaire en un espace de  ré-
flexion sur les enjeux les plus pressants de notre temps : l ’exercice du libre arbitre, 



157La parabole en héritage : le fils prodigue et les chemins de la liberté chez Armel Job et José Pliya

la complexité des relations familiales et l ’incertitude du lien à Dieu. En ce sens, la ré-
écriture de la parabole du fils prodigue ne se limite pas à une actualisation : elle de-
vient un laboratoire d’interrogation éthique, où se révèlent les fractures, mais aussi 
les potentialités de la condition humaine.

RÉFÉRENCES

Africultures. (s. d.). José Pliya. Fiche personne. Le site Africultures. Les mondes en relation. 
https://africultures.com/personnes/?no=3946.

Appourchaux, K. (2014). Libre arbitre et déterminisme : quelques définitions. Dans K. Appour
chaux, Un nouveau libre arbitre (p. 23-45). Paris : CNRS Éditions, [en ligne]. https://doi.
org/10.4000/books.editionscnrs.50837.

Baril, M. (1970). Les  paraboles bibliques, une pédagogie de  situation. [Thèse de maîtrise. 
Université d’Ottawa]. https://ruor.uottawa.ca/server/api/core/bitstreams/1be740e8-d88a-
4f4e-8db8-992eabb245ef/content.

Beaude, P.-M. (1997). La  Bible en  littérature. Actes du  colloque international de  Metz (sep-
tembre 1994). Paris : Éditions du Cerf / Université de Metz.

Bérard, S. (2015). Le Théâtre-Monde de José Pliya. Paris : Honoré Champion.
Bovon, F. (2001). L’évangile selon saint Luc 15, 1-19, 27. Commentaire du Nouveau Testament. 

Vol. IIIc. Genève : Labor et Fides.
Brucker, N. (2019). La Bible en littérature. Nouvelles approches. ThéoRèmes, 14. https://doi.

org/10.4000/theoremes.2530.
Chevrel, Y. (2009). Solitaire parmi les siens. Dans B. Jongy, Y. Chevrel et V. Léonard-Roques 

(dir.), Le Fils prodigue et les siens (XXe et XXIe siècles) : amour, violence et perversion (p. 14-
22). Paris : Éditions du Cerf, [en ligne]. https://hal.science/hal-02917330.

Delumeau, J. (2015). L’avenir de Dieu. Paris : CNRS Éditions.
Delville, J.-P. (2008). La parabole du fils prodigue (Arras, 27-28 mars 2008). Revue théolo-

gique de  Louvain, 39(3), 447-450. https://www.persee.fr/doc/thlou_0080-2654_2008_
num_39_3_3703.

Denis, B., et Klinkenberg, J. M. (2005). La littérature belge. Précis d’histoire sociale. Bruxelles : 
Labor.

Focant, C. (2020). Les paraboles évangéliques. Nouveauté de Dieu et nouveauté de vie. Paris : 
Cerf.

Genette, G. (1982). Palimpsestes. La littérature au second degré. Paris : Seuil.
Heyer, R. (2001). Le  voyage des  paraboles. Bible, littérature et  herméneutique. Strasbourg : 

Presses Universitaires de Strasbourg.
Jean-Paul II. (1980, 30 novembre). Lettre encyclique Dives in misericordia, [en ligne]. https://

www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_
dives-in-misericordia.html.

Job, A. (2018). Le  concile de  Jérusalem suivi du  Frère du  fils prodigue et  de  L’ange Gabriel. 
Bietlot : Fidélité.

Jongy, B., Chevrel, Y., et V.  Léonard-Roques. (2009). Le  fils prodigue et  les siens (XXe-XXIe 
siècles) : amour, violence et perversion. Paris : Éditions du Cerf.



158 Judyta Niedokos

José Pliya. (s. d.). Biographie. Le site José Pliya. https://www.josepliya.com/auteur/biographie/.
Kamagate, B. (2019). La crise de  la doxa esthétique ou contre les frontières dans le théâtre 

de José Pliya. Horizons/Théâtre. Revue d’études théâtrales, 14, 61-73. https://doi.org/10.4000/
ht.1464.

Kayayan, A. (s. d.). Introduction aux paraboles. Ressources chrétiennes, [en ligne]. https://
www.ressourceschretiennes.com/article/introduction-aux-paraboles.

Laroque, L. (2010). Béatrice Jongy, Yves Chevrel et Véronique Léonard-Roques (dir.), Le Fils 
prodigue et  les siens, XXe-XXIe siècles. Itinéraires, 1. https://doi.org/10.4000/itine-
raires.2142.

Lecuit, J.-B. (2022). La liberté humaine au risque des déterminismes théologique et naturel. 
Recherches de Science Religieuse, 110(2), 305-328. https://doi:10.3917/rsr.222.0305.

Léonard-Roques, V. (2009). Fils perdu et  fils fidèle au  miroir du  mythe de  Caïn. Dans B. 
Jongy, Y. Chevrel et V. Léonard-Roques (dir.), Le fils prodigue et les siens (XXe-XXIe siècles) : 
amour, violence, perversion (p.  64-73). Paris : Éditions du  Cerf, [en ligne]. https://hal.
science/hal-02917330.

Lichtert, C. (dir.). (2022). La parabole du fils prodigue. Lectures plurielles. Paris : L’Harmattan.
Millet-Gérard, D. (2009). Exégèse symbolique et  poétique de  l ’Enfant prodigue chez Bloy 

et  Claudel. Dans B. Jongy, Y. Chevrel et  V. Léonard-Roques (dir.), Le  fils prodigue 
et  les  siens (XXe-XXIe siècles) : amour violence et  perversion (p.  56-63). Paris  : Éditions 
du Cerf, [en ligne]. https://hal.science/hal-02917330.

Nioche, A. (2017). Exercer son libre arbitre : un processus décisionnel. Dans J.-B. Guillon 
(éd.), Le libre arbitre. Paris : Collège de France, [en ligne]. https://doi.org/10.4000/books.
cdf.4937.

Pliya, J. (2003). Parabole. Paris : L’Avant-Scène théâtre.
Pliya, J. (2011). Écrire sur le fil ténu des frontières… Entretien avec Emile Lansman. Belgique : 

Lansman.
Ricœur, P. (1976). Le « Royaume » dans les paraboles de  Jésus. Études théologiques et  reli-

gieuses, 1, 15-19. https://doi.org/10.3406/ether.1976.2350.
Rondou, C. (2009). Panorama de  la  parabole de  l ’enfant prodigue dans la  littérature belge 

des XXe et XXIe siècles. Dans B. Jongy, Y. Chevrel et V. Léonard-Roques (dir.), Le fils pro-
digue et les siens (XXe-XXIe siècles) : amour violence et perversion (p. 49-55). Paris : Éditions 
du Cerf, [en ligne]. https://hal.science/hal-02917330/document.

Sarrazac, J.-P. (2002). La Parabole ou l ’enfance du théâtre. Paris : Circé.
Sellier, P. (1984). Qu’est-ce qu’un mythe littéraire ? Littérature, 55, 112-126. https://doi.

org/10.3406/litt.1984.2239.
Vercruysse, J.-M. (dir.). (2009). La parabole du fils prodigue. Graphè, 18.

R É SUMÉ   :  Cet article propose une analyse comparative du Frère du fils prodigue d’Ar-
mel Job et de Parabole de José Pliya, deux réécritures contemporaines de la parabole 
lucanienne du fils prodigue. En s’appuyant sur la dynamique transtextuelle du récit 
biblique, l ’étude montre comment ces auteurs, issus de contextes historiques et cultu-
rels distincts, interrogent la  liberté, la  responsabilité morale et  la figure paternelle. 
Chez Job, ancré dans l ’héritage humaniste et  rural de  la  Belgique francophone, 
la parabole devient un espace éthique où s’affrontent justice, miséricorde et éman-



159La parabole en héritage : le fils prodigue et les chemins de la liberté chez Armel Job et José Pliya

cipation individuelle. Pliya, héritier des  fractures postcoloniales et des imaginaires 
diasporiques, en propose une lecture sombre, dominée par la manipulation, le déter-
minisme et l ’effondrement du lien filial. L’analyse met en évidence la manière dont ces 
dramaturges déplacent le centre de gravité du divin vers l ’humain, faisant de la pa-
rabole un laboratoire dramatique où se rejouent les tensions contemporaines : quête 
identitaire, limites du libre arbitre et complexité des relations fraternelles. Ainsi, la ré-
écriture apparaît comme un outil critique révélant la vitalité du théâtre francophone 
au XXIe siècle.

Mots-clés : Armel Job, José Pliya, fils prodigue, parabole

Parable as Legacy: The Prodigal Son and the Paths to Freedom  
in Armel Job and José Pliya
ABSTRACT:  This article offers a  comparative analysis of Le  frère du  fils prodigue by 
Armel Job and Parabole by José Pliya, two contemporary rewritings of the Lukan 
parable of the Prodigal Son. Drawing on the transtextual dynamics of the biblical 
narrative, the study shows how these authors, shaped by distinct historical and cul-
tural contexts, explore themes of freedom, moral responsibility, and the paternal fig-
ure. In Job’s work, rooted in the humanistic and rural heritage of French-speaking 
Belgium, the parable becomes an ethical space in which justice, mercy, and indi-
vidual emancipation intersect. Pliya, shaped by postcolonial fractures and diasporic 
imaginaries, offers a darker interpretation dominated by manipulation, determinism, 
and the collapse of filial bonds. The analysis highlights the ways in which these play-
wrights shift the parable’s centre of gravity from the divine to the human, turning it 
into a dramatic laboratory where contemporary tensions – identity, free will, and the 
complexity of fraternal relations – are replayed. Thus, rewriting appears as a critical 
tool that reveals the vitality of twenty-first-century Francophone theatre.

Keywords: Armel Job, José Pliya, prodigal son, parable




