
VOX PATRUM 95 (2025)  119-148
DOI:  10.31743/vp.17714

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru
Sainthood of the Eremite Peter Galata according to Theodoret of Cyrrhus

Dominika Budzanowska-Weglenda1

Abstract: The aim of this article is to explore how Theodoret of Cyrrhus in Historia religiosa 
portrays Syrian ascetics and their practices leading to sanctity – especially in the biography 
of Peter of Antioch, known as Peter Galata, to whom the  author devoted part of the  of 
the work. The figure of the author is briefly recalled. Above all, the article is an an analysis 
of excerpts from chapter IX of the Historia religiosa (in Greek and Polish translation), in 
which Theodoret included a Peter’s biography, his origins, the purpose of his expedition 
to Palestine, a description of his ascetic lifestyle when he settled in Antioch, the eremite’s 
benevolent contacts with its inhabitants, including his long-standing relationship with 
Theodoret’s family, his miracles, his life of the Word of God and prayer. The wider context 
related to the Church of Syria in the 4th century and the lives of other ascetics there.

Keywords: Theodoret of Cyrrhus; Religious History; A History of the Monks of Syria; 
Peter the Galatian; monk-eremite; asceticism; early Syriac monasticism

Święty Piotr z Antiochii, eremita rodem z Galacji w Azji Mniejszej 
(stąd nazywany Piotrem Galatą), jest wciąż mało znanym w  Polsce  – 
także w nauce – syryjskim mnichem z IV stulecia, zmarłym na począt-
ku V wieku (ok. 403‑405). Niniejszy artykuł go przypomina i przybliża 
badaczom tego okresu monastycyzmu w oparciu o relacje jednego z waż-
niejszych przedstawicieli szkoły antiocheńskiej2 – Teodoreta z Kyrrhos, 

1	 Dr hab.  Dominika Budzanowska-Weglenda, profesor uczelni, Wydział Nauk 
Humanistycznych, Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa, Polska; 
e-mail: d.budzanowska@uksw.edu.pl; ORCID: 0000‑0002‑9030‑9583.

2	 Por. więcej o  tej szkole egzegetycznej np. NSWP II 78‑79; S. Longosz, Szko‑
ła antiocheńska, w: Literatura Grecji starożytnej, t. 2: Proza historyczna, krasomów‑
stwo, filozofia i  nauka, literatura chrześcijańska, red.  H.  Podbielski, Lublin 2005, 
s. 1061‑1067; M. Simonetti, Między dosłownością a alegorią, tł. T. Skibiński, MT 26, 
Kraków 2000, s. 157‑203.



120	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

czyli z Cyru3 (ok. 393-ok. 466)4 zawarte w Historia philotheos czy też 
Philotheos historia5 (częściej używany w opracowaniach naukowych jest 
tytuł nie grecki, ale łaciński – Historia religiosa)6. O ile syryjskiemu mo-
nastycyzmowi i  niektórym jego przedstawicielom, jak choćby Afraate-
sowi (Afrahacie) czy słupnikowi Szymonowi (Symeonowi) Starszemu, 
badacze poświęcili już stosunkowo wiele uwagi, o  tyle trudno znaleźć 
opracowania ukazujące Piotra Galatę. Niniejszy artykuł przedstawia 
z perspektywy literaturoznawcy (ale wspierającego się patrologią i meto-
dologią teologiczną – nauką pomocniczą dla niniejszej refleksji literatu-
roznawczej jest teologia) tego świętego ascetę – w oparciu o analizę lite-
rackiego świadectwa jego życia łączącego surowe praktyki ascetyczne ze 
służbą potrzebującym pomocy ludziom: pokazuje indywidualną, a zatem 
i wyjątkową drogę ku świętości tego pustelnika – ale jednak otoczonego 
ludźmi i uczestniczącego w problemach ich życia, by odkryć, o ile i na ile 
to możliwe, jego opisaną, jakby z cienia wydobytą przez biskupa Cyru, 
„postać niewidzialnej duszy i ukazać ukryte wojny i niewidzialne walki 

3	 Inne nazwy to m.in.  Cyrrhus, Kiros, Kibros, Coricium, Corice, Hagioupolis, 
Nebi Huri, Khoros. Ruiny Cyru znajdują się dziś w  północnej Syrii, blisko granicy 
z Turcją, 70 km od Aleppo. Por. W. Nadobnik, Kościół męczennika Dionizego w Cy‑
rze (Nebi Huri, Syria) – próba identyfikacji, „Symbolae Philologorum Posnanensium 
Graecae et Latinae” 23/2 (2018) s. 57; K.P. Todt, Tabula Imperii Byzantini, t. 15, Wien 
2015, s. 1412‑1421; J.-P. Rey-Coquais, Kyrrhos Syria, w: The Princeton Encyclopedia 
of Classical Sites, red. R. Stillwell et al., Princeton 1976, w: http://www.perseus.tufts.
edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.04.0006:id=kyrrhos (dostęp: 19.07.2024).

4	 Por. więcej o Teodorecie np. NSWP II 933‑938; B. Altaner – A. Stuiber, Patrolo‑
gia. Życie, pisma i nauka Ojców Kościoła, tł. P. Pachciarek, Warszawa 1990, s. 454‑457; 
Vademecum historyka starożytnej Grecji i Rzymu, t.  1, red. E. Wipszycka, Warszawa 
1982, s. 118‑119; O. Jurewicz, Historia literatury bizantyńskiej. Zarys, Wrocław 1984, 
s.  49‑50; C.V. Manzanares, Pisarze wczesnochrześcijańscy I-VII w., tł.  E.  Burska, 
Warszawa 2001, s. 179; Y. Azéma, La date de la mort de Théodoret de Cyr, „Pallas” 
31 (1984) s. 137‑155.

5	 Wydaje się, że właśnie do tytułu Philotheos historia był najbardziej przekonany 
Teodoret. Więcej o różnych tytułach tego dzieła, por. K. Augustyniak, Historia mnichów 
syryjskich, w: Teodoret biskup Cyru, Dzieje miłości Bożej. Historia mnichów syryjskich, 
tł. K. Augustyniak, ŹM 7, Tyniec 1994, s. 39‑40. Tytuł ten może być wzorowany na 
tytule pewnych dzieł pogańskich, np. Philosophos historia Porfiriusza. Por. Wipszycka, 
Vademecum historyka, s. 118.

6	 Ten tytuł łaciński został nadany dziełu Teodoreta przez Joachima Camerariusa 
w pierwszym przekładzie Philotheos historia na język łaciński z 1579 roku. Wydania: 
PG 82; SCh 234 i 257.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 121

zapaśnicze”7 stoczone przez ponad dziewięćdziesiąt lat surowej ascezy, 
i to ascezy osadzonej w tradycji syryjskiej, która „jest wyzwaniem posta-
wionym naturze”8.

Dlaczego warto wracać w badaniach naukowych – także literaturo-
znawczych, skupiających się na zagadnieniach hagiograficznych  – do 
syryjskiego9 ascetyzmu, wyjaśnia Ewa Wipszycka, która podkreśla, że 
Syria w historii monastycyzmu na Wschodzie odegrała szczególną rolę, 
pomimo że początek tego ruchu przypadł tutaj trochę później niż w Egip-
cie i Mezopotamii, to rozwijał się on niezwykle szybko i w oryginalny 
sposób. Najbardziej charakterystyczną jego cechą był ascetyzm, który 
w innych częściach rzymskiego Wschodu miał istotne znaczenie, ale jed-
nak pozostawał na marginesie życia Kościoła. W  Syrii natomiast „de-
terminował chrześcijańskie zachowania, miał dla chrześcijańskiej moral-
ności znaczenie fundamentalne, pokazywał drogi i  środki skutecznego 
wcielania w życie zaleceń biblijnych10.

7	 Por. Theodoretus, Historia religiosa prolog  3, PG 82, 1285: „τῶν ἀοράτων 
ψυχῶν τὰς ἰδέας σκιαγραφοῦμεν, καὶ πολέμους ἀθεάτους καὶ συμπλοκὰς ἀφανεῖς 
ἐπιδείκνυμεν”.

8	 J. Żelazny, Koncepcja świętości w chrześcijaństwie syryjskim, w: Sympozja Ka‑
zimierskie poświęcone kulturze świata późnego antyku i  wczesnego chrześcijaństwa, 
t. 8, red. A. Głowa – B. Iwaszkiewicz-Wronikowska, Lublin 2013, s. 67.

9	 Więcej o  początkach historii i  literaturze Kościoła w  Syrii, por.  P.  Siniscalco 
et al., Starożytne Kościoły Wschodnie. Historia i literatura, Kraków 2013, s. 145‑192; 
A. Atiya Aziz, Historia Kościołów wschodnich, Warszawa 1979, s. 147‑206; R.G. Ro-
berson, Chrześcijańskie Kościoły Wschodnie, tł. K. Bielawski – D. Mionskowska, Byd-
goszcz 1998, s. 43‑45, 159, 164.

10	 E.  Wipszycka, Charakter i  formy ascetyzmu syryjskiego, w:  Teodoret bi-
skup Cyru, Dzieje miłości Bożej. Historia mnichów syryjskich, ŹM 7, Tyniec 1994, 
s. 9‑10. Wipszycka zwraca uwagę, że istotna dla owej ascezy na syryjskim Wscho-
dzie mogła być popularność – trwająca aż do wieku V – Diatessaronu Tacjana kła-
dącego nacisk na wymóg wyrzeczenia w  życiu chrześcijanina. Zob.  Wipszycka, 
Charakter i formy ascetyzmu syryjskiego, s. 10; NSWP II 272‑273; Siniscalco et al., 
Starożytne Kościoły, s. 175‑176; J. Daniélou – H.I. Marrou, Historia Kościoła, t. 1: 
Od początków do roku 600, tł. M. Tarnowska, Warszawa 1984, s. 94‑95; S.P. Brock, 
Early Syrian Asceticism, „Numen” 1/20 (1973) s. 5; L. Misiarczyk, Antyczny mona‑
stycyzm syryjski, StPł 40 (2012) s. 85‑87. Por. też: J. Koralewski, Mądrość pustyni. 
Życie pustelnicze od monastycyzmu przedchrześcijańskiego do  VI  wieku, Poznań 
2010, s. 253‑255; J. Żelazny, Monastycyzm syryjski i mezopotamski w ujęciu ks. Ste‑
fana Siwca, w:  Historia monastycyzmu orientalnego, red.  A.  Uciecha, Katowice 
2014, s. 65‑66; A. Vööbus, The Origin of Monasticism in Mesopotamia, ChH 4/20 
(1951) s. 27‑37.



122	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

1.  Teodoret z Cyru i jego Historia religiosa – kilka uwag

Dzieło Teodoreta jest jedną z  najcenniejszych literackich relacji 
o początkach syryjskiego ruchu monastycznego i życiu najsłynniejszych 
ascetów, umożliwiającą nam poznanie jego form i  funkcji w  Kościele 
oraz społeczeństwie, a także w jakimś stopniu wniknięcie w specyficzną 
mentalność11 i odkrywanie ideału proponowanego szlachetnym duszom, 
czyli ideału samotnika, bohatera ascetyzmu, niekiedy jakby licytującego 
się w osiąganych wyczynach i w dążeniu do sytuacji skrajnych12. Biskup 
Cyru, uznawany za jednego z najwybitniejszych pisarzy chrześcijańskich 
swojego stulecia13, pozostawił różne pisma: egzegetyczne, apologetycz-
ne, dogmatyczne, historyczne, kazania, listy. Jego dzieło „jest wyrazem 
dużej kultury literackiej, którą oddaje na służbę myśli chrześcijańskiej. 
Poznał bowiem dobrze wielkich pisarzy literatury klasycznej i posługiwał 
się nimi z wielką umiejętnością”14. Przynależąc do elity syryjskiej, będąc 
„a Syrian in Greek dress”15, tworzył w języku greckim16, dbając o piękno 
języka i „naśladując styl Platona, wykazując gruntowną znajomość kul-
tury greckiej, której ośrodkiem na Wschodzie było jego rodzinne miasto, 

11	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 11.
12	 Por. Daniélou – Marrou, Historia Kościoła, s. 280.
13	 Można się wręcz spotkać z taką entuzjastyczną oceną: „Z pokoleniem św. Cyry-

la i Teodoreta kończy się złoty wiek Ojców Kościoła i długo trzeba będzie czekać – aż 
do VII wieku i św. Maksyma Wyznawcy – aby w szeregach katolików odnaleźć na nowo 
osobowości mogące się równać z  tymi wielkimi Doktorami o głębokiej duchowości, 
z tymi świętymi”, Daniélou, Marrou, Historia Kościoła, s. 265.

14	 A.-M. Malingrey, Chrześcijańska literatura grecka, tł.  i opr. M. Starowieyski, 
Tarnów 1995, s. 144‑145.

15	 Nawiązanie do tytułu pracy: F. Millar, Theodoret of Cyrrhus: a Syrian in Gre‑
ek dress, w:  From Rome to Constantinople: Studies in Honour of Averil  Cameron, 
red. H. Amirav – R. Barend, Leuven 2007, s. 105‑125.

16	 Znał również język syryjski. Por. Millar, Theodoret of Cyrrhus, s. 105‑125; Wip-
szycka, Charakter i formy, s. 13‑14; W. Harmless, Chrześcijanie pustyni. Wprowadzenie 
do literatury wczesnego monastycyzmu, tł. M. Höffner, Kraków 2009, s. 492; T. Urba-
inczyk, ‘The devil  spoke Syriac to me’: Theodoret in Syria, w: Ethnicity and culture 
in late antiquity, red. S. Mitchell – G. Greatrex, London 2000, s. 253‑265; P. Siniscal-
co et al., Starożytne Kościoły, s. 148‑150, 167‑169; J. Żelazny, Zarys literatury patry‑
stycznej kręgu języka syryjskiego, Orientalia Christiana Cracoviensia Monographiae 2, 
Kraków 2011, s. 11‑51; J. Żelazny, Literatura patrystyczna kręgu języka syryjskiego, 
Kraków 2012, s. 147‑206. O hellenizacji wschodniego monastycyzmu, zob. Misiarczyk, 
Antyczny monastycyzm, s. 83‑84, 92‑95.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 123

Antiochia”17. To właśnie on napisał dzieło Historia religiosa18, czyli (po-
wołując się m.in. na polski przekład Katarzyny Augustyniak z 1994 ro-
ku)19 Historię mnichów syryjskich20 (z  później napisanym21 aneksem 
Dzieje miłości Bożej), w połowie V wieku (zapewne w 444 roku)22, a jest 
to bardzo ciekawy dokument i świadectwo życia mnichów syryjskich, ży-
jących m.in. w pobliżu lub w samej Antiochii23 w IV i V wieku24, a zatem 
także za życia tego biskupa, który sam „do umartwień życia mniszego 
dodał troski pasterzowania”25. Dodajmy, że Piotra wspomina on także 
w innym historycznym dziele – w Historii kościelnej26, gdy wylicza róż-
nych mnichów wyróżniających się w opisywanym okresie. Kiedy podaje 
ascetów żyjących w  okolicy Antiochii, najpierw wymienia Marianosa, 
Euzebiosa, Ammianosa, Palladiosa, Symeonesa, Abrahamesa i podaje, że 

17	 Augustyniak, Historia mnichów, s. 37‑38.
18	 Dzieło to jest swego rodzaju dopełnieniem Historia Lausiaca Palladiusza. 

Por. Malingrey, Chrześcijańska literatura, s. 146.
19	 Teodoret biskup Cyru, Dzieje miłości Bożej. Historia mnichów syryjskich, ŹM 7, 

Tyniec 1994.
20	 Teodoret nadaje dziełu również podtytuł: asketike politeia – łac. ascetica vivendi 

ratio, pol. życie ascetyczne. Por. Theodoretus, Historia religiosa prolog 10.
21	 Około 449 lub 450 roku. Por. Augustyniak, Historia mnichów, s. 43.
22	 Por. Augustyniak, Historia mnichów, s. 39; H. Dybski, Monastycyzm w Palesty‑

nie i Syrii w świetle źródeł patrystycznych IV i V wieku, VoxP 42‑43 (2002) s. 424. Po-
dawane są też inne lata, np. 437‑449. Por. Daniélou, Marrou, Historia Kościoła, s. 280.

23	 Teodoret – choć w Prologu 9 zapowiada, że uwzględni historie mnichów, którzy 
odznaczyli się na Wschodzie – opisuje ascetów z Syrii i  to nie całej, ale z  jej części 
północnej: z okręgów Antiochii, Chalkis i Apamei, także z części Eufratezji z Osroene 
i okręgiem Cyru, czyli regiony sięgające od Zatoki Cylickiej do Odessy w Mezopotamii 
i od Cyru dp Apamei. Por. Augustyniak, Historia mnichów, s. 41. Z okręgu Antiochii 
pochodzą także: Symeon z Amanus (rozdział VI), Palladiusz z  Imma (rozdział VII), 
Abraham z  Paratomos (rozdział XVII), Euzebiusz z  Teleda i  mnisi z  równiny Dana 
(rozdział IV), z samej Antiochii (a ściślej: z góry Silpius) – oprócz Piotra Galaty – Afra-
hat (rozdział VIII), Roman (rozdział XI), Zenon (rozdział XII), Macedoniusz (rozdział 
XIII). Więcej o planie Historia religiosa i podziale topograficznym i chronologicznym, 
por. P. Canivet, Le monachisme Syrien selon Théodoret de Cyr, Paris 1977, s. 52.

24	 Por. Brock, Early Syrian, s. 4 i 10.
25	 Augustyniak, Historia mnichów, s.  37. Teodoret, zanim został biskupem 

w 423 roku, był od około 416 roku mnichem, ale nie pustelnikiem, nie anachoretą, ale 
cenobitą – mnichem żyjącym we wspólnocie, w klasztorze (w Nicerecie koło Apamei). 
Por. Augustyniak, Historia mnichów, s. 46.

26	 Dzieło to obejmuje okres od 323 do 428  roku, czyli czasy opisane już wcze-
śniej także przez Sokratesa Scholastyka i Sozomena. Por. Malingrey, Chrześcijańska 
literatura, s. 146.



124	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

byli także inni, którzy boski obraz zachowali bez uszczerbku, ale – do-
powiada – o ich wszystkich żywoty już wcześniej napisał. Potem dodaje, 
że góra, która znajduje się w sąsiedztwie tego ogromnego miasta, została 
udekorowana jak łąka, ponieważ świecił na niej Piotr Galata, jego imien-
nik Egipcjanin, oraz Romanos, Severus, Zenon, Mojżesz27 i Malchos, jak 
również wielu innych, o których świat nie wie, ale którzy są znani Bogu28.

Biskup Cyru, podobnie jak wcześniejsi historiografowie greccy, po-
czynając już od Herodota29, chciał ocalić od zapomnienia piękne czyny 
wybitnych ludzi – „heroicznych świadków innej rzeczywistości”30 i po-
dać swoim czytelnikom wzory do naśladowania, a także bronić mnichów 
(w tym także pierwszego stylitę – słynnego Symeona Szymona Słupnika, 
któremu poświęca rozdział XXVI) „przed częstą krytyką tak ze strony 
chrześcijan, jak i pogan”31. Na Historia religiosa składa się Prolog i trzy-
dzieści rozdziałów, z których każdy jest poświęcony zazwyczaj jednemu 
z mnichów32. O Piotrze Galacie mówi rozdział IX. Dla autora ludzie ci są 
tymi, którzy:

Przeszli przez życie wśród niezliczonych trudów, ujarzmili swoje ciało 
mozołami i  cierpieniami fizycznymi, nie znali śmiechu, lecz wszystkie 
swoje dni spędzili na lamentacjach i płaczu, którzy wstrzymywanie się od 
jedzenia uważali za ucztę sybaryty, pracowite czuwania za najsłodszy sen, 
twardą ziemię za miękkie posłanie, czas spędzony na modlitwie i śpiewaniu 
psalmów za niezmierzoną i nie mającą końca przyjemność33.

27	 O tym mnichu, por. P.  Rousseau, Moses, monks, and mountains in Theodore‑
t’s Historia religiosa, w:  Il monachesimo tra eredità e aperture, red. M. Bielawski – 
D. Hombergen, Rome 2004, s. 323‑346.

28	 Theodoretus, HE IV 25, PG 82, 1189.
29	 Por. Herodotus, Historiae I 1, ed. A.D. Godley, Cambridge 1920.
30	 Nawiązanie do określenia użytego przez Jana Żelaznego (por. Żelazny, Koncep‑

cja świętości, s.  67), który trafnie też zauważa: „Widoczne, czytelne dla wszystkich, 
świadectwo było i  jest dla chrześcijan Orientu zasadniczym elementem misji mnicha 
[…]. Występujące w  ich [mnichów] nadzwyczajności czy, kolokwialnie mówiąc, cu-
dactwa są elementami koncepcji, w której stają się widocznym (medialnym) znakiem 
nadchodzącego Królestwa Chrystusa”, Żelazny, Koncepcja świętości, s. 66‑67.

31	 Augustyniak, Historia mnichów, s. 44. Por. M. Michalski, Antologia literatury 
patrystycznej, t. 2, Warszawa 1982, s. 62‑63; Żelazny, Koncepcja świętości, s. 70‑71.

32	 O dwóch ascetach mówi rozdział XXII oraz XXIV i XXIX. Ponadto rozdziały 
XXIX i XXX ukazują mniszki: Maranę i Cyrę oraz Domninę.

33	 Theodoretus, Historia religiosa prolog 7, PG 82, 1289. Wszystkie cytaty z Hi‑
storia religiosa w przekładzie Katarzyny Augustyniak.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 125

Chociaż Teodoret opisuje święte życie ponad trzydziestu mnichów 
syryjskich, to nie wszystkich poznał: niektórzy zmarli wcześniej, niekie-
dy też nie miał możliwości niektórych spotkać. Tymczasem Piotra znał 
osobiście już jako dziecko, stąd może to właśnie Galata był pierwszym 
mnichem w  jego życiu (zwłaszcza że matka Teodoreta wiele zawdzię-
czała temu ascecie, jeszcze zanim przyszły biskup Cyru się urodził). 
Na podstawie tekstu Historia religiosa wiadomo, że Teodoret z pewno-
ścią spotkał lub spotykał się jeszcze tylko z Afraatesem, Zenonem, Mace-
doniuszem i Euzebiuszem oraz być może z Teodozjuszem i Romanem34. 
Jako biskup odwiedzał także trzy mniszki opisane w ostatnich rozdzia-
łach Historia religiosa.

Do wyboru omówienia wzoru świętego życia jednego z ascetów po-
niekąd daje nam prawo sam Teodoret, kiedy w Prologu zaznacza wyjąt-
kowość, odmienność każdego z opisywanych mnichów:

Napiszemy ich pochwałę35, ale nie jedną dla wszystkich, ponieważ otrzymali 
od Boga różne dary (…). Skoro zatem otrzymali różne dary, słuszne będzie, 
jeśli o każdym zamieścimy osobne opowiadanie, nie wyliczając szczegółowo 
wszystkich ich czynów, gdyż na takie dzieło nie starczyłoby całego życia. 
Przedstawimy tylko pewne fakty z  życia i  pewne czyny każdego z  nich 
i w niewielu słowach ukażemy charakter całego jego życia i opowiedziawszy 
o jednym, przejdziemy do drugiego36.

Badacze historii ascetyzmu w Syrii jako charakterystyczną jego ce-
chę wskazują indywidualizm, pragnienie poszukiwania własnej drogi 
i form ascezy37. Ewa Wipszycka przypomina, że początki monastycyzmu 
na interesującym Teodoreta obszarze  – może zainspirowane wzorcami 

34	 Tym razem zapis imion według przekładu K. Augustyniak.
35	 Dzieło Teodoreta jest zbiorem biografii, ale mają one także cechy enkomio-

nu, pochwały.
36	 Theodoretus, Historia religiosa prolog 8, PG 82, 1289 i 1292.
37	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 18. Wipszycka też polemizuje z dość daw-

nym już w nauce poglądem o ludowym pochodzeniu ówczesnych mnichów syryjskich 
(por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 15). „Pod względem socjokulturowym ruch mo-
nastyczny cechuje również różnorodność. Jego geneza ludowa – chłopska, nie budzi 
wątpliwości, przynajmniej w tak ważnym ośrodku, jak Egipt. Na całym Wschodzie ruch 
monastyczny w IV‑V w. ma zresztą charakter przede wszystkim masowego ruchu ludo-
wego” (J. Kłoczowski, Od pustelni do wspólnoty. Grupy zakonne w wielkich religiach 
świata, Warszawa 1987, s. 81).



126	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

z sąsiedniej Mezopotamii38 – sięgały pierwszej połowy, a czasem i pierw-
szej ćwierci IV wieku, pełny rozwój natomiast przypadnie na drugą poło-
wę tego stulecia, przy czym dominującą formą życia mnichów na tych te-
renach długo będzie właśnie anachoretyzm39. Zatem życie Piotra Galaty 
przypada zarówno na owe początki, jak i na pełnię rozwoju syryjskiego 
ruchu ascetycznego.

2.  Piotr – młody asceta w Galacji i pielgrzym do Ziemi Świętej

Teodoret – jak we wszystkich innych biografiach dzieła Historia re‑
ligiosa – wybiera wydarzenia z życia Piotra, o których pisze, bo opowie-
dzenie wszystkich nie jest realne – choćby z racji wielkości duchowych 
dokonań mnicha, którego w takich słowach wychwala już na niemal sa-
mym początku tej biografii enkomionu:

Kto zdoła właściwie wyrazić podziw dla człowieka, który walczył przez 
dziewięćdziesiąt dwa lata i  w  dzień, i  w  noc odnosił zwycięstwa? Jaki 

38	 Por. A. Vööbus, History of asceticism in the Syrian Orient: a  contribution to 
the history of culture in the Near East, Louvain 1958, s. 138‑150. Niektórzy też wska-
zują na wpływ Egiptu, Persji, Indii czy sekty esseńczyków. Por. Brock, Early Syrian, 
s. 3; J.M. Laboa – R. Cemus et al., Mnisi Wschodu i Zachodu. Historia monastycyzmu 
chrześcijańskiego, tł. G. Jaworska – K. Malecha, Warszawa 2009, s. 48; J.W. McKin-
non, Desert Monasticism and the Later Fourth-Century Psalmodic Movement, „Music 
& Letters” 4/75 (1994) s. 505. Manel Nin natomiast podkreśla, że Kościoły syryjskie 
bardzo szybko wytworzyły „protomonastycyzm syryjski”, czyli własną tradycję mniszą 
i ascetyczną – niepowiązaną z tradycją palestyńską czy egipską. Por. M. Nin, Główne 
kierunki duchowości monastycyzmu syryjskiego, tł. A. Jankowski, w: Duchowość staro‑
żytnego monastycyzmu. Materiały z Międzynarodowej Sesji Naukowej, Kraków-Tyniec, 
16‑19 listopada 1994. Wykłady otwarte, red. M. Starowieyski, Kraków 1995, s. 32 i 59. 
Michael Abdalla przypomina wnioski z prac wybitnego badacza Syrii: „Analizując źró-
dła syro-mezopotamskie, znany syrolog A. Vööbus sformułował tezę, iż pierwsze ozna-
ki ascetyzmu pojawiły się w okolicy miasta Nisibis, a wzorce monastycyzmu zostały 
przeniesione z Mezopotamii do Egiptu i Grecji. Już w III wieku góry Asyrii zaroiły się 
setkami pustelni, a  pustelnicy często przewyższali najsurowszy ascetyzm wczesnych 
egipskich mnichów i słynnych ojców pustyni egipskiej” (M. Abdalla, Antiochia i Alek‑
sandria. Z dziejów relacji apostolskich Kościołów Syro-Mezopotamskiego i Koptyjskie‑
go, „Człowiek i Teologia” 44/4 (2018) s. 145‑146). Por. Vööbus, History of asceticism; 
A. Vööbus, The contribution of ancient Syrian Christianity to the west European cultu‑
re, „Journal of Assyrian Academic Society” 1 (1988) s. 8‑14.

39	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 17.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 127

język byłby w  stanie opowiedzieć o  pięknych czynach, których dokonał 
jako dziecko, jako mały chłopiec, jako młodzieniec, jako dojrzały mąż, 
jako siwiejący starzec, jako człowiek w podeszłym wieku? Któż byłby zdolny 
zmierzyć jego trudy i zliczyć stoczone w tak długim okresie boje? W jakim 
opowiadaniu można by wymienić nasiona, które posiał, i snopy, które zebrał? 
Czyj umysł stać na to, by dokładnie poznać bogactwo, jakie nagromadził 
dzięki swemu pięknemu handlowi? Widzę morze jego wspaniałych czynów 
i chcąc je opowiedzieć, boję się do niego zbliżyć, aby słowa moje nie utonęły 
w jego głębi. Dlatego będę szedł wzdłuż brzegu i będę podziwiał i opowiadał 
o tym, co jest bliskie lądu. Głębinę natomiast pozostawię temu, który według 
Pisma Świętego przenika głębokości40 i zna rzeczy skryte41.

Piotr, jak na samym początku rozdziału  IX swej Historia religiosa 
objaśnia Teodoret, był Galatą: „Słyszymy, że Galaci mieszkają na za-
chodzie Europy, lecz my znamy Galatów mieszkających w  Azji, któ-
rzy pochodzą od tamtych i  którzy osiedlili się nad Morzem Czarnym. 
Wśród nich właśnie urodził się po trzykroć i wielokroć błogosławiony 
Piotr”42. Z rodzicami miał razem mieszkać tylko siedem pierwszych lat 
życia, a jego resztę „spędził na zapasach, jakich wymaga filozofia”. Ową 
chrześcijańską filozofią jest nazywane życie ascetyczne43. Właśnie do 
walki, zapasów Teodoret przyrównuje trud ascezy mniszej, posługując 
się „terminologią agonistyczną i wojskową, idąc za stoikami i świętym 
Pawłem. Mnisi to zapaśnicy ubiegający się o cnotę, miejsca, gdzie wal-
czą, to stadiony i palestry, ich kierownicy duchowi są nazywani pajdo-
trybami […] i gimnastami […]. Zwycięzca otrzyma wieniec od Sędziego 
zawodów – Chrystusa”44. Praktykowanie tak surowej ascezy prowadziło 
do tego, że „człowiek niejako wychodzi poza samego siebie i zwycięża 
prawa przyrody”, co wiąże się z  charakterystycznym dla aramejskiego 
chrześcijaństwa postulatem „wolności człowieka jako fundamentu jego 

40	 Por. 1Kor 2,10.
41	 Theodoretus, Historia religiosa IX 1.
42	 Theodoretus, Historia religiosa  IX 1. Galaci mieli być ludnością pochodzenia 

celtyckiego, czyli galijskiego (Hieronim podaje, że ich język jest podobny do tego, któ-
rym mówi się w okolicach Trewiru), osiedlili się w Azji w III wieku przed Chrystusem. 
Por. Hieronymus, Commentarium in Epistulam Beati Pauli ad Galatas, zwł. księga II, 
PL 26, 357. O Galatach też: Hieronymus, Commentarium in Epistulam Beati Pauli ad 
Galatas, zwł. księga II, PL 26, 353‑355.

43	 Por. Vademecum historyka, s. 119.
44	 Teodoret biskup Cyru, Dzieje miłości Bożej. Historia mnichów syryjskich, ŹM 7, 

Tyniec 1994, s. 57, przyp. 1.



128	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

spotkania z Bogiem i podobieństwa do Stwórcy. Człowiek jest wolny, co 
w praktyce oznacza, że w zjednoczeniu z Chrystusem zawsze «może wię-
cej»”45. Powracając jednak jeszcze do cytatu z Historia religiosa, warto 
zauważyć, że wybrzmiewają w nim także inne porównania: do trudu rol-
nika, żeglarza zajmującego się handlem.

Jak podaje Teodoret, Piotr jeszcze w Galicji rozpoczął życie i „wal-
kę” ascety, ale potem – w jakim był wieku, autor nie podaje – udał się po 
wiedzę do Palestyny, żeby zobaczyć święte miejsca, w których „dokona-
ły się zbawienne cierpienia (τὰ σωτήρια πάθη)”, i aby „tam uczcić Boga 
Zbawiciela” (ἐν αὐτοῖς τὸν σεσωκότα προσκυνήσῃ Θεόν) i swoje „ciele-
sne oczy nasycić oglądaniem przedmiotu swoich pragnień, by nie tylko 
sam wzrok duszy doznał przez wiarę przyjemności duchowej”46. Warto 
zauważyć, że i  ciało, i  duch ascety Piotra spójnie biorą udział w  tych 
głębokich doświadczeniach spotkania z Chrystusem z miejscami związa-
nymi z Jego życiem w Palestynie47.

Teodoret także wyjaśnia, że Piotrowi nie chodziło o  pielgrzymo-
wanie do miejsc, w których Bóg jest ograniczony co do pobytu (świę-
ty mąż oczywiście nie wierzył w  takie ograniczenie, bo wiedział, że 
Pan jest nieskończony w  swej naturze), ale podążył tam rozmiłowany 
w Bogu – na podobieństwo ludzi, którzy darząc „kogoś głęboką miłością 
(οἱ φιλοστόργως περί τινα διακείμενοι), czerpią radość nie tylko z oglą-
dania tej osoby, ale także z wielką przyjemnością patrzą na jej dom, jej 
ubranie, jej buty”48. Miłość Boga do Piotra i Piotra do Boga jest przyrów-
nana przez Teodoreta do miłości (τὸν ἔρωτα) oblubieńca i oblubienicy – 
nie tylko w powyższych słowach, ale także w przywołanych przez niego 
dwóch cytatach z  Pieśni nad Pieśniami49 oraz w  jego własnym stwier-
dzeniu: „Pragnąc oglądać jakby cień Oblubieńca (τοῦ νυμφίου), szukał 
miejsc, w których dla wszystkich ludzi wytrysły źródła zbawienia (τὰς 

45	 Żelazny, Koncepcja świętości, s. 67.
46	 Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 2.
47	 Podkreślenie to wydaje się o  tyle istotne, że niekiedy ciało i  duch są sobie 

przeciwstawiane. Tak było np. w gnostycyzmie, który – jak przypomina Wipszycka za 
Brockiem i Harleyem – mógł mieć jakiś wpływ na syryjskich mnichów, wśród których 
objawiał się np. jako skłonność do dualizmu, do wyraźnego oddzielania ducha do mate-
rialnego ciała, źródła grzeszności. Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 26‑27; Misiar-
czyk, Antyczny monastycyzm, s. 87; T. Špidlík – I. Gargano, Duchowość Ojców greckich 
i wschodnich, tł. J. Dembska, Kraków 1997, s. 116‑117.

48	 Theodoretus, Historia religiosa IX 2.
49	 Są to fragmenty Pnp 2,3; 5,8.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 129

σωτηρίους πηγὰς)”50. Można na tej podstawie stwierdzić, że w święto-
ści Piotra istotna jest jego miłosna relacja ze Zbawicielem Oblubieńcem. 
Określenie Chrystusa jako oblubieńca jest charakterystyczne dla syryj-
skiego Wschodu:

We wczesnych tekstach pochodzących z syryjskiego Wschodu najczęstszym 
epitetem Chrystusa był Oblubieniec, słownictwo zaś i obrazy odnoszące się 
do zaślubin służyły szeroko do wyrażania relacji między wiernymi a Bogiem. 
Chrześcijanin czuł się poślubiony Chrystusowi i Jemu winien się oddać razem 
z ciałem i duszą […]. W wyrzeczeniu się małżeństwa widziano podstawowy 
nakaz Ewangelii, bez którego spełnienia niemożliwe byłoby prawdziwe 
poświęcenie się Bogu51.

3.  Piotr jako asceta w Antiochii

Piotr, kiedy „nacieszył się tym, za czym tęsknił”52, przybył do An-
tiochii i postanowił w niej pozostać i nie wracać już do ojczystej Galicji. 
Powodem takiego postanowienia – podobnego do decyzji kilku jeszcze 
innych mnichów opisanych w Historia religiosa53 – jest wielka religij-
ność mieszkańców tego miasta, a dokładniej ich miłość względem Boga, 
dlatego uznał, że tam osiądzie, wśród ludzi mających „te same co on 
poglądy, wspólną z nim wiarę i byli wprzęgnięci w to samo jarzmo po-
bożności”54.

Starożytna Antiochia, zwana Antiochią Syryjską czy Antiochią Wielką 

(obecnie Antakya lub Hatay w południowej Turcji) położona była w połu-
dniowo-zachodniej części równiny Amuk, nad dolnym Orontesem – w miej-
scu, gdzie ta rzeka przecina góry, około 30 km od jej ujścia do Morza 

50	 Theodoretus, Historia religiosa IX 2.
51	 Wipszycka, Charakter i formy, s. 10.
52	 Theodoretus, Historia religiosa IX 3.
53	 Chodzi o Afraatesa pochodzącego z Persji (Historia religiosa VIII 1), Teodozju-

sza – z Antiochii (X 1), Romanosa – z Rozos w Cylicji (XI 1), Zenona – z Pontu (XII 1). 
Zamieszkali oni jako mnisi poza swoimi rodzinnymi, ojczystymi stronami.

54	 Por. Theodoretus, Historia religiosa  IX  3: „θεασάμενος δὲ τῆς πόλεως τὸ 
φιλόθεον, τῆς πατρίδος τὴν ξένην προείλετο, πολίτας ἡγούμενος, οὐ τοὺς ὁμοφύλους 
καὶ συγγενεῖς, ἀλλὰ τοὺς ὁμογνώμονας, καὶ τῆς πίστεως κοινωνοὺς, καὶ τὸν αὐτὸν 
ἐφέλκοντας τῆς εὐσεβείας ζυγόν”.



130	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

Śródziemnego. To tutaj pomiędzy dwoma pasmami gór Amanos i  Kasios 
znajdowała się żyzna dolina. W niej „między lewym brzegiem rzeki a górą 
Silpios […] wznoszącą się na wysokość ponad 500 m n.p.m., rozciągał się 
stosunkowo równy teren, na którym wzniesiono miasto. Założył je jeden 
z dowódców wojskowych Aleksandra Wielkiego (356‑323), Seleukos I Ni-
kator (312‑281) ok.  300 przed Chrystusem i  nazwał imieniem swego ojca 
Antiocha”55. Dla rozwoju monastycyzmu istotne w topografii Antiochii było 
sąsiedztwo po jej południowo-wschodniej stronie dwóch gór, na których „już 
od czasów apostolskich rozkwitał chrześcijański ascetyzm przybierający róż-
ne formy, a w jaskiniach, grotach i prymitywnych domostwach położonych 
na bardziej stromych zboczach i szczytach gór Staurin i Silpios żyli mnisi 
wspominani przez Libaniusza (ok.  314‑395) i  opisani przez Jana Chryzo-
stoma (ok. 349‑14 IX 407) oraz Teodoreta z Cyru (ok. 386/393‑457/466)”56. 
Przy czym trzeba pamiętać, że klimat Syrii nie ułatwiał życia na łonie 
natury (chłodne zimy ze śniegiem i mrozem w górach, upalne lata z kil-
kumiesięczną suszą)57. Na szczytach gór wokół Antiochii spędził siedem-
dziesiąt lat życia opisywany przez Teodoreta w rozdziale XIII Historia re‑
ligiosa Macedoniusz58. W mieście tym, dodajmy, „podantiocheńscy” mnisi 
pojawiali się rzadko, ale trzeba pamiętać, że – jak wskazuje dokładna analiza 
źródeł – wywierali oni istotny wpływ na życie jego mieszkańców i stanowili 
integralną część tej społeczności miejskiej59. Pamiętajmy, że mnisi w Syrii 
cieszyli się tak wielkim szacunkiem, że czasami całe miejscowości chcia-
ły znaleźć się pod opieką któregoś ze świętych mężów. Asceci niekiedy 
zgadzali się, choć niechętnie, być patronami dla danej osady60. Pamiętać 
bowiem trzeba, że mnich „szybko stawał się centrum zainteresowania, 
a  jego siedziba […] stawała się centrum pielgrzymkowym. Przyciągała 

55	 P.  Szczur, Antiochia Syryjska jako ośrodek ascezy i  monastycyzmu w  drugiej 
połowie IV w., VoxP 70 (2018) s. 45.

56	 Szczur, Antiochia Syryjska jako ośrodek ascezy i monastycyzmu, s. 46.
57	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 12‑13. Teodoret w rozdziale XXIX opi-

suje życie kobiet ascetek, Marany i Cyry, które wiodły taki trudny tryb życia. Choć są 
„obdarzone słabszą naturą”, nie mają „ani domu, ani chaty, lecz prowadzą życie pod go-
łym niebem”, wytrzymując „ataki deszczu, śniegu i słońca”. Por. Theodoretus, Historia 
religiosa XXIX 1, 2, 6.

58	 Por. Theodoretus, Historia religiosa XIII 2.
59	 Por. Szczur, Antiochia Syryjska jako ośrodek, s. 60‑64.
60	 Por. Theodoretus, Historia religiosa XVII 2‑4; Wipszycka, Charakter i formy, 

s. 35; P. Rousseau, The identity of the ascetic master in the „Historia religiosa” of The‑
odoret of Cyrrhus: a new ‘paideia’?, „Mediterranean Archaeology” 11 (1998) s. 240.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 131

jego świętość, czyli takie oddzielenie dla Boga i  z  Bogiem, w  którym 
człowiek mógł przekraczać własne granice”61.

W Syrii wyraźnie również widać, że „życie w sposób naturalny ogra-
niczało anachoretyzm. Sławni asceci stawali się szybko przedmiotem 
podziwu, pojawiali się ich potencjalni uczniowie, których odepchnięcie 
nie było sprawą prostą”62. Z Historia religiosa wiemy, że też Piotr miał 
ucznia, a raczej towarzysza i sługę. Był nim uzdrowiony przez tego mni-
cha korybant (κορυβαντιῶν), który „nie chciał odejść, lecz prosił go, aby 
przyjął jego usługi w zamian za uzdrowienie, uczynił go swoim towarzy-
szem”, czy też dosłowniej: współdomownikiem (σύνοικον)63. Teodoret, 
który dobrze (i przecież, jak już wspomniano, od dziecka) znał Piotra, 
daje takie świadectwo o tym człowieku, a zarazem o Piotrze i w pewnym 
sensie o sobie i swoich rodzicach:

Ja go poznałem, pamiętam cud (τοῦ θαύματος μέμνημαι), widziałem, jak 
odwdzięczał się za swoje uzdrowienie, słyszałem rozmowę, jaką obaj 
prowadzili na mój temat. Daniel, takie było imię tego człowieka, powiedział, 
że ja także powinienem pełnić tę zaszczytną służbę dla Piotra. Ale ten 
natchniony mąż nie zgodził się z tym, mając na względzie miłość (φίλτρον) 
moich rodziców do mnie64.

Ten fragment świadczy o wielkiej skromności Piotra, który nie chciał 
gromadzić wokół siebie grona uczniów, a także o jego empatii i serdecz-
ności wobec ludzi. Widać, że z szacunkiem odnosił się do życia rodzin-
nego, do więzi między rodzicami i  dzieckiem. Kolejne zdanie z  jego 
biografii pokazuje również, jak był dobrym człowiekiem otwartym na 
relacje z bliźnim, niestroniącym od dzieci i okazywania im życzliwości, 
można też chyba zaryzykować twierdzenie, że cenił sobie relacje z ludź-
mi, nie unikał wieloletnich z  nimi kontaktów, a  zatem i  – w  pewnym 
sensie – ludzkiej przyjaźni: „Często brał mnie na kolana i karmił mnie 

61	 Żelazny, Koncepcja świętości, s. 68.
62	 Wipszycka, Charakter i  formy, s. 18. Por.  też: J. Daniélou, Kierownictwo du‑

chowe w dawnej tradycji Kościoła, „Życie Duchowe” 48 (2006) s. 31‑41; D. Kasprzak, 
Ojcostwo duchowe w myśli patrystycznej – zarys zagadnienia, PS 20/3 (2016) s. 106; 
T.  Urbainczyk, Theodoret of Cyrrhus. The  Bishop and Holy Man, Michigan 2002, 
s. 129‑142; Rousseau, The identity of the ascetic master in the „Historia religiosa” of 
Theodoret of Cyrrhus, s. 229‑244; Koralewski, Mądrość pustyni, s. 244‑246.

63	 Theodoretus, Historia religiosa XIII 4.
64	 Theodoretus, Historia religiosa XIII 4.



132	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

chlebem i winogronami. Ponieważ moja matka doświadczyła jego łaski 
duchowej, posyłała mnie do niego raz w tygodniu, aby mi udzielił błogo-
sławieństwa”65. Można się zastanowić, dokąd dokładnie matka wysyłała 
Teodoreta.

Generalnie mnisi syryjscy zamieszkiwali miejsca bezludne, jaskinie, 
puste grobowce, opuszczone świątynie pogańskie, nieużywane cysterny 
na wodę, rzadziej żyli pod gołym niebem albo budowali otoczone ka-
miennym murem proste jednoizbowe chatki z kamieni i gliny lub cegieł 
suszonych na słońcu66:

Opowiada się o  samotnikach zamkniętych w  jaskiniach, grobowcach, 
wydrążonych pniach drzew, a nawet zawieszonych w klatce; są tacy, którzy 
całymi dniami i  tygodniami trwają w  pozycji stojącej, aż do utraty sił, są 
również boskoi, czyli tacy, którzy żywią się trawą i korzonkami67.

Jak zauważa Wipszycka, „monastycyzm nie wkroczył jeszcze do 
miast, skupiska ascetów znajdowały się nie tylko poza ich granicami, 
ale i z dala od wsi. Mnisi bowiem na miejsce swej ascezy obierali zie-
mie leżące poza zasięgiem pól uprawnych i  osiedli: górskie zbocza, 
wnętrza skalistych masywów, stepy pokryte tylko słabą roślinnością”68. 
Niemniej jeden aspekt był bardzo ważny dla możności funkcjonowania 
w  takich trudnych warunkach bytowych: „W pobliżu musiała znajdo-
wać się woda (źródełko, strumień, cysterna napełniająca się w czasie 
pory deszczowej). Żywność można było przynosić z daleka i następnie 
przechowywać przez długie tygodnie, z wodą natomiast nie dawało się 
tego robić”69.

Pewne dane o miejscu antiocheńskiego zamieszkania Piotra podaje 
Teodoret, który wylicza najpierw, jakiej siedziby Piotr dla siebie nie ob-
rał, umiłowawszy samotność: nie był to namiot ani chatka, ani domek – 
eremita wybrał sobie jakiś cudzy piętrowy grób z balkonem, do którego 

65	 Theodoretus, Historia religiosa XIII 4: „Πολλάκις δέ με τοῖς γόνασιν ἐπικαθίσας, 
σταφυλῇ μὲ καὶ ἄρτῳ᾿ διέθρεψε. Πεῖραν γὰρ αὐτοῦ τῆς πνευματικῆς χάριτος ἡ μήτηρ 
δεξαμένη, ἅπαξ με τῆς ἑβδομάδος ἐκάστης τρυγᾷν ἐκείνην τὴν εὐλογίαν ἐκέλευε”.

66	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 21‑22; M. Banaszak, Historia Kościoła, 
t. 1: Starożytność, Warszawa 1989, s. 169.

67	 Daniélou – Marrou, Historia Kościoła, s. 282.
68	 Wipszycka, Charakter i formy, s. 12.
69	 Wipszycka, Charakter i formy, s. 12.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 133

była przystawiona drabina70 dla osób, które by chciały tam wejść. W tym 
to grobowcu spędził większość życia71.

Powracając natomiast do wątku żywności, warto także zauważyć, że 
z dzieła Teodoreta wynika, iż asceci, walcząc ze swym ciałem, przede 
wszystkim maksymalnie ograniczali dostarczanie mu pokarmu. Zazwy-
czaj jadali po zachodzie słońca, niektórzy (ale akurat nie Piotr) odmawia-
li chleba72 i  innych produktów poddanych jakiejkolwiek obróbce przez 
człowieka: „Jedzenie, zdaniem mnichów, zabijało życie duchowe. Stąd 
drastyczne posty wedle indywidualnie ustalanych recept”73. Przy czym 
Wipszycka również zauważa, że zasada bezwzględnego ubóstwa spra-
wiała, że mnisi – nawet ci, którzy żyli wspólnie w klasztorach – niechęt-
nie gromadzili większe zapasy żywności74. Odnośnie do samego Piotra 
biskup Cyru podaje taki jadłospis tego ascety: „Pił zimną wodę, spoży-
wał tylko chleb, i to nie każdego dnia, lecz jednego dnia obywał się bez 
pokarmu, a następnego go przyjmował”75.

Asceci syryjscy ograniczali także sen i utrudniali sobie odpoczynek, 
np. przyjmując niewygodne pozycje, zawieszając się na linach czy owija-
jąc się łańcuchami76. Niektórzy spali na gołej ziemi i stali „na modlitwie 

70	 Por. zdjęcia grobów z czasów rzymskich w Antiochii – Beşikli Cave – na stro-
nie: https://www.turkishmuseums.com/museum/detail/2059-hatay-cevlik-archaeologi-
cal-site/2059/4 (dostęp 21.07.2024). Zapewne Piotr zamieszkiwał inaczej wyglądający 
grobowiec, ale te groby mogą przynajmniej w jakiejś części dawać wyobrażenie o ere-
mie Galaty.

71	 Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 3: „Ταύτην δὲ τὴν διατριβὴν ἀγαπήσας, 
οὐ σκηνὴν ἐξέτεινεν, οὐ καλύβην ἐπήξατο, οὐκ οἰκίσκον ἀνήγειρεν, ἀλλ᾽ ἐν ἀλλοτρίῳ 
τάφῳ τὸν πάντα διετέλεσε χρόνον. Ὑπερῷον δὲ εἶχεν οὗτος, καὶ δρύφακτόν τινα 
προβεβλημένον, ᾧ κλίμαξ συνηρμοσμένη τοὺς ἀναδῆναι βουλομένους ἐδέχετο. Ἐν 
τούτῳ καθειργμένος ὅτι πλεῖστον διετέλεσε χρόνον”.

72	 Por. więcej: M. Kokoszko – J. Dybała – K. Jagusiak – Z. Rzeźnicka, Dieta mni‑
chów syryjskich. Komentarz do terminu artos kachrydias (ἄρτος καχρυδίας) w Historia 
religiosa Teodoreta z Cyru, BPTh 8/3 (2016) s. 123‑156.

73	 Wipszycka, Charakter i  formy, s.  21. Por.  też: M.  Filipowski, Dieta w  życiu 
ascetycznym Ojców pustyni, STV 1/55 (2018) s. 201‑218; M. Kokoszko – J. Dybała – 
K. Jagusiak – Z. Rzeźnicka, Dieta monastyczna w świetle nauki medycznej. Teodoret 
z Cyru i medycy o soczewicy, VoxP 62 (2014) s. 297‑329 (zwł. s. 302‑304).

74	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 23.
75	 Theodoretus, Historia religiosa  IX 3: „ὕδατι μὲν ψυχρῷ χρώμενος, ἄροτον δὲ 

μόνον σιτούμένος, καὶ ταῦτα οὐ καθ᾽ ἑκάστην ἡμέραν, ἀλλὰ μίαν μὲν ἄσιτος διαμένων, 
τῇ δὲ ὑστεραίᾳ τούτων αὐτῶν μεταλαγχάνων”.

76	 Por. Wipszycka, Charakter i  formy, s.  21. Zob.  też: Theodoretus, Historia 
religiosa X 2; XXI 13; XXIV 4; XXVI 10.



134	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

w czasie deszczu i śniegu, smagani wiatrem”, narzucając sobie np. „zasa-
dę pozostawania zawsze w pozycji, ponadto nie odzywali się, nie podno-
sili wzroku, nie kładli się do snu”77. Jeszcze inni żyli jak zwierzęta polne 
i ptaki, żywiąc się trawą i potrafiąc przycupnąć gdzieś na skale lub drze-
wie, byli też „szaleńcy dla Chrystusa”, którzy udawali niedorozwiniętych 
umysłowo, modląc się nieustannie i rozważając Pismo Święte78. Asceci 
dręczyli swe ciała, przywiązując sobie ramiona do belki albo zamykali 
się w klatce79. Biskup Cyru odwiedzał także kobiety praktykujące ascezę. 
O Maranie i Cyrze napisał: „Dźwigają na sobie żelazo, i to tak ciężkie, iż 
Cyra, która jest słabsza, schyla się aż do ziemi i nie może się wyprosto-
wać”80 i dalej podaje, co na sobie nosiły: „naszyjnik z żelaza na szyję, pas 
wokół bioder, na ręce i nogi zaś oddzielne ciężary”81. Część ascetów dla 
zwiększenia swojej udręki wystawiała się na widok publiczny, co czy-
nili m.in. mnich Jakub82 czy mniszka Domnina: „Wystawiona na widok 
wszystkich, którzy chcą ją widzieć, tak mężczyzn, jak i kobiet, sama nie 
patrzy nikomu w twarz i nikomu nie pokazuje swojej twarzy, lecz dokład-
nie zakryta welonem stoi pochylona, głową niemal dotykając kolan”83. 
Jednak o takich praktykach – związanych ze sposobem spędzania czy to 
dnia, czy to nocy – w odniesieniu do Piotra Teodoret nie wspomina, moż-
na więc przypuszczać, że może nie stosował on akurat takich umartwień.

Uwolnienie od materialnego ciała, przez które działa także szatan, łą-
czyło się z nadzieją, że Bóg będzie prowadził mnicha przez trudy i próby 
swoją mocą ku najgłębszym tajemnicom Bożym84: „Im większe ograni-
czenia mnich był w stanie sobie narzucić, im ciężej mu było je znosić, 
tym bliższy był w  jego przekonaniu upragniony cel: mistyczny ogląd 
Boga”85. Samoudręczenie ciało bywało w  Syrii skrajne, zagrażało nie-
kiedy nie tylko zdrowiu, ale wręcz życiu, niektórzy mnisi popełniali na-
wet samobójstwo, co było potępiane przez Kościół86. Piotr jednak dożył 

77	 Laboa, Mnisi Wschodu, s. 48.
78	 Laboa, Mnisi Wschodu, s. 48. Por. Brock, Early Syrian, s. 12‑13.
79	 Por. Wipszycka, Charakter i  formy, s. 22; Dybski, Monastycyzm, s. 427, zwł. 

przyp. 41.
80	 Theodoretus, Historia religiosa XXIX 4.
81	 Theodoretus, Historia religiosa XXIX 5.
82	 Por. Theodoretus, Historia religiosa XXIX 5.
83	 Theodoretus, Historia religiosa XXX 2.
84	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 19.
85	 Wipszycka, Charakter i formy, s. 20.
86	 Por. Wipszycka, Charakter i formy, s. 20.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 135

dziewięćdziesięciu dziewięciu lat, choć ascezę praktykował od dziecka – 
zapewne w jakiejś formie już po siódmym roku życia.

Wyjaśnienie praktyk ascetycznych syryjskich mnichów można tak ująć:

Cel wszystkich ćwiczeń ascetycznych bohaterów dzieła Teodoreta stanowiło 
osiągnięcie takiego stanu, w  którym zneutralizowane ciało nie będzie 
przeszkadzać w  zbliżeniu do Boga. Dusza uwolniona od ciężaru materii 
będzie mogła wówczas, jeszcze przed zjednoczeniem się z  Bogiem, które 
nastąpi dopiero po śmierci (choć w  tej materii spotykamy i  takie poglądy, 
które  przewidywały możliwość osiągnięcia tego jeszcze tu, na ziemi), 
oddać się nieprzerwanej kontemplacji niebiańskiej rzeczywistości. Stan 
ten określano mianem apatheia. Oznaczał on taką sytuację, w której dusza 
stawała się wolna od wszelkich poruszeń, pozostawała niewrażliwa nie tylko 
na rzeczy, osoby, wydarzenia, ale nawet na myśl o nich. Obok tego terminu 
spotykamy w dziele Teodoreta inne jeszcze ważne dla doktryny ascetycznej 
pojęcie: hesychia, wewnętrzne uspokojenie, opanowanie namiętności. 
Zakresowo te słowa były sobie bliskie, niekiedy wręcz traktowano je jako 
synonimy, choć apatheia zawsze zakładała wyższy stopień doskonałości87.

4.  Piotr – egzorcysta i uzdrowiciel

Asceci rygorystycznie zachowywali ubóstwo oraz dziewictwo/
wstrzemięźliwość seksualną88 i zazwyczaj znacząco ograniczali kontakt 
z kobietami, nawet pochodzącymi z ich rodzin89. Część jednak opisanych 
przez Teodoreta mnichów wspierała kobiety w ich troskach, chorobach, 
opętaniu90. Należy do tych ascetów także Piotr. Jego świętość objawia-
ła się w służbie ludziom swoją wstawienniczą modlitwą, poprzez którą 

87	 Wipszycka, Charakter i  formy, s. 19. Por.  też: Špidlík – Gargano, Duchowość 
Ojców, s. 117‑119.

88	 Por. Vööbus, History of asceticism, s.  69‑83; Laboa, Mnisi Wschodu, s.  48; 
Brock, Early Syrian, s. 6‑8 i 10‑11; Żelazny, Koncepcja świętości, s. 65‑67.

89	 Por. Wipszycka, Charakter i  formy, s.  20. Zob.  też: Theodoretus, Historia 
religiosa III 14.

90	 Jak wyjaśnia Wipszycka, „Rola ascetyzmu w życiu chrześcijańskich społeczno-
ści na obszarach opisywanych przez Teodoreta była ogromna. Odejście od świata dawa-
ło im w tej rzeczywistości, od której tak energicznie się odcinali, pozycję zupełnie wy-
jątkową. Podziw dla ich świętości był powszechny, jak powszechne było przekonanie, 
że są napełnieni siłą daną im przez Boga i pozwalającą im czynić cuda. Stąd ciągnęli do 



136	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

dokonywał Bożą mocą cudów uzdrowień z chorób, opętania czy świato-
wych skłonności. Ze swojego modlitewnego wstawiennictwa nie wyklu-
czał nikogo: ani kobiet, ani mężczyzn.

Jak już wyżej wspomniano, Piotr uleczył z opętania pewnego czci-
ciela bogini Kybele o imieniu Daniel: „Gdy kiedyś przyszedł do Piotra 
korybant, który postradał zmysły i pozostawał całkowicie pod działaniem 
złego ducha, oczyścił go modlitwą (προσευξάμενος) i uwolnił go od dia-
belskiego szału”91. Modlitwą uwolnił także innych opętanych. Teodoret 
opowiada, jak jego matka przyprowadziła do ascety kucharza dręczonego 
przez złego ducha. Jest to dość szczegółowy opis, z którego wynika, że 
Piotr po modlitwie śmiało rozmawia z demonem, wypytując go o spo-
sób zniewolenia tego człowieka, a zalękniony zły duch wbrew sobie jest 
świętemu mnichowi posłuszny:

Mąż Boży pomodlił się (Προσευξάμενος) i kazał diabłu podać przyczynę, dla 
której użył swej mocy (ἐξουσίας) przeciwko stworzeniu Bożemu (κατὰ τοῦ 
θείου ποιήματος). Wtedy ten, jak jakiś zabójca lub złodziej wezwany przed 
trybunałem sędziego do wyznania, co uczynił, opowiedział wszystko, gdyż 
strach zmusił go, aby wbrew swemu zwyczajowi mówił prawdę. „Było to – 
opowiadał – w Heliopolis. Pan tego sługi zachorował, a pani siedziała przy 
cierpiącym małżonku. Dziewczęta służebne pani domu, w którym się znalazłem, 
opowiadały sobie o życiu (διηγεῖσθαι τὸν βίον) mnichów, którzy w Antiochii 
oddawali się filozofii (τῶν ἐν ᾿Αντιοχείᾳ φιλοσοφούντων μοναχῶν), i o mocy 
(τὴν ἰσχύν), jaką mają oni nad diabłami, a potem dla zabawy udawały, że są 
opętane i  szalone, podczas gdy sługa odziany w skórę uwalniał je od złych 
duchów, tak jak czynią to mnisi (μοναχικῶς). Gdy to się działo, stałem pod 
drzwiami. Nie mogąc znieść tych pochwalnych słów o  mnichach, chciałem 
osobiście wypróbować moc (δύναμιν), jaką one miały czelność im przypisywać. 
Toteż opuściwszy dziewczęta, wszedłem w tego człowieka, aby się przekonać, 
w jaki sposób mnisi mnie wypędzą. Teraz już wiem i nie potrzebuję dalszych 
prób, a  skoro nakazujesz, natychmiast (παραυτίκα) z niego wyjdę”. Po tych 
słowach uciekł, a sługa odzyskał wolność92.

Diabeł zatem opanował kucharza udającego w zabawie mnicha z cie-
kawości, usłyszał bowiem od służek o mnichach antiocheńskich i sławie 

nich przybysze z bliska i daleka, chorzy i nieszczęśliwi, tym gorliwiej, im energiczniej 
mnisi starali się od nich odciąć”, Wipszycka, Charakter i formy, s. 34.

91	 Theodoretus, Historia religiosa IX 4.
92	 Theodoretus, Historia religiosa IX 9.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 137

ich mocy wypędzania złych duchów. Ten wątek władzy mnicha nad de-
monami wydaje się być ważny dla Teodoreta oraz istotny w rysie świę-
tości Piotra. Uwolnienie opętanego kucharza nie jest bowiem tego typu 
opisem w  biografii Galaty. W  stosunkowo krótkim rozdziale  – liczą-
cym szesnaście podrozdziałów93 – jeszcze biskup Cyru zamieszcza dość 
szczegółowy opis takiego uwolnienia „stworzenia Bożego” od diabła. 
Jest to historia pewnego wieśniaka, którego babcią była niania Teodoreta. 
Piotr, nazwany „nieprzyjacielem zła” (τὸν τῆς κακίας ἀντίπαλον), rów-
nież i w tym przypadku pyta złego ducha, „skąd jest i od kogo otrzymał 
władzę przeciwko stworzeniu Bożemu”94. Tym razem Piotr nie uzyskuje 
od razu odpowiedzi, musi przez kilka godzin zanosić do Boga gorliwie 
modlitwy, by mocą Jezusa Zbawiciela wyrzucić diabła:

Gdy ten nie odpowiadał, Piotr padł na kolana i modląc się (τὰ γόνατα κλίνας 
προσηύχετο), prosił Boga, aby występnemu duchowi okazał moc (τὴν δύναμιν) 
swoich sług. Potem powstał z klęczek, lecz tamten znów uparcie milczał. I tak 
trwało to aż do godziny dziewiątej. Wtedy Piotr jeszcze gorętszą i żarliwszą 
modlitwę (προσευχὴν) zaniósł do Pana, następnie wstał i rzekł do demona: „Nie 
Piotr, lecz Bóg Piotra ci rozkazuje. Odpowiedz więc zmuszony Jego mocą (Οὔ 
σοι ἐπιτάττει Πέτρος, ἀλλ᾽ ὁ Πέτρου Θεός· ἀπόκριναι τοίνυν ὑπὸ τῆς ἐκείνου 
δυνάμεως καταναγκαζόμενος)”. Mimo swego bezwstydu przeklęty uszanował 
pokorę świętego i wielkim głosem zawołał: „Przebywam na górze Amanus. 
Gdy zobaczyłem tego człowieka, jak na drodze czerpał wodę ze źródła i pił, 
uczyniłem go swoim mieszkaniem”. „Wyjdź – powiedział człowiek Boży – 
ten, który został ukrzyżowany za cały świat, rozkazuje ci to!”. Diabeł usłuchał 
i uciekł, a wieśniak został oddany mojej piastunce95.

Następnym ważnym w działaniach świętego rysem jest pomoc, któ-
rej udzielił młodej dziewczynie, początkującej mniszce (uciekła z domu 

93	 Według wydania w serii Sources Chrétiennes i polskiego przekładu Katarzyny 
Augustyniak (takiej numeracji i podziału tekstu nie stosuje wydanie PG). Sam Teodoret 
tak poniekąd tłumaczy długość, a właściwie krótkość swojej relacji (przy czym – dodaj-
my – rozdział poświęcony Piotrowi nie jest wcale jednym z krótszych w Historia reli‑
giosa): „Znam jeszcze mnóstwo innych podobnych opowiadań o tej błogosławionej du-
szy. Większość z nich pominę ze względu na słabość ogółu czytelników, którzy sądząc 
po sobie, nie wierzą w cuda ludzi Bożych” (Theodoretus, Historia religiosa IX 11).

94	 Theodoretus, Historia religiosa IX 10: „πόθεν τε εἴη, καὶ παρὰ τίνος ἔλαβε τὴν 
κατὰ τοῦ θείου ποιήματος ἐξουσίαν”.

95	 Theodoretus, Historia religiosa IX 10.



138	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

rodzinnego do jakiejś wspólnoty ascetycznej dla kobiet „zapaśniczek 
wiary”96, zapewne w pobliżu Antiochii) – groziło jej pohańbienie przez 
rozpustnego i okrutnego urzędnika, który miał ją pod swoją władzą:

Gdy o jej ucieczce dowiedział się ów urzędnik, kazał jej matkę wychłostać 
i  powiesić na palu i  nie uwolnił jej z więzów dopóty, dopóki nie wskazał 
klasztoru pobożnych niewiast.  Ogarnięty szałem nikczemnik ten porwał 
stamtąd dziewczynę i przyprowadził do swego domu, spodziewał się bowiem, 
że nasyci swoją żądzę. Jednakże ten, który doświadczył faraona wielkimi 
i  strasznymi próbami z  powodu małżonki Abrahama, Sary, i  zachował jej 
czystość nieskalaną97, który dotknął ślepotą mieszkańców Sodomy usiłujących 
znieważyć owych bezcielesnych przybyszów98  – ten również, poraziwszy 
ślepotą urzędnika, sprawił, że ofiara wydostała się z  sieci. Kiedy bowiem 
człowiek ten wszedł do pokoju, w którym uwięziona była dziewczyna, ona 
natychmiast wymknęła się i znowu udała się do jej upragnionego klasztoru 
(καταγώγιον). Szaleniec przekonawszy się, że nie dosięgnie tej, która 
wybrała boskiego oblubieńca (τὸν θεῖον μνηστῆρα), musiał z tym pogodzić 
i  nie szukał już więcej dziewczyny, która wymknęła mu się dzięki Bożej 
mocy (θείᾳ δυνάμει)99.

Z tego fragmentu nie wynika, czy i jaki udział miał Piotr w samym 
uwolnieniu dziewczyny, ale zaraz dalej Teodoret dokładnie opisuje, ile 
kojącej troski eremita okazywał jej, gdy po pewnym czasie ciężko zacho-
rowała na raka piersi:

W miarę, jak nabrzmiewała jej pierś, nasilał się ból. Kiedy stał się już nie do 
wytrzymania, kazała wezwać Piotra. I – jak opowiadała – gdy tylko dźwięk 
jego głosu dotarł do jej uszu, ból się uśmierzał i  nie doznawała żadnego, 
nawet najmniejszego przykrego uczucia. Dlatego posyłała po niego częściej, 
by doznać ulgi w cierpieniu, gdyż w czasie jego obecności, jak twierdziła, bóle 
całkowicie ustępowały. Gdy nastał kres jej walki, był przy niej i odchodzącej 
z tego życia udzielał pochwał, jakie należą się zwycięzcy100.

96	 Por. Theodoretus, Historia religiosa  IX  12: „εἰς γυναικονῖτιν κατ’ ἐφυγε 
συμμορίαν ἔχουσαν ἀθλητῶν”.

97	 Por. Rdz 12,17.
98	 Por. Rdz 19,11.
99	 Theodoretus, Historia religiosa IX 12.
100	Theodoretus, Historia religiosa IX 13.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 139

Teodoret także krótko wspomina o cudzie uzdrowienia, jakiego „mo-
dlitwą i znakiem krzyża” (εὐχῇ καὶ σφραγῖδι) dokonał Piotr, kiedy ule-
czył z choroby oczu małżonkę Pergamiusza (Pergamiosa), „który rządził 
wtedy Wschodem”101. Ta wzmianka występuje we fragmencie, który jest 
szczególnym świadectwem wyjątkowej i wieloletniej relacji Piotra i ro-
dziny Teodoreta, jako że mówi o matce biskupa Cyru. Opisuje on dość 
dokładnie, w  jakich okolicznościach poznała tego bożego męża. Kiedy 
miała dwadzieścia dwa lata (czyli około 386 roku), nie była jeszcze mat-
ką (dopiero po siedmiu latach nią została)102, otrzymała ona podwójną 
jego pomoc – uzdrowił jej ciało, a także duszę. Zaczęło się od choroby 
jednego z jej oczu103, na którą lekarze nie mogli znaleźć skutecznego le-
karstwa. Wtedy to „przyjaciółka104 mojej matki wskazała jej tego świę-
tego męża (τὸν θεῖον ἄνδρα) i  opowiedziała o  cudzie (τὸ θαῦμα), jaki 
zdziałał”105, czyli o uzdrowieniu żony Pergamiusza. Jak zapisuje Teodo-
ret, jego matka natychmiast (παραυτίκα) pobiegła do Bożego człowieka 
(πρὸς τὸν θεῖον ἄνθρωπον ἔδραμε). Zanim jednak Piotr uzdrowi jej cho-
robę (wyleczy oko), zajmuje się jej duszą, a dokładniej zamiłowaniem do 
pięknych strojów i  biżuterii106, nosiła bowiem wówczas „kolczyki, na-
szyjnik oraz inne ozdoby ze złota, miała na sobie suknię utkaną z hafto-
wanego jedwabiu, jako że nie zakosztowała jeszcze doskonalszej cnoty 
i będąc w kwiecie wieku, cieszyła się ozdobami młodości”107. Prawdopo-
dobnie miała też makijaż na twarzy, co sugerują poniżej zacytowane sło-
wa eremity oraz użyty rzeczownik φιλοκοσμία108. Mianowicie Teodoret 

101	Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 5.
102	Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 8.
103	Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 8: „Πάθος αὐτῇ θατέρῳ τῶν ὀφθαλμῶν 

ἐπισκῆψαν”.
104	Gr. τις τῶν συνήθων.
105	Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 8.
106	Por. Theodoretus, Historia religiosa  IX  6: „τῆς φιλοκοσμίας πρότερον πὴν 

ἀῤῥωστίαν ἰάσατο”.
107	Theodoretus, Historia religiosa IX 6.
108	Por. Theodoretus, Historia religiosa  IX  6. Zob.  też: G.W.H.  Lampe, A  Patri‑

stic Greek Lexicon, Oxford 1961, s. 1479: „love of ornament, love of worldly things”. 
W starożytności znano wiele kosmetyków, były robione z surowców naturalnych, słu-
żyły zarówno do dbania o higienę osobistą, jak i do upiększania wyglądu, np. ciekawym 
świadectwem o nich są niektóre utwory Owidiusza, jak choćby jego słynna Ars amatoria 
(Sztuka kochania) czy De medicamina facei feminae (O kosmetyce twarzy pań). Rzym-
ski poeta zachęca do stosowania kosmetyków i „z wyraźnym znawstwem doradza, […] 
jak należy korzystać z dobrodziejstw makijażu. Mówi o pudrowaniu twarzy, nakładaniu 



140	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

przytacza stosunkowo długą wypowiedź ascety, zapewne zapamiętaną 
i  powtórzoną mu przez matkę, niemniej podkreśla, że przytoczy „jego 
własne słowa, nie zmieniając wypowiedzi tych świętych ust”109. Warto je 
zatem przytoczyć, by przynajmniej w ten sposób pozwolić przemówić sa-
memu Piotrowi i móc usłyszeć jego argumentację oraz styl wypowiedzi:

Powiedz mi, dziecko, […] jeśliby malarz, który jest mistrzem w  swojej 
dziedzinie, namalował obraz zgodnie z wymogami sztuki i wystawił go do 
oglądania chętnym, a  inny malarz, który nie przyswoił sobie dokładnie tej 
umiejętności, lecz maluje według własnych wyobrażeń, ganiąc malowidło 
wykonane według zasad sztuki, wydłużyłby brwi i rzęsy, wybieliłby twarz, 
a  na policzki nałożył czerwoną farbę  – czy nie sądzisz, że ten pierwszy 
gniewałby się słusznie, że niewprawna ręka popsuła mu pracę i wprowadziła 
niepotrzebne dodatki? Wierzcie, iż podobnie Stwórca wszechrzeczy, 
rzeźbiarz i malarz naszej natury, słusznie będzie się gniewał o  to, że Jego 
niewypowiedzianą mądrość oskarżacie o  niewiedzę. Nie dodawałybyście 
bowiem sobie koloru czerwonego, białego i czarnego, gdybyście nie uważały, 
że tego dodatku wam brakuje. Sądząc zaś, że tego potrzebuje wasze ciało, 
oskarżacie Stwórcę o słabość. Tymczasem trzeba wiedzieć, że Jego moc jest na 
miarę Jego woli (σύμμετρον ἔχει τῇ βουλήσει τὴν δύναμιν), bo mówi Dawid: 
„Wszystko, co jeno chciał, uczynił Pan”110. Obmyślając dla wszystkich tylko 
to, co dobre, nikomu nie daje tego, co szkodliwe. Nie zniekształcajcie zatem 
obrazu Boga, nie usiłujcie dodawać tego, czego w swej mądrości nie dał, nie 
wymyślajcie fałszywego111 piękna, które psuje skromne niewiasty i stanowi 
pułapkę dla tych, którzy na nie patrzą112.

Piotr zatem wygłasza – zresztą, jak się wydaje, nie tylko do matki 
Teodoreta, ale do wszystkich kobiet  – pochwałę naturalnego, od Boga 

różu na policzki, korekcie brwi, sztucznych pieprzykach i cieniach do powiek”, uwa-
żając, że „dbałość o  urodę jest […] kobiecym przymiotem, a  umiejętne poprawianie 
natury przynosi raczej chlubę niż wstyd” (M. Miazek-Męczyńska, „Do mycia twarzy 
rano służy woda”, czyli Owidiuszowe zalecenia dla kochanków z zakresu higieny oso‑
bistej, w: Czystość i brud. Higiena w starożytności, red. W. Korpalska – W. Ślusarczyk, 
Bydgoszcz 2013, s. 22 i 26).

109	Theodoretus, Historia religiosa  IX 6: „τῇ γὰρ αὐτοῦ χρήσομαι φωνῇ, καὶ οὐκ 
ἀμείψω τῆς ἁγίας ἐκείνης γλώττης τὸ πρόσρημα”.

110	Ps 135,6.
111	Dosł. νόθον – ‘bękarciego, cudzołożnego, fałszywego’. Por. Lampe, A Patristic 

Greek Lexicon, s. 918. Podobnie jak: Plato, Leges V 741 a3, ed. J. Burnet, Oxford 1903.
112	Theodoretus, Historia religiosa IX 6.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 141

otrzymanego piękna i  odradza stosowanie sztucznych upiększeń, przy 
czym jako przykład podaje zabiegi związane z  makijażem (a  nie z  bi-
żuterią czy ubiorem, o których pisze autor Historia religiosa). Stwórcę 
przyrównuje do artysty malarza (i  rzeźbiarza) – mądrego i najlepszego 
mistrza czyniącego tylko to, co jest dobre, nieszkodliwe, i  stwarzają-
cego kobiety na swój obraz. Upiększenia dokonywane przez nie same 
przyrównuje do cudzołóstwa, nieprawości, przestrzega przed tym pseu-
dopięknem, które niszczy osoby, które je stosują i  te, które na nie pa-
trzą. W  podobnym duchu jak Piotr wypowiadali się także inni wielcy 
chrześcijanie tych czasów, jak choćby Jan Chryzostom113. Siła słów Pio-
tra – imiennika Piotra Apostoła – była tak wielka, że matka Teodoreta, 
„najlepsza z niewiast” (ἀρίστη γυνὴ), natychmiast (autor znowu używa 
określenia παραυτίκα) daje się przekonać do zmiany postępowania, co 
Teodoret określa w słowach: „znalazła się w sieci Piotra” (εἴσω τῆς τοῦ 
Πέτρου σαγήνης ἐγένετο) i, obejmując stopy ascety, prosiła o  pomoc 
w uzdrowieniu oka. Święty z pokorą wyjaśnił jej, że jest „człowiekiem, 
że ma tę samą co ona naturę (φύσιν), że dźwiga ogromny ciężar grze-
chów, co pozbawiło go śmiałości wobec Boga”114. Kiedy dalej płaczem 
i prośbami nalegała, Piotr powołał się nie na swoją świętość czy jakieś 
zasługi, ale na silną wiarę kobiety i uzdrowicielską moc Boga, mówiąc:

Bóg jest lekarzem tych chorób i  zawsze spełnia prośby tych, którzy mają 
wiarę. Teraz też użyczy ci daru, nie mnie wyświadczając łaskę, lecz przez 
wzgląd na twoją wiarę. Jeśli zatem masz wiarę czystą, szczerą i wolną od 
wszelkiej chwiejności, wypędź lekarzy i wyrzuć lekarstwa, przyjmij zaś to 
oto dane od Boga lekarstwo115.

Pustelnik również położył swoją rękę na oku chorej i uczynił znak 
zbawczego krzyża – tak odpędził chorobę116. Kobieta natomiast wróci-
ła do domu, zmyła maści z twarzy, a także odrzuciła wszystkie ozdoby. 
Nie nosiła już odtąd haftowanej sukni ani złotych ozdób  – zgodnie 
z  tym, co usłyszała od Piotra117. Teodoret tak podsumowuje to wyda-

113	Por. jego kazania. Zob.  Joannes Chrysostomus, Quales ducendae sint uxores, 
PG 51, 225‑242, tł. T. Krynicka, VoxP 53‑54 (2009) s. 604‑621.

114	Theodoretus, Historia religiosa IX 7.
115	Theodoretus, Historia religiosa IX 7.
116	Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 7: „Ταῦτ᾽ εἰπὼν, ἐπέθηκε τὴν χεῖρα τῷ 

ὀφθαλμῷ, καὶ τοῦ σωτηρίου σταυροῦ τὸ σημεῖον τυπώσας, τὴν νόσον ἀπήλασεν”.
117	Por. Theodoretus, Historia religiosa IX 8.



142	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

rzenie: „Oto jak wiele skorzystała z  nauki wielkiego Piotra  – otrzy-
mała podwójne uzdrowienie (διπλῆν ἐδέξατο θεραπείαν). Pragnęła 
zdrowia ciała, a  oprócz tego zdobyła właściwą postawę duszy (καὶ 
τὴν τῆς ψυχῆς πρυσεκτήσατο εὐεξίαν). Zdziałał on to swoimi słowami 
(λέγων), a ich siła wynikała z modlitwy (προσευχόμενος)”118. Świętość 
eremity wynikała zatem z życia w zjednoczeniu z Bogiem, z nieustan-
nej modlitwy. Stąd czerpał moc, by służyć potrzebującym uzdrowienia. 
Boża moc objawiająca się w ascecie „to nie tylko cuda, nazwijmy to, 
materialne. To także przemiana człowieka, to także jego serce podle-
gające zmianom”119.

Matce Teodoreta Piotr pomógł nie jeden raz. Biskup Cyru opisuje 
także późniejsze jej uleczenie, kiedy po porodzie była bliska śmierci120. 
Pustelnik, „człowiek godny miana i  łaski apostoła”121, przybył na proś-
bę piastunki do zamroczonej gorączką i  leżącą z  zamkniętymi oczami 
kobiety. Teodoret podaje, jakie słowa pozdrowienia zwykł wypowia-
dać mnich122: „Pokój z  tobą, moje dziecko – Εἰρήνη σοι, τεκνίον”. Au-
tor znowu wyrazem „natychmiast” (παραυτίκα) podkreśla skuteczność 
i szybkość działania świętego eremity: „Natychmiast, jak mówią, otwarła 
powieki, utkwiła w nim wzrok i w  ten sposób dała znać o owocu jego 
błogosławieństwa (τῆς εὐλογίας τὸν καρπὸν)”123. Kiedy zaś zebrane tam 
kobiety krzyczały ze smutku i radości, Piotr wciągnął je w nurt modlitwy, 
którą tak mocno żył każdego dnia:

Święty człowiek wezwał je, aby wszystkie razem z  nim wzięły udział 
w modlitwie (παρεγγυᾷ ὁ θεῖος ἄνθρωπος κοινωνῇσαι αὐτῷ τῆς προσευχῆς 
ἁπάσας). W  ten sposób bowiem  – mówił  – Tabita odzyskała zdrowie, że 
wdowy płakały, a  wielki Piotr ich łzy ofiarował Bogu124. Kobiety modliły 
się, jak im polecił, i  zostały wysłuchane, jak przepowiedział (Ἱκέτευον ὡς 
ἐκέλευσε, καὶ ἐλάμβανον ὡς προείρηκε). Z końcem bowiem modlitwy (τῆς 

118	Theodoretus, Historia religiosa IX 8.
119	Żelazny, Koncepcja świętości, s. 69.
120	Również mnich Macedoniusz wspomógł matkę Teodoreta w jej bezpłodności, 

a potem w zagrożeniu poronienia. Por. Theodoretus, Historia religiosa XIII 16‑17.
121	Theodoretus, Historia religiosa IX 14.
122	Podobnie czynili także niektórzy inni mnisi, np.  Macedoniusz (Theodo-

retus, Historia religiosa XIII 17). Pozdrowienie to nawiązywało do Ewangelii. 
Por. Łk 10,5; J 20,19.

123	Theodoretus, Historia religiosa IX 14.
124	Por. Dz 9,36‑41.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 143

εὐχῆς) przyszedł koniec choroby – na całym ciele matki wystąpił pot, zgasł 
ogień gorączki i pojawiły się oznaki zdrowia125.

W tym opisie ponownie widać, że Piotr nie dbał tylko o swój oso-
bisty rozwój duchowy, również wiara i  żywa relacja z  Bogiem innych 
osób była dla niego ważna. Prowadził ludzi do życia modlitwą, do zaufa-
nia Bogu i oddania Mu siebie. Nie chodzi o cudotwórczość, o zdobycie 
sławy, lecz o pomoc w umocnieniu ducha, a  także wspomożenie ciała. 
Przy czym cuda były ważne dla chrześcijan, co podkreśla Jan Żelazny, 
zauważając, że w mentalności Kościoła w Syrii cuda dokonywane przez 
mnichów miały niezwykle istotne znaczenie:

Nie każde miejsce oddane Bogu jest święte. Święte jest miejsce, w którym 
działa Bóg, które On sobie wybiera […]. Miejsce wybrane przez Boga to 
takie, w którym dzieją się cuda. Cuda świadczą o obecności Boga, są pieczęcią 
prawdziwości Jego mocy i Jego działania, objawiają Boga tu i teraz. Mówią 
o  relacji do Absolutu, o  przestrzeni, w  której jest On obecny, działający 
i rozpoznawalny dla człowieka […]. Tam, gdzie jest silna wiara, jest miejsce 
i na świętość, i na cud, złączone ze sobą126.

Jako wprowadzenie do kolejnego zagadnienia związanego ze święto-
ścią Piotra niech posłużą te słowa:

Teodoret wierzy, tak jak ludzie tamtej epoki, w  obecność Bożej Mocy 
w  ascetach. Więcej  – gdy przystępuje do opisywania działań Świętych 
Mężów, w  jego ujęciu cudotwórcza ich moc ma wyraźnie autonomiczny 
charakter. Nie wątpi też ani na chwilę, że pozostaje ona w ich szczątkach, 
w przedmiotach, których dotykali127.

Piotr wspierał ludzi osobiście, ale również moc jego uzdrawiającej 
świętości działa poprzez przedmiot, a  dokładniej przez odciętą część 
z jego szaty, która – podobnie jak chusty i przepaski Pawła Apostoła128 – 
zawsze uzdrawiała najpierw Teodoreta i  jego rodziców oraz przyjaciół, 
a potem zapewne także niewdzięcznika, który pas sobie przywłaszczył:

125	Theodoretus, Historia religiosa IX 14.
126	Żelazny, Koncepcja świętości, s. 67.
127	Wipszycka, Charakter i formy, s. 25, 36.
128	Por. Dz 19,11‑12.



144	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

Piotr rozciął na dwie części swój pas tkany z  grubego lnu i  jedną częścią 
opasał własne, drugą moje biodra129. Wiele razy, gdy byłem chory, matka 
zakładała mi ten pas, wiele razy dzięki niemu wyprowadzała z  choroby 
ojca i sama także dla własnego zdrowia korzystała z tego lekarstwa. Wielu 
naszych przyjaciół, kiedy się o  tym pasie dowiedzieli, brali go często, by 
leczyć chorych. We wszystkich przypadkach pas ten objawiał moc łaski 
(πανταχοῦ τῆς ἐκείνου χάριτος ἐδίδασκε τὴν ἐνέργειαν), jaką obdarzony 
był Piotr. Kiedyś jednak ktoś przywłaszczył sobie pas, pozbawiając go tych, 
którzy mu go użyczyli, niepomny na swych dobroczyńców. W  ten sposób 
zostaliśmy ograbieni z tego daru130.

Warto przypomnieć, że dla syryjskich chrześcijan istotne było, że 
Bóg objawia się przez materię i stworzenie:

Materia staje się nośnikiem świętości nie na zasadzie idolatrii czy 
pogańskiego pierwotnego ubóstwienia sił natury. Materia jest uświęcona jako 
manifestacja Boga w  konkretnym czasie i  miejscu. Tą manifestacją mocy 
Boga jest człowiek odkupiony, a więc zbawiony także w swojej cielesności 
[…]. Kult relikwii jest przejawem nie tylko wiary w moc Boga działającą 
w świętych męczennikach, ale także przekonania, że w Chrystusie zostało 
odkupione całe stworzenie. Kontakt fizyczny z rzeczami mającymi łączność 
ze świętością […] pozwala na kontakt ze świętością. To „coś”, z  czym 
wchodzę w  fizyczny kontakt, zostało odłączone od świata czystej materii 
i poprzez spotkanie ze świętym samo uczestniczy w świętości, podobnie jak 
ciało uczestniczy w zbawieniu. Miejsce, w którym przejawiła się świętość, 
jest miejscem wybranym przez Boga […]. Odpowiedź na pytanie, czy w tym 
miejscu Bóg jest obecny, dają wierzącym cuda131.

Tak zatem i  święty Piotr wspierał ludzi, w  pobliżu których żył 
w swojej pustelni grobowcu, działając „cuda dzięki modlitwie”132. Jego 
dobroczynny jak światło wpływ na mieszkańców Antiochii trwał aż do 
jego chwalebnej i świątobliwej śmierci, ale zakończenie opisu jego ży-
cia „walki” sugeruje, że święty Piotr wciąż błogosławi tym, którzy go 
o to proszą: „Tak jaśniejąc i oświecając swoimi promieniami Antiochię, 

129	Theodoretus, Historia religiosa IX 15.
130	Theodoretus, Historia religiosa IX 15.
131	Żelazny, Koncepcja świętości, s. 68‑69.
132	Theodoretus, Historia religiosa IX 15: „Τοιαῦτα καὶ ἐν τοῖς ἡμετέροις χρόνοις 

διὰ τῶν ἰδίων αὑτοῦ θεραπόντων ὁ Δεσπότης θαυματουργεῖ”.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 145

doszedł do kresu walk i oczekiwał na odłożony dla zwycięzców wieniec 
(τὸν ἀποκείμενον τοῖς νικηφόροις στέφανον). Prosząc o to, bym i teraz 
dostąpił tego błogosławieństwa, którym cieszyłem się za jego życia, za-
kończę to opowiadanie”133.

Podsumowując, można przypomnieć, jak Henri Irenée Marrou wyja-
śniał misję świętych ascetów syryjskich:

W sercu społeczności chrześcijańskiej, która w każdym razie się za taką uważa, 
ale jest i czuje się zagrożona przez ducha światowego i  letniość w wierze, 
mnich żyje po to, aby reprezentować ideał Ewangelii, w całej jej surowości 
i odmowie wszelkiego kompromisu, aby przypominać powołanie człowieka 
do doskonałości, wąską ścieżkę, szaleństwo krzyża. A równocześnie ideał ten 
oznacza pełnię życia duchowego, entuzjazm, wylanie Ducha134.

Piotr Galata w relacji Teodoreta, którą można zaliczyć do patrystycz-
nej literatury hagiograficznej, do biografii enkomionów opisujących ży-
cie, w  tym cuda dokonywane przez świętych, jawi się jako mąż Boży 
uprawiający bezkompromisowo surową ascezę od dziecięcych lat. Żyje 
w grobowcu, skromnie się odżywia, przede wszystkim żyje wskazaniami 
Ewangelii, siebie i innych ludzi karmi modlitwą, przypomina im o powo-
łaniu do doskonałości. Liczne cuda potwierdzają jego świętość, a zwłasz-
cza obecność Bożej mocy wśród ludzi.

Chociaż Piotr jest pustelnikiem, nie odcina się od problemów 
mieszkańców Antiochii. Szanuje ich więzi rodzinne, jest serdeczny 
dla dzieci, wspiera mężczyzn i kobiety w uleczeniu ducha i ciała oraz 
w  różnych trudach życia. Jest eremitą, który łączy miłość do Boga 
z  miłością do bliźnich. Można wręcz zaryzykować stwierdzenie, że 
jest wciąż świętym aktualnym (wyjąwszy może aż tak skrajne ubó-
stwo i surową ascezę) na dzisiejsze czasy, kiedy to różne wspólnoty 
osób konsekrowanych żyją „pustynią w mieście”135, zanurzone w co-
dzienności gwarnego miasta.

133	Theodoretus, Historia religiosa IX 16.
134	Daniélou – Marrou, Historia Kościoła, s. 284. Por. Brock, Early Syrian, s. 3‑4.
135	Nawiązanie do tytułu książki: C.  Caretto, Pustynia w  mieście, Częstochowa 

2014.



146	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

Bibliography

Sources

Herodotus, Historiae, ed. A.D. Godley, Cambridge 1920.
Hieronymus, Commentarium in Epistulam Beati Pauli ad Galatas, ks.  II, PL 26, 

353‑355, 357.
Joannes Chrysostomus, Quales ducendae sint uxores, PG 51, 225‑242, tł. T. Krynicka, 

„Vox Patrum” 53‑54 (2009) s. 604‑621.
Plato, Leges, ed. J. Burnet, Oxford 1903.
Theodoretus Cyrensis, Historia religiosa, PG 82, 1283‑1522, ed.  P.  Canivet  – A.  Le-

roy-Molinghen, SCh 234, 257, Paris 1997‑1979, tł. K. Augustyniak, Teodoret Biskup 
Cyru, Dzieje miłości Bożej. Historia mnichów syryjskich, ŹM 7, Kraków 1994.

Studies

Abdalla M., Antiochia i  Aleksandria. Z  dziejów relacji apostolskich Kościołów Sy‑
ro-Mezopotamskiego i Koptyjskiego, „Człowiek i Teologia. Kwartalnik Wydziału 
Teologicznego UMK” 44/4 (2018) s. 143‑162.

Altaner B.  – Stuiber A., Patrologia. Życie, pisma i  nauka Ojców Kościoła, 
tł. P. Pachciarek, Warszawa 1990.

Atiya Aziz A., Historia Kościołów wschodnich, Warszawa 1979.
Azéma Y., La date de la mort de Théodoret de Cyr, „Pallas” 31 (1984) s. 137‑155.
Augustyniak K., Historia mnichów syryjskich, w: Teodoret biskup Cyru, Dzieje miłości 

Bożej. Historia mnichów syryjskich, ŹM 7, Tyniec 1994, s. 37‑50.
Banaszak M., Historia Kościoła, t. 1: Starożytność, Warszawa 1989.
Brock S.P., Early Syrian Asceticism, „Numen” 1/20 (1973) s. 1‑19.
Canivet P., Le monachisme Syrien selon Théodoret de Cyr, Paris 1977.
Daniélou J. – Marrou H.I., Historia Kościoła, t. 1: Od początków do roku 600, tł. M. Tar-

nowska, Warszawa 1984.
Dybski H., Monastycyzm w Palestynie i Syrii w świetle źródeł patrystycznych IV i V wieku, 

„Vox Patrum” 42 (2002) s. 411‑436.
Filipowski M., Dieta w  życiu ascetycznym Ojców pustyni, „Studia Theologica 

Varsaviensia” 1/55 (2018) s. 201‑218.
Harmless W., Chrześcijanie pustyni. Wprowadzenie do literatury wczesnego monasty‑

cyzmu, tł. M. Höffner, Kraków 2009.
Jurewicz O., Historia literatury bizantyńskiej. Zarys, Wrocław 1984.
Kasprzak D., Ojcostwo duchowe w myśli patrystycznej – zarys zagadnienia, „Polonia 

Sacra” 20/3 (2016) s. 101‑121.
Kłoczowski J., Od pustelni do wspólnoty. Grupy zakonne w wielkich religiach świata, 

Warszawa 1987.



	 Świętość eremity Piotra Galaty według Teodoreta z Cyru	 147

Kokoszko M. – Dybała J. – Jagusiak K. – Rzeźnicka Z., Dieta monastyczna w świetle 
nauki medycznej. Teodoret z Cyru i medycy o soczewicy, „Vox Patrum” 62 (2014) 
s. 297‑329.

Kokoszko M.  – Dybała J.  – Jagusiak K.  – Rzeźnicka Z., Dieta mnichów syryjskich. 
Komentarz do terminu artos kachrydias (ἄρτος καχρυδίας) w Historia religiosa Te‑
odoreta z Cyru, „Biblica et Patristica Thoruniensia” 8/3 (2016) s. 123‑156.

Koralewski J., Mądrość pustyni. Życie pustelnicze od monastycyzmu przedchrześci‑
jańskiego do VI wieku, Poznań 2010.

Laboa J.M.  – R.  Cemus et al., Mnisi Wschodu i  Zachodu. Historia monastycyzmu 
chrześcijańskiego, tł. G. Jaworska – K. Malecha, Warszawa 2009.

Lampe G.W.H., A Patristic Greek Lexikon, Oxford 1976.
Longosz S., Szkoła antiocheńska, w: Literatura Grecji starożytnej, t. 2: Proza history‑

czna, krasomówstwo, filozofia i nauka, literatura chrześcijańska, red. H. Podbielski, 
Lublin 2005, s. 1061‑1067.

Malingrey A.-M., Chrześcijańska literatura grecka, tł. i opr. M. Starowieyski, Tarnów 
1995.

Manzanares C.V., Pisarze wczesnochrześcijańscy I-VII w., tł.  E.  Burska, Warszawa 
2001.

McKinnon J.W., Desert Monasticism and the Later Fourth-Century Psalmodic Move‑
ment, „Music & Letters” 4/75 (1994) s. 505‑521.

Miazek-Męczyńska M., „Do mycia twarzy rano służy woda”, czyli Owidiuszowe za‑
lecenia dla kochanków z  zakresu higieny osobistej, w:  Czystość i  brud. Higiena 
w starożytności, red. W. Korpalska – W. Ślusarczyk, Bydgoszcz 2013, s. 13‑26.

Michalski M., Antologia literatury patrystycznej, t. 2, Warszawa 1982.
Millar F., Theodoret of Cyrrhus: a Syrian in Greek dress, w: From Rome to Constanti‑

nople: Studies in Honour of Averil Cameron, red. H. Amirav – R. Barend, Leuven 
2007, s. 105‑125.

Misiarczyk L., Antyczny monastycyzm syryjski, „Studia Płockie” 40 (2012) s. 83‑96.
Nadobnik W., Kościół męczennika Dionizego w Cyrze (Nebi Huri, Syria) – próba iden‑

tyfikacji, „Symbolae Philologorum Posnanensium Graecae et Latinae” 23/2 (2018) 
s. 57‑64.

Nin M., Główne kierunki duchowości monastycyzmu syryjskiego, tł.  A.  Jankowski, 
w:  Duchowość starożytnego monastycyzmu. Materiały z  Międzynarodowej Sesji 
Naukowej, Kraków-Tyniec, 16‑19 listopada 1994. Wykłady otwarte, red. M. Starow-
ieyski, Kraków 1995, s. 31‑60.

Rey-Coquais J.-P., Kyrrhos Syria, w: The Princeton Encyclopedia of Classical Sites, 
red. R. Stillwell et al., Princeton 1976, w: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/tex-
t?doc=Perseus:text:1999.04.0006:id=kyrrhos (dostęp: 19.07.2024).

Roberson R.G., Chrześcijańskie Kościoły Wschodnie, tł. K. Bielawski – D. Mionskow-
ska, Bydgoszcz 1998.



148	 Dominika Budzanowska-Weglenda	

Rousseau P., Moses, monks, and mountains in Theodoret’s Historia religiosa, w: Il mo‑
nachesimo tra eredità e aperture, red. M. Bielawski – D. Hombergen, Rome 2004, 
s. 323‑346.

Rousseau P., The identity of the ascetic master in the „Historia religiosa” of Theodoret 
of Cyrrhus: a new ‘paideia’?, „Mediterranean Archaeology” 11 (1998) s. 229‑244.

Simonetti M., Między dosłownością a alegorią, tł. T. Skibiński, Myśl Teologiczna 26, 
Kraków 2000, s. 157‑203.

Siniscalco P. et al., Starożytne Kościoły Wschodnie. Historia i literatura, tł. K. Piekarz, 
Kraków 2013.

Špidlík T.  – Gargano I., Duchowość Ojców greckich i  wschodnich, tł.  J.  Dembska, 
red. J. Naumowicz, Kraków 1997.

Szczur P., Antiochia Syryjska jako ośrodek ascezy i  monastycyzmu w  drugiej 
połowie IV w., „Vox Patrum” 70 (2018) s. 45‑69.

Starowieyski M. – Szymusiak J.M., Nowy słownik wczesnochrześcijańskiego piśmien‑
nictwa, Poznań 2022.

Todt K.P., Tabula Imperii Byzantini, t. 15, Wien 2015.
Urbainczyk T., ‘The devil  spoke Syriac to me’: Theodoret in Syria, w: Ethnicity and 

culture in late antiquity, red. S. Mitchell – G. Greatrex, London 2000, s. 253‑265.
Vademecum historyka starożytnej Grecji i Rzymu, t.  1, red. E. Wipszycka, Warszawa 

1982.
Vööbus A., History of asceticism in the Syrian Orient: a contribution to the history of 

culture in the Near East, CSCO 184, Louvain 1958.
Vööbus A., The contribution of ancient Syrian Christianity to the west European cul‑

ture, „Journal of Assyrian Academic Society” 1 (1988) s. 8‑14.
Vööbus A., The Origin of Monasticism in Mesopotamia, „Church History” 4/20 (1951) 

s. 27‑37.
Wipszycka E., Charakter i formy ascetyzmu syryjskiego, w: Wstęp, w: Teodoret biskup 

Cyru, Dzieje miłości Bożej. Historia mnichów syryjskich, ŹM  7, Tyniec 1994, 
s. 9‑36.

Żelazny J., Koncepcja świętości w chrześcijaństwie syryjskim, w: Sympozja Kazimier‑
skie poświęcone kulturze świata późnego antyku i wczesnego chrześcijaństwa, t. 8, 
red. A. Głowa – B. Iwaszkiewicz-Wronikowska, Lublin 2013, s. 65‑72.

Żelazny J., Literatura patrystyczna kręgu języka syryjskiego, Kraków 2012.
Żelazny J., Monastycyzm syryjski i mezopotamski w ujęciu ks. Stefana Siwca, w: Histo‑

ria monastycyzmu orientalnego, red. A. Uciecha, Katowice 2014, s. 59‑69.
Żelazny J., Zarys literatury patrystycznej kręgu języka syryjskiego, Orientalia Christia-

na Cracoviensia Monographiae 2, Kraków 2011.


