
VOX PATRUM 95 (2025)  209-232
DOI:  10.31743/vp.18204

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera 
dyskusji z Reformacją

The Authority of Saint Augustine in Marcin Kromer’s Discussion 
with the Reformation

Agnieszka Dziuba1

Abstract: Marcin Kromer was one of the first Polish humanists who actively joined the fight 
against the Reformation. In Polish conversations and in their Latin, much more extensive 
version, he not only undertook to refute the theological arguments of Martin Luther and his 
followers, but above all, he gave a competent exposition of the teachings of the Catholic 
Church at that time. He had an excellent knowledge of the text of the Holy Scripture along 
with its commentaries, was well-read in the writings of the Fathers of the Church and 
theologians of later eras up to contemporary times, and was also well versed in the books 
of his adversaries. Kromer’s erudition allowed him to create, especially in the  Latin 
Conversations, the image of a priest (Monachus) who courageously and without hesitation 
refutes the  arguments of his opponents and clearly explains the  intricacies of Catholic 
theology. Among the authorities whose writings and views Kromer most often refers to is 
Augustine, a writer extremely important to Luther himself. The author of the dialogue uses 
the figure of the bishop of Hippo in various ways. Sometimes his name appears among 
others writing on a given topic, sometimes he is a “time marker”. Most often, however, 
his writings provide arguments in the discussion on the understanding and interpretation 
of the Holy Scripture, on the sacrament of baptism, and above all, quotations from his 
works appear when talking about the  Tradition of the  Church, councils and hierarchy 
in the  Church. Kromer’s appreciation of Augustyn is demonstrated by the  fact that he 
independently translates some of his thoughts into Polish. In this way, Polish society, 
which does not know Latin, comes into contact with the words of an African bishop for 
the first time. It is also important that Kromer noticed and appreciated Augustine’s style. 
The Polish writer sometimes uses successful phrases from the works of the Bishop of 
Hippo to decorate and enrich his own sentences with elocution. It can therefore be said that 
Augustine’s visible authority in Kromer’s dialogues is used by the humanist in a diverse 
and erudite way.

Keywords: Martinus Cromerus; Augustinus; Church Fathers; argument from authority; 
debate; Counter-Reformation, rhetoric

1	 Prof. dr  hab.  Agnieszka Dziuba, profesor, Katedra Filologii Łacińskiej, In-
stytut Literaturoznawstwa, Wydział Nauk Humanistycznych, Katolicki Uniwersy-
tet Lubelski Jana Pawła II, Lublin, Polska; e-mail: dziubak@kul.lublin.pl; ORCID: 
0000‑0002‑5069‑1642.



210	 Agnieszka Dziuba	

Marcin Kromer (1512‑1589)2, wybitny przedstawiciel polskiego re-
nesansu, autor pierwszego w pełni humanistycznego dzieła historyczne-
go, poświęconego przeszłości ziem polskich – De origine et rebus gestis 
Polonorum… libri XXX3, wydanego w Bazylei w 1555 roku oraz pierw-
szego polskojęzycznego romansu historycznego – Historyja prawdziwa 
o przygodzie żałosnej książęcia finlandzkiego Jana i  królewny polskiej 
Katarzyny4, był również tłumaczem na język łaciński antycznej poezji 

2	 Urodzony w Bieczu, absolwent Akademii Krakowskiej, uniwersytetów w Pa-
dwie i Bolonii, sekretarz ostatnich Jagiellonów: Zygmunta Starego i Zygmunta Augusta, 
duchowny, dyplomata, biskup warmiński, nie doczekał się jeszcze naukowej biografii. 
Dysponujemy jedynie dziewiętnastowiecznym studium Cypriana Walewskiego (Mar‑
cin Kromer, Warszawa 1883) oraz hasłem w Polskim Słowniku Biograficznym (H. Ba-
rycz, Marcin Kromer, w: PSB, t. 15/3, Wrocław 1970, s. 319). Sylwetce Kromera po-
święcono też kilka artykułów (m.in. W.W. Żurek, Marcin Kromer – Biskup Warmiński, 
w: Biskup Marcin Kromer (1512‑1589) w Służbie Kościoła, ojczyzny i ziemi bieckiej, 
red. W. Kret – S. Zych, Biblioteka Ośrodka Archiwów, Bibliotek i Muzeów Kościelnych 
Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II 24, Biecz 2013, s. 85‑99).

3	 Podobnie jak jej autor, kronika wciąż czeka na pełną i kompletną monografię, 
gdyż nie można za taką uznać pracy Ludwika Finkla (Marcin Kromer, historyk polski XVI 
w. Rozbiór krytyczny, Rozprawy Akademii Umiejętności. Wydział Historyczno-Filozo-
ficzny 16, Kraków 1883). Publikowane w ostatnich latach artykuły A. Dziuby i M. Wy-
sockiego mają charakter przyczynkarski, jak chociażby zamieszczone w tomie Biskup 
Marcin Kromer (1512‑1589) w Służbie Kościoła, ojczyzny i ziemi bieckiej: A. Dziuba, 
Topika historiograficzna Marcina Kromera na podstawie opisu wyprawy bukowińskiej 
(„De origine… liber XXX), w: Biskup Marcin Kromer (1512‑1589) w Służbie Kościo‑
ła, ojczyzny i  ziemi bieckiej, red. W.  Kret  – S.  Zych, Biblioteka Ośrodka Archiwów, 
Bibliotek i  Muzeów Kościelnych Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Paw-
ła II 24, Biecz 2013, s. 135‑145; M. Wysocki, Marcin Kromer – polski Liwiusz? Czyli 
rzecz o narracji kromerowej Historii, w: Biskup Marcin Kromer (1512‑1589) w Służbie 
Kościoła, ojczyzny i ziemi bieckiej, red. W. Kret – S. Zych, Biblioteka Ośrodka Archi-
wów, Bibliotek i  Muzeów Kościelnych Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana 
Pawła  II  24, Biecz 2013, s.  111‑133; M. Wysocki, Koncepcja historiografii Marcina 
Kromera – polskiego Liwiusza, „Rocznik Dobromiejski” 2 (2008) s. 245‑260; M. Wy-
socki, Marcin Kromer – polski Liwiusz? Czyli rzecz o bohaterze kromerowej Historii, 
„Komunikaty Mazursko-Warmińskie” 3 (2012) s. 505‑519; M. Wysocki, Marcin Kro‑
mer – polski Liwiusz? Czyli rzecz o stylu kromerowej Historii, RH 61/3 (2013) s. 31‑43.

4	 W 1974 roku ukazała się współczesna edycja tego dzieła. Zob. M. Kromer, Hi‑
storyja prawdziwa o przygodzie żałosnej książęcia finlandzkiego Jana i królewny pol‑
skiej Katarzyny, opr. J. Małłek, Olsztyn 1974. O książce: G. Urban-Godziek, Kromer 
romansopisarz. Materia historyczna i  literacka w  „Historii prawdziwej o  przygodzie 
żałosnej książęcia Jana i królewny Katarzyny” (zagadnienia genologiczne), w: Marcin 
Kromer. Polski Liwiusz z Biecza, red. A. Obrębski, Gorlice 2014, s. 86‑101.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 211

greckiej oraz listów Jana Chryzostoma5. Kromer ma w swoim dorobku 
także wiele pism teologicznych. Na tym polu wyróżniają się jego dialogi 
z reformacją, które jako jedne z pierwszych na ziemiach I Rzeczypospo-
litej podejmują próbę krytyki poglądów Lutra, Melanchtona, Zwingliego 
i  wielu przedstawicieli XVI-wiecznego protestantyzmu. Najpierw uka-
zywały się drukiem w Krakowie, w drukarni Łazarzowej, polskojęzycz-
ne księgi, a mianowicie: O wierze i nauce luterskiej rozmowa pierwsza 
Dworzanina z Mnichem (1551; wyd. 2 – 1554); Czego się krześcijański 
człowiek dzierżyć ma. Mnicha z  Dworzaninem rozmowa wtóra (1552); 
O Kościele Bożym albo Krystusowym Mnicha z Dworzaninem rozmowa 
trzecia (1553) oraz O nauce Kościoła świętego Dworzanina z Mnichem 
rozmowa czwarta i ostateczna (1554). Należy nadmienić, że te niezwykle 
ważne dla polskiej myśli kontrreformacyjnej teksty były wydawane ano-
nimowo. Wersja łacińska zaczęła pojawiać się od 1559 roku. Początkowo 
Kromer opublikował dwie pierwsze księgi: De falsa nostri temporis et 
vera Christi religione, libri duo primi, de quattuor Polonica lingua ante 
octo et novem annos conscriptis atque editis nunc recens Latina lingua do‑
nati et aucti. Ukazały się one w Dilindze u Sebalda Mayera w 1559 roku, 
po czym ta sama wersja ukazała się w Paryżu w 1560 roku u Gulielma 
Guillarda i Almovara Warancore. Trzecia księga została wydana po raz 
pierwszy w Dilindze w 1561 roku jako De vera et falsa religione collo‑
quiorum liber tertius, qui est de Ecclesia Christi, in duo divisus dialogis. 
Całość zaś opublikował w Kolonii Maternus Cholinus w 1568 roku pod 
tytułem Martini Cromeri Monachus, sive Colloquiorum de religione libri 
quattuor, binis distincti dialogis. Quorum tres priores ab auctore sic nunc 
aucti et recogniti sunt, ut merito novi dici queant, quibus quartus totus 
iam recens accessit. Cum indice luculento. Z 1568 roku pochodzi pewna 
liczba egzemplarzy czterech ksiąg dialogu z następującą kartą tytułową: 
Monachus, sive Colloquiorum de religione libri tres, binis distincti dialo‑
gis. Iterum ac tertium ab auctore sic aucti et recogniti, ut novum hoc nunc 
opus et dici possit et revera sit6.

5	 J. Fijałek, Przekłady pism św. Grzegorza z Nazyanzu w Polsce, wiadomość bi‑
bliograficzna i patrystyczna, „Polonia Sacra” 1 (1918) s. 132‑133.

6	 Z 2021  roku pochodzi krytyczne wydanie dialogów. Zob. M. Kromer, Mona‑
chus, sive de religione libri quattuor, binis distincti dialogis, opr. A. Dziuba – W. Ko-
pek – K. Mogielnicki, red. J. Pigoń, Lublin 2021. Publikacja ukazała się w serii „Staro-
polski dramat i dialog religijny” (red. J. Dąbkowska-Kujko, t. 6); M. Kromer, Rozmowy 
Dworzanina z Mnichem, opr. J. Dąbkowska-Kujko – P. Kociumbas, red. E. Buszewicz, 
Lublin 2021. Seria „Staropolski dramat i dialog religijny” (red. J. Dąbkowska-Kujko, 



212	 Agnieszka Dziuba	

Chociaż wkład Kromera w reformę Kościoła katolickiego w Polsce 
i  polemikę z  reformacją jest wysoko ceniony, to jednak nie doczekał 
się dotąd uwagi badaczy7. Prymarnym celem niniejszej publikacji jest 
zbadanie kontekstu, w jakim pojawia się w dialogach imię św. Augusty-
na oraz rola autorytetu Ojca Kościoła w argumentacji mnicha. Celem 
sekundarnym jest zachęcenie uczonych, głównie zainteresowanych re-
nesansową recepcją wczesnochrześcijańskich pisarzy, do studiów nad 
monumentalnym dialogiem polemiczno-religijnym przedstawiciela 
polskiej kontrreformacji. Proponowany artykuł jest zatem próbą przyj-
rzenia się obecności w  teologicznych tekstach Kromera tak ważnego 
dla reformacji autorytetu, jakim był św. Augustyn. Na refleksję badaw-
czą oczekują jeszcze inni Ojcowie Kościoła, tak chętnie przywoływani 
przez duchownego.

Postać i poglądy biskupa z Hippony pojawiają się na kartach dialo-
gów (zarówno polskich, jak i łacińskich) wielokrotnie. Można wyróż-
nić kilka ich kontekstów. Jednym z nich jest powoływanie się na auto-
rytet Ojców Kościoła in gremio, wśród których znalazł się Augustyn. 
Ma to miejsce głównie w dialogu łacińskim, w którym imię świętego, 
jego dzieła i poglądy pojawiają się zdecydowanie częściej niż w  tek-
ście polskim, mniej obszernym i  adresowanym do niewykształcone-
go odbiorcy8. I  tak na przykład po raz pierwszy w tej funkcji pojawia 

t. 5; tutaj znajduje się też obszerniejsza informacja na temat dialogu Kromera z reforma-
cją). Zob. Dziuba, Marcin Kromer i dialog z reformacją, s. 5‑35. Cytaty zamieszczone 
w niniejszym artykule pochodzą z tej publikacji. Odniesienia do polskiego tekstu zo-
staną oznaczone jako „Kromer, Rozmowy”, do łacińskiego natomiast – jako „Cromerus, 
Monachus”. Cyfra rzymska oznacza księgę, w przypadku tekstu łacińskiego pierwsza 
cyfra arabska – numer rozmowy, kolejna cyfra arabska – akapit.

7	 Już Maciej Korolko w artykule z 1989 roku pisał: „Obecność Marcina Kromera 
w historii literatury polskiej epoki renesansu jest wprawdzie bezdyskusyjna, lecz nie-
potwierdzona dotąd studiami analitycznymi” (M. Korolko, Retoryczna sztuka Rozmów 
Dworzanina z Mnichem Marcina Kromera, SW 26 (1989) s. 47).

8	 Pisze o tym Kromer expressis verbis, gdy tłumaczy powód napisania dialogów 
w  języku wernakularnym, zarówno w polskiej, jak i  łacińskiej wersji Rozmów: „(…) 
a wszakoż iż wiele jest ludzi obojej płci w narodzie naszym polskim, którzy radzi się też 
około takich rzeczy i pisma obierają, a niemieckiego ani łacińskiego pisma nie czytają 
albo nie rozumieją, zdało mi się za potrzebną nieco o takich rzeczach naszym językiem 
napisać” (przedmowa, 1); „(…) suscepi tamen laborem conscribendi aliquid lingua ver-
nacula in gratiam Polonorum meorum, quo ii, qui in litteris non ita multum progressi 
essent, ut legere et intelligere ea, quae Lingua Latina a viris doctis et piis in hoc genere 
conscripta sunt, recte possent” (M. Kromer, De falsa, 1559, k. br.). O ile nie zaznaczono 
inaczej, tłumaczenia pochodzą od autorki.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 213

się w  akapicie 110 pierwszej mowy z  księgi pierwszej9, gdy Kromer 
wymienia autorów wraz z tytułami ich dzieł, piszących o wstawiennic-
twie świętych poprzez modlitwy do nich (invocatio sanctorum). W tym 
gronie znaleźli się Orygenes, Grzegorz z  Nazjanzu, Jan Chryzostom, 
Ambroży, Augustyn i jego De cura pro mortuis10. O ofierze przebłaga-
nia (sacrificium propitiatorium) obok Augustyna (Enchiridion, lib. 10; 
sermo de verbis Apostoli, Questio ad Dulcitium)11 mieli pisać Cyprian 
i Ambroży. Gdy mowa jest o transsubstantiatio, Augustyn i jego mowa 
De verbis Domini (28)12 pojawił się obok Justyna, Cypriana, Cyryla 
Jerozolimskiego, Bazylego, Jana Chryzostoma, Ambrożego, Jana Da-
masceńskiego i Teofilakta. W tym samym akapicie, w podobnej funk-
cji, ale tym razem w kontekście liczby sakramentów, wystąpił biskup 
z Hippony13 i jego dzieło Contra epistolam Parmeniani (ks. II)14 obok 
Cypriana, Tertuliana, Hieronima i  papieża Leona. Także interesujące 
nas imię występuje wśród autorów piszących o sakramencie bierzmo-
wania. Kromer wymienia tu również Cypriana, Tertuliana i papieża Fa-
biana. Jak widać, osobą, która zawsze miała coś do powiedzenia w waż-
nych dla Kościoła kwestiach, był, zdaniem Kromera, Augustyn. Warto 
zaznaczyć na marginesie, że część pism Cypriana, na które powołuje się 
w  przywołanym akapicie polski pisarz, jest nieautentycznych15. O  ile 
powyższe informacje potwierdzają oczytanie Kromera w literaturze pa-
trystycznej i jego znajomości kwestii poruszanych przez protestanckich 
autorów, o  tyle w  łacińskim dialogu pojawia się imię św. Augustyna 
także w  charakterze odwołania czasowego, np.  „Augustini aequalis 
Optatus”16, „Iam vero et Carthaginen[sis] quinta synodus Augustini 

9	 Cromerus, Monachus I 1, 110.
10	 Augustinus, De cura pro mortuis gerenda 1, 1‑3, PL 40, 591‑593.
11	 Augustinus, Enchiridion 110, PL 40, 283‑284; Augustinus, De octo Dulcitii 

quaestionibus 2, PL 40, 157‑158. Nie udało się zidentyfikować mowy.
12	 Nie udało się zidentyfikować mowy. Być może jest to jedna z katechez przed-

chrzcielnych, o których pisze ks. Antoni Żurek. Zob. A. Żurek, Katecheza eucharystycz‑
na św. Augustyna, VoxP 57 (2012) s. 853‑862.

13	 W dialogu nie pojawia się to określenie. W polskim tekście Kromer odnotował: 
„Numidyjskiego królestwa biskupy w Afryce, między którymi ś[więty] Augustyn był” 
(Kromer, Rozmowy III 277).

14	 Augustinus, Contra epistolam Parmeniani liri tres 2, 13, 28‑29, PL 43, 70‑72.
15	 Chodzi tutaj o  De cena Domini i  De ablutione pedum. Szerzej na ten temat, 

zob. A. Dziuba, Habent sua fata libelli. Losy dzieła „De cardinalibus operibus Christi”, 
VoxP 79 (2021) s. 83‑98.

16	 Cromerus, Monachus III 2, 185.



214	 Agnieszka Dziuba	

tempore”17. Kromer przyjmuje zatem, że najbardziej rozpoznawalnym 
Ojcem Kościoła (i łatwym do umiejscowienia w czasie) przez czytelni-
ków łacińskiego tekstu jest właśnie autor Confessiones. Nie ma w tym 
nic dziwnego, gdyż ten Ojciec Kościoła był postacią niezwykle ważną 
nie tylko w Kościele katolickim, ale też dla Lutra18 i  jego następców. 
Ten fakt dostrzega autor dialogu, pisząc: „Augustini doctrina et scripta 
in magno etiamnum pretio sunt, nec modo apud recte sentientes, veru-
metiam apud haereticos”19.

Zanim jednak przyszły biskup warmiński, świetnie zaznajomiony 
z  twórczością Augustyna, przystąpi do erudycyjnej dysputy z  rywala-
mi, ukrytymi pod postacią Dworzanina, napisze polski dialog, jak wyżej 
wspomniano, adresowany do mniej oczytanego i wykształconego odbior-
cy. W nim także pojawiły się odwołania do biskupa z Hippony. Po raz 
pierwszy imię Augustyna zostało wspomniane w  emocjonalnej rozmo-
wie20 o  małżeństwie, gdy Dworzanin stawia tezę, że katoliccy pisarze 
twierdzą: „Iż lepiej kapłanowi z  wolną białogłową, ba i  z  cudzą żoną 
obcować, niźli się ożenić!”21. Mnich, polemizując z rozmówcą, powołuje 
się po raz pierwszy w rozmowie na autorytet Augustyna, który z szacun-
kiem pisał o kobietach22. Na marginesie pojawia się w tym miejscu Kro-
merowe odesłanie do tekstu De bono coniugali23. W  zażartej dyspucie 
Dworzanin ujawnia stanowisko protestantów na temat wyższości Pisma 

17	 Cromerus, Monachus III 2, 281.
18	 Sam Marcin Luter wywodził się z zakonu augustianów. Szerzej o znaczeniu 

św. Augustyna dla myśli reformacyjnej, zob. Ł. Barański – J. Sojka, Historia i  teo‑
logia luterańskiej odnowy Kościoła w Niemczech w XVI wieku, cz. 2, Bielsko-Biała 
2017, s. 14.

19	 Cromerus, Monachus  II 2, 29: „Nauka Augustyna i pisma są wysoko cenione 
nie tylko przez ludzi prawomyślnych, lecz także heretyków”. Taką samą opinię wyraził 
wcześniej w polskim dialogu (II 187) i opatrzył ją uwagą o błędach, do których przyzna-
wał się Ojciec Kościoła w Retractationes. Mnich, uczony obrońca katolicyzmu, bohater 
dialogu, podpierając się autorytetem Augustyna, człowieka „ostrego rozumu i ćwiczo-
nego w Piśmie” (II 188), usprawiedliwia w ten sposób zdarzające się omyłki w nauce 
Kościoła i wykładni Pisma Świętego.

20	 Polska wersja dialogu jest bardziej emocjonalna i zawiera dosadniejsze słownic-
two niż tekst łaciński. Wynika to z innego adresata obu dzieł, poziomu ich wykształce-
nia, a co się z tym wiąże, możliwości percepcji argumentów. Dla „prostych” Polaków 
bardziej przekonujące są tezy okraszone dosadnym słowem, przysłowiem czy niewy-
brednym żartem.

21	 Kromer, Rozmowy I 12.
22	 Kromer, Rozmowy I 12.
23	 Augustinus, De bono coniugali 11, PL 40, 382‑383.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 215

Świętego nad tekstami Ojców Kościoła24, nawet cenionego afrykańskie-
go biskupa:

Nie wiem, co Augustyn, ale i Ambroży pisze, ale wiem, iż ś[więty] Paweł 
powiada: „Utciwe małżeństwo we wszystkich a  łoże niepokalane. Ale 
kurewniki i cudzołożniki będzie Bóg sądził”25. Toć jest Słowo Boże, któremu 
ani Augustyn, ani Ambroży, ani żadne wymysły ludzkie przeciwić się nie 
mogą26.

Co ciekawe, w łacińskim dialogu nie znajdziemy tej wymiany zdań, 
chociaż można zauważyć kilka miejsc wspólnych, w których pojawia się 
imię autora Confesiones.

Nieco inaczej wygląda sytuacja w przypadku rozważań na temat sekt 
i schizm. Ta problematyka wraz z odwołaniem do poglądów biskupa z Hip-
pony zaledwie kilkakrotnie została poruszona w polskim tekście, podczas 
gdy w łacińskim jest wyraźnie obecna. Bez wątpienia św. Augustyn i jego 
De haeresibus ad Quodvultdeum jest dla Marcina Kromera prymarnym 
źródłem wiedzy na temat głosicieli poglądów sprzecznych z  nauką Ko-
ścioła. Co ciekawe, w obu wersjach dialogu pojawiła się refleksja, że są oni 
pożyteczni: „Są-ć barzo pożyteczni Kościołowi kacerze, jako pisze ś[wię-
ty] Augustyn, nie27 iżby prawdy uczyli, której nie umieją, ale iż cielesne 
ku szukaniu, a  duchowne prawe krześcijany ku objawieniu prawdy po-
budzają”28. Ta sama treść w  języku łacińskim znajduje się w Monachus, 
sive de religione29. Na autorytet biskupa z Hippony Kromer powołuje się 
bezpośrednio, gdy tytułowy bohater wspomina o  poglądach Ariusza na 
biskupstwo30. Warto przywołać też passus z  pierwszej polskiej rozmo-
wy, w którym Kromer ustami Mnicha charakteryzuje poglądy antycznych 

24	 Kromer w wypowiedzi sympatyka luteranizmu nawiązuje do zasady sola Scrip‑
tura, gdyż Dworzanin otwarcie przyznaje, że nie czyta Ojców Kościoła, a powołuje się 
jedynie na autorytet Pisma Świętego.

25	 Hbr 13,4.
26	 Kromer, Rozmowy I 13.
27	 Od tego miejsca do końca paragrafu I 98 znajduje się Kromerowe tłumaczenie 

cytatu z De vera religione 8, 15 (PL 34, 129).
28	 Kromer, Rozmowy I 50.
29	 Cromerus, Monachus I 2, 203. Ten cytat pojawił się już w De falsa nostri tem‑

poris et vera Christi religione, libri duo primi, de quattuor Polonica lingua ante octo et 
novem annos conscriptis atque editis nunc recens Latina lingua donati et aucti, [Dilin-
gen] 1559, k. R3v.

30	 Kromer, Rozmowy III 158: III 283.



216	 Agnieszka Dziuba	

innowierców oraz podaje imiona ich krytyków. Wymienia Ariusza, Lucy-
fera, Wigilancjusza i  Jowiniana31. Augustyna wspomina jako polemistę 
z  tezami Jowiniana na temat małżeństwa i  dziewictwa, przywołując na 
marginesie jego De haeresibus32. W tekście łacińskim nie ma odpowiada-
jącego mu passusu, chociaż Kromer kilkakrotnie i w różnych kontekstach 
wylicza różnorodne sekty, powołując się czasami na poglądy Augustyna. 
Zgoła odmiennie, niż przywołany wyżej, został skonstruowany inny aka-
pit, w którym Kromer wymienił o wiele większą liczbę odstępstw, począw-
szy od sekty nazarejczyków, a skończywszy na Janie Husie33. Przyświecała 
mu myśl, że dawne herezje otworzyły drzwi34 konfesjom reformatorskim. 
Bieczanin nie wymienił, nawet na marginesie, żadnych katolickich polemi-
stów, nie scharakteryzował także poglądów herezjarchów. Powodem tych 
znaczących różnic w narracji jest autorska świadomość odmienności adre-
sata dzieła i jego intelektualnych możliwości.

W polskich Rozmowach Kromer wspomina św. Augustyna w kontek-
ście informacji o antycznych sektach i schizmach zaledwie kilkakrotnie. 
Poza wyżej wspomnianymi passusami, należy przywołać jeszcze dwa, 
z których pierwszy zawiera istotną ocenę autorów protestanckich w kon-
tekście odczytywania Pisma Świętego i cytat z De Trinitate:

W tym-że-ć wszystcy kacerze błądzą, nie iżeby Słowa Bożego, to jest Pisma 
za sobą nie mieli, ale iż je źle rozumieją i wykładają. Świadczy o tym ś[więty] 
Augustyn, tak pisząc: „Wszystcy kacerze na to się wydawają, aby z jednegoż 
Pisma Ś[więtego] fałszywych a omylnych dum swych bronili”35. Także De 
Genes[i] ad lit[teram] li[bro] 7, caput 436.

O tym, jak ważny dla Kromera był to osąd, świadczy, że umieścił go 
w łacińskim tekście37, chociaż bez przywołania siódmej księgi komentarza 
do Genesis38. Do tej myśli wraca Kromer w drugiej rozmowie, gdy pisze:

31	 Kromer, Rozmowy I 50.
32	 Augustinus, De haeresibus 82, PL 42, 45‑46.
33	 Cromerus, Monachus II 2, 89.
34	 Kromer metaforycznie i obrazowo mówi tutaj o bramach piekieł – „infero-

rum portas”.
35	 Augustinus, De Trinitate 1, 3, PL 42, 823.
36	 Kromer, Rozmowy I 114; Augustinus, De Genesi ad litteram libri XII 7, 4, PL 34, 358.
37	 Cromerus, Monachus I 1, 28.
38	 W miejscu tak dokładnie określonym przez Kromera nie ma uwag na temat he-

rezji. Są natomiast rozważania na temat duszy. Wydaje się, że mogła to być jego pomył-
ka, której uniknął w łacińskim tekście. Obszerny akapit 28, odpowiadający skromnemu 



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 217

Także wiele innych błędów ze złego wyrozumienia Pisma Świętego tak 
Nowego, jako Starego Zakonu w Kościele krześcijańskim powstało, o czym 
i Augustyn ś[więty] świadczy in Ioan[nem] tract[atu] XVIII39, tak pisząc: 
„Nie z inąd powstały kacerstwa i niektóre nauki przewrotne, które sidlą duszę 
a w głębią rzucają, jedno gdy dobre pisma niedobrze rozumiane bywają, a to, 
co w nich niedobrze bywa rozumiano, upornie a śmiele bywa twierdzono”40.

Skoro w polskim tekście pojawił się cytat z  tekstu św. Augusty-
na, należy domniemywać41, że passus ten znajdzie się też w łacińskiej 
wersji Rozmów. Można go odnaleźć w drugiej rozmowie księgi dru-
giej42. Chociaż pisarz nieco inaczej wprowadza cytat z komentarza do 
Ewangelii św.  Jana, gdyż Augustyn jest tu tylko jednym z  potwier-
dzających tezę o  błędach herezji wynikających ze złego rozumienia 
Pisma Świętego, to jednak przytoczone słowa z jego dzieła są orygi-
nałem tłumaczenia z polskiego dialogu. Co ciekawe, w takim samym 
kontekście odnajdujemy ten cytat w  dziele protektora i  przyjaciela 
Kromera, Stanisława Hozjusza w De expresso Dei verbo43. Pojawił się 
także w pierwszym łacińskim wydaniu dialogów z 1559 roku (k.4r.) 
i  chociaż kontekst jest identyczny, to jednak okalające go zdania są 
inne. W  kolejnym passusie Kromer powołuje się na biskupa z  Hip-
pony i na jedno z jego dzieł, gdy Mnich udowadnia, że „od jedności 
się odszczepiać”44 jest ciężkim grzechem i jako argument przywołuje 
słowa z De bapt[ismo] cont[ra] Donatistas: „Co pomaga człowieko-
wi zdrowa wiara labo snadź zdrowa świątość wiary, gdzie śmiertelną 

I 114, zawiera odpowiedź Mnicha na słowa Dworzanina, który twierdzi, że zarówno 
Luter, jak i inni twórcy doktryny ewangelickiej posiłkują się Pismem Świętym. Teolo-
gowie katoliccy natomiast sięgają po naukę „fałszywych proroków”, jakim są komen-
tatorzy Pisma Świętego, w tym Ojcowie Kościoła. Mnich, obalając zarzut swego roz-
mówcy, szuka argumentów najpierw w Nowym Testamencie, by za chwilę podeprzeć 
się pismami Cypriana, Atanazego, Hilarego i Augustyna. Kończy swoją wypowiedź 
powołaniem się na autorytet współczesnych mu teologów kontrreformacyjnych (Ni-
colaus Villagagnon, Hieronim Emser, Georgius Vicelius, Fridericus Staphylus, Ioannes 
Dittembergius).

39	 Augustinus, Tractatus in Evangelium Ioannis 18, 1, PL 35, 1536.
40	 Kromer, Rozmowy I 174.
41	 Zdaje się na to wskazywać warsztat Kromera. Pisarz, który zadał sobie trud prze-

kładu tekstu źródłowego, zazwyczaj wkleja odpowiedni passus do łacińskiego dialogu.
42	 Cromerus, Monachus II 2, 17.
43	 Stanislai Hosii, De expresso Dei Verbo, [Dillingen] 1558, k.3v.
44	 Kromer, Rozmowy I 151.



218	 Agnieszka Dziuba	

raną odszczepienia zagładzone jest zdrowie miłości?”45. Zdecydo-
wanie więcej jest miejsc w  tekście łacińskim, w  których mowa jest 
o dawnych herezjach, gdzie pisarz przywołuje zdanie świętego i pod-
piera się jego opinią w  prowadzonym dyskursie. Zazwyczaj jednak 
wymienia go wśród innych pisarzy antycznych, którzy zajmowali się 
podobnym problemem. I  tak, gdy Mnich twierdzi, że odstępstwa od 
wiary nie są niczym nowym i pojawiały się już dawniej, przywołuje 
imiona autorów, którzy o tym zaświadczali: Epifaniusza, Hieronima, 
Augustyna, Prospera z Akwitanii46. Na  samego Augustyna powołuje 
się, gdy mowa jest o tym, że heretycy nie potrafią utrzymać w swoim 
gronie jedności. W  drugiej rozmowie księgi drugiej Mnich analizu-
je brak zgody w  łonie protestantów, wspominając o  różnicy zdań47 
między Lutrem a  Kalwinem oraz Stankarem i  reformatorami z  Piń-
czowa. Konflikt protestantów przypomina mu spór maksymianistów 
i  pozostałych donatystów za czasów Augustyna, czyli: „Et tempore 
Augustini”48. W tym przypadku Ojciec Kościoła jest dla Kromera tyl-
ko wyznacznikiem czasowym. Ważniejszą funkcję pełni w innym pas-
susie, w którym Bieczanin przypomina, że w swoich dziełach biskup 
z Hippony pisał o trzech grupach wyznaniowych, które odłączyły się 
od donatystów: „Idem usu venit olim Donatistis, ut cum ipsi se ab Ec-
clesia segregassent eamque damnarent, idem a suis vicissim discipulis 
Rogatistis, Maximianistis ac circumcellionibus paterentur, ut est apud 
Augustinum”49. Kromer, prawdopodobnie wychodząc z założenia, że 
lector eruditus zna odpowiednie pisma antycznego autora, nie przy-
wołuje żadnego z  nich. Osobną grupę stanowią miejsca, w  których 
mowa jest o  protestantach odwołujących się do twórczości św. Au-
gustyna. Jako pierwszy pojawia się Jan Kalwin i cytat z jego listu do 

45	 Kromer, Rozmowy I 151; Augustinus, De baptismo contra Donatistas 8, 11, PL 
43, 116. Przywołane w artykule polskie przekłady passusów z tekstów św. Augustyna są 
jednocześnie w ogóle pierwszymi translacjami słów biskupa z Hippony na język polski. 
Z tego powodu warto je przytoczyć in extenso.

46	 Cromerus, Monachus I 1, 144.
47	 Zob. objaśnienia do: Cromerus, Monachus II 2, 31, s. 691.
48	 Cromerus, Monachus II 2, 31.
49	 Cromerus, Monachus I 2, 185: „Tak samo niegdyś wydarzyło się z donatystami, 

że gdy odłączyli się od Kościoła i go potępili, zostali podzieleni przez swoich uczniów: 
rogacjan, maksymianistów i circumcelionów, jak jest u Augustyna”. W kontekście do-
natystów należy przywołać jeszcze akapit III 1, 75, który ma charakter jedynie informa-
cyjny, a mianowicie zawiera wzmiankę, że św. Augustyn o nich pisał.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 219

Jacoba Sadoleto50, w którym francuski protestant wspomina o obrazie 
dawnego Kościoła, utrwalonym w pismach Chryzostoma, Bazylego, 
Cypriana, Ambrożego i  Augustyna. Kolejnym jest Jacob Andreae, 
o którym Kromer pisał, że w jednym ze swoich pism bronił poglądów 
Lutra na temat dobrych uczynków, powołując się na takie same zapa-
trywania św. Augustyna51. Z przywołanych powyżej miejsc z obu wer-
sji dialogu polemicznego Kromera wynika, że w kontekście rozważań 
na temat schizm i sekt w Kościele katolickim postać Augustyna jest 
dla pisarza na tyle ważna, że przywołuje ją kilkakrotnie, chociaż nie 
w najistotniejszych kwestiach. Biskup z Hippony pojawia się często 
w szerszym gronie, zwykle obok Cypriana, Ambrożego i Hieronima, 
nierzadko po prostu jak ten, który pisał o dawnych herezjach, a więc 
jego dzieła są źródłem informacji historyczno-teologicznych. Niekie-
dy twórca Confesiones, zdaniem Bieczanina, jest autorem na tyle waż-
nych myśli, że uznał je za warte nie tylko przytoczenia w łacińskim 
dialogu, ale też przetłumaczenia na język polski.

Kromer opierał się na autorytecie Augustyna także w partiach dialogu, 
poświęconych Pismu Świętemu. Należy przywołać w tym miejscu bardzo 
ważną uwagę Mnicha, wpisującą się w problematykę niniejszego artyku-
łu. W polskiej drugiej rozmowie, która poruszaną tematyką odpowiada 
łacińskiej drugiej księdze („Czego się krześcijański człowiek dzierżyć ma 
Mnicha z Dworzaninem rozmowa wtóra”/ „Colloquiorum de re[li]gione 
liber secundus, qui est De vera Christi religione et quid homini Christiano 
in ea sequendum sit, sive de Verbo Dei”) znalazła się dysputa na temat 
obecności Ducha Świętego w trakcie pisania dzieł teologicznych. Jak za-
uważa Mnich, czołowi autorzy protestanccy – Luter i Melanchton, którzy 
twierdzili, że tworzą pod natchnieniem Ducha Świętego, niejednokrotnie 
poprawiali swoje edycje52. Zdaniem tytułowego bohatera oznacza to, że 
Duch Święty nie zawsze jest obecny przy piszącym. Wyjątkiem od tego 
i  świadectwem Jego stałej obecności mają być tacy Ojcowie Kościoła, 
jak Cyprian, Augustyn, Hieronim, o których Kromer pisze: „[…] co się 
wyżej w onych zacnych, uczonych i świętych ludziach: Cyprianie, Augu-
stynie, Hijeronimie, których rozumy, usta i palce jawnie Duch Ś[więty] 

50	 Szerzej na temat tej postaci i  listu Kalwina, zob.  objaśnienia do: Cromerus, 
Monachus I 1, 107, s. 578.

51	 Cromerus, Monachus I  2, 37. Prawdopodobnie chodzi o: Iacobus Andreae, 
Ad Friderici Staphyli confictaset calumniae plenas antilogias responsio, Francoforti 
1558, s. 63‑64.

52	 Kromer, Rozmowy II 213.



220	 Agnieszka Dziuba	

sprawował, dowodnie okazało”53. Odpowiadające cytatowi zdanie, które 
znalazło się w tekście łacińskim, jest jego dosłownym przekładem: „Id, 
quod in eximiis illis doctis ac sanctis viris Cypriano, Augustino, Hiero-
nymo, quorum mentes, linguas ac digitos non obscure Spiritus Sanctus 
rexit, ostensum est”54. W kontekście recepcji Starego Testamentu poja-
wia się we wszystkich wersjach dialogu teza o trzech poziomach rozu-
mienia jego tekstu. W drugiej polskiej rozmowie brzmi ona następująco: 
„A na koniec tak mamy rozumieć o wszystkiem Piśmie Starego Zakonu, 
iż trojakie jest, jako i Augustyn święty pisze, i sama rzecz pokazuje”55. 
Na marginesie pojawia się odwołanie do mowy De assumptione Mariae. 
Podobna myśl z tym samym odesłaniem znalazła się w łacińskiej wersji 
z 1559 roku (k. e4v) i w wydaniu z 1568 roku. Tutaj mamy do czynie-
nia z pewnym rozszerzeniem (o Nowy Testament i Jana Chryzostoma): 
„In summa, hoc de universa Veteris atque adeo Novi quoque Testamen-
ti scriptura sentire nos oportet tria esse eius genera, sicut et Augustinus 
et Chrysostomus memoriae prodidere et res ipsa indicat”56. Kromerowi 
chodzi w tym miejscu o trojakie rozumienie Pisma Świętego, a mianowi-
cie: literalne, literalne i przenośne oraz tylko przenośne. Pewien niepokój 
czytelnika może już wzbudzić źródło, na jakie powołuje się w polskim 
dialogu, gdy mowa jest o Starym Testamencie. Tekst o wniebowzięciu 
Maryi powinien odnosić się raczej do Nowego Testamentu. Jeszcze więk-
szy problem pojawia się przy próbie odnalezienia tej mowy wśród pism 
Augustyna. Okazuje się, że biskup z Hippony nie jest jej autorem. Co 
więcej, nie jest to sermo, ale tractatus, który to gatunek zdecydowanie le-
piej nadaje się do rozważania o poziomach rozumienia Pisma Świętego. 
Identyfikacja dzieła pozwoliła przypisać je Alkuinowi (Flaccus Albinus 
Alcuinus), średniowiecznemu mnichowi. Jego tekst znalazł się w Patro-
logia Latina 40, 1141‑1148, tomie obejmującym dzieła Augustyna oraz te 
jemu przypisywane.

Zagadnieniem, w poruszaniu którego Kromer podparł się w wernaku-
larnych Rozmowach autorytetem biskupa z Hippony, jest chrzest małych 
dzieci w pierwszych wiekach chrześcijaństwa. Chociaż sam Marcin Lu-
ter przyjął rozumienie sakramentu sformułowane przez Augustyna57, to 
jednak w tym przedmiocie Bieczanin poza wspomnianym wyjątkiem nie 

53	 Kromer, Rozmowy II 215.
54	 Cromerus, Monachus II 2 59.
55	 Kromer, Rozmowy II 151.
56	 Cromerus, Monachus II 1, 148.
57	 Barański – Sojka, Historia i teologia, cz. 2, s. 11.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 221

odwołuje się do poglądów biskupa. W polskim dialogu czytamy: „Krzcili 
też dziatki nierozumne, a które jeszcze wierzyć nie mogły, o czym świad-
czą Augustyn i Orygenes, starzy a godni wiry doktorowie”58; „Tą drogą 
też Augustyn ś[więty] szedł, przeciwko donatystom pisząc, którzy się 
spierali, iżeby małe dziatki nie miały być chrzczone”59. Oba cytaty po-
chodzą z partii tekstu, w których katolicki polemista ustami Mnicha tłu-
maczy Dworzaninowi, który, jako zwolennik reformacji, jest przekonany, 
że Kościół winien przestrzegać tylko tego, co zostało napisane w Piśmie 
Świętym (sola Scriptura), że już we wczesnych wspólnotach chrześci-
jańskich chrzczono niemowlęta i małe dzieci, które nie przyjęły jeszcze 
wiary. Pierwszy z nich, przetłumaczony, znalazł się w łacińskiej drugiej 
rozmowie drugiej księgi60. Kromer nie wspomina jednak w tym passusie 
o  „zaklinaniu i  wypędzaniu czarta”, o  czym według polskich Rozmów 
mieli pisać Chryzostom, Augustyn i Cyprian61. Chodzi tutaj prawdopo-
dobnie o egzorcyzm chrzcielny, którego nie było w pierwotnym Kościele 
(„z pirwu przy chrzcie nie bywało”), a o którym pierwsza wzmianka mia-
ło się pojawić u św. Cypriana62. Warto odnotować, że w przywołanych 
dziełach Augustyna nie ma informacji na ten temat63.

Colloquia najczęściej, bo aż dziesięć razy, odwołują się do autoryte-
tu biskupa z Hippony w trakcie rozważań na temat hierarchii i sukcesji 
w Kościele, prymatu papieża i stanowiska biskupa. Kilkakrotnie pojawia 
się imię świętego w argumentacji dotyczącej ważnej roli Tradycji w Ko-
ściele. Warto zauważyć, że tej problematyki jest stosunkowo niewiele 
w polskim tekście. Tylko raz została wspomniana zwierzchność Stolicy 

58	 Kromer, Rozmowy II 241.
59	 Kromer, Rozmowy IV 30.
60	 Cromerus, Monachus IV 2, 104.
61	 Kromer, Rozmowy IV 157.
62	 C.  Krakowiak, Egzorcyzmy chrzcielne w  liturgii rzymskiej, „Seminare” 

36/4 (2015) s. 28.
63	 Jako pierwsze pojawiło się w  marginalium De dogmatibus ecclesiasticis, 

które było przypisywane biskupowi z  Hippony, ale powstało w  V  wieku. Zosta-
ło napisane przez Gennadiusza z  Marsylii. W  dziele tym w  33  akapicie (PL 42, 
1217) jest mowa o chrzcie, ale nie ma wzmianki o egzorcyzmie. Drugim pismem, 
wspomnianym w marginalium, jest De haeresibus (PL 42, 21‑50), w którym zaled-
wie kilkakrotnie Augustyn wspomniał chrzest, ale jedynie w kontekście omawianej 
schizmy lub herezji. Brakuje wzmianek na temat modlitwy chrzcielnej także w De 
unico baptismo contra Petilianum ad Constantinum liber unus (PL 43, 595‑614). 
Kilkakrotnie pojawiła się jedynie wzmianka, że chrzest wypędza demony (Augusti-
nus, De unico baptismo 14, 15, 16).



222	 Agnieszka Dziuba	

Apostolskiej, którą miał potwierdzać Augustyn64. Zdanie to przetłuma-
czone na łacinę znalazło się też w drugiej rozmowie księgi trzeciej65. Naj-
więcej wzmianek o roli Tradycji w Kościele, autorytetu Ojców Kościoła 
i  znaczenia synodów pojawiło się w czwartej księdze Rozmów, zatytu-
łowanej O  nauce Kościoła świętego Dworzanina z  Mnichem rozmowa 
czwarta i ostateczna. Twierdzenie, że tam, gdzie nie wypowiedziało się 
Pismo Święte, należy sięgać po tradycję i obyczaj, zostało przez Kromera 
poparte cytatem z dzieła Augustyna:

O tym tak pisze Augustyn ś[więty]: „W tych rzeczach, o  których nic nie 
ustanowiło Pismo Boże, zwyczaj ludu Bożego a wzięte obyczaje przodków 
za Zakon albo ustawę dzierżany być mają. A jako przestępcę ustaw Boskich, 
tak i ci, którzy gardzą zwyczajami kościelnymi, powściągani być mają”66.

Zgodnie ze stosowaną przez Kromera zasadą, że passus polskiego 
tekstu z cytatem z dzieła Biskupa Hippony winien pojawić się też w dia-
logu łacińskim, zdanie z listu do Kasulana znalazło się w pierwszej księ-
dze czwartego dialogu67. Nie ma tam natomiast drugiego zdania z pol-
skiego cytatu o karaniu za nieprzestrzeganie „mos populi Dei et instituta 
maiorum”. Rygor posłuszeństwa obyczajowi i prawu kościelnemu zosta-
je poparty autorytetem Augustyna jeszcze raz68. Tu także polski pisarz 
sięga po argument z prac biskupa z Hippony, tym razem z dwóch miejsc 
De baptismo69. Jednak tylko drugie jest przetłumaczonym cytatem. Wy-
wód kończy stwierdzeniem: „Toż powtarza, odpisując na pytanie Janu-
ariusza i, na innych miejscach”70. Odpowiadający temu miejscu passus 
w  łacińskim dialogu jest obszerniejszy i  znajdują się tu aż trzy cytaty 
z  pism Augustyna, w  tym ze wzmiankowanego jedynie w  tekście pol-
skim listu71. Ponownie więc doszedł do głosu sceptycyzm Kromera co 
do możliwości percepcyjnych polskiego czytelnika. To, co w łacińskich 
Rozmowach zostało zawarte w  cytatach, których pisarz nie komentuje 
i nie analizuje, traktując je jako wystarczająco przekonujące argumenty, 

64	 Kromer, Rozmowy III 267; Augustinus, Ep. 43, 7, PL 33, 163.
65	 Cromerus, Monachus III 2, 260.
66	 Kromer, Rozmowy IV 14; Augustinus, Ep. 36, 1, PL 33, 136.
67	 Cromerus, Monachus IV 1, 17.
68	 Kromer, Rozmowy IV 19.
69	 Augustinus, De baptismo 4, 24, PL 43, 174; 2, 7, PL 43, 133.
70	 Kromer, Rozmowy IV 19.
71	 Cromerus, Monachus IV 1, 22; Augustinus, Ep. 54, 1, PL 33, 200.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 223

w polskim tekście zostało opowiedziane oraz zilustrowane jednym zale-
dwie cytatem, którego perswazyjny charakter został podparty stwierdze-
niem, że Augustyn wyraża ten sąd i w innych pismach. Tematem, którego 
Kromer nie poruszył w polskim tekście, a który wielokrotnie pojawiał się 
w dyspucie katolickich teologów z reformatorami, jest uznanie stanowi-
ska biskupa istniejącego w hierarchii Kościoła katolickiego. Protestanci 
twierdzili, że jest ono równoznaczne z  prezbiterem72. Ta problematyka 
pojawia się przede wszystkim w księdze trzeciej (Colloquiorum de re‑
ligione liber tertius, qui est de Ecclesia Christi). Bieczanin, stojąc na 
stanowisku, że urzędy kapłańskie zostały ustanowione już przez Aposto-
łów73, krytykuje zażarcie Lutra, Kalwina i ich zwolenników, że stawiając 
się w roli Boga, sami tworzą niepotwierdzone przez Tradycję Kościoła 
stanowiska74. A przecież zarówno diakonów, jak biskupów i prezbiterów 
Chrystus dał swojemu Kościołowi („Christus Ecclesiae suae dedit”)75. 
Tak postawioną tezę potwierdza, odwołując się do wielu miejsc w No-
wym Testamencie. Nie poprzestaje jednak na tym, lecz w  dalszej ko-
lejności przywołuje listy pierwszych papieży i  pisma Ojców Kościoła, 
w tym Augustyna. Po raz pierwszy jego imię zostaje wspomniane wśród 
kilkunastu autorów76, którzy pisali o  kapłaństwie77. Podobnie wygląda 
sytuacja w przypadku informacji o obowiązkach biskupa. Tu także Augu-
styn i jego pisma, omawiające to zagadnienie, zostali wymienieni wśród 
innych antycznych autorytetów, bynajmniej nie na pierwszym miejscu78. 
Kolejna wzmianka pojawia się pod koniec pierwszej rozmowy księ-
gi trzeciej, gdy Kromer twierdzenie o apostolskiej sukcesji w Kościele 

72	 Szerzej na temat tytułu i roli prezbitera w antycznym Kościele, zob. T. Nawra-
cała, Między prezbiterem a kapłanem. Kilka uwag o zmianie słownictwa w teologii ka‑
płaństwa, „Studia Gdańskie” 39 (2016) s. 31‑47. Autor artykułu dość szczegółowo oma-
wia rozumienie obowiązków prezbitera w pismach pierwszych wieków chrześcijaństwa 
(s. 37‑42), nie odwołując się przy tym do autorytetu Augustyna. O powszechnym ka-
płaństwie i urzędzie kościelnym w Kościele protestanckim, zob. Barański – Sojka, Hi‑
storia i teologia, cz. 2, s. 192‑194.

73	 Cromerus, Monachus III 1, 140.
74	 Cromerus, Monachus III 1, 141‑142.
75	 Cromerus, Monachus III 1, 143.
76	 Część pism, na które powołuje się Kromer, jest nieautentyczna. Dotyczy to 

m.in.  listów papieży i  niektórych dzieł Ojców Kościoła. Wszystkie falsyfikaty po-
wstały w późnym średniowieczu. Zob. objaśnienia do: Cromerus, Monachus III I, 193, 
s. 756‑757.

77	 Cromerus, Monachus III 1, 193.
78	 Cromerus, Monachus III 1, 213.



224	 Agnieszka Dziuba	

i obowiązku jej przestrzegania opiera na autorytecie Ojców Kościoła79. 
Chociaż i w tym miejscu autor wymienia kilka nazwisk, to jednak opi-
nia Augustyna jest, obok słów św. Ireneusza80, na tyle ważna, że w tek-
ście zostaje przytoczone zdanie z pisma Contra Faustum Manichaeum 
libri triginta, a w marginalium przywołane zostają tytuły jeszcze trzech 
dzieł81, w  których biskup z  Hippony miał wypowiadać się w  podobny 
sposób. W drugiej rozmowie księgi trzeciej Kromer autorytetem Augu-
styna i Ireneusza potwierdza zdanie o sukcesji na tronie Piotrowym, pi-
sząc: „At longe vetustiores istis et Ecclesiae Christi probatissimi patres, 
Iraeneus et Augustinus, complures enumerant pontifices, qui iam inde 
a Petro sibi invicem successerunt”82. Kromer jeszcze raz odwoła się do 
autorytetu Augustyna, gdy podejmie polemikę ze słowami Dworzanina 
na temat papiestwa. Sympatyk protestantyzmu, powołując się na autorów 
Centurii Magdeburskich83, nazywa papieża tyranem84. Mnich, polemizu-
jąc z tak surowym osądem, wspomina listy Hieronima i Augustyna oraz 
teksty innych Ojców Kościoła, które potwierdzały, że określenie papa 
niosło ze sobą pozytywne, ciepłe konotacje z ojcem i było tytułem nada-
wanym w  ogóle biskupom („commune fuisse episcopis”). Pozostając 
jeszcze na chwilę przy problemie sukcesji na tronie Piotrowym, należy 
odnotować, że Bieczanin, pisząc o prymacie papiestwa, sięga też po argu-
ment z autorytetu biskupa z Hippony: „Quid apertius de potestate papae 
et quod Ecclesiam Dei adunet dici potuit? Augustinus etiam scribit in Ec-
clesia Rom[ana] semper viguisse cathedrae apostolicae principatum”85. 

79	 Cromerus, Monachus III 1, 254‑255.
80	 Cytat ze św. Ireneusza, tak jak z innych piszących po grecku Ojców Kościoła, 

Kromer przytacza po łacinie. Prawdopodobnie sam dokonywał translacji.
81	 Augustinus, Contra Faustum 11, PL 42, 243‑254; 28, PL 42, 485‑486. W margi-

nalium pojawiają się Contra epistolam Manichaei; Psalmus contra partem Donati oraz 
De utilitate credendi ad Honoratum.

82	 Cromerus, Monachus  III 2, 219: „I znacznie starsi od nich najbardziej uznani 
Ojcowie Kościoła Chrystusowego, Ireneusz i Augustyn, wyliczają wielu papieży, którzy 
już od Piotra po sobie następowali”. Na marginesie Kromer odwołuje się do listu 53 Au-
gustyna. Zob. Augustinus, Ep. 53, 1.2, PL 33, 196.

83	 Była to pierwsza próba systematycznej i  krytycznej historii Kościoła. Monu-
mentalne dzieło o wyraźnie antykatolickim charakterze miało wielu autorów, a jego re-
daktorem był Matthias Flacius (Illiricus). Centurie zaczęły ukazywać się w 1559 roku. 
Zob. Barański – Sojka, Historia i teologia, cz. 2, s. 279.

84	 Cromerus, Monachus III 2, 147.
85	 Cromerus, Monachus  III  2, 260: „Cóż bardziej otwarcie o  władzy papieża 

i o tym, co jednoczy Kościół Boży, można powiedzieć? Także Augustyn pisze, że w Ko-
ściele Rzymskim zawsze ma pierwszeństwo zwierzchność tronu apostolskiego”.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 225

Pisarz przywołuje w  marginalium list 162, któremu odpowiada dzisiaj 
list 43 (PL 33, 163). Tym razem odwołanie się do słów Augustyna zosta-
je poprzedzone pytaniem retorycznym, dotyczącym pozornego problemu 
wyjaśnienia omawianej kwestii. Mnich sięga po autorytet Ojca Kościoła, 
by ostatecznie rozstrzygnąć kwestię prymatu stolicy apostolskiej. Imię 
biskupa z Hippony wraz z powołaniem się na jego słowa86 jest wystar-
czającym argumentem, kończącym dyskusję. W podsumowaniu dialogu, 
przedstawionego w drugiej rozmowie III księgi, Kromer raz jeszcze się-
gnie po wypowiedź Augustyna na temat sukcesji Stolicy Apostolskiej, 
przywołując tym razem cytat z dzieła Contra epistolam Manichaei quam 
vocant fundamenti liber unus87. Szczególnie wiele cytatów z pism Augu-
styna pojawia się w czwartej księdze (Colloquiorum de religione liber 
quartus, qui est De doctrina Ecclesiae). Niestety, czytelnik bez trudu za-
uważy pośpiech towarzyszący pracy autora nad tekstem. Obfitość przy-
wołań dzieł antycznego biskupa wypływa raczej z konieczności szybkie-
go dostarczenia wydawcy łacińskiej wersji czwartej księgi rozmów88. Im 
bliżej końca, tym cytowań jest więcej i są dłuższe. Czasami pojawiają się 
w bliskim sąsiedztwie. Co ciekawe, o ile w początkowych księgach bi-
skup z Hippony często występuje obok innych wczesnochrześcijańskich 
autorytetów, o tyle teraz Bieczanin przywołuje zazwyczaj tylko jego opi-
nię. Być może w trakcie opracowywania tej wersji miał pod ręką najwięk-
szą reprezentację tekstów tego Ojca Kościoła89. Jako egzemplifikacja 
zjawiska warto przywołać przynajmniej kilka miejsc. W początkowych 
akapitach rozmowy pierwszej księgi czwartej, gdy Dworzanin wyraża 
pragnienie rozmowy na temat nauki Kościoła katolickiego90. Dworzanin 
ochoczo przystępuje do wykładu na ten temat. Zdanie otwierające: „Hoc 
enim unum genus est quemadmodum dixi, doctrinae ecclesiasticae”91 

86	 Przywołanie zdanie z listu Augustyna jest parafrazą jego słów z Ep. 43, 7.
87	 Cromerus, Monachus III 2, 395; Augustinus, Contra epistolam Manichaei 4, 5, 

PL 42, 175.
88	 Kromer o  trudnościach przy pracy nad łacińską czwartą księgą pisze do brata 

Mikołaja. Wspomina tutaj o pośpiechu, obowiązkach, które odciągały go od pisania, 
i problemach ze zdrowiem. Ma jednocześnie nadzieję, że wykształconym czytelnikom 
taka postać tekstu wystarczy: „Nam eruditiores facile ipsi sibi id superaedificabunt, alii 
etiam fortasse” (Martinus Cromerus Nicolao Cromeri Fratri 1).

89	 Na przykład Cromerus, Monachus IV 1, 68; IV 1, 123‑124; IV 1, 129‑132; IV 2, 
17‑18.

90	 Cromerus, Monachus IV 1, 16.
91	 Cromerus, Monachus IV 1, 17: „To bowiem jest jeden rodzaj, jak powiedziałem, 

nauki Kościoła”.



226	 Agnieszka Dziuba	

opatruje autorytetem pisarzy wczesnochrześcijańskich, wśród których 
na pierwszym miejscu wymienia Augustyna. Tym razem sięga po jego 
słowa z 86 listu do Kauzulana: „In his rebus, de quibus nihil certi statuit 
Scriptura Divina, mos populi Dei vel instituta maiorum pro lege tenenda 
est”92. W  niewielkim odstępie czytelnik znajdzie passus, w  którym aż 
trzykrotnie został przywołany autorytet świętego, a  cytaty są zaczerp-
nięte z De batismo contra Donatistas oraz z Ad inquisitones Ianuarii93. 
Mnich stara się udowodnić tutaj tezę, że już biskup z Hippony twierdził, 
iż należy przestrzegać Tradycji, która w Kościele reguluje zjawiska nie-
opisane przez Pismo Święte, w tym głównie listy apostolskie (auctoritas 
apostolica). Warto także przywołać miejsce łacińskich Rozmów, które jest 
poświęcone udowodnieniu tezy, że na soborach powszechnych powstaje 
nauka Kościoła94. Mnich swoją opinię, która już kilkakrotnie wcześniej 
była prezentowana („[…] nudius tertius et heri recensui […] Quod etiam 
hodie demonstravi”)95, podpiera autorytetem biskupa z Hippony:

Igitur et Augustinus universalium seu plenariorum conciliorum sententiam 
totius Ecclesiae consensionem esse ait. Non possum tamen negare id, quod 
Augustinus idem eiusdem operis libro secundo affirmat, plenaria quoque 
universalia nonnumquam priora a  posterioribus retractari. Sed audi verba 
Augustini […]96.

Kromer świadectwo wagi decyzji i ustaleń podejmowanych w trak-
cie powszechnych zgromadzeń biskupów opiera na tekście Augustyna 
o  chrzcie97, a  konkretnie na miejscach, gdzie jest mowa o  problemie 

92	 Augustinus, Ep. 36 (al. 86), 1, 2, PL 33, 136.
93	 Cromerus, Monachus IV 1, 21‑22; Augustinus, De baptismo 2, 17 (12), PL 43, 

133; Augustinus, De baptismo 4, 24, PL 43, 174; Augustinus, Ep. 54, 1, PL 33, 200.
94	 Ostro i niezwykle krytycznie na temat „samowoli obłudników papieskich” na 

soborach pisał Marcin Luter w wydanym w 1539  roku przez Hansa Lufta w Witten-
berdze dziele Von den Conciliis und Kirchen. Zob. M. Luter, O soborach i Kościele, 
tł. J. Gryniakow, „Z problemów Reformacji” 6 (1993) s. 214.

95	 Zob. Cromerus, Monachus IV 2, 16: „Trzy dni temu i wczoraj rozważałem (…) 
co także dzisiaj pokazałem”.

96	 Cromerus, Monachus IV 2, 17: „Tak więc i Augustyn twierdzi, że zdanie soborów 
powszechnych albo obejmujących kilka prowincji stanowi uchwałę całego Kościoła. Nie 
mogę jednak zaprzeczyć temu, o czym Augustyn w drugiej księdze tego samego dzieła 
twierdzi, iż niekiedy zarówno wcześniejsze sobory kilku prowincji, jak i powszechne są 
przez późniejsze krytykowane i poprawiane. Lecz posłuchaj słów Augustyna…”.

97	 Augustinus, De baptismo 1, 18, PL 43, 124; 2, 3, PL 43, 128‑129.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 227

ponownego chrztu. Zwięzłe, pozbawione erudycji retorycznej zdania 
przynoszą poparcie wcześniejszej opinii, że decyzje soborów i  syno-
dów98 obowiązują w  całym Kościele katolickim. Co więcej, polski 
kontrreformator, idąc za zdaniem Augustyna, przyznaje, że niekiedy są 
one prostowane i zmieniane przez kolejne concilia. Mamy więc tutaj do 
czynienia ze zobiektywizowaną narracją w bardzo ważnej dla Kościo-
ła kwestii, opartej na autorytecie Augustyna. Jak wspomniano wyżej, 
w czwartej księdze odwołań do myśli tego Ojca Kościoła jest bardzo 
wiele i  nie ma potrzeby przywoływać wszystkich kontekstów. Warto 
jednak wspomnieć o  tych miejscach, które pojawiają się też w  pol-
skiej edycji. Trzy akapity z czwartej księgi (O nauce Kościoła świętego 
Dworzanina z Mnichem rozmowa czwarta i ostateczna) poświęcone są 
respektowaniu pism Ojców Kościoła w  sytuacji, gdy nie ma uchwał 
soborów powszechnych. Autorytet św. Augustyna zostaje przywołany 
w  kontekście wygłaszania tezy, że należy przestrzegać nauki Ojców 
Kościoła szczególnie w wykładni Pisma Świętego, przede wszystkim 
wtedy, gdy jest ona jedynym źródłem wiedzy na ten temat99. Cytowane 
słowa z  pism świętego biskupa przynoszą jeszcze jedną bardzo waż-
ną refleksję, a mianowicie dopuszczalność krytyki pism, gdy wyrażone 
w nich opinie są błędne. Kromer cytuje, tłumacząc na język polski, zda-
nia z listu do Fortunacjana (Epistola ad Fortunatianum) oraz z dzieła 
De unico baptismo100. Co ciekawe, w tym wypadku Kromer odchodzi 
od dotychczas przestrzeganej reguły zastępowania cytatami z pism Au-
gustyna tych przez niego tłumaczonych w polskiej edycji. W łacińskich 
dialogach brak jest odpowiadających passusom z tekstu polskiego frag-
mentów, chociaż bardzo podobne myśli, ale z odesłaniem do cytatów 
z innych pism biskupa z Hippony, się znalazły. Należy przywołać tutaj 
akapity IV 1, 129‑131, w których zostały przywołane aż cztery, i to dość 
obszerne, cytaty, które dowodzą tezy, że w Kościele powszechnym obo-
wiązuje autorytet Ojców Kościoła, ale dopuszczalna jest dyskusja z ich 
poglądami, a nawet konstruktywna krytyka. Wystarczy w tym miejscu 
przywołać jeden z zamieszczonych cytatów, który bez wątpienia został 
bardzo trafnie przez Kromera wybrany:

98	 W czasach Kromera pod pojęciem concilium występował zarówno sobór, jak 
i synod.

99	 Kromer, Rozmowy IV 176‑177.
100	Augustinus, Ep. 148, 15, PL 33, 628; Augustinus, De unico baptismo 4‑5, PL 43, 

597‑598.



228	 Agnieszka Dziuba	

Et libro 2  eius operis: „Quis nesciat episcoporum litteras, quae post 
confirmatum canonem vel scriptae sunt vel scribuntur et per sermonem 
forte sapientiorem cuiuslibet in ea re peritioris et per aliorum episcoporum 
graviorem auctoritatem doctorumque prudentiam et per concilia licere 
reprehendi, si forte in eis e veritate deviatum est”101.

Pisarz bardzo zwięźle i bez komentarza przechodzi w swoim wykła-
dzie od jednego cytatu z pisma Augustyna (we wcześniejszym akapicie 
zostało zamieszczone zdanie z De baptismo contra Donatistas 5, 26)102 
do drugiego, by potem bez słowa komentarza przejść do kolejnego. Taki 
zabieg nie pojawia się we wcześniejszych księgach w  przypadku, gdy 
uwaga Kromera koncentruje się na jednym autorytecie. Renesansowy pi-
sarz sięga po niego zazwyczaj wtedy, gdy interesujący go problem był 
rozważany przez kilku pisarzy. Wtedy wymienia ich imiona w  tekście 
głównym, a katalog ich dzieł przytacza na marginesie. W analizowanym 
miejscu autor Rozmów nie komentuje cytatów, traktując je jako w pełni 
zrozumiałe i same w sobie będące dowodem na jego twierdzenie. W ko-
lejnych akapitach Bieczanin przywołał jeszcze Augustynowe listy do Hie-
ronima oraz do Fortunata103. Zakończył natomiast parafrazą słów biskupa 
z De utilitate credenendi104. O ile poprzednie cytaty faktycznie stanowią 
argument (argumentum ex auctoritate), o tyle ostatnie nawiązanie do wy-
powiedzi Augustyna znalazło się w Kromerowym podsumowaniu wcze-
śniejszej refleksji. Polski humanista nie mógł oprzeć się retorycznemu 

101	Cromerus, Monachus  IV 1, 131; Augustinus, De baptismo 2, 3, PL 43, 128: 
„Któż zaś nie wie, że gdyby w listach biskupów, napisanych już po określenie kanonu 
lub też takich, które, dopiero zostaną napisane – znalazło się coś niezgodnego z praw-
dą, to może zostać odparte przez być może mądrzejszą rozprawę jakiegoś [biskupa] 
bieglejszego w danej sprawie albo też przez większy autorytet i większą uczoność in-
nych biskupów, jak też przez [uchwały] synodalne” (tł. A. Żurek, Augustyn z Hippony, 
O chrzcie (De baptismo contra Donatistas libri septem), Kraków 2006, s. 60). Warto 
odnotować, że część tego cytatu pojawiła się już we wcześniejszych rozważaniach na 
temat omylności Ojców Kościoła. Zob. Cromerus, Monachus IV 1, 68. W Cromerus, 
Monachus IV 1, 66 znalazło się też przytoczenie słów biskupa z Hippony o tym, że 
wie, iż jego pisma nie są wolne od błędów: „Augustinus, inquam, ita scribit; «Nullo 
modo meas litteras ab omni errato liberas audeo vel putare vel dicere»” (Augustinus, 
De baptismo 5, 17).

102	Augustinus, De baptismo 5, 26, PL 43, 194.
103	Augustinus, Ep. 82, 1, 3, PL 33, 277; 148, 4, PL 33, 628‑629.
104	Cromerus, Monachus IV 1, 131; Augustinus, De utilitate credendi 14, PL 42, 87: 

„Hoc ergo credidi, ut dixi, famae, celebritate, consensione, vetustate roboratae”.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 229

powabowi słów antycznego pisarza i  wprowadził je do swojego tek-
stu, nadając mu tym samym retorycznego szlifu: „Sic igitur de patrum 
singulorum vel paucorum et complurium etiam auctoritate sentiendum 
est. Recte autem et ordine fecerimus, quando dissentiunt inter se patres, 
si facta contentione famae celebritate, consensione, vetustate roboratae, 
ut Augustini verbis utar, credamus”105. Niewątpliwa erudycja Bieczanina, 
jego oczytanie w  tekstach Ojców Kościoła, bez problemu pozwala na 
odszukanie właściwego w kontekście analizowanego zagadnienia cyta-
tu z  dzieła Augustyna i  zastosowanie go jako argumentu w  dyskursie, 
a także wspomaganie się wyjątkowo trafnymi i zgrabnymi frazami. Pol-
ski pisarz potrafi znaleźć w  tekście Augustyna odpowiednie dla każdej 
sytuacji narracyjnej zdanie. Tak jest w przypadku podsumowania dialogu 
pierwszego z księgi czwartej, w którym zgodnie z zasadą peroratio Kro-
mer dokonuje rekapitulacji wcześniejszych wywodów. I chociaż nie ma 
tutaj ani merytorycznej potrzeby sięgania po jakikolwiek cytat, ani nie 
zaleca takiego zabiegu teoria retoryki, to jednak Bieczanin nie mógł się 
oprzeć przywołaniu słów Augustyna, które znakomicie uzupełniają owo 
podsumowanie: „Qui106, ut ait Augustinus, quod invenerunt in Ecclesia, 
tenuerunt; quod didicerunt, docuerunt; quod a patribus acceperunt, hoc 
filiis tradiderunt”107.

Powyższe rozważania nie wyczerpują zagadnienia obecności autory-
tetu św. Augustyna w dialogu polemiczno-religijnym Marina Kromera, 
zarówno w  jego polskiej, jak i  łacińskiej wersji. Wydaje się jednak, że 
przywołane konteksty, w jakich pojawia się bądź imię biskupa z Hippo-
ny, bądź cytat z jego dzieła, są dość reprezentatywne i pozwalają wysnuć 
kilka wniosków.

Po pierwsze, bez wątpienia Augustyn jest najczęściej pojawiającym 
się w Rozmowach (w obu wersjach językowych) Ojcem Kościoła108. Nie 
bez znaczenia wydaje się być tutaj fakt, że do autorytetu biskupa chętnie 

105	Cromerus, Monachus IV 1, 131: „Tak należy sądzić o autorytecie zarówno po-
szczególnych Ojców, kilku, jak i wielu. Słusznie i poprawnie bowiem uczynimy, kiedy 
Ojcowie różnią się między sobą, jeśli po powstaniu sporu zdamy się, że użyję słów 
Augustyna, na sławę wypracowanej opinii, elementy zgodne, jej długie trwanie”.

106	Chodzi tu ogólnie o chrześcijan.
107	Cromerus, Monachus IV 1, 139; Augustinus, Contra Iulianum Pelaginum 2, 10: 

„Którzy, jak twierdzi Augustyn, co znaleźli w Kościele, zatrzymali; czego się sami na-
uczyli, nauczali innych; co otrzymali od ojców, to synom przekazali”.

108	Występuje nawet częściej niż ulubiony przez Kromera wczesnochrześcijański 
autor – Jan Chryzostom.



230	 Agnieszka Dziuba	

odwoływał się sam Marcin Luter. Nie wydaje się natomiast, że powodem 
takiego stanu rzeczy jest wielość pism Augustyna, gdyż u  Bieczanina 
można dostrzec tendencję do korzystania z konkretnych dzieł (prym tutaj 
wiedzie De baptismo), wcale nie najbardziej znanych, jak De civitate Dei 
i Confessiones, do których humanista sięga sporadycznie.

Po drugie, postać świętego pojawia się w kilku kontekstach meryto-
rycznych, a mianowicie jako jeden z wielu autorów poruszających daną 
kwestie, jako „wyznacznik czasowy”109, czy wreszcie jako właściwe ar‑
gumentum ex auctoritate. I w tej funkcji biskup z Hippony oraz jego dzie-
ła przywoływane są najczęściej.

Po trzecie, zaskakująco mało jest odwołań do myśli Augustyna w bez-
pośrednim dialogu z pisarzami reformacji. Tym samym czytelnik nabiera 
wrażenia, że Bieczanin nie neguje rozumienia pism Ojca Kościoła przez 
teologów strony przeciwnej. Należy zauważyć, że odwoływanie się do 
autorytetu Augustyna w  wypowiedziach Mnicha, które mają charakter 
spokojnego wykładu, nieco osłabia ostrze dyskursu.

Po czwarte, Kromer, znakomity latynista, sięga niekiedy po elokucyjnie 
udane frazy Augustyna, by wzbogacić retoryczną szatę swych dialogów.

Na zakończenie warto zanotować, że cytaty z pism Augustyna, które 
Bieczanin przetłumaczył i zamieścił w polskich Rozmowach, to w ogóle 
pierwsze tłumaczenia tekstu biskupa na język polski. Zamieszczone w ni-
niejszym artykule rozważania na temat tylko jednego aspektu refleksji ba-
dawczej nad religijno-polemicznymi dialogami Kromera są próbą rozbu-
dzenia zainteresowania wśród polskich filologów, teologów i historyków 
Kościoła bardzo ważnym, a praktycznie nierozpoznanym dziełem wybit-
nego, urodzonego w małopolskim Bieczu, szesnastowiecznego humanisty.

Bibliography

Sources

Martinus Cromerus, De falsa nostri temporis et vera Christi religione, libri duo primi, 
de quattuor Polonica lingua ante octo et novem annos conscriptis atque editis nunc 
recens Latina lingua donati et aucti, [Dilingen] 1559.

109	Kromer przywołuje imię Augustyna, gdy chce określić czas jakiegoś wydarze-
nia, a więc można znaleźć tu paralele z rzymskim określenie „za konsulatu” czy ateń-
skim „za archontatu”.



	 Autorytet świętego Augustyna w Marcina Kromera dyskusji z Reformacją	 231

Martinus Cromerus, Monachus, sive de religione libri quattuor, binis distincti dialogis, 
opr. A.  Dziuba  – W.  Kopek  – K.  Mogielnicki, red.  J.  Pigoń, Staropolski dramat 
i dialog religijny 6, Lublin 2021.

Marcin Kromer, Rozmowy Dworzanina z Mnichem, opr. J. Dąbkowska-Kujko – P. Ko-
ciumbas, red. E. Buszewicz, Staropolski dramat i dialog religijny 5, Lublin 2021.

Andreae I., Ad Friderici Staphyli confictaset calumniae plenas antilogias responsio, 
Francoforti 1558.

Stanisław Hozjusz, De expresso Dei Verbo, [Dillingen] 1558.
Marcin Luter, O  soborach i  Kościele, tł.  J.  Gryniakow, „Z problemów Reformacji” 

6 (1993) s. 193‑271.
Augustinus Hipponensis, De baptismo contra Donatistas libri septem, tł. A. Żurek, Au-

gustyn z Hippony, O chrzcie (De baptismo contra Donatistas libri septem), Kraków 
2006.

Studies

Barański Ł. – Sojka J., Historia i teologia luterańskiej odnowy Kościoła w Niemczech 
w XVI wieku, cz. 2, Bielsko-Biała 2017.

Barycz H., Marcin Kromer, Polski Słownik Biograficzny, t. 15/3, Wrocław 1970.
Dziuba A., Habent sua fata libelli. Losy dzieła „De cardinalibus operibus Christi”, 

„Vox Patrum” 79 (2021) s. 83‑98.
Dziuba A., Topika historiograficzna Marcina Kromera na podstawie opisu wyprawy 

bukowińskiej („De origine… liber XXX), w: Biskup Marcin Kromer (1512‑1589) 
w Służbie Kościoła, ojczyzny i  ziemi bieckiej, red. W. Kret – S. Zych, Biblioteka 
Ośrodka Archiwów, Bibliotek i Muzeów Kościelnych Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II 24, Biecz 2013, s. 135‑145.

Fijałek J., Przekłady pism św.  Grzegorza z  Nazyanzu w  Polsce, wiadomość 
bibliograficzna i patrystyczna, „Polonia Sacra” 1 (1918) s. 132‑133.

Finkiel L., Marcin Kromer, historyk polski XVI w. Rozbiór krytyczny, Rozprawy Aka-
demii Umiejętności. Wydział Historyczno-Filozoficzny 16, Kraków 1883.

Korolko M., Retoryczna sztuka Rozmów Dworzanbina z Mnichem Marcina Kromera, 
„Studia Warmińskie” 26 (1989) s. 47‑68.

Krakowiak C., Egzorcyzmy chrzcielne w  liturgii rzymskiej, „Seminare” 36/4  (2015) 
s. 27‑39.

Nawracała T., Między prezbiterem a kapłanem. Kilka uwag o zmianie słownictwa w te‑
ologii kapłaństwa, „Studia Gdańskie” 39 (2016) s. 31‑47.

Urban-Godziek G., Kromer romansopisarz. Materia historyczna i literacka w „Historii 
prawdziwej o przygodzie żałosnej książęcia Jana i królewny Katarzyny” (zagadnie‑
nia genologiczne), w: Marcin Kromer. Polski Liwiusz z Biecza, red. A. Obrębski, 
Gorlice 2014, s. 86‑101.

Walewski C., Marcin Kromer, Warszawa 1883.



232	 Agnieszka Dziuba	

Wysocki M., Marcin Kromer – polski Liwiusz? Czyli rzecz o narracji kromerowej His‑
torii, w: Biskup Marcin Kromer (1512‑1589) w Służbie Kościoła, ojczyzny i ziemi 
bieckiej, red. W. Kret – S. Zych, Biblioteka Ośrodka Archiwów, Bibliotek i Muzeów 
Kościelnych Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II 24, Biecz 2013, 
s. 111‑133.

Wysocki M., Koncepcja historiografii Marcina Kromera – polskiego Liwiusza, „Rocznik 
Dobromiejski” 2 (2008) s. 245‑260.

Wysocki M., Marcin Kromer – polski Liwiusz? Czyli rzecz o bohaterze kromerowej His‑
torii, „Komunikaty Mazursko-Warmińskie” 3 (2012) s. 505‑519.

Wysocki M., Marcin Kromer – polski Liwiusz? Czyli rzecz o stylu kromerowej Historii, 
„Roczniki Humanistyczne” 61/3 (2013) s. 31‑43.

Żurek A., Katecheza eucharystyczna św. Augustyna, „Vox Patrum” 57 (2012) s. 853‑862.
Żurek W.W., Marcin Kromer – Biskup Warmiński, w: Biskup Marcin Kromer (1512‑1589) 

w Służbie Kościoła, ojczyzny i  ziemi bieckiej, red. W. Kret – S. Zych, Biblioteka 
Ośrodka Archiwów, Bibliotek i Muzeów Kościelnych Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II 24, Biecz 2013, s. 85‑99.


