ISSN: 0860-9411 VOX PATRUM 95 (2025) 477-498
NS BY _ND eISSN: 2719-3586 DOI: 10.31743/vp.18273

San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo

Saint Joseph of Nazareth According to Saint Jerome

Luciana Maria Mirri!

Abstract: The present study concerns what profile emerges and what consideration Saint
Jerome has for Saint Joseph of Nazareth. The analysis considers the Dalmatian Doctor’s
works in which he is most cited, but does not omit other writings where he appears. In fact,
in addition to the Against Elvidius (383), the Jewish Questions (389/391), the Commentary
on Matthew (393), a Homily on the Nativity of the Lord (400/410), mentions are found in
commentaries on prophets or Pauline letters and one in The lllustrious Men (393). Even
these occasional texts are sometimes interesting for assessing the importance of constant
attention over time and a confirmation of the author’s thinking on the subject. Four themes
emerge from the Hieronymic writings: the philology of the name ‘Joseph’; Joseph’s
genealogy; Joseph’s virginity; the holiness of the ‘just’ Joseph. Jerome’s texts are made
to speak, interpreting his message. In addition to being the first Father of the Church to
assert the virginity of Saint Joseph, he is in fact also the Author who holds him in esteem
as a man trusted by the Most High and a privileged role as a witness of the Incarnation for
the redemption of the world.

Keywords: Jesus; Joseph; Mary; Jerome; genealogy; Scripture; sons; virgin; brothers

Girolamo ¢ il primo autore della Chiesa che offre una presentazione
fondata e interpretata solo biblicamente, di Giuseppe di Nazareth. Lo cita
piu volte nelle sue opere, in tempi e scritti differenti: il testo polemi-
co De perpetua virginitate Beatae Mariae. Adversus Helvidium (383),
il commento In Epistulam ad Titum (387/388), le Hebraicae Quaestiones
in Libro Geneseos con il Liber Interpretationis Hebraicorum Nominum
(389/391), il Liber de Viris Inlustribus (393) per un cenno di informazio-
ne su un apostolo, il commento In Matthaem libri quattuor (393), ’'unico
completo ad un vangelo, e I’ Homilia de Nativitate Domini (400/410). Ri-
ferimenti ermeneutici si trovano pure in commenti ai libri profetici, alle
lettere paoline ai Galati e agli Efesini.

' Prof. Luciana Maria Mirri, Facolta Teologica Emilia Romagna, Bologna, Italia;

e-mail: skitiS@libero.it; ORCID: 0009-0007-6608-4613.



478 LuUcCIANA MARIA MIRRI

Un merito del nostro Autore anche su questo tema ¢ quello di ave-
re ripudiato certa letteratura, le cui notizie egli defini “stravaganze de-
gli Apocrifi”? 1l suo principio di fede e di scienza ¢ rigorosamente uno:
“Come non neghiamo le cose che sono state scritte [nella Bibbia], cosi
rifiutiamo quelle che non sono state scritte”. Curiosita intellettuale, dife-
sa della fede contro gli eretici e amore per la verita stimolarono Girolamo
sulle difficili questioni che implicarono la presenza di san Giuseppe ac-
canto a Gesu e Maria secondo le Scritture. Egli fu forse 1’unico nel suo
tempo in grado di farlo, grazie alla sua conoscenza dei testi sacri e delle
lingue: ebraico, greco e latino, che fecero di lui il “vir trilinguis™.

1. La filologia del nome “Giuseppe”

Il Dottore dalmata forni spiegazione del nome “Giuseppe” nel libro
di Interpretazione dei nomi contenuti nei testi biblici. Per I’Antico Te-
stamento, “Giuseppe” compare tra quelli di Genesi, con riferimento al
figlio di Giacobbe, e non viene in seguito piu ripetuto. Tre volte invece
¢ ripreso dalle citazioni dal Nuovo Testamento, considerando il nome nel
Vangelo di Matteo, negli Atti degli Apostoli e nell’Apocalisse. Va osser-
vato che egli fornisce quattro versioni del significato di “loseph”, le quali

2 Girolamo, La perenne verginita di Maria, tr. M.1. Danieli, CTP 70, Roma 1988,
p. 45; Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 8, PL 23, 192: “apocryphorum deliramenta”.

3 Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23, 213, CTP 70, p. 63.

4 Cf. L.M. Mirri, Girolamo vivace protagonista del documento cristiano, in: Co-
municazione e ricezione del documento cristiano in epoca tardoantica, SEA 90, Roma
2004, p. 391-424. Cf. anche L. Mirri, La dolcezza nella lotta, ed. Qiqajon, Bose 1996,
p. 27-38, con ampia bibliografia in nota. Cf. Hieronymus, Ep. XXXIV 3, CSEL 54,
261-262: “Miror te in hilari commentariis non legisse excussorum filios credentium
populos interpretari (...) quid igitur faciam? tantum uirum et suis temporibus disertissi-
mum reprehendere non audeo, qui et confessionis suae merito et uitae industria et elo-
quentiae claritate, ubicumque Romanum nomen est, praedicatur; nisi quod non eius cul-
pae adscribendum est, qui Hebraei sermonis ignarus fuit, Graecorum quoque litterarum
quandam aurulam ceperat”. A. Penna, San Gerolamo, Torino — Roma 1949, p. 54-56,
217-225,371-377. Agostino di Ippona gli scrive: Ep. CX 5, CSEL 55, 361: “Nam neque
in me tantum scientiae scripturarum diuinarum est aut esse iam poterit, quantum inesse
tibi uideo”. Cf. M. Jozwiak, Princeps exegetarum a jezyk hebrajski na podstawie “Qua-
estiones hebraicae in Genesim”, VoxP 65 (2016) p. 185-199. M. Jozwiak, Hieronim ze
Strydonu jako “vir trilinguis” na przyktadzie komentarza do Iz 7,10-16, VoxP 76 (2020)
p. 49-66.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 479

in parte concordano e convergono sulla comune accezione di “accresci-
mento”: crescita numerica, sviluppo, aumento di qualcosa. In altra parte
perd non seguono la stessa traduzione latina di Girolamo, che propone
con sinonimi sfumature diversificate, quasi complementari, che rendono
interessante il pensiero dell’ Autore, di volta in volta, nel contesto, erme-
neuta di un messaggio dato nell’identita della persona indicata. I quattro
riferimenti sono:

9% ¢

“loseph, augmentum”, “accrescimento”, in Genesi;

“Joseph, apposuit, sive apponens”, “appose o colui che appone”, nel Vangelo
di Matteo;

“loseph, auctus”, “aumento”, negli Atti degli Apostoli;

9% ¢

“Toseph, adaugens”, “colui che aumenta”, nell’ Apoclisse’.

Il nome interpretato con “augmentum” ¢ quello del figlio di Giacobbe
e il termine latino significa: rendere maggiore in dimensioni o quantita,
diventare piu grande quantitativamente, crescere anche economicamente.
Certamente va considerato qui quanto Girolamo commenta nei Problemi
ebraici nel libro della Genesi ai versetti 49,22-26 dove scrive:

Dal momento che i Settanta discordano in molti passi, al posto della loro
traduzione esponiamo cio che ¢ scritto nel testo ebraico. Il senso del versetto
¢ questo: o loseph, che sei chiamato cosi poiché Dio ti ha aiutato per me,
0 poiché tra i tuoi fratelli sarai il piu grande (infatti fortissima fu la tribu di
Ephraim, come leggiamo nei libri dei Re e nelle Cronache), (...) dal tuo seme
nasca la tribu di Ephraim. Forte (...) comandi anche le dieci tribu di Israhel®.

L’ermeneutica quindi concerne chi per autorita ¢ divenuto maggiore
dei suoi fratelli, dovendo la propria posizione all’accrescimento delle ric-
chezze dell’Egitto, e il cui nome aumentera nella discendenza di una tribu
numerosa e forte (cf. Gen cc. 37-49). Nel libro dell’ Apocalisse il concetto

5 Hieronymus, Liber Interpretationis Hebraicorum Nominum, tr. G. Polizzi, Pro-

blemi ebraici nel libro della Genesi, in: Opere di Girolamo, t. 2: Questioni ebraiche,
ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 172/173, 348/349, 370/371, 414/415. 1 testi citati nel pre-
sente lavoro dai volumi delle Opere di Girolamo, ed. Citta Nuova, includenti testo criti-
co latino e traduzione italiana, recheranno nota soltanto delle pagine da questi indicati.

¢ Hieronymus, Hebraicae Quaestiones in Libro Geneseos 49, 22-26, tr. G. Po-
lizzi, Problemi ebraici nel libro della Genesi, in: Opere di Girolamo, t. 2: Questioni
ebraiche, ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 144-145.



480 LuUcCIANA MARIA MIRRI

si precisa con “adaugens”, perché “colui che aumenta” da il nome alla tri-
bu e la sua valenza si fa collettiva: compare infatti come nome di tribu, tra
le altre elencate col numero dei segnati con il sigillo divino (cf. Ap 7,8).
Nel significato del termine latino dato da Girolamo c’¢ la sfumatura di
un aumentare intensificando, integrando o producendo di piu o, anche,
generando forse spiritualmente di piu, fino al numero perfetto dei dodici-
mila appartenenti ai 144.000 eletti. La diversita dall’ Antico Testamento si
pone nell’intensita santa della stirpe, non nella sua quantita.

Negli Atti degli Apostoli ¢ chiamato Giuseppe un levita di Cipro,
proprietario di un campo da lui venduto per darne I’importo agli apostoli
(cf. At 4,36-37). Egli ¢ detto anche Barnaba (cf. At 1,23). Le altre quat-
tro citazioni del nome nel libro degli Atti degli Apostoli riguardano la
storia di Giuseppe figlio di Giacobbe (cf. At 7,9.13-14.18). Comunque,
I’unica versione geronimiana nel testo ¢ “auctus”, che ha varie possibilita
ermeneutiche: 1’aumento ¢ accrescimento, crescita, sviluppo, pienezza,
abbondanza, ampliamento, oppure rinforzo e aiuto, quindi supporto che
accresce la forza. Pensando a Barnaba, da sacerdote levita giudeo diviene
apostolo cristiano: ¢ una crescita di pienezza in Dio, fu prezioso aiuto
a san Paolo nel ministero e lo fu economicamente agli altri apostoli col
suo lascito.

Per Giuseppe di Nazareth Girolamo si scosta da queste categorie e pro-
pone: “apposuit, sive apponens”, verbo latino composto da “ad+ponére”,
che indica un “andare presso”, “porre accanto”. E una “crescita” diversa
e persino ambivalente, perché implica la presenza di un’altra parte che
accresce il soggetto, ma anche che da esso ¢ accresciuta. Giuseppe € “co-
lui che appose o che appone”. In tal senso, ricapitola qualitativamente
ogni “accrescimento”, essendo indicato un soggetto attivo e non passi-
vo. Per il falegname di Nazareth, il Dalmata sceglie un’esegesi raffinata
per ’ermeneutica di una chiamata e una missione superiori: egli pone se
stesso presso il Redentore e la Vergine Madre. L’accezione di ogni altro
significato giunge a pienezza di sviluppo e culmine.

2. La genealogia di Giuseppe

L’argomento della presenza di san Giuseppe nelle due genealogie
evangeliche di Gesu appare la prima volta in Girolamo nell’Adversus
Helvidium. Qui pero il problema non ¢ sulle differenze che si riscontrano
fra 1 Vangeli di Matteo e Luca, ma sul perché¢ Maria avesse concepito da



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 481

fidanzata e non da donna libera. Il Dalmata risponde lapidario con tre
motivazioni. La prima ¢ che “attraverso la genealogia di Giuseppe, di cui
Maria era parente, fosse chiara anche 1’origine di Maria™’.

Pochi anni dopo, nel Commento alla Lettera a Tito di san Paolo, egli
sorvola ancora sulla cosa, ma quanto scrive ¢ interessante:

“Evita le questioni sciocche, le genealogie (...)” (Tt 3,9) (...) Udii un ebreo,
che stava a Roma e fingeva di aver creduto in Cristo, sollevare questioni
riguardo alle genealogie di nostro Signore Gesu Cristo che sono scritte in
Matteo e Luca [cf. Mt 1,1-17; Lc 3,23-38]: diceva che da Salomone a Giuseppe
esse divergono fra loro sia per numero che per i nomi®.

Girolamo forse inizia allora a riflettere sul fatto che gli evangelisti scri-
vono gli antenati del falegname di Nazareth in modo differente: ¢ uno stu-
dioso che accetta le piu ardue sfide bibliche per affermare la verita, la quale
lo affascina in sé, e non per le diatribe con nemici ed eretici. Da Betlemme
dara la risposta nell’unico commento completo a un Vangelo, quello di
Matteo, e forse non ¢ un caso, avendo egli sempre privilegiato 1’ Antico
Testamento. Ma il Vangelo di Matteo ¢ il piu giudaico dei quattro e anche
altri approfondimenti consentira alla indagine del monaco dalmata.

Sul numero dei nomi nella sequenza genealogica matteana, suddivisa
in tre gruppi di quattordici generazioni, nel terzo da Davide a Cristo vi
sono omissioni di personaggi empi, come il re Ocozia, che era inopportu-
no “fosse posto nella successione della generazione santa’. Poi il Santo
dice: “Conta da Ieconia a Giuseppe e troverai tredici generazioni. Invero
la quattordicesima ¢ calcolata fino a Cristo stesso”'’.

I1 Signore ¢ incluso nella numerazione, secondo quanto ancora il Dal-
mata aveva spiegato poco prima, cio¢ che ad Abramo “era stata fatta la

7 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 187, CTP 70, p. 34. L’affermazione
geronimiana si fonda su Nm 36,6-8. Secondo la legge giudaica i matrimoni si stabiliva-
no dentro la stessa tribu di appartenenza, per cui se Giuseppe ¢ della stirpe di Davide,
e quindi della tribu di Giuda, anche Maria lo era. Le altre due motivazioni sono di umana
convenienza: Maria non apparisse ragazza madre con il rischio della lapidazione e Giu-
seppe fosse aiuto nella fuga in Egitto.

8 Girolamo, Commento alla Lettera agli Efesini. Commento alla lettera a Tito,
tr. D. Tessore, ed. D. Tessore — P. Podolak, CTP 211, Roma 2010, p. 306, 310; cf. Hie-
ronymus, /n Epistulam ad Titum 3, 9, PL 26, 595.

° Hieronymus, In Matthaeum 11, 8-9, tr. D. Scardia, Commento a Matteo, in: Ope-
re di Girolamo, t. 10, ed. D. Scardia, Roma 2022, p. 80-81.

19 Hieronymus, In Matthaeum 11, 17, p. 82-83.



482 LuUcCIANA MARIA MIRRI

promessa da Cristo: «Nella tua discendenza, dice, che ¢ Cristo, saranno
benedette tutte le nazioni»™!!.

Oltre all’introduzione dell’esplicito riferimento a Gal 3,16, Girolamo
vuole evidenziare che ¢ in Cristo che saranno benedette tutte le nazioni e che
fu Cristo, Verbo di Dio, a parlare ad Abramo con quella promessa profetica.

Quanto alla discordanza dei nomi all’interno della genealogia di Giu-
seppe di Nazareth, la risposta ¢ semplice: chi attacca il Cristianesimo
perché ’evangelista Matteo ha detto che Giuseppe ¢ figlio di Giacobbe,

mentre Luca lo dichiara figlio di Eli, non conosce

la consuetudine delle Scritture, per cui I’'uno gli ¢ padre secondo natura,
I’altro secondo la Legge. Sappiamo infatti che questo ¢ il precetto che Dio
ordind per mezzo di Mosé: se un fratello o un parente muore senza figli,
I’altro prenda come moglie quella del defunto per tenere vivo il seme del
fratello o del suo parente'.

Qui Girolamo cita la legge del levirato (da levir, cognato)" data in
Dt 25,5-6, ponendo la distinzione fra paternita biologica e paternita legale.
Inoltre, non si attribuisce la soluzione della questione, ma cita fonti autore-
voli: lo storico Giulio Africano ed Eusebio di Cesarea. Questo indica il suo
interesse per comprendere la verita su quella dissonantia concernente san
Giuseppe e coglie I’occasione nel Commento a Matteo per completare un’al-
tra spiegazione su cui si ¢ documentato e che anni prima non aveva fornito.
Infatti, all’argomento sulla presenza di Giuseppe come fidanzato di Maria al
momento dell’ Annunciazione, aggiunge un quarto motivo, che pure dichiara
attinto da una fonte autorevole, il martire Ignazio di Antiochia, e risponde:
“perché il suo parto [di Maria] fosse tenuto nascosto al diavolo, dal momento
che questi lo crede generato non da una vergine, ma da una moglie'.

Il ruolo di san Giuseppe, cosi descritto in alta complicita con 1’ope-
ra della redenzione, sembra improvvisamente elevarsi da giustificazioni
e convenienze meramente umane quali il garantire la discendenza legale
davidica, ’evitare la lapidazione di Maria come ragazza madre, il fornire
protezione nella fuga in Egitto. Il Dalmata qui riscatta la presenza del
falegname di Nazareth accanto a Gesu e Maria da un compito funzionale

" Hieronymus, In Matthaeum 11, 1, p. 78-79.

12 Hieronymus, In Matthaeum 11, 16, p. 80-83.

13 Nella Bibbia famoso ¢ il caso di Rut che, in virtu di detta legge, sposo Booz. Dal
matrimonio nacque Obed, nonno di Davide (Rut 4,10-22).

4 Hieronymus, In Matthaeum 11, 18, p. 84-85.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 483

alla qualita di collaboratore di Dio (cf. 1Cor 3,9) su un piano piu miste-
riosamente soprannaturale, abbracciando volentieri I’idea del santo mar-
tire's. Egli ¢ il custode dei segreti del Re (cf. Tb 12,7). Girolamo, gia nella
Prefazione del Commento a Matteo, parla dell’Incarnazione di Dio come
di una descensio occulta [discesa nascosta]'® e il primo compito di san
Giuseppe ¢ quello di esserne il testimone privilegiato in veste di “sposo”
della Vergine Madre. Questo argomento ritorna nel testo, come vedremo,
e si riscontra anche nello scritto contro Elvidio. Dunque, ¢ una sua stima
costante di Girolamo verso san Giuseppe.

Sulla questione della genealogia di Cristo, il Dottore dalmata ebbe
certamente piut domande, ma sembra prevenire la piu logica commentan-
do ancora il testo. Per esempio scrive, simulando I’interrogativo posto da
un “lettore attento”: “Se Giuseppe non ¢ il padre del Signore Salvatore,
perché si riferisce al Signore la successione della genealogia condotta
fino a Giuseppe?”!”.

Inoltre, le promesse messianiche riguardavano la discendenza davidica
e la tribu di Davide, ma Giuseppe, se non ¢ il padre di Gesu, non consegue
il compimento pieno delle Sacre Scritture, nonostante I’adozione legale del
Figlio di Maria. Egli nelle genealogie compare sempre come un “anello”
tra la sua sposa Maria e i propri antenati. Questo ¢ il nodo, tutto cristologi-
co, che in fondo Girolamo pure intende sciogliere per non dare adito al mi-
nimo dubbio sulla parola rivelata e la verita. Percio, a differenza che contro
gli eretici, la sua spiegazione si amplia e spazia nel contesto:

E a costui risponderemo in primo luogo che non ¢ consuetudine delle Scritture
connettere la successione delle donne nelle genealogie, poi che Giuseppe
e Maria appartenevano ad una stessa tribu, e percio egli era costretto dalla
Legge a sposarla in quanto parente, e che erano censiti insieme a Betlemme
come generati evidentemente da una sola stirpe'®.

15 Cf. Ignatius Antiochenus, Ad Ephesios XIX 1, PG 5, 659-660, tr. A. Quacquarel-
li, Ignazio di Antiochia, Lettera agli Efesini, in: I Padri Apostolici, ed. A. Quacquarelli,
CTP 5, Roma 1978, p. 106: “Al principe di questo mondo rimase celata la verginita di
Maria e il suo parto [verginale], similmente la morte del Signore, i tre misteri clamorosi
che furono compiuti nel silenzio di Dio”.

16 Cf. Hieronymus, In Matthaeum, Prefazione, p. 64-65.

17 Hieronymus, In Matthaeum 1 1, 18, p. 82-83. Qui Girolamo parla di diligens
lector, forse come le sue discepole dei cenacoli sull’ Aventino, attive nella comprensione
della Scrittura. Cf. Mirri, La dolcezza nella lotta, p. 132-138, 149-165, 277-309.

18 Hieronymus, In Matthaeum 1 1, 18, p. 82-85; cf. anche Hieronymus, /In Mattha-
eum 111 17, 25-25, p. 390-391.



484 LuUcCIANA MARIA MIRRI

Poche righe dopo ripetera qui quanto gia affermato contro Elvidio,
cio¢ “affinché fosse rivelata I’origine di Maria attraverso la genealogia di
Giuseppe”". Prima ancora pero ¢ esauriente richiamando, oltre 1’uso pa-
triarcale ebraico nel considerare antenati e discendenti, anche la legge del
levirato ora applicata non a san Giuseppe come figlio, bensi come sposo
di Maria, e usando a dimostrazione dell’appartenenza all’unico ceppo
davidico il dato lucano dell’essersi censiti insieme nella stessa citta del-
la tribu di Giuda: Betlemme. Infatti, Girolamo parla di costrizione per
legge a questo matrimonio. In ogni caso, come attesta 1’ Apostolo delle
genti, il Cristo realmente ¢ “nato dalla stirpe di Davide secondo la carne”
(Rm 1,3): da quella carne generata in Maria vergine per opera dello Spiri-
to Santo e della stirpe di Giuseppe “figlio di Davide” (Mt 1,20).

Ma arrecando il motivo di una sorta di levirato, quindi con un riferi-
mento a parentela molto stretta, e a quell’essere generati “da una sola stir-
pe”, evidenziando una significativa consanguineita, Girolamo offre alla
riflessione del “dilegens lector”, e forse pure al cristiano attento, un’altra
considerazione: se Giuseppe ¢ stretto consanguineo di Maria, e Maria ¢ la
Madre vergine di Gesu, anche Giuseppe ¢ consanguineo molto stretto
di Gesu, cio¢ uno di coloro che i Vangeli avrebbero definito “fratello
di Gesu”. Va notato che certamente per evitare ogni ambiguita sulla sua
non-paternita “di generazione biologica” non si spende a riguardo mag-
gior parola, ma forse il Dottore dalmata ¢ I’unico che con finezza di ter-
mini, competenza culturale e stile ermeneutico ineccepibile porge con
discrezione il bellissimo dato che ancor piu riscatta ed eleva il profilo di
san Giuseppe nell’annuncio evangelico. Infatti, piu che genitore “adotti-
vo” o “putativo” o “legale”, anche il falegname di Nazareth “secondo la
carne”, a fianco della parente Maria Vergine e accogliendone la divina
maternita, diviene “realmente” in un certo senso “padre “del Figlio di
Dio. La carne e il sangue di Gesu sono la carne e il sangue di Maria, ma
ella ¢ della carne e del sangue di Giuseppe e della sua stirpe, quella della
discendenza di Davide che doveva dare il “germoglio della radice di Jes-
se” (cf. Is 11,1): 1l Messia di tutte le genti.

% Hieronymus, In Matthaeum 1, 1, 18, p. 84-85. Cf. Numeri 1,1-3 ed Esodo
30,11-16: “Il Signore parlo a Mose (...) e disse: «Fate il censimento di tutta la comu-
nita degli Israeliti, secondo le loro famiglie, secondo il casato dei loro padri, contando
i nomi di tutti i maschi, testa per testa, dall’eta di venti anni in su, quanti in Israele pos-
sono andare in guerra»”. Il censimento, quindi, per “tribu” o per stirpe era quello in uso
secondo gli Ebrei.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 485

3. La verginita di Giuseppe

Girolamo ¢ il primo Padre della Chiesa assertore della verginita di san
Giuseppe e non soltanto della sua castita nel matrimonio con la Vergine
Maria®. Il tema della verginita di san Giuseppe negli scritti geronimiani
implica due problematiche: a. I’esclusione di figli da ipotetiche preceden-
ti nozze; b. I’esclusione di figli avuti da Maria di Nazareth dopo la nascita
di Gesu. Tutta la questione s’incentra soprattutto sulla spiegazione dell’e-
spressione neotestamentaria riguardante i “fratelli di Gesu™!. La questio-
ne € annosa, anche tra i Padri della Chiesa e le comunita cristiane che non
piu conoscevano lingua e cultura ebraiche. La letteratura apocrifa tento
spiegazioni romanzate per rispondere ai fedeli colmando il vuoto di noti-
zie lasciato dai Vangeli ispirati e gli eretici approfittavano dell’ignoranza
esegetica su categorie da sottoporre all’attenzione apologetica. Il Dottore
dalmata scende in campo con tutta la sua competenza biblica e lo fa gia
a Roma contro Elvidio. I nodi esegetici da sciogliere per una corretta
ermeneutica riguardano, oltre 1 “fratelli” di Gesu, il termine “primogeni-
to” e 'utilizzo degli avverbi “prima”, “finché” concernenti il rapporto di
Giuseppe e Maria come sposi. Su queste categorie si battera per difendere
la perenne verginita di Maria ma, in concomitanza, per giungere pure alla
conclusione della sua stima sulla verginita di san Giuseppe.

3.1. Castita di Giuseppe prima delle nozze con Maria

Contro Elvidio il Leone dalmata risponde aggressivo sulla questione
dei “fratelli” di Gesu e sfoggia la propria conoscenza dell’ebraico. Il fine
¢ quello “di spiegare come si chiamino fratelli del Signore i figli della sua
zia materna”, dunque, i cugini di Gesu, figli di Maria di Cleofa o Alfeo.
Poi spiega che in ebraico “si parla di fratelli in quattro sensi: per natura,
stirpe, parentela, affetto”??. Egli porta esempi biblici concreti e poi sulla
prima e piu spinosa accezione dice: “Ora ti chiedo: in che senso intendi

20 Cf. Melchiorre di Santa Maria, San Giuseppe sposo vergine della Vergine Ma-
dre nella tradizione patristica, “Rivista di Vita Spirituale” 15/3-4 (1961) p. 310-325;
E. Toniolo, Padri della Chiesa, in: Nuovo Dizionario di Mariologia, ed. S. De Fiores —
S. Meo, ed. San Paolo, Milano 1986, p. 1073.

21 Cf. Mt 12,47-50; 13,55-56; Mc 3,31-35; 6,3; Lc 8,19-21; Gv 2,12; 7,3-10; At
1,14; 1Cor 9,5; Gal 1,19.

22 Hieronymus, Adversus Helvidium 14, PL 23, 206, CTP 70, p. 54.



486 LuUcCIANA MARIA MIRRI

che nel Vangelo si parli di fratelli del Signore: secondo la natura? Ma la
Scrittura non lo dice, e non li chiama né figli di Maria, né di Giuseppe™?*.

E interessante che qui con acuta osservazione Girolamo sottolinea
che non si tratta soltanto di altri figli di Maria, sottintendendo del suo
matrimonio con Giuseppe, ma neppure di Giuseppe in sé, gia volendo
con questo rispondere a quanti, secondo la tradizione apocrifa in difesa
della verginita della Madre del Signore, ritenevano Giuseppe un anziano
vedovo risposatosi con Maria portando a lei figli di precedenti nozze,
fatti cosi “fratelli di Gesu™*.

Un brano geronimiano piu esteso sulla questione si ha quando com-
menta Mt 12,49:

“Ecco, tua madre ¢ i tuoi fratelli stanno fuori e ti cercano”. Alcuni suppongono
che i fratelli del Signore siano i figli di Giuseppe da un’altra moglie,
seguendo le sciocchezze [deliramenta] degli apocrifi e inventando una certa
Esca, una donnetta [muliercula). Noi invece, come si trova nell’opera che
abbiamo scritto contro Elvidio, intendiamo per fratelli del Signore non i figli
di Giuseppe, ma i cugini del Salvatore, figli di Maria [di Cleofa] zia materna
del Signore, la quale si dice che sia madre di Giacomo il minore, di Giuseppe
e di Giuda [Taddeo], che in un altro passo del Vangelo leggiamo nominati
come fratelli del Signore. D’altro canto, tutta la Scrittura mostra che i cugini
sono detti fratelli®.

Per prima osservazione, va notato che il Dalmata richiama subito la
sua opera contro I’eretico Elvidio, ivi gia considerata. Poi egli precisa di
chi sia madre quella zia di Gesu: due dei tre nomi indicati sono di apostoli
e il Vangelo li cita altre volte®®. Il patronimico “Minore” attribuito qui

2 Hieronymus, Adversus Helvidium 15, PL 23,209, CTP 70, p. 57.

2 Cf. Apocrifi del Nuovo Testamento, ed. L. Mortari, Milano 1988: Dell’infan-
zia del Salvatore (Codice Arundel 404) 27-30, p. 126-128; Dell’Infanzia del Salva-
tore (Codice Hereford 0.3.9) 26-30, p. 161-164; Vangelo dello Pseudo-Matteo, 8,
p. 209-212 (Maria va sposa a Giuseppe); Storia di Giuseppe falegname (recensione
arabo latina) 2-4, p. 320-321; Storia di Giuseppe falegname (recensione copto-bohai-
rica) 2-4, p. 337-338.

% Hieronymus, In Matthaeum 11 12, 49, p. 280-281.

26 Cf. Mt 10,3; Mc 3,18, Lc 6,15; At 1,13. Nei Vangeli Giacomo il Minore & pure
detto fratello di Ioses (Giuseppe), citato in riferimento alla loro madre, Maria: cf. Mc
15,40 ¢ 16,1 ¢ Mt 27,56. Maria di Cleofa o Alfeo compare anche in Gv 19,25, come
“sorella” di Maria. Qui, Girolamo interpreta il termine “sorella” come “parente”, forse
cugina di Maria di Nazareth, perché dice che la madre di Giacomo ¢ “zia materna”.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 487

a Giacomo, consente di distinguerlo dall’altro apostolo Giacomo, figlio
di Zebedeo, detto il Maggiore. Nel libro G/i uomini illustri, Girolamo
aveva scritto pochi anni prima: “Giacomo, che ¢ chiamato fratello del
Signore (...) secondo alcuni era figlio di Giuseppe da parte di un’altra
moglie; secondo la mia opinione, invece, era figlio di Maria, sorella del
Signore: ne fa menzione Giovanni nel suo Vangelo™’.

Il Dottore dalmata parla ancora di “sua opinione”, ma ¢ evidente che
nell’arco degli anni, dalla polemica contro Elvidio al commento al Van-
gelo di Matteo, ha approfondito la problematica, cogliendo la sfida di
una risposta a quelle ipotesi apocrife che definisce per la seconda volta
“deliramenta”, “stravaganze” o “sciocchezze”. Tra queste spunta persino
un nome della presunta prima moglie di san Giuseppe, Esca, che spregia-
tivamente il Dalmata appella “muliercula”, ovvero “donnetta” nel senso
di donna di facili costumi. Da dove egli ricavi il nome, Esca, non ¢ ri-
scontrabile. Girolamo ha avuto a disposizione anche fonti apocrife a noi
non pervenute?.

Infine, ancora commentando Mt 13,55-56 ripresenta 1’argomento sot-
to un’altra angolatura, anche un po’ ironica:

“Non ¢ costui il figlio del fabbro? Sua madre non si chiama Maria e i suoi
fratelli Giacomo, Giuseppe e Giuda e le sue sorelle non sono tutti presso di

Certa tradizione interpreta invece come “cognata”, per cui Cleofa o Alfeo era forse un
fratello o stretto parente di san Giuseppe.

27 Hieronymus, De Viris Inlustribus 1 1, 1, tr. M.E. Bottecchia Deho, Gli uomini
illustri, in: Gli uomini illustri, in: Opere di Girolamo, t. 15: Opere storiche e agiografi-
che, ed. B. Degoérski, Roma 2014, p. 338-339.

28 In fonte online si legge: “L’Enciclopedia Cattolica, citando testi contenuti
nei libri apocrifi, scrive che Giuseppe aveva sei figli (2 donne e 4 uomini) da un
matrimonio precedente a quello con Maria, che, una volta rimasto vedovo, avrebbe
sposato: «Quando aveva quarant’anni, Giuseppe sposo una donna di nome Melcha
o Escha per alcuni, Salomé per altri, con la quale visse quarantanove anni ¢ dalla
quale ebbe sei figli, due femmine e quattro maschi, il piu giovane dei quali era
Giacomo (il Giovane, chiamato «il fratello del Signore»). Un anno dopo la mor-
te della moglie, quando i sacerdoti annunciarono in tutta la Giudea che volevano
trovare nella tribu di Giuda un uomo rispettabile per fidanzare Maria, allora dodi-
cenne o quattordicenne, Giuseppe, che a quel tempo aveva gia novant’anni, si reco
a Gerusalemme tra i candidati, un miracolo manifesto la scelta di Giuseppe fatta
da Dio, e due anni dopo ebbe luogo 1’Annunciazione” (C.L. Souvay, St. Joseph,
in: The Catholic Encyclopedia, t. 8, New York, p. 505, http://www.newadvent.org/
cathen/08504a.htm, accessed: 15.01.2025).



488

LuUcCIANA MARIA MIRRI

noi?”. L’errore dei Giudei ¢ la nostra salvezza e la condanna degli eretici. A tal
punto infatti vedevano come uomo Gesu Cristo che lo ritenevano figlio di un
fabbro (...). Ti meravigli se sbagliano riguardo ai fratelli quando sbagliano
sul padre? Questo passo ¢ stato esposto in maniera piuttosto compiuta
nell’opuscolo precedentemente citato contro Elvidio®.

Nel rimando all’altra sua opera aveva scritto:

Vengo alla conclusione e ti stringo con un dilemma (...): i fratelli del
Signore sono detti tali allo stesso modo per cui Giuseppe viene detto
padre. “Tuo padre e io dolenti ti cercavamo” (Lc 2,48): qui ¢ la madre
che parla, non i Giudei. E ’evangelista stesso riferisce: “E il padre e la
madre di Gesu erano stupiti per le cose che si dicevano di lui” (Lc 2,33),
e altri passi simili (...) vengo al Vangelo di Giovanni, nel quale in maniera
chiarissima sta scritto: “Filippo trova Natanaele e gli dice: abbiamo trovato
(...) Gesu figlio di Giuseppe, da Nazareth” (Gv 1,45) (...) Rispondimi:
come Gesu ¢ figlio di Giuseppe, lui che consta essere generato da Spirito
Santo? Giuseppe fu veramente il padre? (...) Oppure era ritenuto padre?
Quelli, dunque, siano considerati fratelli a quel modo per cui questi fu
considerato padre?®.

Con questo argomento dell’opera polemica contro Elvidio, il proble-

ma dei “fratelli” di Gesu si sposta pure dall’ipotesi apocrifa di precedenti
nozze del falegname di Nazareth all’ipotesi di figli di Giuseppe nati nel
matrimonio con Maria dopo la nascita di Gesu, il quale qui ¢ creduto Fi-
glio di Dio anche da Elvidio, e il cui concepimento per opera dello Spirito
Santo non ¢ messo in discussione.

3.2. Castita di Giuseppe nel matrimonio con Maria

L’esclusione di figli di Giuseppe dopo la nascita di Gesu concerne la

difesa della perenne verginita della Madre di Dio anche dopo il parto. La
confutazione verte subito sul rapporto casto fra i due giovani di Nazareth.
San Girolamo risponde a Elvidio:

» Hieronymus, In Matthaeum 11 13, 55-56, p. 310-313.
30 Hieronymus, Adversus Helvidium 16, PL 23, 199-201, CTP 70, p. 61.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 489

Quando I’evangelista dice: “Prima che andassero a vivere insieme” [Mt 1,18],
vuol dire che era prossimo il tempo delle nozze, e che le cose erano a tal punto
che colei che prima era stata fidanzata, avrebbe incominciato a essere moglie
(...). Pero non ne viene di conseguenza (...) che egli [Giuseppe] andasse
a vivere con Maria dopo il parto, poiché il suo desiderio di vivere insieme era
venuto meno quando essa aveva concepito nel seno®!.

Infatti, spiega il Dottore dalmata, il concepimento avvenuto in Maria
“prima che consumassero il matrimonio” non implica necessariamente
che esso sia stato consumato dopo. Il problema linguistico del “prima”
da Girolamo ¢ sciolto con un ragionamento logico abbinato al contesto
teologico del messaggio evangelico, perché Giuseppe in effetti poi pensa
in modo diverso dinanzi ad un evento misterioso nella sposa, che egli non
sa interpretare finché in sogno non gli ¢ data spiegazione. Quindi,

la preposizione prima, anche se indica spesso una successione, a volte
tuttavia sta a significare soltanto quello che si era pensato in precedenza (...).
Ragion per cui non ¢ necessario che si verifichi quello che si era pensato,
quando intervenga qualcosa d’altro a impedire che si verifichi quello che si
era pensato’?.

E quanto esattamente accade con l’intervento divino nella vita di
Maria e di Giuseppe, il quale sa benissimo che quel figlio di Maria non
¢ suo, perché prima dell’avvertimento dell’Angelo pensava di rimandare
in segreto la fidanzata®. Nel Commento a Matteo san Girolamo non ri-
prende questo argomento. Contro Elvidio invece continua la sua analisi
terminologica. Altro problema ¢ che il Vangelo afferma che Giuseppe
non conobbe Maria finché o fino a che ella partori il figlio (cf. Mt 1,25).
L’eretico con ci0 intende dire che dopo il parto ebbero vita coniugale
normale. Il Dottore dalmata invece “si appella all’autorita della medesi-
ma Scrittura” dove ’avverbio “finché”, spiega, “spesso indica un tempo
indefinito”*. E conclude:

31 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 196, CTP 70, p. 33; cf. Hieronymus,
In Matthaeum 1 1, 24-25, p. 88-89.

32 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 195-196, CTP 70, p. 33.

33 Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 197.

3% Hieronymus, Adversus Helvidium 6, PL 23, 198, CTP 70, p. 38.



490 LuUcCIANA MARIA MIRRI

Si comprende, riguardo a Giuseppe, che 1’evangelista abbia indicato quello
che poteva suscitare lo scandalo, cio¢ che essa non era stata conosciuta dal
suo sposo fino al parto, perché comprendessimo che a maggior ragione non
era stata conosciuta dopo il parto colei dalla quale egli si astenne quando
ancora poteva dubitare riguardo alla visione®.

Questa tesi geronimiana, seguente a diverse citazioni bibliche sull’av-
verbio “fino a che” utilizzato a tempo indeterminato, sembra avere un’o-
riginale ermeneutica, volendo quasi attribuire un significato di “segno” al
parto della Vergine riguardo alla fede di san Giuseppe. Infatti, quello che
egli per fede accolse nel messaggio del sogno, ma del quale poteva pure
dubitare, qui pare essergli confermato dall’evidenza dei fatti alla nascita
del Bambino, per cui ancor piu si astenne da rapporti coniugali con la
sposa. Perché Girolamo lo afferma come “multo magis” dopo il parto di
Maria? Ebbe egli in quella circostanza “prova” della di lei verginita? Fu
la nascita del Bambino un evento soprannaturale di cui divenne testimo-
ne, ricevendo “segno” e manifestazione della divinita del Neonato e della
purezza della Vergine Madre? Certamente il Monaco di Betlemme ha ri-
flettuto sul mistero e ha intuito la straordinarieta di un evento superiore
che a san Giuseppe si rivelo alla Nativita.

L’ultimo scoglio da superare nella diatriba con Elvidio ¢ 1’uso del ter-
mine “primogenito” in Lc 2,7, perché I’avversario afferma che cio indica
che Maria avrebbe avuto dopo altri figli, altrimenti 1’evangelista avrebbe
utilizzato 1’aggettivo “unigenito’°. Il Leone dalmata attacca:

Quanto a noi, diamo questa definizione. Ogni unigenito ¢ primogenito; non
ogni primogenito € unigenito; il primogenito € non soltanto colui dopo il quale
vengono altri, ma prima del quale non ¢ nessuno (...). La parola di Dio ha
dato la definizione di primogenito: “Tutto cido che apre ’utero materno”
(Nm 18,15)*".

A difesa della sua tesi porta vari esempi, ma il piu singolare ¢ quello
riferito all’ultima piaga d’Egitto riguardante la morte dei primogeniti:

Rispondimi: Quelli che allora erano stati uccisi dallo Sterminatore, furono
primogeniti o anche unigeniti? (...) O salvi dal castigo gli unigeniti, e sarai

35 Hieronymus, Adversus Helvidium 7, PL 23, 200, CTP 70, p. 41.
3¢ Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 9, PL 23, 201-202.
37 Hieronymus, Adversus Helvidium 10, PL 23, 202, CTP 70, p. 46.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 491

ridicolo; o, se li dichiari uccisi, sosterrai, anche malvolentieri, che gli unigeniti
sono pure essi chiamati unigeniti®®.

La polemica era scivolata nel ridicolo. Il Santo non perdona banali-
ta all’interlocutore. Alla luce dell’Incarnazione di Dio, il mistero della
verginita di Maria da Girolamo ¢ sempre stato associato alla “novitas”
di Cristo, come scrive a Pammachio fra il 393 e il 394: “Vergine ¢ Cri-
sto; vergine senza interruzione la Madre del nostro vergine Cristo: Madre
e vergine (...) Cristo, vergine, e Maria, vergine, hanno inaugurato lo stato
verginale per ambedue i sessi”™.

Il periodo in cui afferma questo in una epistola ¢ lo stesso del Com-
mento a Matteo, dove nel suddetto stato verginale il Dalmata considera
come prima persona necessariamente coinvolta il “giusto” discendente
di Davide, il quale, “conoscendo la sua castita [di Maria] e stupendosi
di ci0 che era accaduto, nasconde con il silenzio ci0¢ di cui non conosce-
va il mistero”*.

Girolamo ha riflettuto per anni su uno stato ascetico da lui stesso
abbracciato nella perfetta castita e comprende, da convertito adulto, che
la Redenzione ha inaugurato una “novitas” per uomini e donne, una ver-
ginita ontologica e teologale. Maria ¢ stata la “terra vergine” dell’In-
carnazione, terra nuova di una umanita vergine per santificazione che
accoglie Dio fatto uomo. Il primo coinvolto in questa realta portata da
Cristo e preparata in Maria non poteva che essere san Giuseppe ¢ il santo
Dottore ne spiega il motivo: “Tu [Elvidio] dici che Maria non rimase ver-
gine; quanto a me, sostengo per di piu che Giuseppe stesso fu vergine per
mezzo di Maria, cosi che da nozze verginali nacque un Figlio vergine”*!.

San Giuseppe, nelle spiegazioni di san Girolamo, percorre un cammi-
no di fede accanto alla divina maternita di Maria. Egli entra pienamente
nel progetto di Dio: si fa custode di quella maternita e della madre del
suo Signore. Infatti, commentando la fuga in Egitto, il Dalmata scrive:
“[L’evangelista] non ha detto: prese suo figlio e sua moglie, ma il bambi-
no e sua madre, per cosi dire che egli ¢ colui che ne garantisce il sosten-
tamento, non il marito”*.

3% Hieronymus, Adversus Helvidium 10, PL 23, 203, CTP 70, p. 47-48.

3 Hieronymus, Ep. 49, 21, CSEL 54, 386, tr. S. Cola, San Girolamo, Le Lettere,
t. 1, ed. S. Cola, Roma 1966, p. 396.

40 Hieronymus, In Matthaeum 11, 16-20, p. 86-87.

4 Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23,213, CTP 70, p. 64.

42 Hieronymus, In Matthaeum 12,21, p. 96-97.



492 LuUcCIANA MARIA MIRRI

La vocazione di entrambi in quel matrimonio si trasforma nel servi-
zio all’Incarnazione di Dio, che ¢ resa frutto di nozze verginali, e Girola-
mo conclude: “Altro non resta che rimanesse vergine con Maria colui che
merito di essere chiamato padre del Signore™*.

4. La santita del “giusto” Giuseppe

Ci sono sfumature nei testi geronimiani che danno un profilo delicato
di san Giuseppe. Questo avviene specialmente nel Commento a Matteo.
Scrive Girolamo: “«Prima che si unissero fu scoperta a portare un bam-
bino nel ventre ad opera dello Spirito Santo». Non fu scoperta da nessun
altro se non da Giuseppe, che, per via della prossima facolta coniugale,
conosceva tutto della futura moglie™*. La lezione principale ¢ che la Bib-
bia rivela il concepimento non per unione coniugale di Maria e Giuseppe.
I loro rapporto ¢ casto, ma giustamente il Dalmata mette in evidenza la
familiarita dei due, per cui Giuseppe, frequentando Maria con piu liberta
anche di sguardo, non poté non accorgersi del manifestarsi della sua gra-
vidanza. Con toni meno garbati perché acceso dallo scontro con Elvidio,
il Dalmata lo dice piu apertamente anni prima: “(...) essa fu trovata incin-
ta. Fu trovata da nessun altro se non da Giuseppe che si accorse del seno
tumido della fidanzata con lo sguardo attento di chi aveva ormai quasi la
liberta di un marito”®.

Commentando il Vangelo di Matteo, egli parla del silenzio di lui,
quello per il quale, spiega, ¢ chiamato “uomo giusto”, perché conosce
I’onesta della sposa, nonostante un’evidenza contraria, ma non capendo,
con un atto di fede, rispetta il mistero*®. Interessante ¢ la spiegazione del
versetto successivo: “L’angelo gli parla per mezzo di un sogno, per con-
fermare la giustezza del silenzio™’.

Il discendente di Davide appare come uomo di fede e discrezione
dinanzi all’operato divino. Non vi ¢ cenno a dubbio, ma solo a stupore
positivo, pur nell’incomprensione del dato. Il Signore quindi lo conferma
e lo illumina. Sembra quasi di rivivere la prova di Abramo, che ha fede

4 Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23,213, CTP 70, p. 64.

4 Hieronymus, In Matthaeum 11, 18, p. 84-85.

4 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 196, CTP 70, p. 33.

4 Hieronymus, In Matthaeum 11, 19, p. 84-87.

Hieronymus, In Matthaeum 1 1, 20, p. 86-87; cf. anche Hieronymus, In
Matthaeum 1V 28, 2-3, p. 636-637.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 493

pur dinanzi ad evento contrario: il sacrificare 1’unigenito delle promesse
riposte per una discendenza. E ora come allora un angelo ¢ foriero della
divina parola salvifica. Per i magi san Girolamo parla di responso che
istruisce mediante rivelazione nei sogni, dato dal Signore, e lo precisa
con la parola greca utilizzata nel testo evangelico; per la presenza ange-
lica, pure in sogno, egli sembra avere maggiore stima e considerazione
di come Dio si relazioni a Giuseppe e da questa interpretazione: “perché
fosse reso noto il privilegio dei meriti di Giuseppe”*.

Per la seconda volta I’angelo del Signore parla in sogno a san Giu-
seppe e Girolamo per due volte interpreta il fatto come una grazia data
all’uomo “giusto” per il suo comportamento. Per i magi si tratta invece
di sogni rivelatori dati anche ai pagani (cf. Mt 27,19). Questa ¢ la di-
stinzione che il Dalmata vuol porre in luce per sottolineare la differente
posizione di san Giuseppe nel piano divino e la sua gia positiva risposta
ad esso. Il falegname di Nazareth ¢ presentato come un modello di azione
nella fede, in sinergia con la grazia, e con entrambe fede e grazia egli
cresce e si muove nella divina volonta, perché: “Quando ha portato via
il bambino e sua madre per recarsi in Egitto, li porta via di notte e nelle
tenebre; quando invece torna in Giudea nel Vangelo non ci sono né notte
né tenebre”?.

Il mistero della Nativita del Signore fa compiere a san Giuseppe un
cammino di fede di cui san Girolamo ¢ il primo predicatore. Nell’opera
polemica contro Elvidio, le parole geronimiane palesavano, oltre 1’erronei-
ta delle idee dell’eretico, lo spessore sacrilego del loro contenuto. Il santo
Dottore definisce Maria “tempio di Dio” e considera san Giuseppe testi-
mone delle meraviglie di Dio date dopo la nascita di Gesu, per cui chiede:

Un uomo giusto avrebbe osato pensare a rapporti con la sposa, sentendo
parlare del Figlio di Dio nel suo seno? (...) Lui che aveva conosciuto cosi
grandi miracoli, avrebbe osato toccare il tempio di Dio, la dimora dello
Spirito Santo, la Madre del Suo Signore?*°.

La distanza di colei che ¢ “tempio di Dio™! e quell” “uomo giusto”,
che voleva rimandarla in segreto non potendo per quel mistero prenderla
in sposa, si raccorcia: alla maternita fisica e soprannaturale della Vergine

8 Hieronymus, In Matthaeum 12,12, p. 92-93.

4 Hieronymus, In Matthaeum 1,2, 13, p. 92-93.

0 Hieronymus, Adversus Helvidium 8, PL 23, 200, CTP 70, p. 42.
St Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 16, PL 23, 210.



494 LuUcCIANA MARIA MIRRI

corrisponde infine la paternita verginale e spirituale di san Giuseppe, in
virtu della sua santita. Questa si manifesta ancora nella umilta di san Giu-
seppe che san Girolamo intende insegnare in una omelia sulla Nativita
del Signore a Betlemme alla presenza del vescovo di Gerusalemme, fra
il 400 e il 410, quindi dopo le opere gia analizzate. Il Vangelo di riferi-
mento ¢ quello di san Luca:

“Lo adagio in una mangiatoia perché non avevano trovato posto in albergo”
[Lc 2,7]. Fu la madre ad adagiarlo. Giuseppe non osava neanche toccarlo
sapendo che non era stato generato da lui. Lo osservava stupito, era pieno di
gioia nel vederlo nato e tuttavia non osava toccarlo™.

Forse ¢ uno dei brani patristici piu suggestivi su san Giuseppe, per-
ché in pochi cenni e giuste considerazioni si offre una sua immagine nel
mistero che lo coinvolge da co-protagonista. I Vangeli non lasciano alcu-
na espressione sua e solo descrivono atteggiamenti di pronta obbedienza
alla parola di Dio quando essa si manifesta. Da questi tuttavia ¢ possibile
dedurre la sua partecipazione alla Nativita nella Notte Santa: adoratore
di Dio Bambino. La fede trova il compimento nella visione del Neonato:
non ¢ generato da lui, ma secondo le parole del profeta “un bambino gli
¢ nato, un figlio gli ¢ stato dato” (Is 9,5). E la profezia parla di una so-
vranita, con titoli divini: “Consigliere ammirabile, Dio potente, Padre per
sempre, Principe della pace” (Is 9,5) e compimento di promesse eterne
sul “trono di Davide” (Is 9,6). Il “giusto” Giuseppe “figlio di Davide”
conosceva certamente le Scritture e li esse si incarnavano, anche in lui,
grazie a quel Bambino. Gode subito dei frutti della Redenzione: la gio-
ia, quella messianica, perché san Girolamo lo dice “pieno” di essa, e al
tempo stesso di santo timore di Dio: non osa neppure toccare il Bambino.

Qui si completa il volto dell’'umile falegname di Nazareth, umilta
che unita a una dignitosa poverta fanno di lui un degno padre terreno del
Figlio di Dio incarnato. Dice ancora il Dalmata:

Giuseppe ¢ Maria, la madre del Signore, non avevano né un servo né una
domestica; se ne vengono soli soletti dalla Galilea, da Nazareth, perché non
possedevano una cavalcatura; essi sono i padroni e i servi di se stessi. Un
pensiero nuovo che mi viene € questo: essi cercano posto in un alberghetto di

52 Hieronymus, Homilia in Nativitatem Domini, CCL 78, ed. G. Morin, Turnhout
1958, p. 524, tr. S. Cola, Sulla Nativita del Signore, in: San Girolamo, Omelie sui Van-
geli e su varie ricorrenze liturgiche, ed. S. Cola, CTP 88, Roma 1990, p. 159.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 495

periferia, per non entrare in citta; la poverta infatti li rendeva timidi, cosi che
non osavano accostarsi ai ricchi. Vedete come era grande la loro poverta®.

Sono riflessioni di un Padre della Chiesa, monaco a Betlemme per
circa 35 anni dove ha scrutato le Scritture, le ha meditate e con esse spes-
so ha difeso la verita contro gli eretici. Pure i luoghi sono la sua “lectio
divina”**. Ha visto famiglie come quella di Nazareth e uomini come san
Giuseppe passare davanti al suo monastero, pellegrini o profughi, volti
che come un libro aperto gli hanno rammentato quelli dei Vangeli e 1’e-
vento in quei posti avvenuto. Giuseppe e Maria custodiscono 1’arcano
mistero, “il mistero nascosto da secoli eterni e da generazioni passate”,
ma “ora svelato ai suoi santi” (Col 1,26). Va notato che il Dottore dalmata
cita prima Giuseppe e poi Maria, mentre nel Vangelo egli evidenzia che
il testo dice che i pastori trovano “Maria e Giuseppe” e spiega:

Se fosse stata sua vera moglie sarebbe stata un’offesa dire che trovarono la
moglie e che trovarono il marito, perché qui in realta prima si nomina la donna
e poi I’'uomo. Perché allora sta scritto che “trovarono Maria e Giuseppe”?
Perché trovarono la madre, Maria, e trovarono Giuseppe suo custode®.

Ancora emerge 1’'umilta di san Giuseppe nel contesto: € 1’uomo che
dinanzi al mistero divino sa compiere il passo indietro dell’umilta nella
sua posizione. Egli ¢ il custode della Madre di Dio e questo ¢ ogni suo
onore e merito. In seguito sara sempre silenzio, quello della fede e dell’a-
more. Contro Elvidio, san Girolamo aveva gia concluso la sua diatriba
ammonendo 1’eretico, in virtu della “novitas” inaugurata dalla Redenzio-
ne e proprio pensando a san Giuseppe di cui aveva difeso la verginita,
che non ¢ affatto lecito “fare considerazioni fuor di proposito riguardo
a uomini santi”®,

In seguito, ancora il Dottore dalmata meditera i suoi meriti, facendone
un modello di santita con le principali virtu cristiane e monastiche: fede,
obbedienza, silenzio, discrezione, prontezza nel servizio, purezza, umilta,
timore di Dio, adorazione dell’ Altissimo, insieme a Maria Madre di Dio.

53 Hieronymus, Homilia in Nativitatem Domini, CTP 88, p. 160.

54 Cf. L. Mirri, Girolamo, in: La lectio divina nella vita religiosa, ed. E. Bianchi et
al., Bose 1994, p. 105-124.

55 Hieronymus, Homilia in Nativitatem Domini, CTP 88, p. 163.

¢ Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23, 213, CTP 70, p. 64.



496 LuUcCIANA MARIA MIRRI

5. Conclusione

Girolamo sembra avere meditato sulla figura di san Giuseppe piu
profondamente di quanto appaia. Mai nei suoi scritti il falegname di Na-
zareth ¢ presentato con una sola ombra negativa, specialmente riguardo
alla sua posizione dinanzi alla gravidanza misteriosa di Maria Vergine.
Egli ¢ I'uomo “giusto” che scorge il mistero e vive della fede che ac-
quista il merito della luce e della rinnovata fiducia dell’ Altissimo per la
missione da compiere. Collabora attivamente all’opera divina della Re-
denzione, di cui si fa garante e protettore anche custodendo il segreto del
Re. La sua vocazione verginale affianca quella di Maria: una famiglia
vergine ¢ la culla dell’Incarnazione di Dio nell’'umanita nuova. Non c¢’¢
bisogno di ricorrere alla letteratura apocrifa per giustificare la sua presen-
za e altre questioni date nei Vangeli canonici. Girolamo ¢ il primo Padre
della Chiesa predicatore della santita di Giuseppe di Nazareth con una
visione biblica e inedita di un uomo contemplativo e attivo, primo devoto
di Gesu e di Maria, ricco di cristiane virtu e a pieno titolo colui in cui si
compiono le promesse di Dio a Davide sul Messia. Bene gli si addicono
le parole che Girolamo scrive nell’opera polemica Contro Gioviniano,
commentando un passo del Cantico dei Cantici (4,10): “Sponsus laudatus
a sponsa virgine, laudat vicissim virginem sponsam’’.

Bibliography
Sources

Apocrifi del Nuovo Testamento, ed. L. Mortari, TEA [64], Milano 1988.

Hieronymus Stridonensis, Epistulae, ed. I. Hilberg, CSEL 54 (I-LXX), 55 (LXXI-CXX),
56 (CXXI-CLIV), Vindobonae — Lipsiae 1910-1918, tr. S. Cola, San Girolamo, Le
Lettere, t. 1-4, ed. S. Cola, Roma 1962.

Hieronymus Stridonensis, De Perpetua Virginitate Mariae. Adversus Helvidium, PL 23,
193-216, tr. M.I. Danieli, Girolamo, La perenne verginita di Maria, ed. M.1. Danie-
li, Collana Testi Patristici 70, Roma 1988.

Hieronymus Stridonensis, Hebraicae Quaestiones in Libro Geneseos, PL 23, 983-1062;
CCL 72, 1-56, tr. G. Polizzi, Problemi ebraici nel libro della Genesi, in: Opere di
Girolamo, t. 2: Questioni ebraiche, ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 37-145.

57 Hieronymus, Adversus Jovinianum 131, PL 23, 254.



SAN GIUSEPPE DI NAZARETH SECONDO SAN GIROLAMO 497

Hieronymus Stridonensis, Liber Interpretationis Hebraicorum Nominum, PL 23,
815-904; CCL 72, 59-161, tr. G. Polizzi, L 'interpretazione dei nomi ebraici, in: Ope-
re di Girolamo, t. 2: Questioni ebraiche, ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 147-421.

Hieronymus Stridonensis, In Epistulam ad Titum, PL 26, 589-636, tr. D. Tessore,
Girolamo, Commento alla Lettera agli Efesini. Commento alla lettera a Tito,
ed. D. Tessore — P. Podolak, Collana Testi Patristici 211, Roma 2010, p. 237-319.

Hieronymus Stridonensis, /n Matthaeum libri quattuor, PL 26, 15-228; CCL 77; SCh
242 (1-2), 259 (3-4), tr. D. Scardia, Commento a Matteo, in: Opere di Girolamo,
t. 10, ed. D. Scardia, Roma 2022.

Hieronymus Stridonensis, Liber de Viris Inlustribus, PL 23, 631-760, tr. M.E. Bottec-
chia Deho, Gli uomini illustri, in: Opere di Girolamo, t. 15: Opere storiche e agiog-
rafiche, ed. B. Degorski, Roma 2014, p. 309-447.

Hieronymus Stridonensis, Homilia in Nativitatem Domini, red. G. Morin, CCL 78, Turn-
hout 1958, p. 524-528, tr. S. Cola, Sulla Nativita del Signore, in: Girolamo, Omelie
sui Vangeli e su varie ricorrenze liturgiche, ed. S. Cola, Collana Testi Patristici 88,
Roma 1990, p. 159-168.

Hieronymus Stridonensis, Adversus Jovinianum, Libri duo, PL 23, 211-358.

Ignatius Antiochenus, Ad Ephesios, PG 5, 643-662, tr. A. Quacquarelli, Ignazio di An-
tiochia, Lettera agli Efesini, in: I Padri Apostolici, ed. A. Quacquarelli, Collana
Testi Patristici 5, Roma 1978, p. 99-107.

Studies

Jozwiak M., Princeps exegetarum a jezyk hebrajski na podstawie “Quaestiones hebra-
icae in Genesim”, “Vox Patrum” 65 (2016) p. 185-199.

Jozwiak M., Hieronim ze Strydonu jako “vir trilinguis” na przykladzie komentarza do
1z 7,10-16, “Vox Patrum” 76 (2020) p. 49-66.

Melchiorre di Santa Maria, San Giuseppe sposo vergine della Vergine Madre nella tra-
dizione patristica, “Rivista di Vita Spirituale” 15/3-4 (1961) p. 305-331.

Mirri L., Girolamo, in: La lectio divina nella vita religiosa, ed. E. Bianchi et al., Bose
1994, p. 105-124.

Mirri L., La dolcezza nella lotta, Bose 1996.

Mirri L.M., Girolamo vivace protagonista del documento cristiano, in: Comunicazione
e ricezione del documento cristiano in epoca tardoantica, Studia Ephemeridis Au-
gustinianum 90, Roma 2004, p. 391-424.

Penna A., San Gerolamo, Torino — Roma 1949.

Souvay C.L., St. Joseph, in: The Catholic Encyclopedia, t. 8, The Encyclopedia Press,
New York 1913, p. 504-506, http://www.newadvent.org/cathen/08504a.htm (ac-
cessed: 15.01.2025).

Toniolo E., Padri della Chiesa, in: Nuovo Dizionario di Mariologia, ed. S. De Fiores —
S. Meo, Milano 1986, p. 1044-1080.



