
VOX PATRUM 95 (2025)  477-498
DOI:  10.31743/vp.18273

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo
Saint Joseph of Nazareth According to Saint Jerome

Luciana Maria Mirri1

Abstract: The present study concerns what profile emerges and what consideration Saint 
Jerome has for Saint Joseph of Nazareth. The analysis considers the Dalmatian Doctor’s 
works in which he is most cited, but does not omit other writings where he appears. In fact, 
in addition to the Against Elvidius (383), the Jewish Questions (389/391), the Commentary 
on Matthew (393), a Homily on the Nativity of the Lord (400/410), mentions are found in 
commentaries on prophets or Pauline letters and one in The Illustrious Men (393). Even 
these occasional texts are sometimes interesting for assessing the importance of constant 
attention over time and a confirmation of the author’s thinking on the subject. Four themes 
emerge from the  Hieronymic writings: the  philology of the  name ‘Joseph’; Joseph’s 
genealogy; Joseph’s virginity; the holiness of the ‘just’ Joseph. Jerome’s texts are made 
to speak, interpreting his message. In addition to being the first Father of the Church to 
assert the virginity of Saint Joseph, he is in fact also the Author who holds him in esteem 
as a man trusted by the Most High and a privileged role as a witness of the Incarnation for 
the redemption of the world.

Keywords: Jesus; Joseph; Mary; Jerome; genealogy; Scripture; sons; virgin; brothers

Girolamo è il primo autore della Chiesa che offre una presentazione 
fondata e interpretata solo biblicamente, di Giuseppe di Nazareth. Lo cita 
più volte nelle sue opere, in tempi e  scritti differenti: il  testo polemi-
co De perpetua virginitate Beatae Mariae. Adversus Helvidium (383), 
il commento In Epistulam ad Titum (387/388), le Hebraicae Quaestiones 
in Libro Geneseos con il Liber Interpretationis Hebraicorum Nominum 
(389/391), il Liber de Viris Inlustribus (393) per un cenno di informazio-
ne su un apostolo, il commento In Matthaem libri quattuor (393), l’unico 
completo ad un vangelo, e l’Homilia de Nativitate Domini (400/410). Ri-
ferimenti ermeneutici si trovano pure in commenti ai libri profetici, alle 
lettere paoline ai Galati e agli Efesini.

1	 Prof. Luciana Maria Mirri, Facoltà Teologica Emilia Romagna, Bologna, Italia; 
e-mail: skiti5@libero.it; ORCID: 0009‑0007‑6608‑4613.



478	 Luciana Maria Mirri	

Un merito del nostro Autore anche su questo tema è quello di ave-
re ripudiato certa letteratura, le cui notizie egli definì “stravaganze de-
gli Apocrifi”2. Il suo principio di fede e di scienza è rigorosamente uno: 
“Come non neghiamo le cose che sono state scritte [nella Bibbia], così 
rifiutiamo quelle che non sono state scritte”3. Curiosità intellettuale, dife-
sa della fede contro gli eretici e amore per la verità stimolarono Girolamo 
sulle difficili questioni che implicarono la presenza di san Giuseppe ac-
canto a Gesù e Maria secondo le Scritture. Egli fu forse l’unico nel suo 
tempo in grado di farlo, grazie alla sua conoscenza dei testi sacri e delle 
lingue: ebraico, greco e latino, che fecero di lui il “vir trilinguis”4.

1.  La filologia del nome “Giuseppe”

Il Dottore dalmata fornì spiegazione del nome “Giuseppe” nel libro 
di Interpretazione dei nomi contenuti nei testi biblici. Per l’Antico Te-
stamento, “Giuseppe” compare tra quelli di Genesi, con riferimento al 
figlio di Giacobbe, e non viene in seguito più ripetuto. Tre volte invece 
è ripreso dalle citazioni dal Nuovo Testamento, considerando il nome nel 
Vangelo di Matteo, negli Atti degli Apostoli e nell’Apocalisse. Va osser-
vato che egli fornisce quattro versioni del significato di “Ioseph”, le quali 

2	 Girolamo, La perenne verginità di Maria, tr. M.I. Danieli, CTP 70, Roma 1988, 
p. 45; Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 8, PL 23, 192: “apocryphorum deliramenta”.

3	 Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23, 213, CTP 70, p. 63.
4	 Cf. L.M. Mirri, Girolamo vivace protagonista del documento cristiano, in: Co‑

municazione e ricezione del documento cristiano in epoca tardoantica, SEA 90, Roma 
2004, p. 391‑424. Cf. anche L. Mirri, La dolcezza nella lotta, ed. Qiqajon, Bose 1996, 
p.  27‑38, con ampia bibliografia in nota. Cf.  Hieronymus, Ep.  XXXIV  3, CSEL 54, 
261‑262: “Miror te in hilari commentariis non legisse excussorum filios credentium 
populos interpretari (…) quid igitur faciam? tantum uirum et suis temporibus disertissi-
mum reprehendere non audeo, qui et confessionis suae merito et uitae industria et elo-
quentiae claritate, ubicumque Romanum nomen est, praedicatur; nisi quod non eius cul-
pae adscribendum est, qui Hebraei sermonis ignarus fuit, Graecorum quoque litterarum 
quandam aurulam ceperat”. A. Penna, San Gerolamo, Torino – Roma 1949, p. 54‑56, 
217‑225, 371‑377. Agostino di Ippona gli scrive: Ep. CX 5, CSEL 55, 361: “Nam neque 
in me tantum scientiae scripturarum diuinarum est aut esse iam poterit, quantum inesse 
tibi uideo”. Cf. M. Jóźwiak, Princeps exegetarum a język hebrajski na podstawie “Qua‑
estiones hebraicae in Genesim”, VoxP 65 (2016) p. 185‑199. M. Jóźwiak, Hieronim ze 
Strydonu jako “vir trilinguis” na przykładzie komentarza do Iz 7,10‑16, VoxP 76 (2020) 
p. 49‑66.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 479

in parte concordano e convergono sulla comune accezione di “accresci-
mento”: crescita numerica, sviluppo, aumento di qualcosa. In altra parte 
però non seguono la stessa traduzione latina di Girolamo, che propone 
con sinonimi sfumature diversificate, quasi complementari, che rendono 
interessante il pensiero dell’Autore, di volta in volta, nel contesto, erme-
neuta di un messaggio dato nell’identità della persona indicata. I quattro 
riferimenti sono:

“Ioseph, augmentum”, “accrescimento”, in Genesi;
“Joseph, apposuit, sive apponens”, “appose o colui che appone”, nel Vangelo 
di Matteo;
“Ioseph, auctus”, “aumento”, negli Atti degli Apostoli;
“Ioseph, adaugens”, “colui che aumenta”, nell’Apoclisse5.

Il nome interpretato con “augmentum” è quello del figlio di Giacobbe 
e il termine latino significa: rendere maggiore in dimensioni o quantità, 
diventare più grande quantitativamente, crescere anche economicamente. 
Certamente va considerato qui quanto Girolamo commenta nei Problemi 
ebraici nel libro della Genesi ai versetti 49,22‑26 dove scrive:

Dal momento che i  Settanta discordano in molti passi, al posto della loro 
traduzione esponiamo ciò che è scritto nel testo ebraico. Il senso del versetto 
è questo: o  Ioseph, che sei chiamato così poiché Dio ti ha aiutato per me, 
o poiché tra i tuoi fratelli sarai il più grande (infatti fortissima fu la tribù di 
Ephraim, come leggiamo nei libri dei Re e nelle Cronache), (…) dal tuo seme 
nasca la tribù di Ephraim. Forte (…) comandi anche le dieci tribù di Israhel6.

L’ermeneutica quindi concerne chi per autorità è divenuto maggiore 
dei suoi fratelli, dovendo la propria posizione all’accrescimento delle ric-
chezze dell’Egitto, e il cui nome aumenterà nella discendenza di una tribù 
numerosa e forte (cf. Gen cc. 37‑49). Nel libro dell’Apocalisse il concetto 

5	 Hieronymus, Liber Interpretationis Hebraicorum Nominum, tr. G. Polizzi, Pro‑
blemi ebraici nel libro della Genesi, in: Opere di Girolamo, t. 2: Questioni ebraiche, 
ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 172/173, 348/349, 370/371, 414/415. I testi citati nel pre-
sente lavoro dai volumi delle Opere di Girolamo, ed. Città Nuova, includenti testo criti-
co latino e traduzione italiana, recheranno nota soltanto delle pagine da questi indicati.

6	 Hieronymus, Hebraicae Quaestiones in Libro Geneseos 49, 22‑26, tr.  G.  Po-
lizzi, Problemi ebraici nel libro della Genesi, in: Opere di Girolamo, t.  2: Questioni 
ebraiche, ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 144‑145.



480	 Luciana Maria Mirri	

si precisa con “adaugens”, perché “colui che aumenta” dà il nome alla tri-
bù e la sua valenza si fa collettiva: compare infatti come nome di tribù, tra 
le altre elencate col numero dei segnati con il sigillo divino (cf. Ap 7,8). 
Nel significato del termine latino dato da Girolamo c’è la sfumatura di 
un aumentare intensificando, integrando o producendo di più o, anche, 
generando forse spiritualmente di più, fino al numero perfetto dei dodici-
mila appartenenti ai 144.000 eletti. La diversità dall’Antico Testamento si 
pone nell’intensità santa della stirpe, non nella sua quantità.

Negli Atti degli Apostoli è  chiamato Giuseppe un levita di Cipro, 
proprietario di un campo da lui venduto per darne l’importo agli apostoli 
(cf. At 4,36‑37). Egli è detto anche Barnaba (cf. At 1,23). Le altre quat-
tro citazioni del nome nel libro degli Atti degli Apostoli riguardano la 
storia di Giuseppe figlio di Giacobbe (cf. At 7,9.13‑14.18). Comunque, 
l’unica versione geronimiana nel testo è “auctus”, che ha varie possibilità 
ermeneutiche: l’aumento è  accrescimento, crescita, sviluppo, pienezza, 
abbondanza, ampliamento, oppure rinforzo e aiuto, quindi supporto che 
accresce la forza. Pensando a Barnaba, da sacerdote levita giudeo diviene 
apostolo cristiano: è una crescita di pienezza in Dio, fu prezioso aiuto 
a san Paolo nel ministero e lo fu economicamente agli altri apostoli col 
suo lascito.

Per Giuseppe di Nazareth Girolamo si scosta da queste categorie e pro-
pone: “apposuit, sive apponens”, verbo latino composto da “ad+pōnĕre”, 
che indica un “andare presso”, “porre accanto”. È una “crescita” diversa 
e persino ambivalente, perché implica la presenza di un’altra parte che 
accresce il soggetto, ma anche che da esso è accresciuta. Giuseppe è “co-
lui che appose o  che appone”. In tal senso, ricapitola qualitativamente 
ogni “accrescimento”, essendo indicato un soggetto attivo e non passi-
vo. Per il falegname di Nazareth, il Dalmata sceglie un’esegesi raffinata 
per l’ermeneutica di una chiamata e una missione superiori: egli pone se 
stesso presso il Redentore e la Vergine Madre. L’accezione di ogni altro 
significato giunge a pienezza di sviluppo e culmine.

2.  La genealogia di Giuseppe

L’argomento della presenza di san Giuseppe nelle due genealogie 
evangeliche di Gesù appare la prima volta in Girolamo nell’Adversus 
Helvidium. Qui però il problema non è sulle differenze che si riscontrano 
fra i Vangeli di Matteo e Luca, ma sul perché Maria avesse concepito da 



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 481

fidanzata e  non da donna libera. Il  Dalmata risponde lapidario con tre 
motivazioni. La prima è che “attraverso la genealogia di Giuseppe, di cui 
Maria era parente, fosse chiara anche l’origine di Maria”7.

Pochi anni dopo, nel Commento alla Lettera a Tito di san Paolo, egli 
sorvola ancora sulla cosa, ma quanto scrive è interessante:

“Evita le questioni sciocche, le genealogie (…)” (Tt 3,9) (…) Udii un ebreo, 
che stava a  Roma e  fingeva di aver creduto in Cristo, sollevare questioni 
riguardo alle genealogie di nostro Signore Gesù Cristo che sono scritte in 
Matteo e Luca [cf. Mt 1,1‑17; Lc 3,23‑38]: diceva che da Salomone a Giuseppe 
esse divergono fra loro sia per numero che per i nomi8.

Girolamo forse inizia allora a riflettere sul fatto che gli evangelisti scri-
vono gli antenati del falegname di Nazareth in modo differente: è uno stu-
dioso che accetta le più ardue sfide bibliche per affermare la verità, la quale 
lo affascina in sé, e non per le diatribe con nemici ed eretici. Da Betlemme 
darà la risposta nell’unico commento completo a  un Vangelo, quello di 
Matteo, e  forse non è un caso, avendo egli sempre privilegiato l’Antico 
Testamento. Ma il Vangelo di Matteo è il più giudaico dei quattro e anche 
altri approfondimenti consentirà alla indagine del monaco dalmata.

Sul numero dei nomi nella sequenza genealogica matteana, suddivisa 
in tre gruppi di quattordici generazioni, nel terzo da Davide a Cristo vi 
sono omissioni di personaggi empi, come il re Ocozia, che era inopportu-
no “fosse posto nella successione della generazione santa”9. Poi il Santo 
dice: “Conta da Ieconia a Giuseppe e troverai tredici generazioni. Invero 
la quattordicesima è calcolata fino a Cristo stesso”10.

Il Signore è incluso nella numerazione, secondo quanto ancora il Dal-
mata aveva spiegato poco prima, cioè che ad Abramo “era stata fatta la 

7	 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 187, CTP 70, p. 34. L’affermazione 
geronimiana si fonda su Nm 36,6‑8. Secondo la legge giudaica i matrimoni si stabiliva-
no dentro la stessa tribù di appartenenza, per cui se Giuseppe è della stirpe di Davide, 
e quindi della tribù di Giuda, anche Maria lo era. Le altre due motivazioni sono di umana 
convenienza: Maria non apparisse ragazza madre con il rischio della lapidazione e Giu-
seppe fosse aiuto nella fuga in Egitto.

8	 Girolamo, Commento alla Lettera agli Efesini. Commento alla lettera a Tito, 
tr. D. Tessore, ed. D. Tessore – P. Podolak, CTP 211, Roma 2010, p. 306, 310; cf. Hie-
ronymus, In Epistulam ad Titum 3, 9, PL 26, 595.

9	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 8‑9, tr. D. Scardia, Commento a Matteo, in: Ope‑
re di Girolamo, t. 10, ed. D. Scardia, Roma 2022, p. 80‑81.

10	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 17, p. 82‑83.



482	 Luciana Maria Mirri	

promessa da Cristo: «Nella tua discendenza, dice, che è Cristo, saranno 
benedette tutte le nazioni»”11.

Oltre all’introduzione dell’esplicito riferimento a  Gal  3,16, Girolamo 
vuole evidenziare che è in Cristo che saranno benedette tutte le nazioni e che 
fu Cristo, Verbo di Dio, a parlare ad Abramo con quella promessa profetica.

Quanto alla discordanza dei nomi all’interno della genealogia di Giu-
seppe di Nazareth, la risposta è  semplice: chi attacca il  Cristianesimo 
perché l’evangelista Matteo ha detto che Giuseppe è figlio di Giacobbe, 
mentre Luca lo dichiara figlio di Eli, non conosce

la consuetudine delle Scritture, per cui l’uno gli è  padre secondo natura, 
l’altro secondo la Legge. Sappiamo infatti che questo è il precetto che Dio 
ordinò per mezzo di Mosè: se un fratello o  un parente muore senza figli, 
l’altro prenda come moglie quella del defunto per tenere vivo il  seme del 
fratello o del suo parente12.

Qui Girolamo cita la legge del levirato (da levir, cognato)13 data in 
Dt 25,5‑6, ponendo la distinzione fra paternità biologica e paternità legale. 
Inoltre, non si attribuisce la soluzione della questione, ma cita fonti autore-
voli: lo storico Giulio Africano ed Eusebio di Cesarea. Questo indica il suo 
interesse per comprendere la verità su quella dissonantia concernente san 
Giuseppe e coglie l’occasione nel Commento a Matteo per completare un’al-
tra spiegazione su cui si è documentato e che anni prima non aveva fornito. 
Infatti, all’argomento sulla presenza di Giuseppe come fidanzato di Maria al 
momento dell’Annunciazione, aggiunge un quarto motivo, che pure dichiara 
attinto da una fonte autorevole, il martire Ignazio di Antiochia, e risponde: 
“perché il suo parto [di Maria] fosse tenuto nascosto al diavolo, dal momento 
che questi lo crede generato non da una vergine, ma da una moglie”14.

Il ruolo di san Giuseppe, così descritto in alta complicità con l’ope-
ra della redenzione, sembra improvvisamente elevarsi da giustificazioni 
e convenienze meramente umane quali il garantire la discendenza legale 
davidica, l’evitare la lapidazione di Maria come ragazza madre, il fornire 
protezione nella fuga in Egitto. Il  Dalmata qui riscatta la presenza del 
falegname di Nazareth accanto a Gesù e Maria da un compito funzionale 

11	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 1, p. 78‑79.
12	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 16, p. 80‑83.
13	 Nella Bibbia famoso è il caso di Rut che, in virtù di detta legge, sposò Booz. Dal 

matrimonio nacque Obed, nonno di Davide (Rut 4,10‑22).
14	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 18, p. 84‑85.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 483

alla qualità di collaboratore di Dio (cf. 1Cor 3,9) su un piano più miste-
riosamente soprannaturale, abbracciando volentieri l’idea del santo mar-
tire15. Egli è il custode dei segreti del Re (cf. Tb 12,7). Girolamo, già nella 
Prefazione del Commento a Matteo, parla dell’Incarnazione di Dio come 
di una descensio occulta [discesa nascosta]16 e  il primo compito di san 
Giuseppe è quello di esserne il testimone privilegiato in veste di “sposo” 
della Vergine Madre. Questo argomento ritorna nel testo, come vedremo, 
e si riscontra anche nello scritto contro Elvidio. Dunque, è una sua stima 
costante di Girolamo verso san Giuseppe.

Sulla questione della genealogia di Cristo, il Dottore dalmata ebbe 
certamente più domande, ma sembra prevenire la più logica commentan-
do ancora il testo. Per esempio scrive, simulando l’interrogativo posto da 
un “lettore attento”: “Se Giuseppe non è il padre del Signore Salvatore, 
perché si riferisce al Signore la successione della genealogia condotta 
fino a Giuseppe?”17.

Inoltre, le promesse messianiche riguardavano la discendenza davidica 
e la tribù di Davide, ma Giuseppe, se non è il padre di Gesù, non consegue 
il compimento pieno delle Sacre Scritture, nonostante l’adozione legale del 
Figlio di Maria. Egli nelle genealogie compare sempre come un “anello” 
tra la sua sposa Maria e i propri antenati. Questo è il nodo, tutto cristologi-
co, che in fondo Girolamo pure intende sciogliere per non dare adito al mi-
nimo dubbio sulla parola rivelata e la verità. Perciò, a differenza che contro 
gli eretici, la sua spiegazione si amplia e spazia nel contesto:

E a costui risponderemo in primo luogo che non è consuetudine delle Scritture 
connettere la successione delle donne nelle genealogie, poi che Giuseppe 
e Maria appartenevano ad una stessa tribù, e perciò egli era costretto dalla 
Legge a sposarla in quanto parente, e che erano censiti insieme a Betlemme 
come generati evidentemente da una sola stirpe18.

15	 Cf. Ignatius Antiochenus, Ad Ephesios XIX 1, PG 5, 659‑660, tr. A. Quacquarel-
li, Ignazio di Antiochia, Lettera agli Efesini, in: I Padri Apostolici, ed. A. Quacquarelli, 
CTP 5, Roma 1978, p. 106: “Al principe di questo mondo rimase celata la verginità di 
Maria e il suo parto [verginale], similmente la morte del Signore, i tre misteri clamorosi 
che furono compiuti nel silenzio di Dio”.

16	 Cf. Hieronymus, In Matthaeum, Prefazione, p. 64‑65.
17	 Hieronymus, In Matthaeum I  1, 18, p.  82‑83. Qui Girolamo parla di diligens 

lector, forse come le sue discepole dei cenacoli sull’Aventino, attive nella comprensione 
della Scrittura. Cf. Mirri, La dolcezza nella lotta, p. 132‑138, 149‑165, 277‑309.

18	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 18, p. 82‑85; cf. anche Hieronymus, In Mattha‑
eum III 17, 25‑25, p. 390‑391.



484	 Luciana Maria Mirri	

Poche righe dopo ripeterà qui quanto già affermato contro Elvidio, 
cioè “affinché fosse rivelata l’origine di Maria attraverso la genealogia di 
Giuseppe”19. Prima ancora però è esauriente richiamando, oltre l’uso pa-
triarcale ebraico nel considerare antenati e discendenti, anche la legge del 
levirato ora applicata non a san Giuseppe come figlio, bensì come sposo 
di Maria, e  usando a  dimostrazione dell’appartenenza all’unico ceppo 
davidico il dato lucano dell’essersi censiti insieme nella stessa città del-
la tribù di Giuda: Betlemme. Infatti, Girolamo parla di costrizione per 
legge a questo matrimonio. In ogni caso, come attesta l’Apostolo delle 
genti, il Cristo realmente è “nato dalla stirpe di Davide secondo la carne” 
(Rm 1,3): da quella carne generata in Maria vergine per opera dello Spiri-
to Santo e della stirpe di Giuseppe “figlio di Davide” (Mt 1,20).

Ma arrecando il motivo di una sorta di levirato, quindi con un riferi-
mento a parentela molto stretta, e a quell’essere generati “da una sola stir-
pe”, evidenziando una significativa consanguineità, Girolamo offre alla 
riflessione del “dilegens lector”, e forse pure al cristiano attento, un’altra 
considerazione: se Giuseppe è stretto consanguineo di Maria, e Maria è la 
Madre vergine di Gesù, anche Giuseppe è  consanguineo molto stretto 
di Gesù, cioè uno di coloro che i  Vangeli avrebbero definito “fratello 
di Gesù”. Va notato che certamente per evitare ogni ambiguità sulla sua 
non-paternità “di generazione biologica” non si spende a riguardo mag-
gior parola, ma forse il Dottore dalmata è l’unico che con finezza di ter-
mini, competenza culturale e  stile ermeneutico ineccepibile porge con 
discrezione il bellissimo dato che ancor più riscatta ed eleva il profilo di 
san Giuseppe nell’annuncio evangelico. Infatti, più che genitore “adotti-
vo” o “putativo” o “legale”, anche il falegname di Nazareth “secondo la 
carne”, a  fianco della parente Maria Vergine e accogliendone la divina 
maternità, diviene “realmente” in un certo senso “padre “del Figlio di 
Dio. La carne e il sangue di Gesù sono la carne e il sangue di Maria, ma 
ella è della carne e del sangue di Giuseppe e della sua stirpe, quella della 
discendenza di Davide che doveva dare il “germoglio della radice di Jes-
se” (cf. Is 11,1): il Messia di tutte le genti.

19	 Hieronymus, In Matthaeum I,  1, 18, p.  84‑85. Cf.  Numeri 1,1‑3  ed Esodo 
30,11‑16: “Il Signore parlò a Mosè (…) e disse: «Fate il censimento di tutta la comu-
nità degli Israeliti, secondo le loro famiglie, secondo il casato dei loro padri, contando 
i nomi di tutti i maschi, testa per testa, dall’età di venti anni in su, quanti in Israele pos-
sono andare in guerra»”. Il censimento, quindi, per “tribù” o per stirpe era quello in uso 
secondo gli Ebrei.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 485

3.  La verginità di Giuseppe

Girolamo è il primo Padre della Chiesa assertore della verginità di san 
Giuseppe e non soltanto della sua castità nel matrimonio con la Vergine 
Maria20. Il tema della verginità di san Giuseppe negli scritti geronimiani 
implica due problematiche: a. l’esclusione di figli da ipotetiche preceden-
ti nozze; b. l’esclusione di figli avuti da Maria di Nazareth dopo la nascita 
di Gesù. Tutta la questione s’incentra soprattutto sulla spiegazione dell’e-
spressione neotestamentaria riguardante i “fratelli di Gesù”21. La questio-
ne è annosa, anche tra i Padri della Chiesa e le comunità cristiane che non 
più conoscevano lingua e cultura ebraiche. La letteratura apocrifa tentò 
spiegazioni romanzate per rispondere ai fedeli colmando il vuoto di noti-
zie lasciato dai Vangeli ispirati e gli eretici approfittavano dell’ignoranza 
esegetica su categorie da sottoporre all’attenzione apologetica. Il Dottore 
dalmata scende in campo con tutta la sua competenza biblica e lo fa già 
a  Roma contro Elvidio. I  nodi esegetici da sciogliere per una corretta 
ermeneutica riguardano, oltre i “fratelli” di Gesù, il termine “primogeni-
to” e l’utilizzo degli avverbi “prima”, “finché” concernenti il rapporto di 
Giuseppe e Maria come sposi. Su queste categorie si batterà per difendere 
la perenne verginità di Maria ma, in concomitanza, per giungere pure alla 
conclusione della sua stima sulla verginità di san Giuseppe.

3.1.  Castità di Giuseppe prima delle nozze con Maria

Contro Elvidio il Leone dalmata risponde aggressivo sulla questione 
dei “fratelli” di Gesù e sfoggia la propria conoscenza dell’ebraico. Il fine 
è quello “di spiegare come si chiamino fratelli del Signore i figli della sua 
zia materna”, dunque, i cugini di Gesù, figli di Maria di Cleofa o Alfeo. 
Poi spiega che in ebraico “si parla di fratelli in quattro sensi: per natura, 
stirpe, parentela, affetto”22. Egli porta esempi biblici concreti e poi sulla 
prima e più spinosa accezione dice: “Ora ti chiedo: in che senso intendi 

20	 Cf. Melchiorre di Santa Maria, San Giuseppe sposo vergine della Vergine Ma‑
dre nella tradizione patristica, “Rivista di Vita Spirituale” 15/3‑4 (1961) p. 310‑325; 
E. Toniolo, Padri della Chiesa, in: Nuovo Dizionario di Mariologia, ed. S. De Fiores – 
S. Meo, ed. San Paolo, Milano 1986, p. 1073.

21	 Cf. Mt 12,47‑50; 13,55‑56; Mc 3,31‑35; 6,3; Lc 8,19‑21; Gv 2,12; 7,3‑10; At 
1,14; 1Cor 9,5; Gal 1,19.

22	 Hieronymus, Adversus Helvidium 14, PL 23, 206, CTP 70, p. 54.



486	 Luciana Maria Mirri	

che nel Vangelo si parli di fratelli del Signore: secondo la natura? Ma la 
Scrittura non lo dice, e non li chiama né figli di Maria, né di Giuseppe”23.

È interessante che qui con acuta osservazione Girolamo sottolinea 
che non si tratta soltanto di altri figli di Maria, sottintendendo del suo 
matrimonio con Giuseppe, ma neppure di Giuseppe in sé, già volendo 
con questo rispondere a quanti, secondo la tradizione apocrifa in difesa 
della verginità della Madre del Signore, ritenevano Giuseppe un anziano 
vedovo risposatosi con Maria portando a  lei figli di precedenti nozze, 
fatti così “fratelli di Gesù”24.

Un brano geronimiano più esteso sulla questione si ha quando com-
menta Mt 12,49:

“Ecco, tua madre e i tuoi fratelli stanno fuori e ti cercano”. Alcuni suppongono 
che i  fratelli del Signore siano i  figli di Giuseppe da un’altra moglie, 
seguendo le sciocchezze [deliramenta] degli apocrifi e inventando una certa 
Esca, una donnetta [muliercula]. Noi invece, come si trova nell’opera che 
abbiamo scritto contro Elvidio, intendiamo per fratelli del Signore non i figli 
di Giuseppe, ma i cugini del Salvatore, figli di Maria [di Cleofa] zia materna 
del Signore, la quale si dice che sia madre di Giacomo il minore, di Giuseppe 
e di Giuda [Taddeo], che in un altro passo del Vangelo leggiamo nominati 
come fratelli del Signore. D’altro canto, tutta la Scrittura mostra che i cugini 
sono detti fratelli25.

Per prima osservazione, va notato che il Dalmata richiama subito la 
sua opera contro l’eretico Elvidio, ivi già considerata. Poi egli precisa di 
chi sia madre quella zia di Gesù: due dei tre nomi indicati sono di apostoli 
e  il Vangelo li cita altre volte26. Il  patronimico “Minore” attribuito qui 

23	 Hieronymus, Adversus Helvidium 15, PL 23, 209, CTP 70, p. 57.
24	 Cf. Apocrifi del Nuovo Testamento, ed. L. Mortari, Milano 1988: Dell’infan‑

zia del Salvatore (Codice Arundel 404) 27‑30, p. 126‑128; Dell’Infanzia del Salva‑
tore (Codice Hereford 0.3.9) 26‑30, p.  161‑164; Vangelo dello Pseudo-Matteo,  8, 
p. 209‑212 (Maria va sposa a Giuseppe); Storia di Giuseppe falegname (recensione 
arabo latina) 2‑4, p. 320‑321; Storia di Giuseppe falegname (recensione copto-bohai-
rica) 2‑4, p. 337‑338.

25	 Hieronymus, In Matthaeum II 12, 49, p. 280‑281.
26	 Cf. Mt 10,3; Mc 3,18, Lc 6,15; At 1,13. Nei Vangeli Giacomo il Minore è pure 

detto fratello di Ioses (Giuseppe), citato in riferimento alla loro madre, Maria: cf. Mc 
15,40 e 16,1 e Mt 27,56. Maria di Cleofa o Alfeo compare anche in Gv 19,25, come 
“sorella” di Maria. Qui, Girolamo interpreta il termine “sorella” come “parente”, forse 
cugina di Maria di Nazareth, perché dice che la madre di Giacomo è  “zia materna”. 



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 487

a Giacomo, consente di distinguerlo dall’altro apostolo Giacomo, figlio 
di Zebedeo, detto il  Maggiore. Nel libro Gli uomini illustri, Girolamo 
aveva scritto pochi anni prima: “Giacomo, che è  chiamato fratello del 
Signore (…) secondo alcuni era figlio di Giuseppe da parte di un’altra 
moglie; secondo la mia opinione, invece, era figlio di Maria, sorella del 
Signore: ne fa menzione Giovanni nel suo Vangelo”27.

Il Dottore dalmata parla ancora di “sua opinione”, ma è evidente che 
nell’arco degli anni, dalla polemica contro Elvidio al commento al Van-
gelo di Matteo, ha approfondito la problematica, cogliendo la sfida di 
una risposta a quelle ipotesi apocrife che definisce per la seconda volta 
“deliramenta”, “stravaganze” o “sciocchezze”. Tra queste spunta persino 
un nome della presunta prima moglie di san Giuseppe, Esca, che spregia-
tivamente il Dalmata appella “muliercula”, ovvero “donnetta” nel senso 
di donna di facili costumi. Da dove egli ricavi il nome, Esca, non è ri-
scontrabile. Girolamo ha avuto a disposizione anche fonti apocrife a noi 
non pervenute28.

Infine, ancora commentando Mt 13,55‑56 ripresenta l’argomento sot-
to un’altra angolatura, anche un po’ ironica:

“Non è costui il figlio del fabbro? Sua madre non si chiama Maria e i suoi 
fratelli Giacomo, Giuseppe e Giuda e le sue sorelle non sono tutti presso di 

Certa tradizione interpreta invece come “cognata”, per cui Cleofa o Alfeo era forse un 
fratello o stretto parente di san Giuseppe.

27	 Hieronymus, De Viris Inlustribus I 1, 1, tr. M.E. Bottecchia Dehò, Gli uomini 
illustri, in: Gli uomini illustri, in: Opere di Girolamo, t. 15: Opere storiche e agiografi‑
che, ed. B. Degórski, Roma 2014, p. 338‑339.

28	 In fonte online si legge: “L’Enciclopedia Cattolica, citando testi contenuti 
nei libri apocrifi, scrive che Giuseppe aveva sei figli (2 donne e 4 uomini) da un 
matrimonio precedente a quello con Maria, che, una volta rimasto vedovo, avrebbe 
sposato: «Quando aveva quarant’anni, Giuseppe sposò una donna di nome Melcha 
o Escha per alcuni, Salomè per altri, con la quale visse quarantanove anni e dalla 
quale ebbe sei figli, due femmine e  quattro maschi, il  più giovane dei quali era 
Giacomo (il  Giovane, chiamato «il  fratello del Signore»). Un anno dopo la mor-
te della moglie, quando i  sacerdoti annunciarono in tutta la Giudea che volevano 
trovare nella tribù di Giuda un uomo rispettabile per fidanzare Maria, allora dodi-
cenne o quattordicenne, Giuseppe, che a quel tempo aveva già novant’anni, si recò 
a  Gerusalemme tra i  candidati, un miracolo manifestò la scelta di Giuseppe fatta 
da Dio, e  due anni dopo ebbe luogo l’Annunciazione” (C.L.  Souvay, St.  Joseph, 
in: The Catholic Encyclopedia, t. 8, New York, p. 505, http://www.newadvent.org/
cathen/08504a.htm, accessed: 15.01.2025).



488	 Luciana Maria Mirri	

noi?”. L’errore dei Giudei è la nostra salvezza e la condanna degli eretici. A tal 
punto infatti vedevano come uomo Gesù Cristo che lo ritenevano figlio di un 
fabbro (…). Ti meravigli se sbagliano riguardo ai fratelli quando sbagliano 
sul padre? Questo passo è  stato esposto in maniera piuttosto compiuta 
nell’opuscolo precedentemente citato contro Elvidio29.

Nel rimando all’altra sua opera aveva scritto:

Vengo alla conclusione e  ti stringo con un dilemma (…): i  fratelli del 
Signore sono detti tali allo stesso modo per cui Giuseppe viene detto 
padre. “Tuo padre e  io dolenti ti cercavamo” (Lc 2,48): qui è  la madre 
che parla, non i Giudei. E l’evangelista stesso riferisce: “E il padre e la 
madre di Gesù erano stupiti per le cose che si dicevano di lui” (Lc 2,33), 
e altri passi simili (…) vengo al Vangelo di Giovanni, nel quale in maniera 
chiarissima sta scritto: “Filippo trova Natanaele e gli dice: abbiamo trovato 
(…) Gesù figlio di Giuseppe, da Nazareth” (Gv 1,45) (…) Rispondimi: 
come Gesù è figlio di Giuseppe, lui che consta essere generato da Spirito 
Santo? Giuseppe fu veramente il padre? (…) Oppure era ritenuto padre? 
Quelli, dunque, siano considerati fratelli a  quel modo per cui questi fu 
considerato padre30.

Con questo argomento dell’opera polemica contro Elvidio, il proble-
ma dei “fratelli” di Gesù si sposta pure dall’ipotesi apocrifa di precedenti 
nozze del falegname di Nazareth all’ipotesi di figli di Giuseppe nati nel 
matrimonio con Maria dopo la nascita di Gesù, il quale qui è creduto Fi-
glio di Dio anche da Elvidio, e il cui concepimento per opera dello Spirito 
Santo non è messo in discussione.

3.2.  Castità di Giuseppe nel matrimonio con Maria

L’esclusione di figli di Giuseppe dopo la nascita di Gesù concerne la 
difesa della perenne verginità della Madre di Dio anche dopo il parto. La 
confutazione verte subito sul rapporto casto fra i due giovani di Nazareth. 
San Girolamo risponde a Elvidio:

29	 Hieronymus, In Matthaeum II 13, 55‑56, p. 310‑313.
30	 Hieronymus, Adversus Helvidium 16, PL 23, 199‑201, CTP 70, p. 61.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 489

Quando l’evangelista dice: “Prima che andassero a vivere insieme” [Mt 1,18], 
vuol dire che era prossimo il tempo delle nozze, e che le cose erano a tal punto 
che colei che prima era stata fidanzata, avrebbe incominciato a essere moglie 
(…). Però non ne viene di conseguenza (…) che egli [Giuseppe] andasse 
a vivere con Maria dopo il parto, poiché il suo desiderio di vivere insieme era 
venuto meno quando essa aveva concepito nel seno31.

Infatti, spiega il Dottore dalmata, il concepimento avvenuto in Maria 
“prima che consumassero il  matrimonio” non implica necessariamente 
che esso sia stato consumato dopo. Il problema linguistico del “prima” 
da Girolamo è sciolto con un ragionamento logico abbinato al contesto 
teologico del messaggio evangelico, perché Giuseppe in effetti poi pensa 
in modo diverso dinanzi ad un evento misterioso nella sposa, che egli non 
sa interpretare finché in sogno non gli è data spiegazione. Quindi,

la preposizione prima, anche se indica spesso una successione, a  volte 
tuttavia sta a significare soltanto quello che si era pensato in precedenza (…). 
Ragion per cui non è necessario che si verifichi quello che si era pensato, 
quando intervenga qualcosa d’altro a impedire che si verifichi quello che si 
era pensato32.

È quanto esattamente accade con l’intervento divino nella vita di 
Maria e di Giuseppe, il quale sa benissimo che quel figlio di Maria non 
è suo, perché prima dell’avvertimento dell’Angelo pensava di rimandare 
in segreto la fidanzata33. Nel Commento a Matteo san Girolamo non ri-
prende questo argomento. Contro Elvidio invece continua la sua analisi 
terminologica. Altro problema è  che il  Vangelo afferma che Giuseppe 
non conobbe Maria finché o fino a che ella partorì il figlio (cf. Mt 1,25). 
L’eretico con ciò intende dire che dopo il  parto ebbero vita coniugale 
normale. Il Dottore dalmata invece “si appella all’autorità della medesi-
ma Scrittura” dove l’avverbio “finché”, spiega, “spesso indica un tempo 
indefinito”34. E conclude:

31	 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 196, CTP 70, p. 33; cf. Hieronymus, 
In Matthaeum I 1, 24‑25, p. 88‑89.

32	 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 195‑196, CTP 70, p. 33.
33	 Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 197.
34	 Hieronymus, Adversus Helvidium 6, PL 23, 198, CTP 70, p. 38.



490	 Luciana Maria Mirri	

Si comprende, riguardo a Giuseppe, che l’evangelista abbia indicato quello 
che poteva suscitare lo scandalo, cioè che essa non era stata conosciuta dal 
suo sposo fino al parto, perché comprendessimo che a maggior ragione non 
era stata conosciuta dopo il  parto colei dalla quale egli si astenne quando 
ancora poteva dubitare riguardo alla visione35.

Questa tesi geronimiana, seguente a diverse citazioni bibliche sull’av-
verbio “fino a che” utilizzato a tempo indeterminato, sembra avere un’o-
riginale ermeneutica, volendo quasi attribuire un significato di “segno” al 
parto della Vergine riguardo alla fede di san Giuseppe. Infatti, quello che 
egli per fede accolse nel messaggio del sogno, ma del quale poteva pure 
dubitare, qui pare essergli confermato dall’evidenza dei fatti alla nascita 
del Bambino, per cui ancor più si astenne da rapporti coniugali con la 
sposa. Perché Girolamo lo afferma come “multo magis” dopo il parto di 
Maria? Ebbe egli in quella circostanza “prova” della di lei verginità? Fu 
la nascita del Bambino un evento soprannaturale di cui divenne testimo-
ne, ricevendo “segno” e manifestazione della divinità del Neonato e della 
purezza della Vergine Madre? Certamente il Monaco di Betlemme ha ri-
flettuto sul mistero e ha intuito la straordinarietà di un evento superiore 
che a san Giuseppe si rivelò alla Natività.

L’ultimo scoglio da superare nella diatriba con Elvidio è l’uso del ter-
mine “primogenito” in Lc 2,7, perché l’avversario afferma che ciò indica 
che Maria avrebbe avuto dopo altri figli, altrimenti l’evangelista avrebbe 
utilizzato l’aggettivo “unigenito”36. Il Leone dalmata attacca:

Quanto a noi, diamo questa definizione. Ogni unigenito è primogenito; non 
ogni primogenito è unigenito; il primogenito è non soltanto colui dopo il quale 
vengono altri, ma prima del quale non è nessuno (…). La parola di Dio ha 
dato la definizione di primogenito: “Tutto ciò che apre l’utero materno” 
(Nm 18,15)37.

A difesa della sua tesi porta vari esempi, ma il più singolare è quello 
riferito all’ultima piaga d’Egitto riguardante la morte dei primogeniti:

Rispondimi: Quelli che allora erano stati uccisi dallo Sterminatore, furono 
primogeniti o anche unigeniti? (…) O salvi dal castigo gli unigeniti, e sarai 

35	 Hieronymus, Adversus Helvidium 7, PL 23, 200, CTP 70, p. 41.
36	 Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 9, PL 23, 201‑202.
37	 Hieronymus, Adversus Helvidium 10, PL 23, 202, CTP 70, p. 46.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 491

ridicolo; o, se li dichiari uccisi, sosterrai, anche malvolentieri, che gli unigeniti 
sono pure essi chiamati unigeniti38.

La polemica era scivolata nel ridicolo. Il Santo non perdona banali-
tà all’interlocutore. Alla luce dell’Incarnazione di Dio, il mistero della 
verginità di Maria da Girolamo è sempre stato associato alla “novitas” 
di Cristo, come scrive a Pammachio fra il 393 e il 394: “Vergine è Cri-
sto; vergine senza interruzione la Madre del nostro vergine Cristo: Madre 
e vergine (…) Cristo, vergine, e Maria, vergine, hanno inaugurato lo stato 
verginale per ambedue i sessi”39.

Il periodo in cui afferma questo in una epistola è lo stesso del Com‑
mento a Matteo, dove nel suddetto stato verginale il Dalmata considera 
come prima persona necessariamente coinvolta il “giusto” discendente 
di Davide, il quale, “conoscendo la sua castità [di Maria] e stupendosi 
di ciò che era accaduto, nasconde con il silenzio ciò di cui non conosce-
va il mistero”40.

Girolamo ha riflettuto per anni su uno stato ascetico da lui stesso 
abbracciato nella perfetta castità e comprende, da convertito adulto, che 
la Redenzione ha inaugurato una “novitas” per uomini e donne, una ver-
ginità ontologica e  teologale. Maria è  stata la “terra vergine” dell’In-
carnazione, terra nuova di una umanità vergine per santificazione che 
accoglie Dio fatto uomo. Il primo coinvolto in questa realtà portata da 
Cristo e preparata in Maria non poteva che essere san Giuseppe e il santo 
Dottore ne spiega il motivo: “Tu [Elvidio] dici che Maria non rimase ver-
gine; quanto a me, sostengo per di più che Giuseppe stesso fu vergine per 
mezzo di Maria, così che da nozze verginali nacque un Figlio vergine”41.

San Giuseppe, nelle spiegazioni di san Girolamo, percorre un cammi-
no di fede accanto alla divina maternità di Maria. Egli entra pienamente 
nel progetto di Dio: si fa custode di quella maternità e della madre del 
suo Signore. Infatti, commentando la fuga in Egitto, il Dalmata scrive: 
“[L’evangelista] non ha detto: prese suo figlio e sua moglie, ma il bambi‑
no e sua madre, per così dire che egli è colui che ne garantisce il sosten-
tamento, non il marito”42.

38	 Hieronymus, Adversus Helvidium 10, PL 23, 203, CTP 70, p. 47‑48.
39	 Hieronymus, Ep. 49, 21, CSEL 54, 386, tr. S. Cola, San Girolamo, Le Lettere, 

t. 1, ed. S. Cola, Roma 1966, p. 396.
40	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 16‑20, p. 86‑87.
41	 Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23, 213, CTP 70, p. 64.
42	 Hieronymus, In Matthaeum I 2, 21, p. 96‑97.



492	 Luciana Maria Mirri	

La vocazione di entrambi in quel matrimonio si trasforma nel servi-
zio all’Incarnazione di Dio, che è resa frutto di nozze verginali, e Girola-
mo conclude: “Altro non resta che rimanesse vergine con Maria colui che 
meritò di essere chiamato padre del Signore”43.

4.  La santità del “giusto” Giuseppe

Ci sono sfumature nei testi geronimiani che danno un profilo delicato 
di san Giuseppe. Questo avviene specialmente nel Commento a Matteo. 
Scrive Girolamo: “«Prima che si unissero fu scoperta a portare un bam-
bino nel ventre ad opera dello Spirito Santo». Non fu scoperta da nessun 
altro se non da Giuseppe, che, per via della prossima facoltà coniugale, 
conosceva tutto della futura moglie”44. La lezione principale è che la Bib-
bia rivela il concepimento non per unione coniugale di Maria e Giuseppe. 
Il loro rapporto è casto, ma giustamente il Dalmata mette in evidenza la 
familiarità dei due, per cui Giuseppe, frequentando Maria con più libertà 
anche di sguardo, non poté non accorgersi del manifestarsi della sua gra-
vidanza. Con toni meno garbati perché acceso dallo scontro con Elvidio, 
il Dalmata lo dice più apertamente anni prima: “(…) essa fu trovata incin-
ta. Fu trovata da nessun altro se non da Giuseppe che si accorse del seno 
tumido della fidanzata con lo sguardo attento di chi aveva ormai quasi la 
libertà di un marito”45.

Commentando il  Vangelo di Matteo, egli parla del silenzio di lui, 
quello per il  quale, spiega, è  chiamato “uomo giusto”, perché conosce 
l’onestà della sposa, nonostante un’evidenza contraria, ma non capendo, 
con un atto di fede, rispetta il mistero46. Interessante è la spiegazione del 
versetto successivo: “L’angelo gli parla per mezzo di un sogno, per con-
fermare la giustezza del silenzio”47.

Il  discendente di Davide appare come uomo di fede e  discrezione 
dinanzi all’operato divino. Non vi è cenno a dubbio, ma solo a stupore 
positivo, pur nell’incomprensione del dato. Il Signore quindi lo conferma 
e lo illumina. Sembra quasi di rivivere la prova di Abramo, che ha fede 

43	 Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23, 213, CTP 70, p. 64.
44	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 18, p. 84‑85.
45	 Hieronymus, Adversus Helvidium 4, PL 23, 196, CTP 70, p. 33.
46	 Hieronymus, In Matthaeum I 1, 19, p. 84‑87.
47	 Hieronymus, In Matthaeum I  1, 20, p.  86‑87; cf.  anche Hieronymus, In 

Matthaeum IV 28, 2‑3, p. 636‑637.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 493

pur dinanzi ad evento contrario: il sacrificare l’unigenito delle promesse 
riposte per una discendenza. E ora come allora un angelo è foriero della 
divina parola salvifica. Per i magi san Girolamo parla di responso che 
istruisce mediante rivelazione nei sogni, dato dal Signore, e  lo precisa 
con la parola greca utilizzata nel testo evangelico; per la presenza ange-
lica, pure in sogno, egli sembra avere maggiore stima e considerazione 
di come Dio si relazioni a Giuseppe e dà questa interpretazione: “perché 
fosse reso noto il privilegio dei meriti di Giuseppe”48.

Per la seconda volta l’angelo del Signore parla in sogno a san Giu-
seppe e Girolamo per due volte interpreta il fatto come una grazia data 
all’uomo “giusto” per il suo comportamento. Per i magi si tratta invece 
di sogni rivelatori dati anche ai pagani (cf.  Mt  27,19). Questa è  la di-
stinzione che il Dalmata vuol porre in luce per sottolineare la differente 
posizione di san Giuseppe nel piano divino e la sua già positiva risposta 
ad esso. Il falegname di Nazareth è presentato come un modello di azione 
nella fede, in sinergia con la grazia, e  con entrambe fede e grazia egli 
cresce e si muove nella divina volontà, perché: “Quando ha portato via 
il bambino e sua madre per recarsi in Egitto, li porta via di notte e nelle 
tenebre; quando invece torna in Giudea nel Vangelo non ci sono né notte 
né tenebre”49.

Il mistero della Natività del Signore fa compiere a  san Giuseppe un 
cammino di fede di cui san Girolamo è  il primo predicatore. Nell’opera 
polemica contro Elvidio, le parole geronimiane palesavano, oltre l’erronei-
tà delle idee dell’eretico, lo spessore sacrilego del loro contenuto. Il santo 
Dottore definisce Maria “tempio di Dio” e considera san Giuseppe testi-
mone delle meraviglie di Dio date dopo la nascita di Gesù, per cui chiede:

Un uomo giusto avrebbe osato pensare a  rapporti con la sposa, sentendo 
parlare del Figlio di Dio nel suo seno? (…) Lui che aveva conosciuto così 
grandi miracoli, avrebbe osato toccare il  tempio di Dio, la dimora dello 
Spirito Santo, la Madre del Suo Signore?50.

La distanza di colei che è “tempio di Dio”51 e quell’ “uomo giusto”, 
che voleva rimandarla in segreto non potendo per quel mistero prenderla 
in sposa, si raccorcia: alla maternità fisica e soprannaturale della Vergine 

48	 Hieronymus, In Matthaeum I 2, 12, p. 92‑93.
49	 Hieronymus, In Matthaeum I, 2, 13, p. 92‑93.
50	 Hieronymus, Adversus Helvidium 8, PL 23, 200, CTP 70, p. 42.
51	 Cf. Hieronymus, Adversus Helvidium 16, PL 23, 210.



494	 Luciana Maria Mirri	

corrisponde infine la paternità verginale e spirituale di san Giuseppe, in 
virtù della sua santità. Questa si manifesta ancora nella umiltà di san Giu-
seppe che san Girolamo intende insegnare in una omelia sulla Natività 
del Signore a Betlemme alla presenza del vescovo di Gerusalemme, fra 
il 400 e il 410, quindi dopo le opere già analizzate. Il Vangelo di riferi-
mento è quello di san Luca:

“Lo adagiò in una mangiatoia perché non avevano trovato posto in albergo” 
[Lc 2,7]. Fu la madre ad adagiarlo. Giuseppe non osava neanche toccarlo 
sapendo che non era stato generato da lui. Lo osservava stupito, era pieno di 
gioia nel vederlo nato e tuttavia non osava toccarlo52.

Forse è uno dei brani patristici più suggestivi su san Giuseppe, per-
ché in pochi cenni e giuste considerazioni si offre una sua immagine nel 
mistero che lo coinvolge da co-protagonista. I Vangeli non lasciano alcu-
na espressione sua e solo descrivono atteggiamenti di pronta obbedienza 
alla parola di Dio quando essa si manifesta. Da questi tuttavia è possibile 
dedurre la sua partecipazione alla Natività nella Notte Santa: adoratore 
di Dio Bambino. La fede trova il compimento nella visione del Neonato: 
non è generato da lui, ma secondo le parole del profeta “un bambino gli 
è nato, un figlio gli è stato dato” (Is 9,5). E la profezia parla di una so-
vranità, con titoli divini: “Consigliere ammirabile, Dio potente, Padre per 
sempre, Principe della pace” (Is 9,5) e compimento di promesse eterne 
sul “trono di Davide” (Is 9,6). Il  “giusto” Giuseppe “figlio di Davide” 
conosceva certamente le Scritture e lì esse si incarnavano, anche in lui, 
grazie a quel Bambino. Gode subito dei frutti della Redenzione: la gio-
ia, quella messianica, perché san Girolamo lo dice “pieno” di essa, e al 
tempo stesso di santo timore di Dio: non osa neppure toccare il Bambino.

Qui si completa il  volto dell’umile falegname di Nazareth, umiltà 
che unita a una dignitosa povertà fanno di lui un degno padre terreno del 
Figlio di Dio incarnato. Dice ancora il Dalmata:

Giuseppe e Maria, la madre del Signore, non avevano né un servo né una 
domestica; se ne vengono soli soletti dalla Galilea, da Nazareth, perché non 
possedevano una cavalcatura; essi sono i padroni e  i  servi di se stessi. Un 
pensiero nuovo che mi viene è questo: essi cercano posto in un alberghetto di 

52	 Hieronymus, Homilia in Nativitatem Domini, CCL 78, ed. G. Morin, Turnhout 
1958, p. 524, tr. S. Cola, Sulla Natività del Signore, in: San Girolamo, Omelie sui Van‑
geli e su varie ricorrenze liturgiche, ed. S. Cola, CTP 88, Roma 1990, p. 159.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 495

periferia, per non entrare in città; la povertà infatti li rendeva timidi, così che 
non osavano accostarsi ai ricchi. Vedete come era grande la loro povertà53.

Sono riflessioni di un Padre della Chiesa, monaco a Betlemme per 
circa 35 anni dove ha scrutato le Scritture, le ha meditate e con esse spes-
so ha difeso la verità contro gli eretici. Pure i luoghi sono la sua “lectio 
divina”54. Ha visto famiglie come quella di Nazareth e uomini come san 
Giuseppe passare davanti al suo monastero, pellegrini o profughi, volti 
che come un libro aperto gli hanno rammentato quelli dei Vangeli e l’e-
vento in quei posti avvenuto. Giuseppe e  Maria custodiscono l’arcano 
mistero, “il mistero nascosto da secoli eterni e da generazioni passate”, 
ma “ora svelato ai suoi santi” (Col 1,26). Va notato che il Dottore dalmata 
cita prima Giuseppe e poi Maria, mentre nel Vangelo egli evidenzia che 
il testo dice che i pastori trovano “Maria e Giuseppe” e spiega:

Se fosse stata sua vera moglie sarebbe stata un’offesa dire che trovarono la 
moglie e che trovarono il marito, perché qui in realtà prima si nomina la donna 
e poi l’uomo. Perché allora sta scritto che “trovarono Maria e Giuseppe”? 
Perché trovarono la madre, Maria, e trovarono Giuseppe suo custode55.

Ancora emerge l’umiltà di san Giuseppe nel contesto: è l’uomo che 
dinanzi al mistero divino sa compiere il passo indietro dell’umiltà nella 
sua posizione. Egli è il custode della Madre di Dio e questo è ogni suo 
onore e merito. In seguito sarà sempre silenzio, quello della fede e dell’a-
more. Contro Elvidio, san Girolamo aveva già concluso la sua diatriba 
ammonendo l’eretico, in virtù della “novitas” inaugurata dalla Redenzio-
ne e proprio pensando a san Giuseppe di cui aveva difeso la verginità, 
che non è affatto lecito “fare considerazioni fuor di proposito riguardo 
a uomini santi”56.

In seguito, ancora il Dottore dalmata mediterà i suoi meriti, facendone 
un modello di santità con le principali virtù cristiane e monastiche: fede, 
obbedienza, silenzio, discrezione, prontezza nel servizio, purezza, umiltà, 
timore di Dio, adorazione dell’Altissimo, insieme a Maria Madre di Dio.

53	 Hieronymus, Homilia in Nativitatem Domini, CTP 88, p. 160.
54	 Cf. L. Mirri, Girolamo, in: La lectio divina nella vita religiosa, ed. E. Bianchi et 

al., Bose 1994, p. 105‑124.
55	 Hieronymus, Homilia in Nativitatem Domini, CTP 88, p. 163.
56	 Hieronymus, Adversus Helvidium 19, PL 23, 213, CTP 70, p. 64.



496	 Luciana Maria Mirri	

5.  Conclusione

Girolamo sembra avere meditato sulla figura di san Giuseppe più 
profondamente di quanto appaia. Mai nei suoi scritti il falegname di Na-
zareth è presentato con una sola ombra negativa, specialmente riguardo 
alla sua posizione dinanzi alla gravidanza misteriosa di Maria Vergine. 
Egli è  l’uomo “giusto” che scorge il  mistero e  vive della fede che ac-
quista il merito della luce e della rinnovata fiducia dell’Altissimo per la 
missione da compiere. Collabora attivamente all’opera divina della Re-
denzione, di cui si fa garante e protettore anche custodendo il segreto del 
Re. La sua vocazione verginale affianca quella di Maria: una famiglia 
vergine è la culla dell’Incarnazione di Dio nell’umanità nuova. Non c’è 
bisogno di ricorrere alla letteratura apocrifa per giustificare la sua presen-
za e altre questioni date nei Vangeli canonici. Girolamo è il primo Padre 
della Chiesa predicatore della santità di Giuseppe di Nazareth con una 
visione biblica e inedita di un uomo contemplativo e attivo, primo devoto 
di Gesù e di Maria, ricco di cristiane virtù e a pieno titolo colui in cui si 
compiono le promesse di Dio a Davide sul Messia. Bene gli si addicono 
le parole che Girolamo scrive nell’opera polemica Contro Gioviniano, 
commentando un passo del Cantico dei Cantici (4,10): “Sponsus laudatus 
a sponsa virgine, laudat vicissim virginem sponsam”57.

Bibliography

Sources

Apocrifi del Nuovo Testamento, ed. L. Mortari, TEA [64], Milano 1988.
Hieronymus Stridonensis, Epistulae, ed. I. Hilberg, CSEL 54 (I-LXX), 55 (LXXI-CXX), 

56 (CXXI-CLIV), Vindobonae – Lipsiae 1910‑1918, tr. S. Cola, San Girolamo, Le 
Lettere, t. 1‑4, ed. S. Cola, Roma 1962.

Hieronymus Stridonensis, De Perpetua Virginitate Mariae. Adversus Helvidium, PL 23, 
193‑216, tr. M.I. Danieli, Girolamo, La perenne verginità di Maria, ed. M.I. Danie-
li, Collana Testi Patristici 70, Roma 1988.

Hieronymus Stridonensis, Hebraicae Quaestiones in Libro Geneseos, PL 23, 983‑1062; 
CCL 72, 1‑56, tr. G. Polizzi, Problemi ebraici nel libro della Genesi, in: Opere di 
Girolamo, t. 2: Questioni ebraiche, ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 37‑145.

57	 Hieronymus, Adversus Jovinianum I 31, PL 23, 254.



	 San Giuseppe di Nazareth secondo san Girolamo	 497

Hieronymus Stridonensis, Liber Interpretationis Hebraicorum Nominum, PL 23, 
815‑904; CCL 72, 59‑161, tr. G. Polizzi, L’interpretazione dei nomi ebraici, in: Ope‑
re di Girolamo, t. 2: Questioni ebraiche, ed. G. Polizzi, Roma 2016, p. 147‑421.

Hieronymus Stridonensis, In Epistulam ad Titum, PL 26, 589‑636, tr.  D.  Tessore, 
Girolamo, Commento alla Lettera agli Efesini. Commento alla lettera a  Tito, 
ed. D. Tessore – P. Podolak, Collana Testi Patristici 211, Roma 2010, p. 237‑319.

Hieronymus Stridonensis, In Matthaeum libri quattuor, PL 26, 15‑228; CCL 77; SCh 
242 (1‑2), 259 (3‑4), tr. D. Scardia, Commento a Matteo, in: Opere di Girolamo, 
t. 10, ed. D. Scardia, Roma 2022.

Hieronymus Stridonensis, Liber de Viris Inlustribus, PL 23, 631‑760, tr. M.E. Bottec-
chia Dehò, Gli uomini illustri, in: Opere di Girolamo, t. 15: Opere storiche e agiog‑
rafiche, ed. B. Degórski, Roma 2014, p. 309‑447.

Hieronymus Stridonensis, Homilia in Nativitatem Domini, red. G. Morin, CCL 78, Turn-
hout 1958, p. 524‑528, tr. S. Cola, Sulla Natività del Signore, in: Girolamo, Omelie 
sui Vangeli e su varie ricorrenze liturgiche, ed. S. Cola, Collana Testi Patristici 88, 
Roma 1990, p. 159‑168.

Hieronymus Stridonensis, Adversus Jovinianum, Libri duo, PL 23, 211‑358.
Ignatius Antiochenus, Ad Ephesios, PG 5, 643‑662, tr. A. Quacquarelli, Ignazio di An-

tiochia, Lettera agli Efesini, in:  I  Padri Apostolici, ed. A.  Quacquarelli, Collana 
Testi Patristici 5, Roma 1978, p. 99‑107.

Studies

Jóźwiak M., Princeps exegetarum a język hebrajski na podstawie “Quaestiones hebra‑
icae in Genesim”, “Vox Patrum” 65 (2016) p. 185‑199.

Jóźwiak M., Hieronim ze Strydonu jako “vir trilinguis” na przykładzie komentarza do 
Iz 7,10-16, “Vox Patrum” 76 (2020) p. 49‑66.

Melchiorre di Santa Maria, San Giuseppe sposo vergine della Vergine Madre nella tra‑
dizione patristica, “Rivista di Vita Spirituale” 15/3‑4 (1961) p. 305‑331.

Mirri L., Girolamo, in: La lectio divina nella vita religiosa, ed. E. Bianchi et al., Bose 
1994, p. 105‑124.

Mirri L., La dolcezza nella lotta, Bose 1996.
Mirri L.M., Girolamo vivace protagonista del documento cristiano, in: Comunicazione 

e ricezione del documento cristiano in epoca tardoantica, Studia Ephemeridis Au-
gustinianum 90, Roma 2004, p. 391‑424.

Penna A., San Gerolamo, Torino – Roma 1949.
Souvay C.L., St. Joseph, in: The Catholic Encyclopedia, t. 8, The Encyclopedia Press, 

New York 1913, p.  504‑506, http://www.newadvent.org/cathen/08504a.htm (ac-
cessed: 15.01.2025).

Toniolo E., Padri della Chiesa, in: Nuovo Dizionario di Mariologia, ed. S. De Fiores – 
S. Meo, Milano 1986, p. 1044‑1080.


